Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt
Autor: Vischer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

317
Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt!

I

Die Konvergenzerklirung der Kommission fiir Glauben- und Kirchen-
verfassung von 1982 iiber die Eucharistie bringt, neben allem was kritisch
gegen sie eingewendet werden kann und muss?, einige sehr fruchtbare
Ansitze ins 6kumenische Gesprdach. Dazu zidhle ich die Entfaltung der
Bedeutung der Eucharistie? nach fiinf Aspekten: Danksagung an den
Vater, Gedédchtnis Jesu Christi, Anrufung des Heiligen Geistes, Gemein-
schaft (communio) der Glaubigen, Mahl des Gottesreiches. Diese Entfal-
tung ist geeignet, die Verengung in unserer protestantischen Tradition
aufbrechen zu helfen, in der das Abendmahl lange Zeit fast ausschliesslich
als Zueignung der Siindenvergebung verstanden wurde und die viel zur
marginalen Rolle seiner Feier im protestantischen Gottesdienst beigetra-
gen hat.

In ihrer Reaktion gegen den magischen Sakramentalismus der mittelal-
terlichen Kirche und den synergistischen Charakter der Messe als Siihne-
opfer sahen die Reformatoren innerhalb der westlichen Tradition keinen
anderen Ausweg, als zum augustinischen Konzept des Sakraments als
sichtbarem Wort Zuflucht zu nechmen. Die Sakramente sind ihrem Wesen
nach nichts anderes als das Wort: Verkiindigung von Gottes Gnade in
Jesus Christus. Sie haben keine andere Funktion als das Wort: Glauben
stiften. Sie fiigen dem, was im Wort bereits gesagt und getan wurde, nichts
Wesentliches hinzu.

Dies ist wohl nicht alles, was die Reformatoren iiber das Abendmahl zu sagen hatten. Sie
sprachen auch vom Dankopfer, und Zwingli machte sogar einen Versuch, dieses Element in
seiner Liturgie zum Ausdruck zu bringen.* Sie konzentrierten sich aber offensichtlich auf die

I Im vorliegenden Aufsatz sind in stark {iberarbeiteter Weise Gedanken aufgenommen, die
ich unter dem Titel: The Eucharist-Ritual and Reality. Towards a Meaningful Practice of the
Lord’s Supper, publiziert habe in: Andover Newton Quarterly Vol. 17 (1977) 39-45.

Ich benutze im Folgenden den Ausdruck Eucharistie nicht nur wegen der 6kumenischen
Sprachregelung, sondern in erster Linie, weil er die Handlung am Tisch des Herrn sachgemaiss
dem zuordnet, was im Heidelberger Katechismus mit «Dankbarkeit» liberschrieben ist.

2 Markus Barth hat pointiert auf die kritischen Punkte hingewiesen: Fragen und Erwi-
gungen zu den Lima-Papieren, Kirchenblatt fiir die ref. Schweiz 141 (1984).

3 Konvergenzerkldarung zur Eucharistie Kap.IIL.

4 Vgl. J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwinglis, Basel 1953.
Zum Ganzen auch: G. W. Locher, Streit unter Gésten. ThSt 110 (1972); M. Jenny, Die Einheit
des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsdssischen und schweizerischen Reformatoren,
Ziirich 1968.



318 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

proklamatorische, kognitive Funktion des Sakraments. In ihrer Betrachtung des Abendmabhls
sahen sie Brot und Wein fast ausschliesslich als Zeichen, die — wie immer sie mit der
Wirklichkeit, die sie ausdriicken, verbunden sein mogen — «predigen», dass der Leib Christi
fiir uns gebrochen und sein Blut fiir uns vergossen wurde. In derselben Weise ist die Handlung
am Abendmahlstisch weniger ein gemeinsames Teilen als ein Verteilen, durch das den
einzelnen Christen das Verdienst des Todes Christi zugeteilt wird.’ In dieser Handlung der
Verkiindigung, des Austeilens und Zueignens wird nichts anderes getan, als was auch primir
durch das Wort geschieht.

Daher geraten die Reformatoren in ernsthafte Schwierigkeiten, wenn sie versuchen, die
Eigentiimlichkeit und die Notwendigkeit der Feier des Abendmahls zu bestimmen.® Luther
kann Aussagen machen, die darauf hinauslaufen, dass letztlich keine Notwendigkeit fiir das
Abendmahl besteht; das Sakrament kann nicht ohne das Wort, wohl aber das Wort ohne das
Sakrament bestehen. Als Antwort auf die Frage, weshalb das Abendmahl nétig ist, bekommen
wir von den Reformatoren zu horen, dass Christus uns das dussere Zeichen wegen unserer
Unwissenheit, Triagheit und Schwiche gegeben habe. Calvin nennt das sichtbare Wort ein
Siegel, das eine bestdtigende Funktion habe. Luther unterstreicht die Tatsache, dass der
Gebrauch der Sakramente ein von Christus gegebener Befehl ist.

Die Reformatoren erkannten im Wort die zentrale und wesentliche
Gestalt der Vergegenwirtigung Christi in seiner Kirche. Das Sakrament
des Altars trat dahinter zuriick. Stand die Kanzel in der mittelalterlichen
Kirche fast bedeutungslos neben dem Altar, so wurde jetzt die Prioritit
umgekehrt und der Tisch verlor seine Bedeutung neben der Kanzel, eine
Tatsache, die architektonisch und liturgisch in Erscheinung tritt. Das
Abendmahl wurde zu einem mehr oder weniger bedeutungslosen Anhéng-
sel des Wortgottesdienstes.

So verhilt es sich heute noch. Nach weitverbreitetem protestantischem
Verstandnis ist das Abendmahl oft nicht mehr als ein dramatisiertes
Gleichnis, in welchem, mittels Brot und Wein, die Bedeutung von Tod
und Auferstehung Christi auf sichtbare Weise dargestellt wird. Wer daher
glaubt, den Sinn dieses Gleichnisses verstanden zu haben oder die Bedeu-
tung des Kreuzes ohne diese Demonstration ebenso gut zu verstehen, fiihlt
keine Notwendigkeit, am Abendmahl teilzunehmen.

Die Uberbetonung der Verkiindigung wird nicht nur in der marginalen
Rolle sichtbar, die die Feier des Abendmahls in vielen protestantischen
Kirchen, bestimmt aber in denen der calvinistischen Tradition spielt. Sie
erscheint auch in den protestantischen liturgischen Formen dieser Feier,
mindestens in denen, die durch die jiingsten liturgischen Reformen noch

5 Zur vorliegenden Problematik vgl. z.B. M. Luther, WA 38, 231ff.; Calvin, Inst. IV,
XIV.3.

¢ Vgl. E.Busch, Das Abendmahl als Eucharistie, in: Wort und Gemeinde, FS E. Thurney-
sen, Ziirich 1968, 489f.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 319

nicht beriihrt wurden. Gewohnlich wird wenig Zeit auf die «eucharisti-
sche Handlung»: Gebet und Austeilung, dagegen viel Zeit auf die «Ver-
kiindigung» verwendet, z.B. mit langen Erkldrungen dariiber, wie das
Sakrament zu verstehen und richtig zu empfangen sei.

Selbstverstandlich ist die Verkiindigung wesentlicher Bestandteil der
Eucharistie. Wie jede Handlung in der Kirche hat die Eucharistie die
Quelle des Lebens, des Glaubens und der Hoffnung der Kirche darzutun.
Mehr noch, sie hat dies in einer expliziten und exemplarischen Weise zu
tun. Die Reformatoren hatten recht, wenn sie betonten, dass das Sakra-
ment nicht ohne das Wort bestehen kann. Wann immer wir vom Brot
essen und vom Kelch trinken, verkiindigen wir den Tod des Herrn (I Kor
11,26). Wir feiern am Tisch des Herrn «zu seinem Gedéchtnis» (I Kor
11,25). Gedidchtnis ist nicht moglich, ohne dass derjenige in Erinnerung
gerufen wird, dessen wir gedenken. Und den Herrn an seinem Tisch in
Erinnerung zu rufen bedeutet mehr, als sich an eine historische Person
oder ein vergangenes Ereignis zu erinnern. Es ist die Ankiindigung des
kommenden Herrn, dessen Herrschaft fiir die Feiernden gegenwértige
Wirklichkeit ist. Wie immer wir auch den friihchristlichen Ruf «marana-
tha!» (I1 Kor 16,22) iibersetzen, ob er das Kommen des Herrn ausruft oder
erbittet, er verkiindigt dies Kommen als verbindliche Wirklichkeit fiir die
Kirche hier und jetzt.

Aber die Eucharistie ist mehr als ein Exempel zur Predigt, mehr auch
als die individuelle Zueignung der Siindenvergebung. Sie ist viel umfas-
sender. Sie ist Danksagung und Anbetung. Die zum Mahl versammelte
Gemeinde verkiindet den Tod ihres Herrn und preist seine Auferstehung.
Sie teilt Gottes Gabe, feiert Gottes Versohnung, versammelt sich als
dienende Gemeinschaft. Sie ruft den kommenden Herrn an und nimmt
die Gottesvorherrschaft vorweg. So empfiangt die brotbrechende Gemein-
de Gottes Gnade, die in Christus erschienen und Fleisch geworden ist,
und handelt in ihr, stellt sich dar als das Volk, das aus Christi Opfer lebt.
Kurz: die Feier der Eucharistie ist Inbegriff nicht nur des christlichen
Gottesdienstes, sondern auch der Ekklesiologie.” Sie kann in der Tat «der
zentrale Akt des Gottesdienstes der Kirche» genannt werden, wie dies der
Lima-Text tut?®, jedenfalls sofern damit nicht ein Vorrang vor der Verkiin-
digung des Wortes behauptet wird.

7 K.Ch. Felmy, Eucharistie, Gemeinde und Amt, KuD 18 (1972) 139ff., braucht den
Begriff «eucharistische Ekklesiologie». W.Marxen, Das Abendmahl als christologisches Pro-
blem, Giitersloh 1963, spricht von «Ekklesiologie im Vollzug».

8 Lima, Eucharistie, 1. 1.



320 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

IT

Eucharistie ist ein Akt der Wahrnehmung, genauer: der Selbstwahrneh-
mung der christlichen Gemeinde. So verstehe ich das, was Paulus I Kor
11,17-34 iiber das Abendmahl sagt.’

Die Situation in Korinth war folgende: Die Christen in jener Stadt
feierten die Eucharistie in der urspriinglichen Art mit einem Mahl, zu dem
jeder Teilnehmer seinen Teil beisteuerte. Eine wesentliche Anderung hat-
te aber bereits stattgefunden: Das Brechen des Brotes war vom Beginn des
Mahles an sein Ende verlegt und mit der Segnung des Kelches vereinigt
worden. Nun konnten die wohlhabenderen unter den Kirchengliedern
frither kommen als die drmeren. Statt auf die letzteren zu warten, began-
nen sie mit dem Mahl, verteilten ihre reichen Beitrige und waren bereits
wohlgenihrt und halb betrunken, wenn die anderen ankamen. Sie sahen
nichts Falsches in diesem Vorgehen, da sie sich immer noch alle versam-
melten zu dem, was sie als den wesentlichen Teil der Feier betrachteten:
der Austeilung von Brot und Wein. Paulus stellt aber fest, dass sie «nicht
auf bessere Weise, sondern auf drgere Weise zusammenkommen» (V. 17).
Sie verachten die Gemeinde Gottes, indem sie die beschdmen, die nichts
haben (V.22). Mit diesem «unwiirdigen» Essen und Trinken sind sie
«schuldig an dem Leib und Blut des Herrn» (V.27) und «unterscheiden
nicht den Leib des Herrn» (V.29).

Paulus hilt den Korinthern vor, dass sie das, was sie im Vollzug der
Eucharistie selbst verkiindigen, in ithrem unbriiderlichen Handeln ver-
leugnen. Sie verhalten sich nicht als diejenigen, die im Tod Jesu Christi,
den sie doch als «um unseretwillen geschehen» bekennen, mitgekreuzigt
wurden, damit «der Leib der Siinde aufhore» (Rom 6,6), und die nun
eingegliedert werden in den Auferstehungsleib Christi. Sie «wandeln»
nicht «in der Neuheit des Lebens» (ROm 6,4). Dies hiesse ndmlich «den
Leib richtig beurteilen» — dtakpivelv 10 odpo: den Leib Christi erkennen
als fiir uns dahingegebenen, mit dem wir selbst in den Tod begraben
wurden und zu einem neuen Leben auferweckt werden, so dass wir uns
nun vorfinden als Glieder an diesem Leib, den Gott «zusammengefiigt hat
und dem geringeren Glied hohere Ehre gegeben, auf dass nicht eine Spal-
tung im Leibe sei, sondern die Glieder fiireinander gleich sorgen...» (I
Kor 12,24f1t.).

9 Zum Folgenden vgl. G.Bornkamm, Herrenmahl und Kirche bei Paulus, Studien zur
Antike und Urchristentum, Gesammelte Aufsdtze II, Miinchen 1963, 138-176.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 321

Als solche, die in dieser Weise den Leib Christi als uns ergreifende
Lebenswirklichkeit richtig beurteilen und eben darin sich selbst richtig
beurteilen (dem o6wakpivey 10 odpa V 29 entspricht das dtakpively £av-
to0¢ V 31!), wiirden wir dem Gericht (kpipe)'? entgehen, denn der neue
Leib, der Christus gehort, hat ja das Gericht am Kreuz schon hinter sich.
In dem Mass aber, in dem die Gemeinde die kowvovia T00 cwUOTOG
vergisst oder gar verweigert, verféllt sie dem Gericht.

Der Missstand in Korinth ist ein Wahrnehmungsdefekt. Es fehlt an der
avapvnotg Christi, der Er-innerung im Sinne des Innewerdens des Chri-
stus fiir uns und unseres Sein in ihm, des Ergreifens der mit Christus
gesetzen neuen Lebenswirklichkeit. Darum fordert Paulus zum doxkiué-
Cewv EavtOv und zum Jrakpivery avtdv auf: zur Selbstpriifung und Selbst-
beurteilung im Licht des Christusgeschehens.

Ich benutze den Ausdruck « Wahrnehmung», weil er in seinem Bedeu-
tungsspektrum genau das erfasst, worum es hier geht: die Christengemein-
de nimmt den Leib Christi wahr: sie nimmt die Wahrheit der Gegenwart
Gottes im Fleisch Jesu Christi fiir sich in Anspruch. Sie erkennt und
verkiindet die Dahingabe seines Leibes fiir uns am Karfreitag und seine
Auferweckung am dritten Tag. Sie erfasst und ergreift seine Gegenwart als
ihre eigene Existenzbestimmung. Und sie lebt, als Gemeinde von Briidern
und Schwestern, diesen Leib als eine Aufgabe, die sie wahrnimmt. Wahr-
nehmen ist ein reziproker Akt, in dem sich die Gemeinde zu ihrer gottge-
setzten Wirklichkeit verhilt.

Solches Wahrnehmen kann johanneisch als «Bleiben in der Wahrheit»
und «Bleiben in Christus» beschrieben werden. Wird es getriibt, so ver-
fdllt die Gemeinde der Unwahrheit und damit dem Gericht.

Wahrnehmen ist also kein Akt bloss theoretischen Erkennens. Es ist das
Ergreifen einer gegebenen Lebensbestimmung und soll sich in Korinth im
ganz simplen briiderlichen Anstand vollziehen: wenn ihr zum Essen
zusammenkommt, wartet aufeinander!

III

Als einen Akt der Wahrnehmung, mit dem Menschen der von Gott
gesetzten Wirklichkeit entsprechen und ihr neues Sein in Christus ergrei-

10 Man beachte den Zusammenhang von Selbstbeurteilung und Urteil Gottes, den Paulus
mit dem Wortfeld kpipa, kpivewv, dtokpively, katakpively anspricht!



322 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

fen, hat Karl Barth die Taufe beschrieben.!! Seine Grundthese lautet:
«Eines Menschen Wendung zur Treue gegen Gott und so zu dessen Anru-
fung ist des treuen Gottes eigenes Werk, das, in der Geschichte Jesu
Christi vollkommen geschehen, vermoge deren erweckender, belebender
und erleuchtender Macht als seine Taufe mit dem Heiligen Geist zum
Neubeginn gerade seines Lebens wird. Der erste Schritt seines Gott gegen-
iiber treuen und also seines christlichen Lebens 1st seine in eigener Ent-
scheidung von der Gemeinde begehrte und durch sie vollzogene Taufe mit
Wasser als das verbindliche Bekenntnis seines Gehorsams, seiner Um-
kehr, seiner Hoffnung, abgelegt in der Bitte um Gottes Gnade, in der er
ihrer Freiheit die Ehre gibt.» (1)

Indem Barth die Taufe mit dem Heiligen Geist und die Wassertaufe
auseinanderhilt, unterscheidet er sorgfiltig zwischen Gottes eigenem
Werk, das in Jesus Christus ganz und vollkommen extra nos, aber pro
nobis erfiillt ist und durch die Kraft des Heiligen Geistes in nobis zum Ziel
kommt, vom freien, eigenen Tun des Menschen, mit dem dieser seine von
Gott geschenkte Freiheit ergreift und mit seinem Gehorsam, seiner
Umkehr und seiner Hoffnung dem Werk Gottes fiir ihn und an ihm in
eigener Verantwortung entspricht, indem er es an sich geschehen lasst. So
ist das «christliche Leben» beschrieben als das verantwortliche Wahrneh-
men der in Jesus Christus gegebenen Gottesherrschaft. Es ist, um einen
Ausdruck A.A. van Rulers aufzunehmen, Existenz in «theonomer Rezi-
prozitit» 2, ein der von Gott gesetzten Wirklichkeit entsprechendes Wan-
deln. Erster, in Bekenntnis und Gebet vollzogener Schritt in diesem Wan-
deln ist die Wassertaufe, die sachgemiss nur in eigener Verantwortung
begehrt werden kann.

Grund, Ziel und Sinn der Taufe beschreibt Barth folgendermassen: Ihr
Grund, die Begriindung ihrer Notwendigkeit, liegt nicht nur im Befehl
Jesu, wichtiger ist die Taufe Jesu selbst: «Die Wassertaufe des Johannes,
der er sich unterzog, war nicht nur das Zeichen, sondern der Vollzug
dieser seine Geschichte (scil. als Messias Israels und Heiland der Welt)
eroffnenden, ihren Sinn und ihre Absicht vorwegnehmenden und so im
voraus charakterisierenden Handlung: seiner freien Unterordnung unter
den Willen Gottes, seiner freien Zuordnung zu den Menschen, seines
freien Eintritts in den Dienst Gottes und der Menschen.» (59f.)

I Kirchliche Dogmatik IV/4: Die Taufe als Begriindung des christlichen Lebens. Ziirich
1967.
12 In: De Spiritu Sancto. Bijdragen tot de leer van de Heilige Geest... Utrecht 1964.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 323

Unsere Wassertaufe ist ein Nachvollzug dieses Gehorsamsaktes Jesu.
Sie geschieht in Wahrnehmung der Tatsache, dass mit der Glaubenstat
Jesu auch unsere Geschichte auf die Gottesherrschaft hin begonnen hat
und dass wir ihm darum nachzufolgen haben. Mit Barths eigenen Worten:
«Sie geschieht als Akt freien Gehorsams gegen den Befehl Jesu Christi, in
der Willigkeit der Erkenntnis seiner Berechtigung und Verbindlichkeit»
(110).

Was ihr Ziel betrifft, so gilt von der Taufe: «Sie ist kein Schritt ins
Dunkle, sondern eben Ihm, dessen Befehl sie entspricht, sicht und geht sie
entgegen. Sie ist Taufe auf seinen Namen.» (111). Die Taufe wird vollzo-
gen und empfangen in der Hoffnung auf sein Werk an uns. Sie geschieht,
weil seine Verheissung gehort und aufgenommen wird.

Was ihren Sinn betrifft, so ist die Taufe in keiner Weise ein «Sakra-
ment», Gestalt des Werkes Gottes an uns. Noch ist sie eine Gestalt des
Wortes Gottes, ein Zeichen, das cognitio und certitudo vermittelt, wie sie
nach calvinischem Verstdndnis begriffen wird. Sie ist in Gehorsam und
Hoffnung vollzogene Umkehr des Menschen, der Christen gemeinsames
Verlassen eines alten, in Christus abgetanen Weges, und ihr gemeinsames
Betreten eines neuen, von Christus er6ffneten und bestimmten Lebenswe-
ges. Sie ist ein erster Schritt, mit dem der Mensch Gott recht gibt. Sie ist
der Eintritt eines titigen Gliedes des neuen Gottesvolkes in die Sendung
der Gemeinde.

Ich mochte das Abendmahl in einer dhnlichen, im wesentlichen ethi-
schen Weise betrachten.!3 Es konnte sich gerade auch fiir das Verstandnis
des Abendmahls bewzhren, wenn man auf der Suche nach seinem Grund
nicht in erster Linie von den Einsetzungsworten und Einsetzungsberich-
ten ausginge — der Zugang zu ihnen ist durch die jahrhundertelangen
Kontroversen ohnehin stark verstellt worden —, sondern bei der Tischge-
meinschaft Jesu mit Siindern, Zéllnern und Pharisdern, in der Jesus offen-
bar die endzeitliche Mahlgemeinschaft im Reiche Gottes vorweggenom-
men hat, jenes Fest in der Gottesherrschaft, in der die Hohen erniedrigt
und die Niedrigen erhoht, die Siinder versdhnt und die Selbstgerechten
verurteilt werden. Es war diese Tischgemeinschaft, die die frithen Chri-
sten fortsetzten, wenn sie sich um den Abendmahlstisch versammelten.
Sie sahen sich dazu berechtigt, weil sie wussten, dass der Tod Jesu am
Kreuz seine Sendung nicht zunichte gemacht hatte. Im Gegenteil, sein
Tod hat seine Taten letztlich gerechtfertigt und ihn als den erwiesen, der

13 Ahnliches unternahm E.Busch, a.a.0. (A.6).



324 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

nicht nur mit den Enterbten und Gottlosen das Los geteilt hat, sondern
«fur die vielen gestorben ist» als der leidende Gottesknecht von Jes 53, 11.
Er ist derjenige, der nicht nur die Versohung gefordert und angekiindigt,
sondern sie vollbracht hat. Und durch seine Auferstehung hat Gott diese
Versohnung universal zuginglich gemacht. Deswegen haben seine Jiinger
seine eschatologische Tischgemeinschaft nicht trotz, sondern gerade
wegen seines Todes weitergefiihrt, indem sie auf seinen Tod als Rechtfer-
tigung ihrer Handlung hinwiesen. Und sie wussten, dass er selbst, der
auferstandene Herr, in ihrer Mitte anwesend ist. Ob die christologische
Erklarung und Rechtfertigung der Handlung am Abendmabhlstisch durch
die Einsetzungsworte auf den historischen Jesus zuriickgehen oder auf den
auferstandenen, ist von zweitrangiger Bedeutung. Entscheidend ist, dass
«die Einsetzungsworte nicht die Dinge Leib und Blut fiir sich meinen,
sondern unabtrennbar das, was mit ithnen geschieht: das Sterben und
Auferstehen Jesu, und das, was mit diesem biblischen Sterben und Aufer-
stehen vollzogen wird: Die Siindenvergebung, der neue Bund, die escha-
tologische Gottesherrschaft, die Gemeinschaft des Erlosers mit den Erlo-
sten».!4 Die auf das Geheiss Jesu hin einander das Brot brechen und von
dem Kelch miteinander trinken, vollziehen einen Akt der Wahrnehmung
des Werkes Gottes, das in Tod und Auferstehung Jesu Christi fiir uns
geschehen ist und nun unsere Existenz bestimmt.

Nach dem Vorbild von Karl Barth konnen wir wie folgt formulieren:
Der Grund der Eucharistie ist die Versohnung der Gottlosen, die Jesus
Christus gelebt hat in seiner Tischgemeinschaft mit Zollnern, Siindern
und Pharisdern, die er mit seinem Tod flir viele besiegelt hat und die Gott
bestdtigt und gerechtfertigt hat, indem er ihn vom Tode auferweckte. Mit
anderen Worten und unter Bezugnahme auf den gemeinsamen Kern der
verschiedenen Einsetzungsberichte: Der Grund der Eucharistie ist die
Verheissung Jesu: «Mein Leib wird gebrochen fiir euch — da ist der Neue
Bund in meinem Blut». Der Tod von Jesus Christus «fiir uns» ist letztlich
die Grundlage allen christlichen Feierns in Dank und Gemeinschaft.

Das Ziel der Eucharistie ist die eschatologische Tischgemeinschaft im
Reiche Gottes, die wir erwarten. In Christus, dem auferstandenen Herrn,
ist der neue Bund gegenwirtig, das Alte ist neu geworden, obwohl unsere
eigene Auferstehung und volle Teilnahme an dieser Wirklichkeit noch

14 Arnoldshainer Thesen, Kommentar von H.Gollwitzer, in: Zur Lehre vom Heiligen
Abendmahl. Bericht iiber das Abendmahlsgesprich des EKD 1947-1957 und Erlduterungen
seines Ergebnisses. Miinchen 5 1961, 27. Es ist sehr zu hoffen, dass die Arnoldshainer Thesen in
der Diskussion iiber Lima neu zu Ehren kommen.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 325

aussteht. Am Tisch des Herrn erwarten und feiern wir in vorldufiger
Weise die Ankunft des Herrn, seine Gegenwart im Geist und seine ver-
heissene volle Anwesenheit in unserer Mitte.

Was den Sinn des Abendmahls anbetrifft, darf es weder ausschliesslich
als objektives Mittel noch als subjektive Bestdtigung der Erlosung gesehen
werden. Es ist eine «gottesdienstliche Handlung der im Namen Jesu ver-
sammelten Gemeinde».!5 Es ist die Feier der neuen Wirklichkeit, in
welcher sich diese Gemeinde im Lichte des Todes und der Auferstehung
von Jesus Christus wiederfindet. Es ist die festliche Wahrnehmung von
Gottes Geschenk in Jesus Christus. Es ist die Feier der neuen Existenz der
Versohnten. «Im Abendmahl gedenken wir des Todes Christi, durch den
Gott ein fiir allemal die Welt versohnt hat; in ihm bekennen wir die
Gegenwart des auferstandenen Herrn unter uns und warten in Freude auf
seine Wiederkunft als die zur Herrlichkeit in der Vollendung Berufe-
nen.» !¢ Beziiglich Grund, Ziel und Sinn ist die Eucharistie eine wahr-
nehmende Handlung der Kirche, deren Gegenstand der gekreuzigte, auf-
erstandene und kommende Herr selbst ist. In einem exemplarischen Akt
in freier menschlicher Verantwortung nimmt die Gemeinde die Versoh-
nung in Christus auf, erkennt sie, ergreift sie und iibt sie aus. Sie setzt die
Tischgemeinschaft Jesu mit den Siindern fort, verkiindet seine Solidaritét
mit den «Vielen», feiert seine Gegenwart in ihrer Mitte und stdrkt sich auf
dem Weg von Ostern zu seiner Wiederkunft in der Freude auf die volle
Gemeinschaft mit ihm in seines Vaters Reich.

Ich vermeide absichtlich den Begriff «Sakrament» zur Kennzeichnung
der Eucharistie. Der Begriff ist nicht nur dusserst zweideutig und belastet
durch langwierige Auseinandersetzungen. Dariiberhinaus kennt ihn das
Neue Testament weder zur Bezeichnung der Taufe noch der Eucharistie.
Seine griechische Entsprechung pvostfpiov wird in den Schriften des Neu-
en Testamentes selten verwendet und dann nur zur Bezeichnung eschato-
logischer und christologischer « Geheimnisse».!”

Mit K.Barth und E.Jiingel und in Ubereinstimmung mit gewissen
Tendenzen der Reformatoren ziehe ich es vor, den Begriff Sakrament
ausschliesslich fiir das Mysterium der Menschwerdung, der Erscheinung
Gottes in Christus zu verwenden. Infolgedessen sind «Taufe und Abend-
mabhl die beiden Feiern des einen Sakramentes der Kirche».!8

15 Arnoldshainer These 3. 1.

16 Arnoldshainer These 3.4.

I7 Vgl. E.Jiingel, Das Sakrament — was ist das? EvTh 26 (1966) 320-336.
13 A.a.0. 334.



326 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

Iv

Als «zentraler Akt» ist die Eucharistie freilich nicht das Ganze des
christlichen Gottesdienstes. Christen nehmen ihr neues Sein nicht in
erster Linie in einem kultischen Akt wahr, sondern indem sie den Ruf zur
Versohnung mit dem «verniinftigen Gottesdienst», nach Rom 12,1-3,
beantworten und ihre Leiber als «lebendiges Opfer» darbringen. Das
kommende Reich Gottes beansprucht die ganze, ungeteilte Wirklichkeit
des menschlichen Lebens.

Mt 21,12-13 (par) mit dem Hinweis auf Jer 7,11 ff. zeigt, dass Jesus
die radikale Kritik der Propheten gegeniiber dem Kult im Tempel geteilt
hat. Er lehnte den Ersatz des Tuns der Gerechtigkeit durch kultische Akte
ab. Seine Reden gegen den Tempel scheinen einer der Griinde fiir seine
Verurteilung zum Tode gewesen zu sein. Dariiberhinaus verstanden die
frithen Christen seinen Tod als das ein fiir allemal gebrachte Opfer, das
alle weiteren Opfer gegenstandslos und iiberfliissig machte (Hebr 8 und 9).
Bei seinem Tod zerriss der Vorhang im Tempel: Die Scheidung zwischen
dem Sakralen und dem Profanen wurde aufgehoben. Aus diesem Grund
verwendet das Neue Testament die Begriffe kultischer Anbetung — Tem-
pel, Priester, Opfer — im Zusammenhang mit dem ethischen Verhalten der
Christen.!® Auf der anderen Seite werden die gottesdienstlichen Handlun-
gen der Christen mit ganz weltlichen Begriffen bezeichnet: Versammlung,
Danksagung, Brechen des Brotes usw. Fiir das Neue Testament gibt es
daher nur eine Wirklichkeit, heilig und weltlich, die umfassende Wirklich-
keit des menschlichen Lebens, dem sich Gott in Christus zuwendet. In
unserem ganzen Leben miissen wir bereit sein, Gott in Christus zu begeg-
nen: «Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten Briidern,
das habt ihr mir getan» (Mt 25,40 und 45). A.A. Vogel sagt: «In Gottes
Welt leben bedeutet, in der wirklichen Welt leben; es bedeutet, mit Gott
in der Wirklichkeit der Welt leben.» 20

Wenn wir liturgische Handlungen als eine von der Wirklichkeit des
Alltagslebens verschiedene Wirklichkeit oder gar als Ersatz fiir den «ver-
niinftigen Gottesdienst» von Rom 12 sehen, konnen wir die folgende
scharfe Kritik verstehen, die D. Callahan im Hinblick auf die These des
2. Vatikanums dussert, die besagt, dass die Liturgie «Quelle und Zentrum

19 Vel. E.Kdsemann, Gottesdienst im Alltag der Welt, Exegetische Versuche und Besin-
nungen II, Gottingen 1964, 201, und J. Roloff, Heil als Gemeinschaft, in: Gottesdienst und
Offentlichkeit, Konkretionen 8 (1970) 91.

20 A.A. Vogel, Is the Last Supper Finished?, New York 1968, 42 (Ubers. G.V.).



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 327

des christlichen Lebens» sei: «Solange die Kirche fortfahrt zu verkiinden,
dass die wirksamste Begegnung mit Christus in der Liturgie stattfindet,
solange wird es den Menschen nicht gelingen, den Glauben der Kirche
ernst zu nehmen, der in der Welt gegenwirtig ist. Die LOosung dieses
Problems liegt nicht in weiteren Verfeinerungen der Liturgie (obwohl
solche immer noch wiinschbar sind). Die Antwort liegt in einer scharfen
Abwertung der Liturgie als solcher, in einer Zuriickweisung des Konzils-
wortes, dass die Liturgie «Quelle und Zentrum des christlichen Lebens»
ist, in der Aufgabe des vergeblichen Versuches, der christlichen Gemeinde
die verwickelten geistigen Turniibungen verstindlich zu machen, die
notig sind, um den angeblichen Zusammenhang zwischen Liturgie und
Welt zu verstehen. Ich bezweifle, dass sie das je verstehen werden und
bezweifle auch, dass sie je die Welt so ernst nehmen werden wie die
Liturgie».2!

Ich glaube nicht, dass eine «scharfe Abwertung der Liturgie» am
meisten Not tut. Es ist vielmehr dringend, die Beziehung zwischen «ver-
niinftigem Gottesdienst» und liturgischem Akt klar und «realistisch» zu
bestimmen. M. E. bestehen Funktion und Bedeutung der rituellen, liturgi-
schen Anbetung im Rahmen des christlichen Lebens als ganzem in der
ausdriicklichen Verkiindigung und der exemplarischen Wahrnehmung der
Versohnung in Christus. Die Liturgie ist nicht die ganze, nicht einmal die
wesentlichste Wahrnehmung, aber deren ausdriicklicher und beispielhaf-
ter Teil, ihr Symbol.

Symbol und Wirklichkeit sind einander aber so zugeordnet, dass das
Symbol der «bedeutende», der auf das die Wirklichkeit Begriindende und
Tragende hinweisende Teil der Wirklichkeit ist. So ist die Eucharistie als
explizite und exemplarische Wahrnehmung des Seins und Tuns der Jiin-
ger Jesu Christi der «bedeutende» Akt des christlichen Lebens. Sie ist der
ausdriicklichste Teil des «verniinftigen Gottesdienstes» und deshalb seine
geeignetste Feier. Nirgends so deutlich wie am Abendmahlstisch leben,
handeln und vereinigen sich Christen durch Gottes Gabe in Jesus Chri-
stus. Nirgends wird ihr Sein in Christus, aber auch die Vorldufigkeit
unseres tdglichen Brotes und die Hoffnung auf endgiiltige Sattigung so
sichtbar.

Dennoch ist die Eucharistie — ebenso wie die Taufe?2 — nicht necessi-
tate medii geboten: weil diese Handlung oder ihre Elemente und deren

21 In: The National Catholic Reporter, 9. Aug. 1967, zitiert bei Vogel, a.a.0. 177 (Ubers.
G.V.).
22 Vgl. K.Barth, KD IV/4, 75.



328 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

Symboltriachtigkeit in sich selbst eine versohnende Kraft beinhalten wiir-
den, sondern necessitate praecepti: weil Christus uns so tun heisst und weil
wir gehorsam weiterfiihren, was er begonnen hat.

\%

Als Akt der Wahrnehmung der Gnade Gottes ist die Eucharistie
untrennbar verbunden mit ihrem Gegenstand, dem Werk Gottes in Jesus
Christus, und zugleich ein durch dieses Werk ermdglichter Akt in freier
menschlicher Verantwortung. Es gibt deshalb zwei Wege zu einer «héireti-
schen» Feier. Der eine besteht darin, dass die Eucharistie ihren Grund, ihr
Ziel und ihren Sinn (man kann auch sagen: ihre Substanz!) nicht mehr
allein in Gottes Versohnungswerk in Christus findet. Der andere aber
besteht darin, dass sie aufhort, der explizite und exemplarische Teil des
«verniinftigen Gottesdienstes» in voller und freier menschlicher Verant-
wortung zu sein, d.h. wenn die Handlung am Tisch des Herrn ein leeres
Zeichen oder sogar ein Ersatz fiir den Gehorsam gegeniiber Gott und die
Liebe zum Nichsten wird.

Uber den ersten Teil unserer These wurde durch die ganze Geschichte
der Kirche viel gestritten. Verschiedene, zum Teil eher fragwiirdige Ver-
suche sind gemacht worden, um die Handlung am Tisch des Herrn so
innig wie moglich mit Gottes Handeln in Jesus Christus zu verbinden. Die
zweite Gefahr, auf die unsere These verweist, wurde jedoch oft beinahe
aus den Augen verloren, obwohl der einzige Fall einer fragwiirdigen Praxis
des Abendmahls, der im Neuen Testament erwdhnt wird, nicht eine fal-
sche Lehre, sondern einen verfehlten ethischen Kontext betraf: der oben
besprochene Fall in Korinth.

«Der Mensch priife aber sich selbst, und also esse er von diesem Brot
und trinke von diesem Kelch» (I Kor 11,28). Der Mensch priife sich nicht,
ob er einen makellosen moralischen Leumund habe oder eine perfekte
theologische Theorie, sondern ob er zu denen gehort und gehoren will, die
den Ruf zur Versohnung vernommen haben. Hiretisch am Tische des
Herrn ist derjenige, der vorsidtzlich die Solidaritdt verneint und es
ablehnt, mit seinem ganzen Leben auf Gottes Gnade in Jesus Christus zu
antworten. Ich habe keinen wie immer gearteten Grund, die Feier des
Abendmahles mit Briildern und Schwestern abzulehnen, die eine andere
Vorstellung von der Art und Weise der Gegenwart des Herrn haben,
solange sie als ihren gegenwirtigen Herrn denjenigen feiern, der starb und
durch Gott fiir die Vers6hnung der Welt auferweckt wurde. Ich habe aber



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 329

ernsthafte Griinde, mich selbst vor der Feier zu priifen, wenn ich unange-
fochten und ohne Widerspruch in einer rassistischen und ausbeuterischen
Gesellschaft lebe, in einem friedlichen und isolierten Vorort, in einer
gespaltenen Gemeinde — in einer Welt, die tdglich der Vers6hnung in
Christus widerspricht. Ich kann nur eine Solidaritidt haben. Ich kann nicht
«zugleich teilhaftig sein des Tisches des Herrn und des Tisches der Teu-
fel» (I Kor 10,21).

Um abschliessend zusammenzufassen: Die Eucharistie ist eine wahr-
nehmende Feier. Es wird daher keine echte Reform des Abendmahls
geben ohne ein erneuertes Horen auf Gottes Ruf und Verheissung der
Versohnung. Die Eucharistie ist der explizite und exemplarische Teil der
Antwort auf diesen Ruf und diese Verheissung. Es wird daher keine echte
Reform des Abendmabhls geben ohne eine Kirche, die ihre volle Gabe und
Verantwortung als Botschafterin der Versdhnung ernst nimmt.

Georg Vischer, Basel



	Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

