
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

Autor: Vischer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


317

Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt1

i

Die Konvergenzerklärung der Kommission für Glauben- und
Kirchenverfassung von 1982 über die Eucharistie bringt, neben allem was kritisch
gegen sie eingewendet werden kann und muss2, einige sehr fruchtbare
Ansätze ins ökumenische Gespräch. Dazu zähle ich die Entfaltung der
Bedeutung der Eucharistie3 nach fünf Aspekten: Danksagung an den
Vater, Gedächtnis Jesu Christi, Anrufung des Heiligen Geistes, Gemeinschaft

(communio) der Gläubigen, Mahl des Gottesreiches. Diese Entfaltung

ist geeignet, die Verengung in unserer protestantischen Tradition
aufbrechen zu helfen, in der das Abendmahl lange Zeit fast ausschliesslich
als Zueignung der Sündenvergebung verstanden wurde und die viel zur
marginalen Rolle seiner Feier im protestantischen Gottesdienst beigetragen

hat.
In ihrer Reaktion gegen den magischen Sakramentalismus der

mittelalterlichen Kirche und den synergistischen Charakter der Messe als Sühneopfer

sahen die Reformatoren innerhalb der westlichen Tradition keinen
anderen Ausweg, als zum augustinischen Konzept des Sakraments als
sichtbarem Wort Zuflucht zu nehmen. Die Sakramente sind ihrem Wesen
nach nichts anderes als das Wort: Verkündigung von Gottes Gnade in
Jesus Christus. Sie haben keine andere Funktion als das Wort: Glauben
stiften. Sie fügen dem, was im Wort bereits gesagt und getan wurde, nichts
Wesentliches hinzu.

Dies ist wohl nicht alles, was die Reformatoren über das Abendmahl zu sagen hatten. Sie

sprachen auch vom Dankopfer, und Zwingli machte sogar einen Versuch, dieses Element in
seiner Liturgie zum Ausdruck zu bringen.4 Sie konzentrierten sich aber offensichtlich auf die

1 Im vorliegenden Aufsatz sind in stark überarbeiteter Weise Gedanken aufgenommen, die
ich unter dem Titel: The Eucharist-Ritual and Reality. Towards a Meaningful Practice of the
Lord's Supper, publiziert habe in: Andover Newton Quarterly Vol. 17 (1977) 39-45.

Ich benutze im Folgenden den Ausdruck Eucharistie nicht nur wegen der ökumenischen
Sprachregelung, sondern in erster Linie, weil er die Handlung am Tisch des Herrn sachgemäss
dem zuordnet, was im Heidelberger Katechismus mit «Dankbarkeit» überschrieben ist.

2 Markus Barth hat pointiert auf die kritischen Punkte hingewiesen: Fragen und
Erwägungen zu den Lima-Papieren, Kirchenblatt für die ref. Schweiz 141 (1984).

3 Konvergenzerklärung zur Eucharistie Kap. II.
4 Vgl. J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwingiis, Basel 1953.

Zum Ganzen auch: G.W. Locher, Streit unter Gästen. ThSt 110 (1972); M.Jenny, Die Einheit
des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsässischen und schweizerischen Reformatoren,
Zürich 1968.



318 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

proklamatorische, kognitive Funktion des Sakraments. In ihrer Betrachtung des Abendmahls
sahen sie Brot und Wein fast ausschliesslich als Zeichen, die - wie immer sie mit der
Wirklichkeit, die sie ausdrücken, verbunden sein mögen - «predigen», dass der Leib Christi
für uns gebrochen und sein Blut für uns vergossen wurde. In derselben Weise ist die Handlung
am Abendmahlstisch weniger ein gemeinsames Teilen als ein Verteilen, durch das den
einzelnen Christen das Verdienst des Todes Christi zugeteilt wird.5 In dieser Handlung der
Verkündigung, des Austeilens und Zueignens wird nichts anderes getan, als was auch primär
durch das Wort geschieht.

Daher geraten die Reformatoren in ernsthafte Schwierigkeiten, wenn sie versuchen, die
Eigentümlichkeit und die Notwendigkeit der Feier des Abendmahls zu bestimmen.6 Luther
kann Aussagen machen, die darauf hinauslaufen, dass letztlich keine Notwendigkeit für das

Abendmahl besteht; das Sakrament kann nicht ohne das Wort, wohl aber das Wort ohne das

Sakrament bestehen. Als Antwort aufdie Frage, weshalb das Abendmahl nötig ist, bekommen
wir von den Reformatoren zu hören, dass Christus uns das äussere Zeichen wegen unserer
Unwissenheit, Trägheit und Schwäche gegeben habe. Calvin nennt das sichtbare Wort ein
Siegel, das eine bestätigende Funktion habe. Luther unterstreicht die Tatsache, dass der
Gebrauch der Sakramente ein von Christus gegebener Befehl ist.

Die Reformatoren erkannten im Wort die zentrale und wesentliche
Gestalt der Yergegenwärtigung Christi in seiner Kirche. Das Sakrament
des Altars trat dahinter zurück. Stand die Kanzel in der mittelalterlichen
Kirche fast bedeutungslos neben dem Altar, so wurde jetzt die Priorität
umgekehrt und der Tisch verlor seine Bedeutung neben der Kanzel, eine
Tatsache, die architektonisch und liturgisch in Erscheinung tritt. Das
Abendmahl wurde zu einem mehr oder weniger bedeutungslosen Anhängsel

des Wortgottesdienstes.
So verhält es sich heute noch. Nach weitverbreitetem protestantischem

Verständnis ist das Abendmahl oft nicht mehr als ein dramatisiertes
Gleichnis, in welchem, mittels Brot und Wein, die Bedeutung von Tod
und Auferstehung Christi auf sichtbare Weise dargestellt wird. Wer daher
glaubt, den Sinn dieses Gleichnisses verstanden zu haben oder die Bedeutung

des Kreuzes ohne diese Demonstration ebenso gut zu verstehen, fühlt
keine Notwendigkeit, am Abendmahl teilzunehmen.

Die Überbetonung der Verkündigung wird nicht nur in der marginalen
Rolle sichtbar, die die Feier des Abendmahls in vielen protestantischen
Kirchen, bestimmt aber in denen der calvinistischen Tradition spielt. Sie

erscheint auch in den protestantischen liturgischen Formen dieser Feier,
mindestens in denen, die durch die jüngsten liturgischen Reformen noch

5 Zur vorliegenden Problematik vgl. z.B. M.Luther, WA 38, 231 ff.; Calvin, Inst. IV,
XIV. 3.

6 Vgl. E.Busch, Das Abendmahl als Eucharistie, in: Wort und Gemeinde, FS E.Thurney-
sen, Zürich 1968, 489f.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 319

nicht berührt wurden. Gewöhnlich wird wenig Zeit auf die «eucharisti-
sche Handlung»: Gebet und Austeilung, dagegen viel Zeit auf die
«Verkündigung» verwendet, z.B. mit langen Erklärungen darüber, wie das

Sakrament zu verstehen und richtig zu empfangen sei.

Selbstverständlich ist die Verkündigung wesentlicher Bestandteil der
Eucharistie. Wie jede Handlung in der Kirche hat die Eucharistie die
Quelle des Lebens, des Glaubens und der Hoffnung der Kirche darzutun.
Mehr noch, sie hat dies in einer expliziten und exemplarischen Weise zu
tun. Die Reformatoren hatten recht, wenn sie betonten, dass das Sakrament

nicht ohne das Wort bestehen kann. Wann immer wir vom Brot
essen und vom Kelch trinken, verkündigen wir den Tod des Herrn (I Kor
11,26). Wir feiern am Tisch des Herrn «zu seinem Gedächtnis» (I Kor
11,25). Gedächtnis ist nicht möglich, ohne dass derjenige in Erinnerung
gerufen wird, dessen wir gedenken. Und den Herrn an seinem Tisch in
Erinnerung zu rufen bedeutet mehr, als sich an eine historische Person
oder ein vergangenes Ereignis zu erinnern. Es ist die Ankündigung des

kommenden Herrn, dessen Herrschaft für die Feiernden gegenwärtige
Wirklichkeit ist. Wie immer wir auch den frühchristlichen Ruf «marana-
tha!» (I Kor 16,22) übersetzen, ob er das Kommen des Herrn ausruft oder
erbittet, er verkündigt dies Kommen als verbindliche Wirklichkeit für die
Kirche hier und jetzt.

Aber die Eucharistie ist mehr als ein Exempel zur Predigt, mehr auch
als die individuelle Zueignung der Sündenvergebung. Sie ist viel
umfassender. Sie ist Danksagung und Anbetung. Die zum Mahl versammelte
Gemeinde verkündet den Tod ihres Herrn und preist seine Auferstehung.
Sie teilt Gottes Gabe, feiert Gottes Versöhnung, versammelt sich als

dienende Gemeinschaft. Sie ruft den kommenden Herrn an und nimmt
die Gottesvorherrschaft vorweg. So empfängt die brotbrechende Gemeinde

Gottes Gnade, die in Christus erschienen und Fleisch geworden ist,
und handelt in ihr, stellt sich dar als das Volk, das aus Christi Opfer lebt.
Kurz: die Feier der Eucharistie ist Inbegriff nicht nur des christlichen
Gottesdienstes, sondern auch der Ekklesiologie.7 Sie kann in der Tat «der
zentrale Akt des Gottesdienstes der Kirche» genannt werden, wie dies der
Lima-Text tut8, jedenfalls sofern damit nicht ein Vorrang vor der Verkündigung

des Wortes behauptet wird.

7 K.Ch. Felmy, Eucharistie, Gemeinde und Amt, KuD 18 (1972) 139 ff., braucht den

Begriff «eucharistische Ekklesiologie». W. Marxen, Das Abendmahl als christologisches
Problem, Gütersloh 1963, spricht von «Ekklesiologie im Vollzug».

8 Lima, Eucharistie, 1.1.



320 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

II

Eucharistie ist ein Akt der Wahrnehmung, genauer: der Selbstwahrnehmung

der christlichen Gemeinde. So verstehe ich das, was Paulus I Kor
11,17-34 über das Abendmahl sagt.9

Die Situation in Korinth war folgende: Die Christen in jener Stadt
feierten die Eucharistie in der ursprünglichen Art mit einem Mahl, zu dem
jeder Teilnehmer seinen Teil beisteuerte. Eine wesentliche Änderung hatte

aber bereits stattgefunden: Das Brechen des Brotes war vom Beginn des

Mahles an sein Ende verlegt und mit der Segnung des Kelches vereinigt
worden. Nun konnten die wohlhabenderen unter den Kirchengliedern
früher kommen als die ärmeren. Statt auf die letzteren zu warten, begannen

sie mit dem Mahl, verteilten ihre reichen Beiträge und waren bereits
wohlgenährt und halb betrunken, wenn die anderen ankamen. Sie sahen
nichts Falsches in diesem Vorgehen, da sie sich immer noch alle versammelten

zu dem, was sie als den wesentlichen Teil der Feier betrachteten:
der Austeilung von Brot und Wein. Paulus stellt aber fest, dass sie «nicht
aufbessere Weise, sondern auf ärgere Weise zusammenkommen» (V. 17).
Sie verachten die Gemeinde Gottes, indem sie die beschämen, die nichts
haben (V.22). Mit diesem «unwürdigen» Essen und Trinken sind sie

«schuldig an dem Leib und Blut des Herrn» (V. 27) und «unterscheiden
nicht den Leib des Herrn» (V. 29).

Paulus hält den Korinthern vor, dass sie das, was sie im Vollzug der
Eucharistie selbst verkündigen, in ihrem unbrüderlichen Handeln
verleugnen. Sie verhalten sich nicht als diejenigen, die im Tod Jesu Christi,
den sie doch als «um unseretwillen geschehen» bekennen, mitgekreuzigt
wurden, damit «der Leib der Sünde aufhöre» (Rom 6,6), und die nun
eingegliedert werden in den Auferstehungsleib Christi. Sie «wandeln»
nicht «in der Neuheit des Lebens» (Rom 6,4). Dies hiesse nämlich «den
Leib richtig beurteilen» - ôioucpiveiv to aœpa: den Leib Christi erkennen
als für uns dahingegebenen, mit dem wir selbst in den Tod begraben
wurden und zu einem neuen Leben auferweckt werden, so dass wir uns
nun vorfinden als Glieder an diesem Leib, den Gott «zusammengefügt hat
und dem geringeren Glied höhere Ehre gegeben, auf dass nicht eine Spaltung

im Leibe sei, sondern die Glieder füreinander gleich sorgen...» (I
Kor 12,24 ff.).

9 Zum Folgenden vgl. G. Bornkamm, Herrenmahl und Kirche bei Paulus, Studien zur
Antike und Urchristentum, Gesammelte Aufsätze II, München 1963, 138-176.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 321

Als solche, die in dieser Weise den Leib Christi als uns ergreifende
Lebenswirklichkeit richtig beurteilen und eben darin sich selbst richtig
beurteilen (dem SuxKptvsiv xô aœpa V 29 entspricht das ÔiaKpivetv éau-

xouç V 31 würden wir dem Gericht (Kplpa)10 entgehen, denn der neue
Leib, der Christus gehört, hat ja das Gericht am Kreuz schon hinter sich.
In dem Mass aber, in dem die Gemeinde die Koivcovla xoC acopaxoç
vergisst oder gar verweigert, verfällt sie dem Gericht.

Der Missstand in Korinth ist ein Wahrnehmungsdefekt. Es fehlt an der
àvâpvr|Giç Christi, der Er-innerung im Sinne des Innewerdens des Christus

für uns und unseres Sein in ihm, des Ergreifens der mit Christus
gesetzen neuen Lebenswirklichkeit. Darum fordert Paulus zum öOKipö.-
Çetv éauxôv und zum StaKpIveiv èauxôv auf: zur Selbstprüfung und
Selbstbeurteilung im Licht des Christusgeschehens.

Ich benutze den Ausdruck «Wahrnehmung», weil er in seinem
Bedeutungsspektrum genau das erfasst, worum es hier geht: die Christengemeinde

nimmt den Leib Christi wahr: sie nimmt die Wahrheit der Gegenwart
Gottes im Fleisch Jesu Christi für sich in Anspruch. Sie erkennt und
verkündet die Dahingabe seines Leibes für uns am Karfreitag und seine

Auferweckung am dritten Tag. Sie erfasst und ergreift seine Gegenwart als

ihre eigene Existenzbestimmung. Und sie lebt, als Gemeinde von Brüdern
und Schwestern, diesen Leib als eine Aufgabe, die sie wahrnimmt.
Wahrnehmen ist ein reziproker Akt, in dem sich die Gemeinde zu ihrer
gottgesetzten Wirklichkeit verhält.

Solches Wahrnehmen kann johanneisch als «Bleiben in der Wahrheit»
und «Bleiben in Christus» beschrieben werden. Wird es getrübt, so
verfällt die Gemeinde der Unwahrheit und damit dem Gericht.

Wahrnehmen ist also kein Akt bloss theoretischen Erkennens. Es ist das

Ergreifen einer gegebenen Lebensbestimmung und soll sich in Korinth im
ganz simplen brüderlichen Anstand vollziehen: wenn ihr zum Essen

zusammenkommt, wartet aufeinander!

III

Als einen Akt der Wahrnehmung, mit dem Menschen der von Gott
gesetzten Wirklichkeit entsprechen und ihr neues Sein in Christus ergrei-

10 Man beachte den Zusammenhang von Selbstbeurteilung und Urteil Gottes, den Paulus
mit dem Wortfeld Kpipa, Kpivetv, SiaicptvEiv, mtaKpiveiv anspricht



322 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

fen, hat Karl Barth die Taufe beschrieben.11 Seine Grundthese lautet:
«Eines Menschen Wendung zur Treue gegen Gott und so zu dessen Anrufung

ist des treuen Gottes eigenes Werk, das, in der Geschichte Jesu

Christi vollkommen geschehen, vermöge deren erweckender, belebender
und erleuchtender Macht als seine Taufe mit dem Heiligen Geist zum
Neubeginn gerade seines Lebens wird. Der erste Schritt seines Gott gegenüber

treuen und also seines christlichen Lebens ist seine in eigener
Entscheidung von der Gemeinde begehrte und durch sie vollzogene Taufe mit
Wasser als das verbindliche Bekenntnis seines Gehorsams, seiner
Umkehr, seiner Hoffnung, abgelegt in der Bitte um Gottes Gnade, in der er
ihrer Freiheit die Ehre gibt.» (1)

Indem Barth die Taufe mit dem Heiligen Geist und die Wassertaufe
auseinanderhält, unterscheidet er sorgfältig zwischen Gottes eigenem
Werk, das in Jesus Christus ganz und vollkommen extra nos, aber pro
nobis erfüllt ist und durch die Kraft des Heiligen Geistes in nobis zum Ziel
kommt, vom freien, eigenen Tun des Menschen, mit dem dieser seine von
Gott geschenkte Freiheit ergreift und mit seinem Gehorsam, seiner
Umkehr und seiner Hoffnung dem Werk Gottes für ihn und an ihm in
eigener Verantwortung entspricht, indem er es an sich geschehen lässt. So

ist das «christliche Leben» beschrieben als das verantwortliche Wahrnehmen

der in Jesus Christus gegebenen Gottesherrschaft. Es ist, um einen
Ausdruck A.A. van Rulers aufzunehmen, Existenz in «theonomer
Reziprozität» 12, ein der von Gott gesetzten Wirklichkeit entsprechendes Wandeln.

Erster, in Bekenntnis und Gebet vollzogener Schritt in diesem Wandeln

ist die Wassertaufe, die sachgemäss nur in eigener Verantwortung
begehrt werden kann.

Grund, Ziel und Sinn der Taufe beschreibt Barth folgendermassen: Ihr
Grund, die Begründung ihrer Notwendigkeit, liegt nicht nur im Befehl
Jesu, wichtiger ist die Taufe Jesu selbst: «Die Wassertaufe des Johannes,
der er sich unterzog, war nicht nur das Zeichen, sondern der Vollzug
dieser seine Geschichte (seil, als Messias Israels und Heiland der Welt)
eröffnenden, ihren Sinn und ihre Absicht vorwegnehmenden und so im
voraus charakterisierenden Handlung: seiner freien Unterordnung unter
den Willen Gottes, seiner freien Zuordnung zu den Menschen, seines
freien Eintritts in den Dienst Gottes und der Menschen.» (59f.)

11 Kirchliche Dogmatik IV/4: Die Taufe als Begründung des christlichen Lebens. Zürich
1967.

12 In: De Spiritu Sancto. Bijdragen tot de leer van de Heilige Geest... Utrecht 1964.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 323

Unsere Wassertaufe ist ein Nachvollzug dieses Gehorsamsaktes Jesu.
Sie geschieht in Wahrnehmung der Tatsache, dass mit der Glaubenstat
Jesu auch unsere Geschichte auf die Gottesherrschaft hin begonnen hat
und dass wir ihm darum nachzufolgen haben. Mit Barths eigenen Worten:
«Sie geschieht als Akt freien Gehorsams gegen den Befehl Jesu Christi, in
der Willigkeit der Erkenntnis seiner Berechtigung und Verbindlichkeit»
(110).

Was ihr Ziel betrifft, so gilt von der Taufe: «Sie ist kein Schritt ins
Dunkle, sondern eben Ihm, dessen Befehl sie entspricht, sieht und geht sie

entgegen. Sie ist Taufe auf seinen Namen.» (111). Die Taufe wird vollzogen

und empfangen in der Hoffnung auf sein Werk an uns. Sie geschieht,
weil seine Verheissung gehört und aufgenommen wird.

Was ihren Sinn betrifft, so ist die Taufe in keiner Weise ein «Sakrament»,

Gestalt des Werkes Gottes an uns. Noch ist sie eine Gestalt des

Wortes Gottes, ein Zeichen, das cognitio und certitudo vermittelt, wie sie

nach calvinischem Verständnis begriffen wird. Sie ist in Gehorsam und
Hoffnung vollzogene Umkehr des Menschen, der Christen gemeinsames
Verlassen eines alten, in Christus abgetanen Weges, und ihr gemeinsames
Betreten eines neuen, von Christus eröffneten und bestimmten Lebensweges.

Sie ist ein erster Schritt, mit dem der Mensch Gott recht gibt. Sie ist
der Eintritt eines tätigen Gliedes des neuen Gottesvolkes in die Sendung
der Gemeinde.

Ich möchte das Abendmahl in einer ähnlichen, im wesentlichen
ethischen Weise betrachten.13 Es könnte sich gerade auch für das Verständnis
des Abendmahls bewähren, wenn man auf der Suche nach seinem Grund
nicht in erster Linie von den Einsetzungsworten und Einsetzungsberichten

ausginge - der Zugang zu ihnen ist durch die jahrhundertelangen
Kontroversen ohnehin stark verstellt worden -, sondern bei der
Tischgemeinschaft Jesu mit Sündern, Zöllnern und Pharisäern, in der Jesus offenbar

die endzeitliche Mahlgemeinschaft im Reiche Gottes vorweggenommen

hat, jenes Fest in der Gottesherrschaft, in der die Hohen erniedrigt
und die Niedrigen erhöht, die Sünder versöhnt und die Selbstgerechten
verurteilt werden. Es war diese Tischgemeinschaft, die die frühen Christen

fortsetzten, wenn sie sich um den Abendmahlstisch versammelten.
Sie sahen sich dazu berechtigt, weil sie wussten, dass der Tod Jesu am
Kreuz seine Sendung nicht zunichte gemacht hatte. Im Gegenteil, sein
Tod hat seine Taten letztlich gerechtfertigt und ihn als den erwiesen, der

13 Ähnliches unternahm E.Busch, a.a.O. (A.6).



324 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

nicht nur mit den Enterbten und Gottlosen das Los geteilt hat, sondern
«für die vielen gestorben ist» als der leidende Gottesknecht von Jes 53,11.
Er ist derjenige, der nicht nur die Versöhung gefordert und angekündigt,
sondern sie vollbracht hat. Und durch seine Auferstehung hat Gott diese

Versöhnung universal zugänglich gemacht. Deswegen haben seine Jünger
seine eschatologische Tischgemeinschaft nicht trotz, sondern gerade

wegen seines Todes weitergeführt, indem sie auf seinen Tod als Rechtfertigung

ihrer Handlung hinwiesen. Und sie wussten, dass er selbst, der
auferstandene Herr, in ihrer Mitte anwesend ist. Ob die christologische
Erklärung und Rechtfertigung der Handlung am Abendmahlstisch durch
die Einsetzungsworte auf den historischen Jesus zurückgehen oder auf den
auferstandenen, ist von zweitrangiger Bedeutung. Entscheidend ist, dass

«die Einsetzungsworte nicht die Dinge Leib und Blut für sich meinen,
sondern unabtrennbar das, was mit ihnen geschieht: das Sterben und
Auferstehen Jesu, und das, was mit diesem biblischen Sterben und Auferstehen

vollzogen wird: Die Sündenvergebung, der neue Bund, die
eschatologische Gottesherrschaft, die Gemeinschaft des Erlösers mit den
Erlösten».14 Die auf das Geheiss Jesu hin einander das Brot brechen und von
dem Kelch miteinander trinken, vollziehen einen Akt der Wahrnehmung
des Werkes Gottes, das in Tod und Auferstehung Jesu Christi für uns
geschehen ist und nun unsere Existenz bestimmt.

Nach dem Vorbild von Karl Barth können wir wie folgt formulieren:
Der Grund der Eucharistie ist die Versöhnung der Gottlosen, die Jesus

Christus gelebt hat in seiner Tischgemeinschaft mit Zöllnern, Sündern
und Pharisäern, die er mit seinem Tod für viele besiegelt hat und die Gott
bestätigt und gerechtfertigt hat, indem er ihn vom Tode auferweckte. Mit
anderen Worten und unter Bezugnahme auf den gemeinsamen Kern der
verschiedenen Einsetzungsberichte: Der Grund der Eucharistie ist die
Verheissung Jesu: «Mein Leib wird gebrochen für euch - da ist der Neue
Bund in meinem Blut». Der Tod von Jesus Christus «für uns» ist letztlich
die Grundlage allen christlichen Feierns in Dank und Gemeinschaft.

Das Ziel der Eucharistie ist die eschatologische Tischgemeinschaft im
Reiche Gottes, die wir erwarten. In Christus, dem auferstandenen Herrn,
ist der neue Bund gegenwärtig, das Alte ist neu geworden, obwohl unsere
eigene Auferstehung und volle Teilnahme an dieser Wirklichkeit noch

14 Arnoldshainer Thesen, Kommentar von H.Gollwitzer, in: Zur Lehre vom Heiligen
Abendmahl. Bericht über das Abendmahlsgespräch des EKD 1947-1957 und Erläuterungen
seines Ergebnisses. München5 1961,27. Es ist sehr zu hoffen, dass die Arnoldshainer Thesen in
der Diskussion über Lima neu zu Ehren kommen.



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 325

aussteht. Am Tisch des Herrn erwarten und feiern wir in vorläufiger
Weise die Ankunft des Herrn, seine Gegenwart im Geist und seine ver-
heissene volle Anwesenheit in unserer Mitte.

Was den Sinn des Abendmahls anbetrifft, darf es weder ausschliesslich
als objektives Mittel noch als subjektive Bestätigung der Erlösung gesehen
werden. Es ist eine «gottesdienstliche Handlung der im Namen Jesu
versammelten Gemeinde».15 Es ist die Feier der neuen Wirklichkeit, in
welcher sich diese Gemeinde im Lichte des Todes und der Auferstehung
von Jesus Christus wiederfindet. Es ist die festliche Wahrnehmung von
Gottes Geschenk in Jesus Christus. Es ist die Feier der neuen Existenz der
Versöhnten. «Im Abendmahl gedenken wir des Todes Christi, durch den
Gott ein für allemal die Welt versöhnt hat; in ihm bekennen wir die
Gegenwart des auferstandenen Herrn unter uns und warten in Freude auf
seine Wiederkunft als die zur Herrlichkeit in der Vollendung
Berufenen.»16 Bezüglich Grund, Ziel und Sinn ist die Eucharistie eine
wahrnehmende Handlung der Kirche, deren Gegenstand der gekreuzigte,
auferstandene und kommende Herr selbst ist. In einem exemplarischen Akt
in freier menschlicher Verantwortung nimmt die Gemeinde die Versöhnung

in Christus auf, erkennt sie, ergreift sie und übt sie aus. Sie setzt die
Tischgemeinschaft Jesu mit den Sündern fort, verkündet seine Solidarität
mit den «Vielen», feiert seine Gegenwart in ihrer Mitte und stärkt sich auf
dem Weg von Ostern zu seiner Wiederkunft in der Freude auf die volle
Gemeinschaft mit ihm in seines Vaters Reich.

Ich vermeide absichtlich den Begriff «Sakrament» zur Kennzeichnung
der Eucharistie. Der Begriff ist nicht nur äusserst zweideutig und belastet
durch langwierige Auseinandersetzungen. Darüberhinaus kennt ihn das

Neue Testament weder zur Bezeichnung der Taufe noch der Eucharistie.
Seine griechische Entsprechung puatf]ptov wird in den Schriften des Neuen

Testamentes selten verwendet und dann nur zur Bezeichnung eschato-

logischer und christologischer «Geheimnisse».17
Mit K. Barth und E. Jüngel und in Übereinstimmung mit gewissen

Tendenzen der Reformatoren ziehe ich es vor, den Begriff Sakrament
ausschliesslich für das Mysterium der Menschwerdung, der Erscheinung
Gottes in Christus zu verwenden. Infolgedessen sind «Taufe und Abendmahl

die beiden Feiern des einen Sakramentes der Kirche».18

15 Arnoldshainer These 3.1.
16 Arnoldshainer These 3.4.
17 Vgl. E. Jüngel, Das Sakrament - was ist das? EvTh 26 (1966) 320-336.
18 A.a.O. 334.



326 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

IV

Als «zentraler Akt» ist die Eucharistie freilich nicht das Ganze des

christlichen Gottesdienstes. Christen nehmen ihr neues Sein nicht in
erster Linie in einem kultischen Akt wahr, sondern indem sie den Ruf zur
Versöhnung mit dem «vernünftigen Gottesdienst», nach Rom 12,1-3,
beantworten und ihre Leiber als «lebendiges Opfer» darbringen. Das
kommende Reich Gottes beansprucht die ganze, ungeteilte Wirklichkeit
des menschlichen Lebens.

Mt 21,12-13 (par) mit dem Hinweis auf Jer 7,11 ff. zeigt, dass Jesus

die radikale Kritik der Propheten gegenüber dem Kult im Tempel geteilt
hat. Er lehnte den Ersatz des Tuns der Gerechtigkeit durch kultische Akte
ab. Seine Reden gegen den Tempel scheinen einer der Gründe für seine

Verurteilung zum Tode gewesen zu sein. Darüberhinaus verstanden die
frühen Christen seinen Tod als das ein für allemal gebrachte Opfer, das

alle weiteren Opfer gegenstandslos und überflüssig machte (Hebr 8 und 9).
Bei seinem Tod zerriss der Vorhang im Tempel: Die Scheidung zwischen
dem Sakralen und dem Profanen wurde aufgehoben. Aus diesem Grund
verwendet das Neue Testament die Begriffe kultischer Anbetung - Tempel,

Priester, Opfer - im Zusammenhang mit dem ethischen Verhalten der
Christen.19 Auf der anderen Seite werden die gottesdienstlichen Handlungen

der Christen mit ganz weltlichen Begriffen bezeichnet: Versammlung,
Danksagung, Brechen des Brotes usw. Lür das Neue Testament gibt es

daher nur eine Wirklichkeit, heilig und weltlich, die umfassende Wirklichkeit

des menschlichen Lebens, dem sich Gott in Christus zuwendet. In
unserem ganzen Leben müssen wir bereit sein, Gott in Christus zu begegnen:

«Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten Brüdern,
das habt ihr mir getan» (Mt 25,40 und 45). A.A. Vogel sagt: «In Gottes
Welt leben bedeutet, in der wirklichen Welt leben; es bedeutet, mit Gott
in der Wirklichkeit der Welt leben.»20

Wenn wir liturgische Handlungen als eine von der Wirklichkeit des

Alltagslebens verschiedene Wirklichkeit oder gar als Ersatz für den
«vernünftigen Gottesdienst» von Rom 12 sehen, können wir die folgende
scharfe Kritik verstehen, die D. Callahan im Hinblick auf die These des
2. Vatikanums äussert, die besagt, dass die Liturgie «Quelle und Zentrum

19 Vgl. E. Käsemann, Gottesdienst im Alltag der Welt, Exegetische Versuche und
Besinnungen II, Göttingen 1964, 201, und J.Roloff, Heil als Gemeinschaft, in: Gottesdienst und
Öffentlichkeit, Konkretionen 8 (1970) 91.

20 A.A. Vogel, Is the Last Supper Finished?, New York 1968, 42 (Übers. G.V.).



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 327

des christlichen Lebens» sei: «Solange die Kirche fortfährt zu verkünden,
dass die wirksamste Begegnung mit Christus in der Liturgie stattfindet,
solange wird es den Menschen nicht gelingen, den Glauben der Kirche
ernst zu nehmen, der in der Welt gegenwärtig ist. Die Lösung dieses
Problems liegt nicht in weiteren Verfeinerungen der Liturgie (obwohl
solche immer noch wünschbar sind). Die Antwort liegt in einer scharfen
Abwertung der Liturgie als solcher, in einer Zurückweisung des Konzilswortes,

dass die Liturgie «Quelle und Zentrum des christlichen Lebens»
ist, in der Aufgabe des vergeblichen Versuches, der christlichen Gemeinde
die verwickelten geistigen Turnübungen verständlich zu machen, die
nötig sind, um den angeblichen Zusammenhang zwischen Liturgie und
Welt zu verstehen. Ich bezweifle, dass sie das je verstehen werden und
bezweifle auch, dass sie je die Welt so ernst nehmen werden wie die
Liturgie».21

Ich glaube nicht, dass eine «scharfe Abwertung der Liturgie» am
meisten Not tut. Es ist vielmehr dringend, die Beziehung zwischen
«vernünftigem Gottesdienst» und liturgischem Akt klar und «realistisch» zu
bestimmen. M. E. bestehen Funktion und Bedeutung der rituellen, liturgischen

Anbetung im Rahmen des christlichen Lebens als ganzem in der
ausdrücklichen Verkündigung und der exemplarischen Wahrnehmung der
Versöhnung in Christus. Die Liturgie ist nicht die ganze, nicht einmal die
wesentlichste Wahrnehmung, aber deren ausdrücklicher und beispielhafter

Teil, ihr Symbol.
Symbol und Wirklichkeit sind einander aber so zugeordnet, dass das

Symbol der «bedeutende», der auf das die Wirklichkeit Begründende und
Tragende hinweisende Teil der Wirklichkeit ist. So ist die Eucharistie als

explizite und exemplarische Wahrnehmung des Seins und Tuns der Jünger

Jesu Christi der «bedeutende» Akt des christlichen Lebens. Sie ist der
ausdrücklichste Teil des «vernünftigen Gottesdienstes» und deshalb seine

geeignetste Feier. Nirgends so deutlich wie am Abendmahlstisch leben,
handeln und vereinigen sich Christen durch Gottes Gabe in Jesus Christus.

Nirgends wird ihr Sein in Christus, aber auch die Vorläufigkeit
unseres täglichen Brotes und die Hoffnung auf endgültige Sättigung so

sichtbar.
Dennoch ist die Eucharistie - ebenso wie die Taufe22 - nicht necessitate

medii geboten: weil diese Handlung oder ihre Elemente und deren

21 In: The National Catholic Reporter, 9. Aug. 1967, zitiert bei Vogel, a.a.O. 177 (Übers.
G.V.).

22 Vgl. K.Barth, KD IV/4, 75.



328 Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

Symbolträchtigkeit in sich selbst eine versöhnende Kraft beinhalten würden,

sondern necessitate praecepti: weil Christus uns so tun heisst und weil
wir gehorsam weiterführen, was er begonnen hat.

V

Als Akt der Wahrnehmung der Gnade Gottes ist die Eucharistie
untrennbar verbunden mit ihrem Gegenstand, dem Werk Gottes in Jesus

Christus, und zugleich ein durch dieses Werk ermöglichter Akt in freier
menschlicher Verantwortung. Es gibt deshalb zwei Wege zu einer «häretischen»

Feier. Der eine besteht darin, dass die Eucharistie ihren Grund, ihr
Ziel und ihren Sinn (man kann auch sagen: ihre Substanz!) nicht mehr
allein in Gottes Versöhnungswerk in Christus findet. Der andere aber
besteht darin, dass sie aufhört, der explizite und exemplarische Teil des

«vernünftigen Gottesdienstes» in voller und freier menschlicher
Verantwortung zu sein, d.h. wenn die Handlung am Tisch des Herrn ein leeres
Zeichen oder sogar ein Ersatz für den Gehorsam gegenüber Gott und die
Liebe zum Nächsten wird.

Über den ersten Teil unserer These wurde durch die ganze Geschichte
der Kirche viel gestritten. Verschiedene, zum Teil eher fragwürdige
Versuche sind gemacht worden, um die Handlung am Tisch des Herrn so

innig wie möglich mit Gottes Handeln in Jesus Christus zu verbinden. Die
zweite Gefahr, auf die unsere These verweist, wurde jedoch oft beinahe
aus den Augen verloren, obwohl der einzige Fall einer fragwürdigen Praxis
des Abendmahls, der im Neuen Testament erwähnt wird, nicht eine
falsche Lehre, sondern einen verfehlten ethischen Kontext betraf: der oben
besprochene Fall in Korinth.

«Der Mensch prüfe aber sich selbst, und also esse er von diesem Brot
und trinke von diesem Kelch» (I Kor 11,28). Der Mensch prüfe sich nicht,
ob er einen makellosen moralischen Leumund habe oder eine perfekte
theologische Theorie, sondern ob er zu denen gehört und gehören will, die
den Ruf zur Versöhnung vernommen haben. Häretisch am Tische des

Herrn ist derjenige, der vorsätzlich die Solidarität verneint und es

ablehnt, mit seinem ganzen Leben auf Gottes Gnade in Jesus Christus zu
antworten. Ich habe keinen wie immer gearteten Grund, die Feier des

Abendmahles mit Brüdern und Schwestern abzulehnen, die eine andere
Vorstellung von der Art und Weise der Gegenwart des Herrn haben,
solange sie als ihren gegenwärtigen Herrn denjenigen feiern, der starb und
durch Gott für die Versöhnung der Welt auferweckt wurde. Ich habe aber



Georg Vischer, Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt 329

ernsthafte Gründe, mich selbst vor der Feier zu prüfen, wenn ich unangefochten

und ohne Widerspruch in einer rassistischen und ausbeuterischen
Gesellschaft lebe, in einem friedlichen und isolierten Vorort, in einer
gespaltenen Gemeinde - in einer Welt, die täglich der Versöhnung in
Christus widerspricht. Ich kann nur eine Solidarität haben. Ich kann nicht
«zugleich teilhaftig sein des Tisches des Herrn und des Tisches der Teufel»

(I Kor 10,21).
Um abschliessend zusammenzufassen: Die Eucharistie ist eine

wahrnehmende Feier. Es wird daher keine echte Reform des Abendmahls
geben ohne ein erneuertes Hören auf Gottes Ruf und Verheissung der
Versöhnung. Die Eucharistie ist der explizite und exemplarische Teil der
Antwort auf diesen Ruf und diese Verheissung. Es wird daher keine echte
Reform des Abendmahls geben ohne eine Kirche, die ihre volle Gabe und
Verantwortung als Botschafterin der Versöhnung ernst nimmt.

Georg Vischer, Basel


	Die Eucharistie als Wahrnehmungsakt

