Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum Verstandnis der Barmer
Theologischen Erklarung

Autor: Wengst, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

295

Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum
Verstandnis der Barmer Theologischen Erkldrung!

Vor den sechs Thesen der Barmer Theologischen Erkldarung (BThE)
von 1934 stehen jeweils ein oder zwei neutestamentliche Zitate. Die
Thesen sind auch ohne diese Zitate klar und in sich verstdndlich. Das
zeigt sich auch daran, dass in den Arbeiten iiber die BThE die neutesta-
mentlichen Zitate so gut wie keine Beachtung finden. Man darf also
annehmen, dass die Thesen nicht in direkter Abhingigkeit von den Zita-
ten entstanden sind, sondern ohne sie. Heisst das aber, dass es sich bei
ihnen um einen bloss nachtriglichen Zierat handelt, der dann auch getrost
vernachlissigt werden darf? Bevor darauf geantwortet und nach einem
moglichen Beitrag der Zitate zum Verstidndnis der BThE gefragt werden
soll, sei zunidchst die historische Frage erOrtert, wie denn die Zitate
Bestandteil der Erkldrung geworden sind, soweit sich dieser Weg noch
erkennen und nachzeichnen lésst.

Als ein Vorldufer der BThE muss die von Karl Barth fiir die «Freie
reformierte Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4. Januar 1934»
verfasste, dort von ihm eingebrachte und erlduterte «Erkldarung tiber das
rechte Verstdndnis der reformatorischen Bekenntnisse in der Deutschen
Evangelischen Kirche der Gegenwart» gelten?, die die Synode «dankbar
auf ihre Verantwortung» nahm.3 Sie ist so angelegt, dass jeweils auf einen
Lehrsatz ein Verwerfungssatz folgt, der stets mit der Wendung « Damit ist
abgelehnt die Ansicht» eingeleitet wird. Bibelstellen werden hier nicht
zitiert.

Dasselbe Schema von Lehrsatz und Verwerfungssatz, ohne dass eine
Bibelstelle erwidhnt wird, haben vier Thesen, die deutlich den ersten vier

! Der folgende Beitrag gibt, mit Ausnahme von Teil I, im wesentlichen einen Vortrag
wieder, gehalten am 4. April 1984 in Wuppertal-Vohwinkel. Er sei Markus Barth zum 70. Ge-
burtstag gewidmet.

2 S. den Text der «Erklarung» samt Erlduterungen bei K.Barth, Bekenntnis der freien
Kirchensynode, in: Freie reformierte Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4.Januar 1934.
Vortrige, Verhandlungen, Entschliessung, hg. v. K.Immer, Wuppertal-Barmen o.J., 20-
34.

3 Ebd. 48.



296 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Thesen der BThE entsprechen und die Barth am 13. Mai 1934 formuliert
hat; sie wurden in einem Flugblatt der «Evangelischen Bekenntnisgemein-
schaft Bonn» verwendet.*

Erst das Ergebnis der Besprechung in Frankfurt/M. am 15. und 16. Mai
1934 zwischen Asmussen, Barth und Breit folgt dem Schema: Bibelstelle,
Lehrsatz, Verwerfungssatz.’ Diese drei Mdnner waren beauftragt worden,
eine Vorlage fiir die Synode in Barmen zu erarbeiten. Sie einigten sich in
Frankfurt u.a. auf fiinf Thesen, die den ersten fiinf Thesen der BThE
entsprechen. Jeder These ist ein neutestamentliches Zitat vorangestellt.
Vor der ersten These steht nur das Zitat aus Joh 10,1.9; es fehlt noch das
aus Joh 14,6. Das Ergebnis dieser Frankfurter Besprechung ist in zwei
Exemplaren erhalten, einer handschriftlichen Niederschrift Barths® und
einer maschinenschriftlichen Asmussens.’

Der Gedanke, den Thesen Bibelstellen voranzusetzen, ist also erst auf
der Frankfurter Besprechung aufgekommen. Dass das auch dort erst zu
einem relativ spaten Zeitpunkt geschah, dafiir gibt es folgenden Hinweis:
Auf einem Arbeitspapier Barths?® findet sich ein in Frankfurt geschriebe-
ner Entwurf der fiinften These, der weder eine Bibelstelle nennt noch
einen Bezug dazu erkennen lidsst.® Alle fiinf in Frankfurt vereinbarten
Thesen sind also zunidchst ohne Bibelstellen entworfen worden, zumindest
ohne einen ausdriicklichen Bezug auf sie. Erst nachtrédglich beschloss man,
ithnen neutestamentliche Zitate voranzustellen. Chr. Barth vermutet, dass
die Anregung dazu von Barth ausgegangen sein mag, die beiden anderen

4 Vgl. dazu Chr. Barth, Bekenntnis im Werden. Neue Quellen zur Entstehung der Barmer
Erkldarung, Neukirchen-Vluyn 1979, 36-45; verkleinerte Faksimilewiedergabe des hand-
schriftlichen Entwurfs S.43, des Flugblattes S.45; Reinschrift der Handschrift S.41, 42 und
44,

5 Chr. Barth, a.a.0. (A.4), vermerkt es als «neu», «dass man dem <affirmativen> und dem
«verwerfenden> Element jeweils ein Bibelwort voranstellte» (23).

5 Vgl. deren Wortlaut bei Chr. Barth, a.a.0. (A.4), 10-18; das verkleinerte Faksimile auf
S.11, 13 und 15. Chr. Barth legt iiberzeugend dar, dass dieses Manuskript «nichi den anfing-
lich vorgelegten ¢«Entwurf; Barths (enthilt), sondern das Ergebnis der von Barth in den frithen
Nachmittagsstunden des 16. Mai geleisteten Redaktionsarbeit» (21).

7 Abgedruckt bei G. Niemoller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen
Kirche zu Barmen I. Geschichte, Kritik und Bedeutung der Synode und ihrer Theologischen
Erklarung, AGK 5, Gottingen 1959, 102-107.

§ Vgl. zu diesem Arbeitspapier Chr. Barth, a.a.0O. (A.4), 8f.; S.28f. Abdruck des verklei-
nerten Faksimile.

9 Vgl. zu diesem Entwurf Chr.Barth, a.a.0. (A.4), 23f.; S.61f. ist er in Reinschrift
wiedergegeben. In These III 2 der «Erkldarung» vom 4. Januar 1934 hat er eine nahe Entspre-
chung (vgl. Immer, a.a.O. [A.2], 28).



Verstindnis der Barmer Theologischen Erkldarung 297

diese Anregung aber aufnahmen und dass dann die Auswahl geeigneter
Texte gemeinsam getroffen wurde.!9 Uber den Vorgang der Auswahl —
welche Texte iiberhaupt vorgeschlagen und warum dann diese bestimm-
ten ausgewidhlt wurden — ist mir nichts bekannt. Im Blick auf den zunichst
allein vor der ersten These stehenden Text aus Joh 10,1.9 lidsst sich
lediglich sagen, dass Motive aus Joh 10, zumindest fiir Barth, sozusagen in
der Luft lagen.

In seinem Beitrag «Theologische Existenz heute!» nahm er in einer
Auseinandersetzung um das Problem, das dann die erste Barmer These zu
kldaren suchte, ein Motiv aus Joh 10 auf: «Oder ist das nicht die Prokla-
mierung eines unerhort neuen Erkenntnis- und Normprinzips in der evan-
gelischen Kirche, wenn man offen erkldrt, den <neuen Auftrag unseres
Herrn an seine Kirche» nicht etwa in der heiligen Schrift, sondern <in dem
grossen Geschehen unserer Tage» erkannt zu haben? Was bedeutet dane-
ben das Partizip <in Gottes Wort gebunden»? In «Gottes Wort gebunden>,
wiirde die Kirche im Worte Gottes bleiben und nicht die Stimme eines
Fremden horen.»!! Das Hirtenbild von Joh 10 konnte auch durch die
einige Seiten weiter erfolgende Erérterung um das Bischofsamt, veranlasst
durch die neue Institution des Reichsbischofs, nahegelegt werden.!2

«Nichts weist darauf hin, dass der Ausschuss (sc. Asmussen, Barth und
Breit in Frankfurt), am Ende seiner Arbeit angelangt, die Notwendigkeit
einer weiteren These gefiihlt oder gar eine solche in Aussicht genommen
hat.»!3 Dennoch lagen der Sitzung des Reichsbruderrates in Leipzig am
22.Mai 1934 schon sechs Thesen vor.!4 Asmussen hatte das Frankfurter
Ergebnis «zunichst in Miinchen (Meiser und Breit), dann in Erlangen
(Sasse) vorgestellt».!> Aus diesen Besprechungen muss sich die Notigung

10°A.a.0. (A.4), 23. Wenn er dann in A.67 bemerkt: «Auch bei der Endredaktion in
Barmen sind durch Konsens weitere Lehrtexte aufgenommen worden: Joh 14,6 bei These I, 2
Tim 2,9 bei These VI», so trifft das, wie gleich zu zeigen sein wird, nicht zu; diese Texte
fanden frither und anderswo ihren Weg in die BThE.

I K. Barth, Theologische Existenz heute! ZZ 11 (1933). Beiheft Nr.2, 12; vgl. Joh 10,3 -
5.16.27. S. auch K.Immer im Vorwort der A.2 genannten Veroffentlichung: «Jesus Christus
wird uns allein in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments bezeugt. Jesus Christus
wird aber verleugnet, wenn die von ihm erkaufte Gemeinde fiir ihre Botschaft und ihre
Ordnung auf die Stimme eines Fremden hort» (2).

12 Ebd. 18-21, bes. 21, wo Gedanken der ersten drei Barmer Thesen vorklingen. Das
Hirtenbild von Joh 10 findet sich aber nicht ausdriicklich.

I3 Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 24.

14 Ebd. 27; Chr. Barth erschliesst diesen Sachverhalt daraus, dass Niemoller, a.a.O. (A.7),
112, einen Leipziger Anderungsvorschlag zur 6. These verzeichnet.

15 Ebd. 24f.



298 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

fur die Formulierung einer sechsten These ergeben haben. Sie ist dann
wihrend eines Besuchs von Asmussen bei Barth in Bonn am 18. oder
19. Mai!® von beiden verfasst worden. Nachdem jetzt das Schema der
Thesen festlag, ist die sechste These offenbar von vornherein mit einem
neutestamentlichen Zitat konzipiert worden. Darauf weist ein hand-
schriftlicher Entwurf, auf der Riickseite von Barths Arbeitspapier!” an
letzter Stelle stehend, der aller Wahrscheinlichkeit nach bei dieser Bespre-
chung mit Asmussen geschrieben worden ist. Dessen Anfang lautet: «Mt
28,18-20 Der Auftrag der Kirche (sekundir eingefiigt: in welchem ihre
Freiheit griindet) besteht darin, an Christi statt...»!8 Auf der anderen
Seite enthilt die erste Bearbeitung, die Asmussen — «mit Tintenstift
geschrieben» — an seinem maschinenschriftlichen Exemplar des Frankfur-
ter Ergebnisses vorgenommen hat, vor allem die sechste These.!® Hier
finden sich bereits beide Zitate — allerdings ohne Stellenangaben - in der
endgiiltigen Form und Reihenfolge.2? Beide Dokumente erlauben folgen-
de Rekonstruktion: Bei der Abfassung der sechsten These war zunichst
und von vornherein der «Missionsbefehl» Mt 28, 18-20 im Blick; unauf-
gefiihrt stand auch II Kor 5,18-20 im Hintergrund.?! Wahrscheinlich von
der Formulierung des Verwerfungssatzes her kam dann die Stelle IT Tim
2,9 in den Blick. Folgerichtig erscheint dieses Zitat an zweiter Stelle, dem
der letzte Satz aus dem «Missionsbefehl» vorangestellt wurde.

Fiir die bereits beim Erarbeiten der sechsten These vorgenommene
Zuordnung beider Zitate spricht auch, dass Asmussen in seinem Einfiih-
rungsreferat in Barmen auf beide eingeht und sie miteinander verbindet:
«Das Wort Gottes kann nicht gebunden werden, weil Er bei uns ist bis an
der Welt Ende. In dem einen besteht das andere.»?? Zwar kann die
Wiedergabe des Einfiihrungsreferates bei Niemoller?? nicht dessen tat-

16 Zur Rekonstruktion und Datierung dieses ersten Besuches von Asmussen in Bonn
zwischen Frankfurt und Barmen vgl. ebd. 25 mit A.82 sowie 30f. mit A.99.

17 Dazu vgl. 0.A.8.

'8 Der Entwurf ist in Reinschrift abgedruckt bei Chr. Barth, a.a.O. (A.4), 63.

19 Niemdller, a.a.O. (A.7), 101.

20 Ebd. 107.

21 Die 6. These hat allerdings Vorldufer in den Thesen III 3 und IV 1 der «Erkldrung»
vom 4.Januar 1934, die ohne einen Bezug auf Mt 28,18—-20 auskommen; IV 1 enthilt
jedoch, ebenfalls ohne es ausdriicklich zu machen, eine Reminiszenz an II Kor 35, 18-20; vgl.
Immer, a.a.0. (A.2), 28f.

22 G.Niembdller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu
Barmen II. Text-Dokumente-Berichte, AGK 6, Gottingen 1959, 64.

23 Ebd. 49-66.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erklirung 299

sdchlichem Wortlaut entsprechen, sondern es muss sich um eine nach der
Synode vorgenommene Uberarbeitung handeln24; dennoch darf die
genannte Beobachtung als Argument verwendet werden, da es sich in
dieser Hinsicht bei den beiden Zitaten vor der ersten These, worauf gleich
einzugehen ist, anders verhilt.

Auf der Besprechung in Frankfurt war der ersten These ein Zitat aus
Joh 10,1.9 vorangestellt worden. Die endgiiltige Fassung von Barmen
enthélt davor noch zuséatzlich die Stelle Joh 14, 6. Deren auf jeden Fall erst
relativ spdt erfolgte Hinzufligung erhellt daraus, dass Asmussen sie in
seinem Einfiihrungsreferat zwar zitiert, aber im Unterschied zu Joh
10, 1.9 iiberhaupt nicht bespricht.?> Andererseits kann Joh 14,6 nicht erst
in Barmen dazugekommen sein; genauer: diese Stelle war bereits Bestand-
teil der Theologischen Erkldarung, als Asmussen sie am Vormittag des
30. Mai 1934 in die Synode einbrachte. Das kann zwar aus dem genannten
Grund nicht das Zitat der Stelle in seinem Einfiihrungsvortrag beweisen.
Aber sein Votum am spidten Vormittag des 31.Mai2%, in dem er die
zwischenzeitlich vorgenommenen Anderungen erldutert, macht es evi-
dent, dass die neutestamentlichen Zitate unveridndert geblieben sind, also
auch Joh 14,6 schon dazugehorte.

Den Anstoss zur Aufnahme von Joh 14,6 gab offenbar Bischof Meiser
auf der Reichsbruderratssitzung am 22. Mai 1934 in Leipzig, auf der die
Theologische Erkliarung besprochen wurde. In einem von Niemoller teil-
weise wiedergegebenen Protokoll heisst es: «Meiser: bemingelt, dass das
1. Bibelwort gerade diesen Klang hat. Er schldgt vor: Ich bin der
Weg...»27 Es ist zu vermuten, dass Asmussen, der die Vorlage in Leipzig
vorgestellt hatte, diese Anregung Meisers anldsslich seines zweiten Besu-
ches bei Barth in Bonn am 26. Mai 2® iibermittelte, und beide beschlossen,
Joh 14,6 zusitzlich aufzunehmen. Seinen Vortrag hatte Asmussen zu
diesem Zeitpunkt schon abgeschlossen.?? Das erkldrt, warum eine Aus-
wertung dieser Stelle in ihm unterbleibt, zumal deren endgiiltige Aufnah-
me erst noch einer Abstimmung mit Breit vorbehalten geblieben sein

24 Das zeigt sich daran, dass die Theologische Erklarung in ihrer endgiiltigen Fassung
zitiert wird, die sie erst in einer auf den Vortrag folgenden Uberarbeitung erhielt; vgl.
Chr.Barth, a.a.0. (A.4), 26 A.87.

25 Niemdller, a.a.O. (A.22), 55.

26 Bei Niemoller, a.a.0. (A.22), 141-149.

27 A.a.0. (A.7), 64.

28 Vgl. dazu Chr.Barth, a.a.0. (A.4), 26 mit A.85.

29 Nach Niemdller, a.a.0. (A.7), 64, lag er bereits «am 22. Mai fertig vor»; Barth teilt am
23.Mai Asmussen seine Zustimmung brieflich mit.



300 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

diirfte.?? Barth wird gegen ihre Hinzunahme kaum etwas eingewendet
haben, zumal er sie schon in seinem Vortrag vor der freien reformierten
Synode bei der Erlduterung von These II 1 gebracht hatte, und zwar in
einem Zusammenhang, der nicht nur ein Motiv aus Joh 10 anklingen
ldasst, sondern vor allem wieder als ein Vorldufer der ersten beiden Barmer
Thesen gelten kann. Aus der Pramisse, dass Gott ein fiir allemal in Jesus
Christus gesprochen hat, zieht er dort die Folgerungen: « Wir sind dann
vollstindig in Anspruch genommen. Andere Meister kann es dann fiir die
Kirche nicht geben. Nicht andere Quellen, andere Stimmen, andere Wahr-
heiten. Sondern allein die eine Wahrheit: <niemand kommt zum Vater
denn durch mich».»3!

Als Ergebnis ist also festzuhalten, dass bis auf das erste Zitat der
sechsten These alle iibrigen neutestamentlichen Zitate erst sekundir ihren
Weg in die BThE gefunden haben. Faktisch diirfte die Entstehung der
Thesen genau umgekehrt zu dem Dreierschritt verlaufen sein, in dem sie
sich jetzt in der Abfolge Bibelstelle, Lehrsatz, Verwerfungssatz darstellen,
auch wenn die Lehrsdtze vor den Verwerfungssidtzen formuliert gewesen
sein sollten.32 Den Anlass gab die im Verwerfungssatz am deutlichsten
angesprochene Situation, die zur Ablehnung herausforderte. Das liess
danach zuriickfragen, was in dieser Situation als evangelische Wahrheit
unbedingt festzuhalten und zu sagen war.33 Und dieser Wahrheit galt es
sich wiederum 1in der Schrift als ihrer Begriindung zu vergewissern.

Daraufhin befragt, hitten die Verfasser der Thesen sicherlich geant-
wortet, dass schon die Formulierung der Lehr- und Verwerfungssatze
unter stindiger Anleitung der Schrift erfolgt sei; das sollten die Zitate
ausdriicklich machen. Der implizite Bezug auf die Schrift ist etwa in
Barths Vortrag vor der freien reformierten Synode immer wieder deutlich.
Unter seine vier Bonner Thesen34 hat er ein Zitat aus Mt 23,8 gesetzt:
«Einer ist euer Meister!» Das ist der Zielpunkt, auf den sie hinauslaufen,

30 Zur wahrscheinlichen Abstimmung mit Breit nach der Formulierung der 6. These
durch Asmussen und Barth vgl. Chr. Barth, a.a.0. (A.4), 30 A.96.

31 Immer, a.a.0. (A.7), 25. In der dargelegten Weise diirfte sich also das Vorkommen der
beiden Zitate in der 1. Barmer These erkldren lassen. Dass dabei die Zusammenstellung von
Joh 14,6b und 10, 9a in der Konkordienformel (Solida Declaratio XI 66; BSLK 1082) eine
Rolle gespielt hiitte, ldsst sich nicht wahrscheinlich machen.

32 Fiir die 5. und 6. These ist das aufgrund der Entwiirfe auf Barths Arbeitspapier
(s.0.A. 8) anzunehmen, die den Verwerfungssatz nicht enthalten.

33 Vgl. die starke Betonung der Frage nach der Wahrheit bei Barth a.a.O. (A.11), 27f.

34 Vgl. 0.A.4. Auch in dem o. gebrachten Zitat (Stellenangabe A.31) klingt Mt 23,8
deutlich an.



Verstiindnis der Barmer Theologischen Erkldrung 301

zugleich aber auch die Basis, von der sie ausgehen. Schon vorher hatte er
grundsétzlich formuliert: «Das Bekenntnis der Kirche ist, wenn es weiter-
zubilden ist, nach Massgabe der heiligen Schrift und auf keinen Fall nach
Massgabe der Positionen und Negationen einer zu einer bestimmten Zeit
in Geltung stehenden, politischen oder sonstigen, auch nicht der national-
sozialistischen Weltanschauung weiterzubilden.» 3>

Der sich in der Hinzufiigung der neutestamentlichen Zitate zu den
Barmer Thesen ausdriickende Anspruch auf Schriftgeméassheit wird von
Asmussen in seinem Einfiihrungsreferat betont herausgestellt. Anders als
beim Entstehungsweg der Thesen, auf dem die Zitate am Ende standen,
setzt er nun bei der Vorstellung der Thesen gerade bei den Zitaten als ihrer
sachlichen Voraussetzung ein: «Jeder unserer Sitze beginnt mit einer
Schriftstelle, in welcher nach unserer Uberzeugung eine ganze Reihe von
Schriftstellen zusammengefasst sind, die Gehorsam heischend vor uns
treten und zeigen, dass es uns nicht um programmatische Forderungen
geht, iiber die man allenfalls reden kann, sondern dass wir auf Leben und
Seligkeit hin gerufen sind.» 3¢ Beide Momente, dass die angezogene einzel-
ne Bibelstelle fiir das Zeugnis der Schrift {iberhaupt steht und dass sie in
der These ihre verbindliche Auslegung erfdhrt, werden von Asmussen bei
der Einzelbesprechung der Thesen immer wieder betont.3” Die neutesta-
mentlichen Zitate haben also die Funktion, die unbedingte Verbindlich-
keit der in die gegebene Situation hineingesprochenen Thesen herauszu-
stellen.

In einer verdanderten Situation kdnnten gerade diese Zitate dazu beitra-
gen, die Thesen vor einer musealen Betrachtung zu bewahren. Wenn auch

35 A.a.0. (A.11), 24f.

36 Bei Niemdller, a.a.0. (A.22), 55.

37 Bei der 1. These formuliert er als Uberleitung von Ausfithrungen zu Joh 10,1.9 zur
Zitierung des Lehrsatzes: «Uns ist fiir die heutige Zeit dieses Verstindnis der Bibelstelle
gegeben» (ebd.). Bei der Besprechung von I Kor 1,30 in der 2. These nennt er diesen Text eine
bestimmte Zusammenfassung der Botschaft der HI. Schrift und leitet iiber mit dem Satz:
«Wir glauben, diesem Bibelwort heute folgende Auslegung geben zu miissen» (ebd. 57). Zur 3.
These fiihrt er aus, dass die «biblische Mahnung», rechte Kirche zu sein, «ihren zusammen-
hidngenden Ausdruck findet in Eph 4,15.16». Von daher fiihrt er den Lehrsatz ein: «So...
glauben wir, von der Kirche dies gemeinsam bekennen zu miissen» (ebd. 59). Zur 4. These:
«Im Blick auf die Gestaltung der Kirche verstehen wir das angezogene Wort des Herrn (sc. Mt
20,25f.)) so» (ebd. 61). Zur 5. These: «... fassen wir die aus der ganzen Heiligen Schrift
gewonnene Auslegung unseres Bibelwortes (sc. 1 Petr 2,17) so zusammen» (ebd. 62). Nach
der zusammenfassenden Auslegung der beiden Zitate vor der 6. These leitet er deren Lehrsatz
mit den Worten ein: «Daraus und daraus allein ergibt sich das der Kirche Eigentiimliche, das
wir zur Geltung bringen miissen» (ebd. 64).



302 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

die Zitate im Entstehungsprozess der BThE erst zuletzt hinzugekommen
sind, und wie zufdllig auch immer diese bestimmten Zitate ausgewihlt
worden sein mogen 38, so sind sie doch, seit die Erkldrung beschlossen
wurde, deren integraler Bestandteil. Daher sollte bei der Rezeption der
BThE auch nicht von ihren neutestamentlichen Zitaten abgesechen wer-
den, sondern es ist zu fragen, was sie fiir uns zu deren Verstdndnis beitra-
gen konnen, wenn man ihr Eigengewicht, das sie ohne Zweifel haben, auch
zum Zuge kommen ldsst. Was erbringt die Riickbesinnung auf diese Zitate
im Zusammenhang mit der Riickbesinnung auf Barmen 1934 fiir uns
heute 737

IT

1. Vor der ersten These stehen mehrere Sidtze aus dem JohEv: «Ich bin
der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater
denn durch mich» (Joh 14,6). « Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer
nicht zur Tir hineingeht in den Schafstall, sondern steigt anderswo hin-
ein, der ist ein Dieb und ein Morder. Ich bin die Tiir; so jemand durch
mich eingeht, der wird selig werden» (Joh 10,1.9). Diese Sédtze bringen —
wie das JohEv im ganzen - die Exklusivitit des «Gott in Jesus» in
verschiedenen Bildern und Begriffen zum Ausdruck. Ich will auf zwei
Aspekte hinweisen, die mir von den Zitaten her im Zusammenhang der
ersten These wichtig geworden sind.

38 Wie oben gezeigt, ist Asmussen dem moglichen Vorwurf der Zufilligkeit der bestimm-
ten Zitate mit dem Anspruch begegnet, dass in jedem von ihnen «eine ganze Reihe von
Schriftstellen zusammengefasst» ist, dass sie also jeweils das Zeugnis der Schrift iiber die
betreffende Sache zur Sprache bringen. So erscheint es gerade von diesem Selbstverstindnis
der BThE her als angemessen, nach ihrem Verhéltnis zur Schrift im ganzen zu fragen, wie es
W.Schrage im Blick auf die 1. These und das NT getan hat: Barmen I und das Neue
Testament, Unio und Confessio 10 (1984) 66-90. Schrage bezeichnet es als seine Aufgabe,
«die theologischen Sitze der ersten These mit der Heiligen Schrift, speziell dem Neuen
Testament, zu konfrontieren und dabei unsere heutige exegetische und theologische
Gesprichslage einzubeziehen» (67). Vgl. auch ders., Barmen II und das Neue Testament.
Einige neutestamentliche Beobachtungen im Blick auf Barmen II, in: Zum politischen Auf-
trag der christlichen Gemeinde (Barmen II). Votum des Theologischen Ausschusses der
Evangelischen Kirche der Union, hg. v. A. Burgsmiiller, Giitersloh 1974, 127-171.

3 Im folgenden trage ich mein Verstidndnis der ntl. Zitate vor, soweit ich es im Rahmen
der Barmer Thesen fiir hilfreich halte und wie es sich mir im Zusammenhang der Beschéfti-
gung mit diesen Thesen ergeben hat; ich verzichte dabei auf eine ausfiithrliche exegetische
Diskussion, sondern begniige mich mit gelegentlichen Hinweisen.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erkldrung 303

a) Im JohEv werden diese Sdtze — wie viele andere auch — in einer ganz
bestimmten Auseinandersetzung gemacht; man kann durchaus sagen: in
einem noch innerjiidischen Streit.*? Es geht um die Frage: Ist Jesus der
verheissene Messias Israels oder nicht? Die Situation, in der der vierte
Evangelist sein Evangelium schreibt, ist gekennzeichnet durch die Heraus-
bildung eines orthodoxen Judentums in der Zeit nach der Tempelzersto-
rung unter pharisidischer Fiihrung. Wer sich dieser um die Tora sammeln-
den Orthodoxie nicht einfiigt, wird aus der Synagoge hinausgedringt.
Dazu gehoren auch die Juden, die Jesus als Messias bekennen. Thnen
werden Tatsachen entgegengehalten, die durch die Tora zu Beweisen
werden, dass Jesus nicht der Messias sein kann, vor allem seine Hinrich-
tung am Kreuz. Ohne diese Tatsachen abzustreiten und ohne die Tora
aufzugeben, will der Evangelist demgegeniiber seine Gemeinde vergewis-
sern, dass in Jesus ganz und gar und ein fiir allemal Gott selbst begegnet,
dass er also tatsdchlich der Messias ist.

Aus dieser Auseinandersetzung entstandene Sdtze werden 1934 als
kritische Instanz in der ersten These aufgenommen in einer ganz anders
gelagerten Auseinandersetzung, als innerhalb der Kirche die Deutschen
Christen ergidnzend zur Offenbarung Gottes in Jesus Christus auch von
einer Offenbarung im deutschen Volksnomos und im zeitgeschichtlichen
Geschehen, in dem dieser vermeintliche Volksnomos seinen vermeintli-
chen Ausdruck gefunden habe, sprechen. In dieser Situation bedeutet der
Riickgriff auf jene alten Sdtze von der Exklusivitdt der Begegnung Gottes
in Jesus eine klare Negation solcher Anspriiche. Die Erinnerung, die in der
Zitierung dieser Sitze erfolgt, enthidlt jedoch auch noch eine positive
Implikation, die damals — im nachhinein sagen wir: leider — nicht aus-
driicklich gemacht wurde. Als Bestandteile des JohEv verstanden, erin-
nern diese Sdtze auch den Streit um den Messias Israels und damit den
Juden Jesus. Zu dem Messias Jesus gehort die Geschichte Gottes mit
seinem Volk Israel hinzu - die noch nicht abgeschlossene Geschichte
Gottes mit seinem Volk, weil seine Verheissung eben nicht hinfillig ist.!

40 Ich beziehe mich hier und in den weiteren Ausfilhrungen zum JohEv auf meinen
Versuch, dieses Evangelium aus seiner wahrscheinlichen Situation heraus zu verstehen, seine
theologischen Aussagen mit der erfahrenen Wirklichkeit seiner Leser in Beziehung zu setzen:
Bedringte Gemeinde und verherrlichter Christus. Der historische Ort des Johannesevangeli-
ums als Schliissel zu seiner Interpretation, BThSt 5, Neukirchen-Vluyn 21983.

41 Diese letzte Aussage hat ihre ntl. Begriindung natiirlich vor allem in R6m 11 und wird
im JohEv explizit nicht gemacht. Die positiven Aspekte der Beziehung der joh. Gemeinde
zum Judentum (vgl. dazu a.a.O. [A.40], 45f.) sind iiberdeckt von einer dusserst scharfen
aktuellen Auseinandersetzung.



304 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Daher kann das Verhiltnis der Kirche zu Israel trotz aller schmerz- und
schuldhaften Trennung, von der gerade auch das JohEv zeugt, immer nur
ein besonderes, ein Gottes besonderes Handeln an Israel anerkennendes
und bekennendes sein und nie eins, das gleichartig neben das Verhiltnis
zur Welt gestellt werden konnte.#2 Daran gegen die Vergesslichkeit einer
nahezu ausschliesslich heidenchristlich gewordenen Kirche zu erinnern,
wire 1934, als es schon den Arierparagraphen gab, sicherlich heilsam
gewesen. Das nie zu vergessen, bleibt nach Auschwitz erst recht unsere
Aufgabe.

b) In der gegenwirtigen Situation ist die erste Barmer These wohl
allgemein kirchlich rezipiert. Es diirfte keinen geben, der heute bei uns,
den Deutschen Christen von damals vergleichbar, «ausser und neben
diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und Maichte,
Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung» anerkennen wiirde.
Dennoch meine ich, dass das erste Zitat, Joh 14,6, zur Prizisierung im
Verstdndnis der ersten These beitragen kdnnte.

So richtig und anerkannt es ist, dass wir auf Jesus Christus als das eine
Wort Gottes zu horen, darauf im Leben und im Sterben zu vertrauen und
1thm zu gehorchen haben, so geschieht das ja nicht von selbst. Es geschieht
zundchst und zuerst im Horen auf die biblischen Zeugen — «wie es uns in
der Heiligen Schrift bezeugt wird», heisst es in der ersten These. Aber wir
lesen die biblischen Zeugen mit denselben Augen und horen ihre Worte
mit denselben Ohren, mit denen wir auch sonst die uns umgebende Wirk-
lichkeit wahrnehmen oder auch iibersehen und iiberhdren. Es konnte sein,
dass unsere HOr- und Sehgewohnheiten uns gar nicht das eine Wort

42 Fiir das JohEv wird diese Differenzierung verwischt, wenn man in «den Juden», wie es
sie darstellt, lediglich die Reprisentanten der gottfeindlichen Welt sieht (vgl. dazu bes.
R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1953 [und weitere Auflagen],
§44,2). «Die ‘Iovdoiot sind eben das jiidische Volk nicht in seinem empirischen Bestande,
sondern in seinem Wesen», und das heisst «als Vertreter des Unglaubens» (ders., Das
Evangelium des Johannes, KEK 2, Goéttingen 1941 [und weitere Auflagen], 59). In dieser
Beurteilung sind Bultmann viele gefolgt. Sie ist jedoch eine Abstraktion, die nicht gewahr
wird, dass diese generalisierende joh. Redeweise von «den Juden» als «der Welt» darauf
beruht, dass die die joh. Gemeinde bedringende Welt aus Juden bestand. Sieht man diesen
aktuellen Anlass, braucht man die genannte Redeweise nicht prinzipiell zu verstehen und
kann dann auch die vom Evangelisten vorgenommene Differenzierung in 4,21-23, die das
besondere Verhiltnis zu den Juden erkennen lidsst, wahrnehmen und muss nicht V.22 als
Glosse ausscheiden, wie Bultmann es tut (im Kommentar S. 139 A. 6; so zuletzt auch J. Bek-
ker, Das Evangelium des Johannes. Kapitel 1-10, OTK 4/1, GTB 505, Giitersloh 1979,
174-176). Die Wirklichkeit ist komplizierter und widerspriichlicher, als solche literarkriti-
schen Urteile es wahrhaben wollen.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erklirung 305

Gottes horen und sehen lassen, sondern nur unser Echo und Spiegelbild;
es konnte sein, dass unser Standort lediglich eine solche Perspektive
zuldsst, in der wir es nur noch in Verzerrung wahrnehmen. Die Wahrneh-
mung Jesu Christi als des einen Wortes Gottes und die Wahrnehmung der
uns umgebenden Wirklichkeit stehen gewiss in einem Wechselverhiltnis
zueinander. Weist uns dieses eine Wort Gottes einen Platz an zur Wahr-
nehmung der Wirklichkeit, dessen Einnahme wiederum dazu verhilft, es
selbst angemessen zu vernechmen? Die erste Barmer These sagt uns, dass
wir auf Jesus Christus als das eine Wort Gottes zu hdren haben. Das ihr
vorangestellte erste neutestamentliche Zitat aus Joh 14,6 beschreibt uns
Jesus Christus in bestimmter Weise. Denken wir dem ein Stiick weit
nach!43

«Ich bin der Weg.» Der, von dem das gesagt ist, der fiir andere, fiir uns
andere der rettende Weg ist, der Weg aus der Gefahr — der hat zunéchst
einmal selbst einen ganz bestimmten Weg genommen und als Weg Gottes
kenntlich gemacht. Unmittelbar anschliessend in Joh 14,7 heisst es:
«Wenn ihr mich erkannt habt, werdet ihr auch meinen Vater erkennen;
und von jetzt an erkennt ihr ihn und seht ihr ihn.» Was sehen die Jiinger
«von jetzt an»? Gott? «Von jetzt an» sehen sie, dass Jesu Weg ins Leiden
fithrt, in die tiefste Erniedrigung am Kreuz; und doch sollen sie erkennen,
dass gerade dies der Weg Gottes ist. Nur deshalb, weil es der Weg Gottes
ist, gilt das zweite: «Ich bin die Wahrheit.» Der den Weg nach unten
gehende Gott ist der wirkliche Gott, der so dem Menschen solidarisch
wird, dass er den Leidenden und Bedriangten, den Gefolterten und Geto-
teten solidarisch wird. So erweist der wirkliche Gott seine Wahrheit; und
weil die Wahrheit seiner Wirklichkeit auch seine Treue einschliesst und
weil er diese Treue gerade am Kreuz Jesu zeigt, gilt schliesslich das dritte:
«Ich bin das Leben.» Das wird von dem gesagt, der in den Tod geht. So
kann dieses Leben nur ausgesagt werden als Gottes Protest gegen den Tod,
als Uberwindung des Todes, als Auferstehung. Die universale Dimension,
die das JohEv schon im Prolog mit der Aussage der allumfassenden
Schopfungsmittlerschaft des Wortes, das Jesus ist, aufreisst, erschliesst

43 Mich leitet hier ein dhnliches Interesse wie Schrage in seinem 0.A.38 an erster Stelle
genannten Beitrag auf S.69-73, bes. 71f. Ich beschrinke mich dabei allerdings auf Joh 14,6
im Kontext des Evangeliums, wihrend Schrage hier vor allem die paulinische Kreuzestheolo-
gie einbringt und gegeniiber der joh. Christologie eine gewisse Skepsis anklingen ldsst. Dass
diese ganz anders interpretiert werden kann, als ich es tue, ist offensichtlich; vgl. dazu meine
Darstellung Bultmanns und Kisemanns, a.a.0O. (A.40), 11-17, und meine Auseinanderset-
zung mit thnen ebd. 98-131.



306 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

sich so von seinem Schluss her in bestimmter Weise: Gottes Universalitdt
wird nicht einfach fiir die faktische Wirklichkeit, so wie sie 1st, reklamiert,
sondern sie bricht sich als Auferstehung von unten her Bahn. Wenn es sich
aber so verhilt, wenn dieses neutestamentliche Zitat: «Ich bin der Weg,
die Wahrheit und das Leben» die Bewegung Gottes selbst nach ganz unten
beschreibt und seine Bewegung nach oben als Uberwindung des Todes —
miissen wir dann nicht im Horen auf Jesus Christus als das eine Wort
Gottes seinem Weg folgen und die Wirklichkeit aus der Perspektive seiner
geringsten Briider wahrnehmen? Konnen wir in einer Welt, die noch
vielfdltig von der Wirklichkeit des Todes gekennzeichnet ist, seine Stim-
me anders vernehmen als im Kontext des Aufstandes, des Protestes, der
Verweigerung gegeniiber aller Todeswirklichkeit? Werden sich deshalb
Vertrauen und Gehorsam nicht bewdhren miissen in «Unterbrechungen
der Gewalt» und «Durchbriichen nach vorn», in denen Leben von der
Auferstehung her Ereignis wird ?44

Abschliessend sei noch bemerkt, dass die beiden genannten Aspekte
insofern engstens zusammenhéngen, als nach messianischen Traditionen
des Alten Testaments, die der Messias Jesus aufnimmt, Gottes Gnade und
Wahrheit, seine Huld und Treue, den Raum abstecken, in dem sein Recht
und seine Gerechtigkeit als Befreiung der Bedridngten zum Zuge kommen.
So entsteht Friede.4’

2. Von der Prizisierung der ersten Barmer These her, wie sie das ihr
vorangestellte erste Zitat geben kann, ist es deutlich: Wenn uns Jesus
Christus als das eine Wort Gottes zugesprochen wird, dann beansprucht
es uns auch. Das heisst: Die erste These schliesst die zweite ein. Auch das
der zweiten These vorangestellte Zitat aus I Kor 1,30 enthilt beides:
Zuspruch und Anspruch. Lassen wir uns auf diesen Text ein! So wie er
jetzt vor der zweiten These steht, finden wir ihn nicht in I Kor 1,30:
«Jesus Christus ist uns gemacht von Gott zur Weisheit und zur Gerech-
tigkeit und zur Heiligung und zur Erlésung.» Bei Paulus ist das nur ein
Relativsatz innerhalb eines grosseren Zusammenhangs. Den miissen wir
ins Auge fassen.

44 Zum zweiten Zitat vor der 1. Barmer These aus Joh 10, 1.9 konnte im Kontext von Joh
10 Ahnliches ausgefiihrt werden; vgl. die Andeutungen bei Schrage, a.a.O. (A.38), 69f.

45 Diese Sidtze nehmen zusammenfassend Gedanken aus einem Referat auf, das K. A.
Deurloo unter dem Titel «Edda und Thora» (mit Bezug auf das Buch gleichen Titels von
K. H. Miskotte) auf der Karl-Barth-Tagung in Driebergen, Niederlande, am 28.Mirz 1984
gehalten hat.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erkldarung 307

Bei dem ersten Text aus dem JohEv hatten wir gesehen, dass er in
einem Kontext steht, der — bei aller Herausstellung der Hoheit Jesu — doch
betont auf seine Niedrigkeit hinweist. Dasselbe gilt auch hier. Unmittel-
bar vorher legt Paulus das von ihm verkiindigte « Wort vom Kreuz» dar (I
Kor 1, 18-25). Gegeniiber Bestrebungen in der korinthischen Gemeinde,
die Christus nur noch als erlésenden Geist verstehen wollen, die sich also
ausschliesslich «oben» orientieren®, verweist er die Gemeinde auf ihren
unausweisbaren Grund — und der ist ganz «unten»: « Wir aber verkiindi-
gen Christus, und zwar als gekreuzigten, den Juden ein Argernis, den
Heiden Torheit» (23). Weil es aber Gott gefallen hat, gerade da seinen
Platz einzunehmen, im gekreuzigten Christus seine Ehre, seine Herrlich-
keit, zu suchen, kann Paulus fortfahren: «ihnen aber, den Erwihlten,
sowohl Juden als auch Griechen, (verkiindigen wir) Christus als Gottes
Kraft und Gottes Weisheit» (24). Der gekreuzigte Christus als Gottes
Kraft und Gottes Weisheit — diesen Grund des Glaubens kann Paulus
nicht ausweisen, ihn kann er nur bezeugen. Er kann das aber auch mit dem
Hinweis darauf tun, dass diese Bezeugung nicht folgenlos geblieben ist,
dass sie eine Gemeinde ins Leben gerufen hat, die diesem Grund ent-
spricht. So fordert Paulus die Leser seines Briefes auf — und er spricht hier
wohl vor allem die Wortfiihrer jener Geistchristologie an, die auch eine
gehobene gesellschaftliche Stellung gehabt haben miissen4’ —, doch einmal
darauf zu sehen, in welcher Gesellschaft sie sich in der Gemeinde eigent-
lich befinden: «Seht doch eure Berufung an, Briider: nicht viele Weise
nach dem Fleisch, nicht viele Michtige, nicht viele Edle» (26). Diese
Zusammensetzung der Gemeinde, die im wesentlichen aus Nullen und
Habenichtsen besteht, entspricht genau dem Erwédhlungshandeln des Got-
tes, dessen Stirke und Weisheit der gekreuzigte Christus ist48: «Das

46 Mit diesem Hinweis muss es hier sein Bewenden haben. Zur vieldiskutierten Frage der
Front in Korinth, gegen die Paulus sich wendet, vgl. zuletzt G. Sellin, Der tote Adam und der
lebendigmachende Geist. Eine exegetische und religionsgeschichtliche Untersuchung von 1
Kor 15, Habilitationsschrift Miinster 1981; die Arbeit wird 1985 in der Reihe FRLANT unter
anderem Titel ver6ffentlicht. Vgl. auch ders., Das « Geheimnis» der Weisheit und das Riitsel
der «Christuspartei» (zu 1 Kor 1-4), ZNW 73 (1982) 69-96, bes. 90-96.

47Vgl. dazu G. Theissen, Soziale Schichtung in der korinthischen Gemeinde. Ein Beitrag
zur Soziologie des hellenistischen Urchristentums, in: ders., Studien zur Soziologie des
Urchristentums, WUNT 19, Tiibingen 1979, 231-271, bes. 232-234.

48 ‘Wenn Theissen im Blick auf den starken Einfluss der wenigen Bessergestellten in der
Gemeinde schreibt: «Das «<nicht viele> (sc. in 1 Kor 1,26) besagt nicht viel» (234), so ist
andererseits doch festzuhalten, dass es fiir die Argumentation des Paulus an dieser Stelle alles
besagt; und auch fiir das faktische Zusammenleben in der Gemeinde wird es von grosser
Bedeutung gewesen sein.



308 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Torichte der Welt hat Gott erwihlt, damit er die Weisen beschime, und
das Schwache der Welt hat Gott erwihlt, damit er das Starke beschime,
und das Unedle und Verachtete hat Gott erwihlt, das, was nichts ist,
damit er das, was etwas ist, zunichte mache, auf dass sich kein Fleisch vor
Gott rithme» (27-29). Gott erwihlt. Aber Gott, der es erwihlt hat, seinen
Ort im gekreuzigten Christus zu haben, tut es so, dass er die «non-
persons» beruft und damit gerade die beschimt und zunichte macht, die
etwas gelten und sind. So entsteht die Gemeinde der Gleichen*?, in der
sich keiner vor Gott riihmen kann, in der keiner etwas von sich aus ist.
Aber dennoch sind sie, und wir diirfen wohl hinzufiigen: «etwas» oder
«wer». Das legt Paulus in V. 30 dar, aus dem das Zitat vor der zweiten
Barmer These genommen ist: «Von ihm her (sc. von Gott her) aber seid
ihr in Jesus Christus.» «Von Gott her» — das bezeichnet den Ursprung:
Von seinem erwihlenden Handeln her haben die hier Angeredeten ihr
Sein, gelten sie etwas. Sie haben ihr Sein und ihre Geltung «in Jesus
Christus» — das bezeichnet Jesus Christus als den Ort des erwidhlenden
Handelns Gottes; es bezeichnet zugleich aber auch den Ort, an dem Sein
und Geltung der Erwihlten greifbare, erfahrbare Wirklichkeit sind: die
Gemeinde. Christus, der gekreuzigte Christus, stellt sich in seiner
Gemeinde selbst dar, er repréasentiert sich in ihr (vgl. I Kor 12,12).

Inwiefern die Glieder der Gemeinde ihr Sein und ihre Geltung in Jesus
Christus haben, schliisselt der Relativsatz von V. 30 weiter auf, der somit
erlduternden Sinn hat: «der (sc. Jesus Christus) fiir uns von Gott zur
Weisheit gemacht worden ist, zur Gerechtigkeit und Heiligung und Erl6-
sung.»

— Der gekreuzigte Christus als Gottes Weisheit, durch die die in der
Welt als toricht Geachteten doch etwas gelten, hat die Gemeinde weise
gemacht in der Torheit des Kreuzes, so dass sie ihrerseits nicht mehr mit
den Massstiaben der Welt messen kann, die doch immer nur die Starken
und Michtigen begiinstigen.

— Der gekreuzigte Christus als Gottes Gerechtigkeit, durch die er sich
die Nullen und Habenichtse recht sein ldsst und so die Grossen, Starken
und Michtigen ihres eigenen Ruhmes beraubt, ldsst damit die Gemeinde
der Gleichen Gerechtigkeit darstellen (vgl. II Kor 5,21), so dass sie ihrer-
seits nicht anders Gerechtigkeit iiben kann als in der Solidaritdt mit den
Geringen.

49 Gleichheit meint nicht Uniformitit, sondern Einheit der verschieden Begabten, die
sich in ihrem durch die Liebe bestimmten Verhalten zueinander, das der Erbauung aller
dient, Ausdruck verschafft; daher ist es ihnen nicht gestattet, sich in verschiedenen Wertset-
zungen voneinander abzuheben.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erkldrung 309

— Der gekreuzigte Christus als Gottes Heiligung, durch die er seine
Gemeinde geheiligt, und das heisst: fiir sich mit Beschlag belegt und
beansprucht hat, macht sie zu Heiligen, die ihrerseits ihre Heiligkeit nicht
anders leben konnen, als dass sie alle ihre Lebensdusserungen seinem
Dienst unterstellen.

— Der gekreuzigte Christus als Gottes Erldsung, durch die er die Glieder
der Gemeinde aus alten Bindungen geldst hat, aus der Bindung an soziale,
nationale, religiose und geschlechtsspezifische Rollen (I Kor 12,13; Gal
3,28) und aus Klassenverhaftung (I Kor 1,27f.), macht sie damit zu freien
Kindern Gottes (Gal 3,26; Roém 8,15), die ihrerseits die ihnen widerfah-
rene Loslosung in einem befreienden Handeln bewédhren.

Zuspruch und Anspruch, diese beiden Schliisselworte der zweiten Bar-
mer These, treten so auch in dem ihr vorangestellten neutestamentlichen
Zitat in aller Deutlichkeit hervor. In Barmen 1934 ging es gegen «die
falsche Lehre, als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen wir nicht
Jesus Christus, sondern anderen Herren zu eigen wiren». Das war abzu-
lehnen; und es wurde abgelehnt. Heute sind These und neutestamentli-
ches Zitat kritisch gegen die Behauptung der Eigengesetzlichkeit von
Bereichen zu wenden, gegen die Behauptung von Sachzwingen. Doch es
geht nicht nur um Abwehr. Der «dankbare Dienst an seinen Geschopfeny,
von dem die These spricht, erhilt von dem neutestamentlichen Zitat und
seinem Kontext her eine klare Perspektive: Die in der Torheit des Kreuzes
weise Gemachten, die sich deshalb von vermeintlichen Sachzwingen
nichts mehr weismachen lassen, weil das Wort vom Kreuz als Kraft
Gottes (wortlich: als «Dynamit» Gottes) sie aufsprengt — die Gerechtfer-
tigten, Geheiligten und Befreiten, die sich als solche in der Gemeinde der
Freien und Gleichen erfahren —, werden von dieser Erfahrung geleitet
handeln: in der Gemeinde, aber auch in der Welt. Auch in der Welt, wenn
anders Gottes Anspruch als Schopfer auf seine ganze Schopfung geht und
wenn anders seine Verheissung ernst genommen wird, an die die zweite
Bitte des Unservater appelliert: «Dein Reich komme!» Weil und wenn es
sich so verhilt, wird die in der Gemeinde geltende Struktur auch die
Leitlinie bilden fiir das Handeln von Christen und Kirche in der Welt,
werden sie mitarbeiten an «Durchbriichen nach vorn», in denen das
kommende Reich jetzt schon Entsprechungen findet.

3. Wie die durch das neutestamentliche Zitat prizisierte erste These die
zweite einschloss, so gilt das auch von der zweiten im Blick auf die dritte
und vierte, die zusammengehoren. Das der zweiten These vorangestellte
Zitat stand ja in einem Kontext, der von der Gemeinde handelte; die
dritte und vierte These sprechen ausdriicklich von der Kirche. Die dritte



310 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

These sagt aus, dass die Kirche nur dann Kirche bleibt, wenn sie sich in
ihrem Glauben und Gehorsam, in ihrer Botschaft und Ordnung allein an
Jesus Christus orientiert und sich in diesen Beziigen nicht von aussen her
an Jesus Christus vorbei beeinflussen ldsst. Schon die erste These stellte ja
die alleinige Orientierung an Jesus Christus als dem einen Wort Gottes
heraus; hier geschieht das nun speziell im Blick auf die Kirche als Kirche
im Vollzug. Im Kontext des der zweiten These vorangestellten Zitates
hatte Paulus die Gemeinde als Ergebnis des Erwdhlungshandelns Gottes
dargestellt, das sich in der Verkiindigung des gekreuzigten Christus voll-
zieht. Im Hintergrund stand hier die Vorstellung von der Kirche als Leib
Christi in der Weise, dass sich Christus in seiner Kirche verleiblicht, sich
in ihr reprisentiert.’® Das Zitat vor der dritten These aus dem deutero-
paulinischen Epheserbrief prigt die Vorstellung von der Kirche als Leib
Christi in anderer Weise aus, indem es Christus als das Haupt und die
Kirche als seinen Leib versteht. Es lautet: «Lasset uns aber rechtschaffen
sein in der Liebe und wachsen in allen Stiicken an dem, der das Haupt ist,
Christus, von welchem aus der ganze Leib zusammengefiigt ist» (Eph
4,15.16). Das ist eine verkiirzte Wiedergabe des Textes. Im Kontext ist er
Teil eines einzigen langen Satzes, der die Verse 11 bis 16 umfasst. Dieser
Satz soll jetzt nicht ausgelegt?!, aber doch wenigstens nach Struktur und
Inhalt gekennzeichnet werden.

Den Ausgangspunkt bildet die Aussage, dass Gott besondere Dienste in
der Gemeinde gegeben hat, als die solche der Wortverkiindigung aufge-
zahlt werden. Daran schliesst sich eine ganze Reihe voneinander abhingi-
ger Ziel- und Zweckangaben an. Die Wortverkiindigung durch dafiir
Begabte erfolgt mit dem Ziel, dass alle in der Gemeinde zu ihrem je
spezifischen Dienst zugeriistet werden, damit Aufbau der Gemeinde
geschehe. Dieser Aufbau wiederum hat das Ziel, zur Einheit des Glaubens
und zur Erkenntnis des Gottessohnes zu gelangen. Dieser Prozess auf
Einheit und Erkenntnis hin erhilt eine doppelte Zweckbestimmung;
zunichst negativ: die an ihm Beteiligten sollen nicht mehr unmiindig sein,

50 Vgl. I Kor 12,12.27. Genau diese Vorstellung ist im Blick, wenn Paulus der Konsta-
tierung von Spaltungen in der Gemeinde als erste Frage entgegensetzt: «Ist Christus zerteilt ?7»
(I Kor 1,11-13).

51 Vgl. dazu die neueren Kommentare zum Eph von R.Schnackenburg (EKK X, Neukir-
chen-Vluyn 1982), F.Mussner (OTK 10, GTB 509, Giitersloh 1982) und J. Gnilka (HThK X
2, Freiburg u.a. 21977). Im Blick darauf, dass es sich hier durchgingig um kath. Autoren
handelt, sei ausdriicklich hingewiesen auf E. Schweizers « Anmerkung des evangelischen Part-
ners» in Schnackenburgs Kommentar 195f und vor allem auf die Kommentierung von
M. Barth (AB 34A, New York 31981), besonders 477-484.



Verstindnis der Barmer Theologischen Erklirung 311

von Irrlehren umgetrieben>?; dann positiv — und damit setzt unser Zitat
ein: «damit wir — in Liebe die Wahrheit bezeugend — in jeder Hinsicht auf
ihn hin wachsen, der das Haupt ist, Christus». In einem abschliessenden
Relativsatz erfolgt eine zusammenfassende Bestimmung der Kirche von
ihrem Haupte her: «von dem her der ganze Leib, zusammengefiigt und
zusammengehalten durch jedes der Unterstiitzung dienende Gelenk, das
Wachstum des Leibes vollzieht gemiss der Kraft, die jedem einzelnen Teil
zugemessen ist, zum Aufbau seiner selbst in Liebe».

Drei Aspekte aus diesem Text, die zum Verstdndnis der dritten Barmer
These etwas beitragen konnen, seien hervorgehoben:

a) Christus ist das Haupt der Kirche, von dem sie als sein Leib lebt. Sie
kann sich nie und nimmer, auch in ihren besonderen Diensten nicht,
neben ihn oder gar an seine Stelle setzen, sie kann sich nicht von ihm
emanzipieren — sie wire sonst ein toter Rumpf.33

b) Das Leben der Kirche vollzieht sich so, dass die Gaben aller ihrer
Glieder zum Zuge kommen. Nur so gelingt Aufbau der Gemeinde. Die
hervorgehobenen Dienste der Wortverkiindigung begriinden keinen Vor-
rang, sondern sie ereignen sich selbst nur dann angemessen, wenn sie den
anderen Gaben Raum erdffnen und nicht Raum verschliessen. Das ist
auch ganz wortlich zu verstehen.

¢) Die Einheit ist der Kirche in doppelter Hinsicht «voraus». Insofern
die Kirche von Christus als ihrem Haupt lebt, ist ihre Einheit als selbst-

52 Diese Stelle wird von K. Barth in der 0. A. 11 genannten Schrift zitiert: « Theologische
Existenz in der durch die <Deutschen Christen> geschaffenen Situation... wiirde schlicht
bedeuten, «dass wir nicht mehr Kinder seien und uns schaukeln und umtreiben lassen von
jedem Winde der Lehre...» (Eph 4,14)» (38).

53 Auch F.Mussner schreibt: «Nie hat die Ekklesiologie im Brief den Vorrang vor der
Christologie. Durchgehend dominiert die Christologie iiber die Ekklesiologie» (a.a.O. [A.51],
130f.). Aber kurz danach finden sich Ausfithrungen, die die «Amtstriager» stirker neben
Christus als in die Gliedschaft seines Leibes stellen, wenn es heisst, «dass die Kirche als der
Leib Christi keiner «Fremdkrifte> neben Christus und den von ihm bestellten Amtstrigern
bedarf, um aufgebaut zu werden» (131; Hervorhebung von mir). Unmittelbar anschliessend
wird das der Kirche <eigene Wesen» so bestimmt: «dessen erstes und wichtigstes Element das
Haupt Christus ist, dessen zweites Element die von Christus geschenkten Amter in der Kirche
sind» (ebd.). Diese Nebeneinanderstellung soll jedoch offenbar relativiert werden, wenn
schliesslich als «innerstes Prinzip» der Kirche «nicht die Macht, sondern die Liebe» genannt
und fortgefahren wird: «Die Kirche hat nur einen Herrn: ihr Haupt Christus. Sie bietet
keinen Raum fiir Herrschaftsstrukturen, die weltlichen Herrschaftsstrukturen vergleichbar
wiren. Die kirchlichen Amter sind vielmehr von Christus geschenkte Dienstimter und haben
niemals Selbstzweck» (ebd.). Aber kann das nach den vorangegangenen Ausfithrungen mehr
sein als ein frommer Wunsch? Dass sie doch nur Diener wiren, haben Herrscher immer
wieder gesagt — und geherrscht.



312 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

verstidndlich vorausgesetzt. Insofern sie aber in ihrem Lebensvollzug auf
Christus hin als ihr Haupt wichst, liegt die Einheit auch noch vor ihr. Die
in Christus vorausgesetzte Einheit gilt es im Unterwegssein je konkret zu
suchen auf die in Christus vorausliegende und deshalb gewiss erhoffte
Einheit hin. Auf diesem Weg kann und wird es zu Scheidungen kommen -
wie es in Barmen 1934 geschehen ist —, ndmlich da, wo Bereiche dem
Glauben und Gehorsam gegeniiber Christus als dem Haupt entzogen
werden.

4. Hatte die dritte These grundsétzlich und umfassend das Wesen der
Kirche beschrieben, so geht die vierte besonders auf ihre Ordnung ein. Es
ging damals darum, die Einfiihrung des Fiihrerprinzips in die Kirche
abzuwehren. «Die verschiedenen Amter in der Kirche begriinden keine
Herrschaft der einen iiber die anderen, sondern die Ausiibung des der
ganzen Gemeinde anvertrauten und befohlenen Dienstes.» Das war ein
wesentlicher Aspekt des der dritten These vorangestellten Zitates und
seines Kontextes. Entsprechend war in der dritten These die christliche
Kirche als «Gemeinde von Briidern» («und Schwestern», wire hinzuzu-
fligen) beschrieben worden. Das alles kommt sehr profiliert im Zitat vor
der vierten These zum Ausdruck, das zugleich auch schon einen Aspekt
des Themas der fiinften These enthilt, der bei deren Bedenken zu beach-
ten sein wird. Allerdings miisste das Zitat aus Mt 20,25.26 wesentlich
praziser iibersetzt werden. Der weithin parallele Mk-Text hat an zwei
Stellen schirfere Kontur.>* Er sei deshalb, um einen Vers erweitert, wie-
dergegeben: «Ilhr wisst: Die als Herrscher iiber die Volker gelten, unterjo-
chen sie, und die Grossen unter ihnen unterdriicken sie mit Gewalt. So
jedoch ist es nicht unter euch; sondern wer gross werden will bei euch, soll
euer Diener sein; und wer bei euch der erste sein will, soll aller Sklave
sein!» (Mk 10,42-44) Im ersten Teil dieses Wortes, der die politische
Wirklichkeit beschreibt, wird nichts beschonigt, sondern klar ausgespro-
chen, dass die bestehende «Friedensordnung» — wir befinden uns hier in
der Zeit der pax Romana - auf unterdriickerischer Gewaltherrschaft
beruht.33 Jesus nimmt diesen Zustand nicht sozusagen als blosser Realist

54 Statt von «Herrschern» spricht er von solchen, «die als Herrscher gelten»; und anstelle
einer Aufforderung («so soll es nicht unter euch sein») hat er eine Feststellung. Der zweite
Unterschied ist textkritisch umstritten; er besteht jedoch sowohl nach dem Text von Nestle-
Aland 2¢ als auch nach dem von Huck-Greeven'3.

55 In Lk 22,25 ist aus dieser Wahrnehmung von unten, die den Gewaltcharakter der
ausgeiibten Herrschaft herausstellt, eine sozusagen neutrale Feststellung geworden: «Die
Konige der Volker herrschen iiber sie, und ihre Machthaber werden Wohltédter genannt.» Das
gilt auch fiir Luthers Ubersetzung von Mk 10,42 und Mt 20, 25.



Verstiandnis der Barmer Theologischen Erkldarung 313

hin, sondern er stellt ihm die Geschwisterlichkeit seiner Jiingerschaft
entgegen und qualifiziert ihn so negativ.

In Barmen 1934 ging es darum, dass eine Herrschaftsstruktur der
damaligen Welt, das Fiihrerprinzip, in der Kirche nicht Eingang findet,
weil es ithrem Wesen widerspricht. Zum Wesen der Kirche gehort
Geschwisterlichkeit. Der Herrschaft des gekreuzigten Christus, der Herr-
schaft dieses Ohnmaichtigen, entspricht Gleichheit und gegenseitiger
Dienst. Wenn heute, anders als im Urchristentum, politisches Handeln
von Christen und Kirche eine Moglichkeit ist, miisste dann nicht dafiir die
Ermoglichung von Geschwisterlichkeit das entscheidende Handlungsprin-
zip sein?56

5. Hat man die niichterne und dusserst kritische Kennzeichnung welt-
licher Macht im Ohr, wie sie Jesus im ersten Teil des der vierten These
vorangestellten Zitates gegeben hat, so kann man meinen, beim Lesen der
finften These in einer vollig anderen Welt zu sein, wenn dort der Staat als
auf Gottes Anordnung beruhende Wohltat dankbar anerkannt wird — zu
einer Zeit, als mit Hilfe der Staatsorgane Gewerkschaften und demokrati-
sche Parteien schon zerschlagen und Tausende in Konzentrationslagern
inhaftiert waren. Es ist hier nicht meine Aufgabe, auf die Problematik der
flinften These sowie ihr Verhiltnis zur zweiten einzugehen. Nur folgendes
sei noch bemerkt: Wenn als Aufgabe des Staates genannt wird, «fiir Recht
und Frieden zu sorgeny», diirfen wir uns dann dabei beruhigen, dass es bei
uns Rechtssicherheit gibt und (noch) keinen Krieg? Muss das von uns
nicht inhaltlich mit dem gefiillt werden, was wir von Vancouver her als
«Frieden und Gerechtigkeit» gehort haben?57 Wie anders als so sollte

36 Ein solcher iiber die Abwehr hinausgehender positiver Aspekt war auf der Barmer
Synode sicherlich nicht im Blick. Ware er thematisiert worden, hitte er von den meisten
Synodalen gewiss auch Ablehnung erfahren. Als Beleg dafiir sei aus dem Diskussionsbeitrag
eines Pfarrers zitiert, der zugleich auch in die politische Befangenheit selbst eines Barmer
Synodalen tief blicken ldsst: «Denn wenn bei der Eroberung der Macht — so muss ich wohl
sagen — die politische Bewegung unserer Tage auch dafiir sorgen musste(!), dass sie allein(!) zu
Wort komme und das ewige Diskutieren aufhore(!), so konnen wir in der Kirche nicht sagen:
«Silentium! Ich rede allein, und ihr habt den Mund zu halten!> Was im Staate und in den
staatlichen Dingen gut ist(!), das kann in der Kirche vollig verfehlt sein» (bei Niemdller,
a.a.0. [A.22], 73). Zur mehrheitlichen Eingebundenheit des Protestantismus (einschliesslich
der Barmer Synodalen) ins deutsch-nationale Lager vgl. die ersten drei Teile des Beitrags von
G.Brakelmann, Barmen V - ein historisch-kritischer Riickblick als Voraussetzung seiner
Vergegenwirtigung, Vortrag auf der EKU-Synode Berlin 1983.

57 Erkldrung zu Frieden und Gerechtigkeit, in: Bericht aus Vancouver 1983. Offizieller
Bericht der Sechsten Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen. 24.Juli bis
10. August 1983, hg. von W. Miiller-R6mheld, Frankfurt am Main 1983, 160-168.



314 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

denn heute die Kirche, wie es weiter in der fiinften These heisst, «an
Gottes Reich, an Gottes Gebot und Gerechtigkeit und damit(!) an die
Verantwortung der Regierenden und Regierten» erinnern?

Meine Aufgabe soll es auch hier vor allem sein, auf das neutestament-
liche Zitat einzugehen. Vor der fiinften These steht: «Fiirchtet Gott, ehret
den Konig!» (I Petr 2,17). Das ist nun leider nicht nur eine verkiirzte, aber
doch sinngemisse Wiedergabe des Textes, sondern eine verkiirzende und
damit sinnverschiebende. In dieser Verkiirzung, die Gott und den Konig
schiedlich-friedlich nebeneinander stellt, hat das Zitat gewiss zu einer
schlechten Wirkungsgeschichte der fiinften These beigetragen.

Beachten wir den Kontext, in dem das Zitat steht, so ist zunéchst
herauszustellen, dass fiir den I Petr die Leidenssituation aufgrund von
Verfolgungen charakteristisch ist, schmerzhaft erfahrene Fremdlings-
schaft in der Welt.’3 In dieser Situation mahnt der Verfasser seine Leser,
die gegen sie vorgebrachten Verleumdungen durch einen guten Lebens-
wandel zu widerlegen. Dazu gehort offenbar auch politische Loyalitidt. Zu
der fordert er ausdriicklich in 2,13-17 auf, einem Stiick, das in der
Tradition von Rom 13,1-7 steht. Schon vom Kontext der dem I Petr
vorgegebenen Situation her ist es deutlich, dass die geforderte Loyalitét
nicht die Loyalitdt der Angepassten ist, sondern die der Unangepassten
und Weltfremden. Auch die Formulierung der Mahnung, vor allem am
Anfang und Schluss, hat beachtenswerte Besonderheiten. Sie beginnt:
«Ordnet euch jedem menschlichen Geschopf unter um des Herrn willen,
sei es dem Kaiser als dem, der die Obergewalt hat, sei es den Statthaltern,
als denen, die von ihm gesandt sind zur Bestrafung der Ubeltiter und zur
Auszeichnung der Rechtschaffenen!» Von den politischen Gewalten wird
hier schlicht als «menschlichen Geschopfen» geredet>?; und anders als in
Rom 13 erfolgt hier keine Begriindung der politischen Macht von Gott
her.

Die Voranstellung aller menschlichen Geschopfe vor den Kaiser und
dessen Einordnung unter sie findet sich auch in der abschliessenden Mah-
nung in V.17, aus dem das verkiirzte und verkiirzende Zitat vor der
flinften These genommen ist: «Ehrt alle, liebt die Bruderschaft, fiirchtet
Gott, ehrt den Kaiser!» Gegeniiber dem Kaiser wird nichts anderes gefor-

58 Vgl. (H.Balz und) W.Schrage, Die Katholischen Briefe, NTD 10, Gottingen 21980,
104f. .

39 Vgl. Schrage, a.a.0. (A.58), 90: «Geschopfe aber sind eben <menschliche> und nicht
gottliche Wesen.» N. Brox bestreitet diesen kritischen Akzent und iibersetzt mit «Instanzen»
(Der erste Petrusbrief, EKK XXI, Neukirchen-Vluyn 1979, 119 mit A.393).



Verstindnis der Barmer Theologischen Erkldrung 315

dert als gegeniiber allen; er ist eben ein «menschliches Geschopf» und
kein Gott. Dass der Verfasser hier sehr bewusst zwischen Gott und dem
Kaiser unterscheidet, ja sie scharf voneinander abhebt, wird von zwei
Hinsichten her deutlich. Einmal spielt er auf Prov 24,21 an. Dort heisst
es: «Mein Kind, fiirchte Gott und den Konig!» Gott und der Konig
werden hier nebeneinander gestellt. Genau das dndert der Verfasser des I
Petr in seiner Aufnahme dieser Stelle. Zum anderen ist daran zu erinnern,
dass der romische Kaiser ausser bei Juden und Christen eben nicht ein-
fach als «menschliches Geschopf» galt, sondern mindestens gotterdhnli-
chen Rang einnahm. Wenn der Verfasser hier die Furcht nur Gott gegen-
iiber zuldsst, fiir den Kaiser aber lediglich dieselbe Ehrung fordert wie
gegeniiber allen Menschen, dann kommt sachlich das erste Gebot des
Dekalogs zum Zuge, dann wird der Kaiser im Gehorsam gegen dieses
Gebot entgottert.6° Das macht noch einmal deutlich, dass die vom Verfas-
ser geforderte Loyalitdt gegeniiber dem Staat die Loyalitidt der Unangepas-
sten ist; denn solche Loyalitit, die dem Kaiser religiose Verehrung verwei-
gerte, wurde vom romischen Reich nicht anerkannt.

Wir mogen uns fragen, welche Gotter heute verehrt werden, um wel-
ches Goldene Kalb heute getanzt wird; und ich frage weiter, ob nicht eine
Weltwirtschaftsordnung und eine Sicherheitspolitik, die «Frieden und
Gerechtigkeit», wie sie in Vancouver beschrieben wurden, immer ferner
riicken, im Konflikt mit dem ersten Gebot stehen.

6. Die sechste These stellt die verpflichtende Souveranitit des Wortes
Gottes heraus. Sie wendet sich gegen dessen Instrumentalisierung fiir
irgendwelche menschlichen Ideologien. Wird das Wort Gottes instrumen-
talisiert, dann verkommt es zur nachtréglichen religiosen Weihe und Legi-
timierung ganz profaner Zwecke, die damit kritischer Nachfrage entzogen
werden, und wird so selbst zur Ideologie. Demgegeniiber gilt — so wird hier
das zweite der der sechsten These vorangestellten neutestamentlichen
Zitate aufgenommen: «Gottes Wort ist nicht gebunden» (II Tim 2,9).

Das ist gewiss ein angemessenes Verstdndnis. Aber in seinem Kontext
gelesen, hat das Zitat noch einen anderen Akzent. Der als gefangener

60 Vgl. Schrage, a.a.0. (A.58), 92: «So wie der 1. Petr. nicht sagt, dass die staatlichen
Beamten «Gottes Diener» sind, so hiitet er sich, Gott und den Kaiser auf eine Ebene zu stellen.
Die Freien flirchten sich nicht vor dem Kaiser, sondern allein vor Gott. Dem Kaiser gegen-
iiber aber wird dieselbe Einstellung gefordert wie gegeniiber <allen>: Ehrerbietung und
Respekt.» Brox meint auch zu dieser Stelle wieder: «Gezielte ideologische Tendenz gegen
damaliges kaiserliches Verstdndnis ist trotzdem nicht gewiss» (a.a.0. [A.59], 123).



316 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum. ..

Paulus vorgestellte Verfasser schreibt in den Versen 8 und 9: «Erinnere
dich an Jesus Christus, auferweckt von den Toten, aus dem Samen
Davids, gemiss meinem Evangelium, durch das ich Schlimmes erleide bis
zur Gefangenschaft wie ein Verbrecher, aber das Wort Gottes ist nicht
gefangen.» Das Wort Gottes ist nicht gefesselt, gebunden, gefangen; aber
es hat einen klaren Bezugspunkt: Jesus Christus. Der wird hier mit
bekenntnisartigen Formulierungen umschrieben, wenn der Verfasser sei-
ne Auferweckung und Davidsherkunft erwdhnt. Das Bekenntnis spricht
sich aus im Evangelium, in der aktuellen Verkiindigung. Das kann den
Zeugen des Evangeliums schlimme Erfahrungen machen lassen. Aber
auch wenn er gefesselt ist, so doch nicht das Wort Gottes. Der Zeuge strebt
nicht nach Macht, um das von ihm zu bezeugende Wort Gottes durchset-
zen zu konnen. Selbst der gefangene Zeuge vertraut darauf, dass dieses
Wort sich schon selbst durchsetzen wird.

In anderer Weise wird dieselbe Zuversicht in dem ersten Zitat vor der
sechsten These ausgesprochen, das den Schlussatz des sogenannten Mis-
sionsbefehls am Ende des MtEv bildet: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage
bis an der Welt Ende» (Mt 28,20). An dessen Beginn sagt der auferweckte
Gekreuzigte: «Mir ist gegeben alle Macht im Himmel und auf Erden.»
Aber diese Macht tritt auf Erden vorerst nur in Erscheinung im Wort
seiner Zeugen, die das zu halten lehren, was er geboten hat. Solchem
Ausrichten des Auftrags gilt die Verheissung seiner Gegenwart.

Die beiden Zitate vor der sechsten These ermutigen also dazu, nicht
nach rechts und links zu schielen, schon gar nicht den Beifall der Michti-
gen zu erheischen, sondern im Horen auf Jesus Christus als das eine Wort
Gottes tapfer das zu sagen, was an der Zeit ist und gesagt werden muss.

Ich habe versucht, die Barmer Theologische Erkldrung von 1934 ein
Stiick weit zu verstehen von den neutestamentlichen Zitaten her, die ihren
sechs Thesen jeweils vorangestellt wurden. Das Horen auf diese Zitate, die
ja Bestandteil der Heiligen Schrift sind, sollte zugleich ein Horen auf das
in ihnen bezeugte Wort Gottes sein. Mir scheint, dass in dieser Richtung
ein angemessener Umgang mit Bekenntnissen versucht werden miisste.
Zum Zeitpunkt ihres Entstehens hatten Bekenntnisse einmal unmittelbare
kritische Kraft; sie stehen dann aber in Gefahr, zu blossen Formeln zu
erstarren. Es kidme darauf an, sie von der Schrift her neu aufzunehmen
und in unserer Situation nach einem neuen Konsens zu suchen in den
Fragen, die heute gestellt sind, deren wichtigste m.E. die Vollversamm-
lung des Okumenischen Rates der Kirchen in Vancouver mit «Frieden
und Gerechtigkeit» priazis beschrieben hat.

Klaus Wengst, Bochum



	Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung

