
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum Verständnis der Barmer
Theologischen Erklärung

Autor: Wengst, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


295

Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum
Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung1

Vor den sechs Thesen der Barmer Theologischen Erklärung (BThE)
von 1934 stehen jeweils ein oder zwei neutestamentliche Zitate. Die
Thesen sind auch ohne diese Zitate klar und in sich verständlich. Das

zeigt sich auch daran, dass in den Arbeiten über die BThE die
neutestamentlichen Zitate so gut wie keine Beachtung finden. Man darf also

annehmen, dass die Thesen nicht in direkter Abhängigkeit von den Zitaten

entstanden sind, sondern ohne sie. Heisst das aber, dass es sich bei
ihnen um einen bloss nachträglichen Zierat handelt, der dann auch getrost
vernachlässigt werden darf? Bevor darauf geantwortet und nach einem
möglichen Beitrag der Zitate zum Verständnis der BThE gefragt werden
soll, sei zunächst die historische Frage erörtert, wie denn die Zitate
Bestandteil der Erklärung geworden sind, soweit sich dieser Weg noch
erkennen und nachzeichnen lässt.

I

Als ein Vorläufer der BThE muss die von Karl Barth für die «Freie
reformierte Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4. Januar 1934»
verfasste, dort von ihm eingebrachte und erläuterte «Erklärung über das

rechte Verständnis der reformatorischen Bekenntnisse in der Deutschen
Evangelischen Kirche der Gegenwart» gelten2, die die Synode «dankbar
auf ihre Verantwortung» nahm.3 Sie ist so angelegt, dass jeweils auf einen
Lehrsatz ein Verwerfungssatz folgt, der stets mit der Wendung «Damit ist
abgelehnt die Ansicht» eingeleitet wird. Bibelstellen werden hier nicht
zitiert.

Dasselbe Schema von Lehrsatz und Verwerfungssatz, ohne dass eine
Bibelstelle erwähnt wird, haben vier Thesen, die deutlich den ersten vier

1 Der folgende Beitrag gibt, mit Ausnahme von Teil I, im wesentlichen einen Vortrag
wieder, gehalten am 4. April 1984 in Wuppertal-Vohwinkel. Er sei Markus Barth zum 70.

Geburtstag gewidmet.
2 S. den Text der «Erklärung» samt Erläuterungen bei K.Barth, Bekenntnis der freien

Kirchensynode, in: Freie reformierte Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4. Januar 1934.

Vorträge, Verhandlungen, Entschliessung, hg. v. K. Immer, Wuppertal-Barmen o.J., 20-
34.

3 Ebd. 48.



296 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Thesen der BThE entsprechen und die Barth am 13. Mai 1934 formuliert
hat; sie wurden in einem Flugblatt der «Evangelischen Bekenntnisgemeinschaft

Bonn» verwendet.4
Erst das Ergebnis der Besprechung in Frankfurt/M. am 15. und 16. Mai

1934 zwischen Asmussen, Barth und Breit folgt dem Schema: Bibelstelle,
Lehrsatz, Verwerfungssatz.5 Diese drei Männer waren beauftragt worden,
eine Vorlage für die Synode in Barmen zu erarbeiten. Sie einigten sich in
Frankfurt u.a. auf fünf Thesen, die den ersten fünf Thesen der BThE
entsprechen. Jeder These ist ein neutestamentliches Zitat vorangestellt.
Vor der ersten These steht nur das Zitat aus Joh 10,1.9; es fehlt noch das

aus Joh 14,6. Das Ergebnis dieser Frankfurter Besprechung ist in zwei
Exemplaren erhalten, einer handschriftlichen Niederschrift Barths6 und
einer maschinenschriftlichen Asmussens.7

Der Gedanke, den Thesen Bibelstellen voranzusetzen, ist also erst auf
der Frankfurter Besprechung aufgekommen. Dass das auch dort erst zu
einem relativ späten Zeitpunkt geschah, dafür gibt es folgenden Hinweis:
Auf einem Arbeitspapier Barths8 findet sich ein in Frankfurt geschriebener

Entwurf der fünften These, der weder eine Bibelstelle nennt noch
einen Bezug dazu erkennen lässt.9 Alle fünf in Frankfurt vereinbarten
Thesen sind also zunächst ohne Bibelstellen entworfen worden, zumindest
ohne einen ausdrücklichen Bezug auf sie. Erst nachträglich beschloss man,
ihnen neutestamentliche Zitate voranzustellen. Chr. Barth vermutet, dass

die Anregung dazu von Barth ausgegangen sein mag, die beiden anderen

4 Vgl. dazu Chr. Barth, Bekenntnis im Werden. Neue Quellen zur Entstehung der Barmer
Erklärung, Neukirchen-Vluyn 1979, 36-45; verkleinerte Faksimilewiedergabe des

handschriftlichen Entwurfs S.43, des Flugblattes S.45; Reinschrift der Handschrift S.41, 42 und
44.

5 Chr. Barth, a.a.O. (A.4), vermerkt es als «neu», «dass man dem <affirmativen> und dem
<verwerfenden> Element jeweils ein Bibelwort voranstellte» (23).

6 Vgl. deren Wortlaut bei Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 10-18; das verkleinerte Faksimile auf
S. 11, 13 und 15. Chr. Barth legt überzeugend dar, dass dieses Manuskript «nicht den anfänglich

vorgelegten <Entwurf> Barths (enthält), sondern das Ergebnis der von Barth in den frühen
Nachmittagsstunden des 16. Mai geleisteten Redaktionsarbeit» (21).

7 Abgedruckt bei G. Niemöller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen
Kirche zu Barmen I. Geschichte, Kritik und Bedeutung der Synode und ihrer Theologischen
Erklärung, AGK 5, Göttingen 1959, 102-107.

8 Vgl. zu diesem Arbeitspapier Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 8f.; S.28f. Abdruck des verkleinerten

Faksimile.
9 Vgl. zu diesem Entwurf Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 23f.; S.61 f. ist er in Reinschrift

wiedergegeben. In These III 2 der «Erklärung» vom 4. Januar 1934 hat er eine nahe Entsprechung

(vgl. Immer, a.a.O. [A. 2], 28).



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 297

diese Anregung aber aufnahmen und dass dann die Auswahl geeigneter
Texte gemeinsam getroffen wurde.10 Über den Vorgang der Auswahl -
welche Texte überhaupt vorgeschlagen und warum dann diese bestimmten

ausgewählt wurden - ist mir nichts bekannt. Im Blick aufden zunächst
allein vor der ersten These stehenden Text aus Joh 10,1.9 lässt sich
lediglich sagen, dass Motive aus Joh 10, zumindest für Barth, sozusagen in
der Luft lagen.

In seinem Beitrag «Theologische Existenz heute!» nahm er in einer
Auseinandersetzung um das Problem, das dann die erste Barmer These zu
klären suchte, ein Motiv aus Joh 10 auf: «Oder ist das nicht die
Proklamierung eines unerhört neuen Erkenntnis- und Normprinzips in der
evangelischen Kirche, wenn man offen erklärt, den <neuen Auftrag unseres
Herrn an seine Kirche> nicht etwa in der heiligen Schrift, sondern <in dem

grossen Geschehen unserer Tage> erkannt zu haben? Was bedeutet daneben

das Partizip <in Gottes Wort gebunden>? In <Gottes Wort gebunden),
würde die Kirche im Worte Gottes bleiben und nicht die Stimme eines
Fremden hören.»11 Das Hirtenbild von Joh 10 konnte auch durch die
einige Seiten weiter erfolgende Erörterung um das Bischofsamt, veranlasst
durch die neue Institution des Reichsbischofs, nahegelegt werden.12

«Nichts weist daraufhin, dass der Ausschuss (sc. Asmussen, Barth und
Breit in Frankfurt), am Ende seiner Arbeit angelangt, die Notwendigkeit
einer weiteren These gefühlt oder gar eine solche in Aussicht genommen
hat.»13 Dennoch lagen der Sitzung des Reichsbruderrates in Leipzig am
22. Mai 1934 schon sechs Thesen vor.14 Asmussen hatte das Frankfurter
Ergebnis «zunächst in München (Meiser und Breit), dann in Erlangen
(Sasse) vorgestellt».15 Aus diesen Besprechungen muss sich die Nötigung

10 A.a.O. (A.4), 23. Wenn er dann in A. 67 bemerkt: «Auch bei der Endredaktion in
Barmen sind durch Konsens weitere Lehrtexte aufgenommen worden: Joh 14,6 bei These I, 2

Tim 2,9 bei These VI», so trifft das, wie gleich zu zeigen sein wird, nicht zu; diese Texte
fanden früher und anderswo ihren Weg in die BThE.

11 K.Barth, Theologische Existenz heute! ZZ 11 (1933). Beiheft Nr.2, 12; vgl. Joh 10,3-
5.16.27. S. auch K. Immer im Vorwort der A. 2 genannten Veröffentlichung: «Jesus Christus
wird uns allein in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments bezeugt. Jesus Christus
wird aber verleugnet, wenn die von ihm erkaufte Gemeinde für ihre Botschaft und ihre
Ordnung auf die Stimme eines Fremden hört» (2).

12 Ebd. 18-21, bes. 21, wo Gedanken der ersten drei Barmer Thesen vorklingen. Das
Hirtenbild von Joh 10 findet sich aber nicht ausdrücklich.

13 Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 24.
14 Ebd. 27 ; Chr. Barth erschliesst diesen Sachverhalt daraus, dass Niemöller, a.a.O. (A. 7),

112, einen Leipziger Änderungsvorschlag zur 6. These verzeichnet.
15 Ebd. 24 f.



298 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

für die Formulierung einer sechsten These ergeben haben. Sie ist dann
während eines Besuchs von Asmussen bei Barth in Bonn am 18. oder
19. Mai16 von beiden verfasst worden. Nachdem jetzt das Schema der
Thesen festlag, ist die sechste These offenbar von vornherein mit einem
neutestamentlichen Zitat konzipiert worden. Darauf weist ein
handschriftlicher Entwurf, auf der Rückseite von Barths Arbeitspapier17 an
letzter Stelle stehend, der aller Wahrscheinlichkeit nach bei dieser Besprechung

mit Asmussen geschrieben worden ist. Dessen Anfang lautet: «Mt
28,18-20 Der Auftrag der Kirche (sekundär eingefügt: in welchem ihre
Freiheit gründet) besteht darin, an Christi statt...»18 Auf der anderen
Seite enthält die erste Bearbeitung, die Asmussen - «mit Tintenstift
geschrieben» - an seinem maschinenschriftlichen Exemplar des Frankfurter

Ergebnisses vorgenommen hat, vor allem die sechste These.19 Hier
finden sich bereits beide Zitate - allerdings ohne Stellenangaben - in der
endgültigen Form und Reihenfolge.20 Beide Dokumente erlauben folgende

Rekonstruktion: Bei der Abfassung der sechsten These war zunächst
und von vornherein der «Missionsbefehl» Mt 28,18-20 im Blick; unauf-
geführt stand auch II Kor 5,18-20 im Hintergrund.21 Wahrscheinlich von
der Formulierung des Verwerfungssatzes her kam dann die Stelle II Tim
2,9 in den Blick. Folgerichtig erscheint dieses Zitat an zweiter Stelle, dem
der letzte Satz aus dem «Missionsbefehl» vorangestellt wurde.

Für die bereits beim Erarbeiten der sechsten These vorgenommene
Zuordnung beider Zitate spricht auch, dass Asmussen in seinem
Einführungsreferat in Barmen auf beide eingeht und sie miteinander verbindet:
«Das Wort Gottes kann nicht gebunden werden, weil Er bei uns ist bis an
der Welt Ende. In dem einen besteht das andere.»22 Zwar kann die
Wiedergabe des Einführungsreferates bei Niemöller23 nicht dessen tat-

16 Zur Rekonstruktion und Datierung dieses ersten Besuches von Asmussen in Bonn
zwischen Frankfurt und Barmen vgl. ebd. 25 mit A. 82 sowie 30f. mit A.99.

17 Dazu vgl. o.A. 8.
18 Der Entwurf ist in Reinschrift abgedruckt bei Chr. Barth, a.a.O. (A. 4), 63.
19 Niemöller, a.a.O. (A. 7), 101.
20 Ebd. 107.
21 Die 6. These hat allerdings Vorläufer in den Thesen III 3 und IV 1 der «Erklärung»

vom 4.Januar 1934, die ohne einen Bezug auf Mt 28,18-20 auskommen; IV 1 enthält
jedoch, ebenfalls ohne es ausdrücklich zu machen, eine Reminiszenz an II Kor 5,18-20; vgl.
Immer, a.a.O. (A. 2), 28 f.

22 G. Niemöller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu
Barmen II. Text-Dokumente-Berichte, AGK 6, Göttingen 1959, 64.

23 Ebd. 49-66.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 299

sächlichem Wortlaut entsprechen, sondern es muss sich um eine nach der
Synode vorgenommene Überarbeitung handeln24; dennoch darf die
genannte Beobachtung als Argument verwendet werden, da es sich in
dieser Hinsicht bei den beiden Zitaten vor der ersten These, worauf gleich
einzugehen ist, anders verhält.

Auf der Besprechung in Frankfurt war der ersten These ein Zitat aus
Joh 10,1.9 vorangestellt worden. Die endgültige Fassung von Barmen
enthält davor noch zusätzlich die Stelle Joh 14,6. Deren aufjeden Fall erst
relativ spät erfolgte Hinzufügung erhellt daraus, dass Asmussen sie in
seinem Einführungsreferat zwar zitiert, aber im Unterschied zu Joh
10,1.9 überhaupt nicht bespricht.25 Andererseits kann Joh 14,6 nicht erst
in Barmen dazugekommen sein; genauer: diese Stelle war bereits Bestandteil

der Theologischen Erklärung, als Asmussen sie am Vormittag des

30. Mai 1934 in die Synode einbrachte. Das kann zwar aus dem genannten
Grund nicht das Zitat der Stelle in seinem Einführungsvortrag beweisen.
Aber sein Votum am späten Vormittag des 31. Mai26, in dem er die
zwischenzeitlich vorgenommenen Änderungen erläutert, macht es

evident, dass die neutestamentlichen Zitate unverändert geblieben sind, also
auch Joh 14,6 schon dazugehörte.

Den Anstoss zur Aufnahme von Joh 14,6 gab offenbar Bischof Meiser
auf der Reichsbruderratssitzung am 22. Mai 1934 in Leipzig, auf der die
Theologische Erklärung besprochen wurde. In einem von Niemöller
teilweise wiedergegebenen Protokoll heisst es: «Meiser: bemängelt, dass das
1. Bibelwort gerade diesen Klang hat. Er schlägt vor: Ich bin der
Weg...»27 Es ist zu vermuten, dass Asmussen, der die Vorlage in Leipzig
vorgestellt hatte, diese Anregung Meisers anlässlich seines zweiten Besuches

bei Barth in Bonn am 26. Mai28 übermittelte, und beide beschlossen,
Joh 14,6 zusätzlich aufzunehmen. Seinen Vortrag hatte Asmussen zu
diesem Zeitpunkt schon abgeschlossen.29 Das erklärt, warum eine
Auswertung dieser Stelle in ihm unterbleibt, zumal deren endgültige Aufnahme

erst noch einer Abstimmung mit Breit vorbehalten geblieben sein

24 Das zeigt sich daran, dass die Theologische Erklärung in ihrer endgültigen Fassung
zitiert wird, die sie erst in einer auf den Vortrag folgenden Überarbeitung erhielt; vgl.
Chr. Barth, a.a.O. (A.4), 26 A.87.

25 Niemöller, a.a.O. (A.22), 55.
26 Bei Niemöller, a.a.O. (A.22), 141-149.
27 A.a.O. (A. 7), 64.
28 Vgl. dazu Chr.Barth, a.a.O. (A.4), 26 mit A. 85.
29 Nach Niemöller, a.a.O. (A.7), 64, lag er bereits «am 22. Mai fertig vor»; Barth teilt am

23. Mai Asmussen seine Zustimmung brieflich mit.



300 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

dürfte.30 Barth wird gegen ihre Hinzunahme kaum etwas eingewendet
haben, zumal er sie schon in seinem Vortrag vor der freien reformierten
Synode bei der Erläuterung von These II 1 gebracht hatte, und zwar in
einem Zusammenhang, der nicht nur ein Motiv aus Joh 10 anklingen
lässt, sondern vor allem wieder als ein Vorläufer der ersten beiden Barmer
Thesen gelten kann. Aus der Prämisse, dass Gott ein für allemal in Jesus

Christus gesprochen hat, zieht er dort die Folgerungen: «Wir sind dann
vollständig in Anspruch genommen. Andere Meister kann es dann für die
Kirche nicht geben. Nicht andere Quellen, andere Stimmen, andere
Wahrheiten. Sondern allein die eine Wahrheit: <niemand kommt zum Vater
denn durch mich>.»31

Als Ergebnis ist also festzuhalten, dass bis auf das erste Zitat der
sechsten These alle übrigen neutestamentlichen Zitate erst sekundär ihren
Weg in die BThE gefunden haben. Faktisch dürfte die Entstehung der
Thesen genau umgekehrt zu dem Dreierschritt verlaufen sein, in dem sie

sich jetzt in der Abfolge Bibelstelle, Lehrsatz, Verwerfungssatz darstellen,
auch wenn die Lehrsätze vor den Verwerfungssätzen formuliert gewesen
sein sollten.32 Den Anlass gab die im Verwerfungssatz am deutlichsten
angesprochene Situation, die zur Ablehnung herausforderte. Das liess
danach zurückfragen, was in dieser Situation als evangelische Wahrheit
unbedingt festzuhalten und zu sagen war.33 Und dieser Wahrheit galt es

sich wiederum in der Schrift als ihrer Begründung zu vergewissern.
Daraufhin befragt, hätten die Verfasser der Thesen sicherlich

geantwortet, dass schon die Formulierung der Lehr- und Verwerfungssätze
unter ständiger Anleitung der Schrift erfolgt sei; das sollten die Zitate
ausdrücklich machen. Der implizite Bezug auf die Schrift ist etwa in
Barths Vortrag vor der freien reformierten Synode immer wieder deutlich.
Unter seine vier Bonner Thesen34 hat er ein Zitat aus Mt 23,8 gesetzt:
«Einer ist euer Meister!» Das ist der Zielpunkt, auf den sie hinauslaufen,

30 Zur wahrscheinlichen Abstimmung mit Breit nach der Formulierung der 6. These

durch Asmussen und Barth vgl. Chr. Barth, a.a.O. (A. 4), 30 A. 96.
31 Immer, a.a.O. (A. 7), 25. In der dargelegten Weise dürfte sich also das Vorkommen der

beiden Zitate in der 1. Barmer These erklären lassen. Dass dabei die Zusammenstellung von
Joh 14,6b und 10,9a in der Konkordienformel (Solida Declaratio XI 66; BSLK 1082) eine

Rolle gespielt hätte, lässt sich nicht wahrscheinlich machen.
32 Für die 5. und 6. These ist das aufgrund der Entwürfe auf Barths Arbeitspapier

(s.o.A. 8) anzunehmen, die den Verwerfungssatz nicht enthalten.
33 Vgl. die starke Betonung der Frage nach der Wahrheit bei Barth a.a.O. (A. 11), 27f.
34 Vgl. o.A. 4. Auch in dem o. gebrachten Zitat (Stellenangabe A. 31) klingt Mt 23,8

deutlich an.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 301

zugleich aber auch die Basis, von der sie ausgehen. Schon vorher hatte er
grundsätzlich formuliert: «Das Bekenntnis der Kirche ist, wenn es
weiterzubilden ist, nach Massgabe der heiligen Schrift und auf keinen Fall nach
Massgabe der Positionen und Negationen einer zu einer bestimmten Zeit
in Geltung stehenden, politischen oder sonstigen, auch nicht der
nationalsozialistischen Weltanschauung weiterzubilden.»35

Der sich in der Hinzufügung der neutestamentlichen Zitate zu den
Barmer Thesen ausdrückende Anspruch auf Schriftgemässheit wird von
Asmussen in seinem Einführungsreferat betont herausgestellt. Anders als

beim Entstehungsweg der Thesen, auf dem die Zitate am Ende standen,
setzt er nun bei der Vorstellung der Thesen gerade bei den Zitaten als ihrer
sachlichen Voraussetzung ein: «Jeder unserer Sätze beginnt mit einer
Schriftstelle, in welcher nach unserer Überzeugung eine ganze Reihe von
Schriftstellen zusammengefasst sind, die Gehorsam heischend vor uns
treten und zeigen, dass es uns nicht um programmatische Forderungen
geht, über die man allenfalls reden kann, sondern dass wir auf Leben und
Seligkeit hin gerufen sind.»36 Beide Momente, dass die angezogene einzelne

Bibelstelle für das Zeugnis der Schrift überhaupt steht und dass sie in
der These ihre verbindliche Auslegung erfährt, werden von Asmussen bei
der Einzelbesprechung der Thesen immer wieder betont.37 Die
neutestamentlichen Zitate haben also die Funktion, die unbedingte Verbindlichkeit

der in die gegebene Situation hineingesprochenen Thesen herauszustellen.

In einer veränderten Situation könnten gerade diese Zitate dazu beitragen,

die Thesen vor einer musealen Betrachtung zu bewahren. Wenn auch

35 A.a.O. (A. 11), 24 f.
36 Bei Niemöller, a.a.O. (A. 22), 55.
37 Bei der 1. These formuliert er als Überleitung von Ausführungen zu Joh 10,1.9 zur

Zitierung des Lehrsatzes: «Uns ist für die heutige Zeit dieses Verständnis der Bibelstelle
gegeben» (ebd.). Bei der Besprechung von I Kor 1,30 in der 2. These nennt er diesen Text eine
bestimmte Zusammenfassung der Botschaft der Hl. Schrift und leitet über mit dem Satz:
«Wir glauben, diesem Bibelwort heute folgende Auslegung geben zu müssen» (ebd. 57). Zur 3.

These führt er aus, dass die «biblische Mahnung», rechte Kirche zu sein, «ihren zusammenhängenden

Ausdruck findet in Eph 4,15.16». Von daher führt er den Lehrsatz ein: «So...
glauben wir, von der Kirche dies gemeinsam bekennen zu müssen» (ebd. 59). Zur 4. These:
«Im Blick auf die Gestaltung der Kirche verstehen wir das angezogene Wort des Herrn (sc. Mt
20,25f.) so» (ebd. 61). Zur 5. These: «... fassen wir die aus der ganzen Heiligen Schrift
gewonnene Auslegung unseres Bibelwortes (sc. 1 Petr 2,17) so zusammen» (ebd. 62). Nach
der zusammenfassenden Auslegung der beiden Zitate vor der 6. These leitet er deren Lehrsatz
mit den Worten ein: «Daraus und daraus allein ergibt sich das der Kirche Eigentümliche, das

wir zur Geltung bringen müssen» (ebd. 64).



302 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

die Zitate im Entstehungsprozess der BThE erst zuletzt hinzugekommen
sind, und wie zufällig auch immer diese bestimmten Zitate ausgewählt
worden sein mögen38, so sind sie doch, seit die Erklärung beschlossen
wurde, deren integraler Bestandteil. Daher sollte bei der Rezeption der
BThE auch nicht von ihren neutestamentlichen Zitaten abgesehen werden,

sondern es ist zu fragen, was sie für uns zu deren Verständnis beitragen

können, wenn man ihr Eigengewicht, das sie ohne Zweifel haben, auch

zum Zuge kommen lässt. Was erbringt die Rückbesinnung auf diese Zitate
im Zusammenhang mit der Rückbesinnung auf Barmen 1934 für uns
heute?39

II

1. Vor der ersten These stehen mehrere Sätze aus dem JohEv: «Ich bin
der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater
denn durch mich» (Joh 14,6). «Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer
nicht zur Tür hineingeht in den Schafstall, sondern steigt anderswo hinein,

der ist ein Dieb und ein Mörder. Ich bin die Tür; so jemand durch
mich eingeht, der wird selig werden» (Joh 10,1.9). Diese Sätze bringen -
wie das JohEv im ganzen - die Exklusivität des «Gott in Jesus» in
verschiedenen Bildern und Begriffen zum Ausdruck. Ich will auf zwei
Aspekte hinweisen, die mir von den Zitaten her im Zusammenhang der
ersten These wichtig geworden sind.

38 Wie oben gezeigt, ist Asmussen dem möglichen Vorwurf der Zufälligkeit der bestimmten

Zitate mit dem Anspruch begegnet, dass in jedem von ihnen «eine ganze Reihe von
Schriftstellen zusammengefasst» ist, dass sie also jeweils das Zeugnis der Schrift über die
betreffende Sache zur Sprache bringen. So erscheint es gerade von diesem Selbstverständnis
der BThE her als angemessen, nach ihrem Verhältnis zur Schrift im ganzen zu fragen, wie es

W. Schräge im Blick auf die 1. These und das NT getan hat: Barmen I und das Neue

Testament, Unio und Confessio 10 (1984) 66-90. Schräge bezeichnet es als seine Aufgabe,
«die theologischen Sätze der ersten These mit der Heiligen Schrift, speziell dem Neuen

Testament, zu konfrontieren und dabei unsere heutige exegetische und theologische
Gesprächslage einzubeziehen» (67). Vgl. auch ders., Barmen II und das Neue Testament.
Einige neutestamentliche Beobachtungen im Blick auf Barmen II, in: Zum politischen Auftrag

der christlichen Gemeinde (Barmen II). Votum des Theologischen Ausschusses der

Evangelischen Kirche der Union, hg. v. A.Burgsmüller, Gütersloh 1974, 127-171.
39 Im folgenden trage ich mein Verständnis der ntl. Zitate vor, soweit ich es im Rahmen

der Barmer Thesen für hilfreich halte und wie es sich mir im Zusammenhang der Beschäftigung

mit diesen Thesen ergeben hat; ich verzichte dabei auf eine ausführliche exegetische

Diskussion, sondern begnüge mich mit gelegentlichen Hinweisen.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 303

a) Im JohEv werden diese Sätze - wie viele andere auch - in einer ganz
bestimmten Auseinandersetzung gemacht; man kann durchaus sagen: in
einem noch innerjüdischen Streit.40 Es geht um die Frage: Ist Jesus der
verheissene Messias Israels oder nicht? Die Situation, in der der vierte
Evangelist sein Evangelium schreibt, ist gekennzeichnet durch die Herausbildung

eines orthodoxen Judentums in der Zeit nach der Tempelzerstörung

unter pharisäischer Führung. Wer sich dieser um die Tora sammelnden

Orthodoxie nicht einfügt, wird aus der Synagoge hinausgedrängt.
Dazu gehören auch die Juden, die Jesus als Messias bekennen. Ihnen
werden Tatsachen entgegengehalten, die durch die Tora zu Beweisen
werden, dass Jesus nicht der Messias sein kann, vor allem seine Hinrichtung

am Kreuz. Ohne diese Tatsachen abzustreiten und ohne die Tora
aufzugeben, will der Evangelist demgegenüber seine Gemeinde vergewissern,

dass in Jesus ganz und gar und ein für allemal Gott selbst begegnet,
dass er also tatsächlich der Messias ist.

Aus dieser Auseinandersetzung entstandene Sätze werden 1934 als
kritische Instanz in der ersten These aufgenommen in einer ganz anders
gelagerten Auseinandersetzung, als innerhalb der Kirche die Deutschen
Christen ergänzend zur Offenbarung Gottes in Jesus Christus auch von
einer Offenbarung im deutschen Volksnomos und im zeitgeschichtlichen
Geschehen, in dem dieser vermeintliche Volksnomos seinen vermeintlichen

Ausdruck gefunden habe, sprechen. In dieser Situation bedeutet der
Rückgriff auf jene alten Sätze von der Exklusivität der Begegnung Gottes
in Jesus eine klare Negation solcher Ansprüche. Die Erinnerung, die in der
Zitierung dieser Sätze erfolgt, enthält jedoch auch noch eine positive
Implikation, die damals - im nachhinein sagen wir: leider - nicht
ausdrücklich gemacht wurde. Als Bestandteile des JohEv verstanden, erinnern

diese Sätze auch den Streit um den Messias Israels und damit den
Juden Jesus. Zu dem Messias Jesus gehört die Geschichte Gottes mit
seinem Volk Israel hinzu - die noch nicht abgeschlossene Geschichte
Gottes mit seinem Volk, weil seine Verheissung eben nicht hinfällig ist.41

40 Ich beziehe mich hier und in den weiteren Ausführungen zum JohEv auf meinen
Versuch, dieses Evangelium aus seiner wahrscheinlichen Situation heraus zu verstehen, seine

theologischen Aussagen mit der erfahrenen Wirklichkeit seiner Leser in Beziehung zu setzen:
Bedrängte Gemeinde und verherrlichter Christus. Der historische Ort des Johannesevangeliums

als Schlüssel zu seiner Interpretation, BThSt 5, Neukirchen-Vluyn 21983.
41 Diese letzte Aussage hat ihre ntl. Begründung natürlich vor allem in Rom 11 und wird

im JohEv explizit nicht gemacht. Die positiven Aspekte der Beziehung der joh. Gemeinde
zum Judentum (vgl. dazu a.a.O. [A. 40], 45 f.) sind überdeckt von einer äusserst scharfen
aktuellen Auseinandersetzung.



304 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Daher kann das Verhältnis der Kirche zu Israel trotz aller schmerz- und
schuldhaften Trennung, von der gerade auch das JohEv zeugt, immer nur
ein besonderes, ein Gottes besonderes Handeln an Israel anerkennendes
und bekennendes sein und nie eins, das gleichartig neben das Verhältnis
zur Welt gestellt werden könnte.42 Daran gegen die Vergesslichkeit einer
nahezu ausschliesslich heidenchristlich gewordenen Kirche zu erinnern,
wäre 1934, als es schon den Arierparagraphen gab, sicherlich heilsam
gewesen. Das nie zu vergessen, bleibt nach Auschwitz erst recht unsere
Aufgabe.

b) In der gegenwärtigen Situation ist die erste Barmer These wohl
allgemein kirchlich rezipiert. Es dürfte keinen geben, der heute bei uns,
den Deutschen Christen von damals vergleichbar, «ausser und neben
diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und Mächte,
Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung» anerkennen würde.
Dennoch meine ich, dass das erste Zitat, Joh 14,6, zur Präzisierung im
Verständnis der ersten These beitragen könnte.

So richtig und anerkannt es ist, dass wir auf Jesus Christus als das eine
Wort Gottes zu hören, darauf im Leben und im Sterben zu vertrauen und
ihm zu gehorchen haben, so geschieht das ja nicht von selbst. Es geschieht
zunächst und zuerst im Hören auf die biblischen Zeugen - «wie es uns in
der Heiligen Schrift bezeugt wird», heisst es in der ersten These. Aber wir
lesen die biblischen Zeugen mit denselben Augen und hören ihre Worte
mit denselben Ohren, mit denen wir auch sonst die uns umgebende
Wirklichkeit wahrnehmen oder auch übersehen und überhören. Es könnte sein,
dass unsere Hör- und Sehgewohnheiten uns gar nicht das eine Wort

42 Für das JohEv wird diese Differenzierung verwischt, wenn man in «den Juden», wie es

sie darstellt, lediglich die Repräsentanten der gottfeindlichen Welt sieht (vgl. dazu bes.

R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 1953 [und weitere Auflagen],
§44,2). «Die TouSatoi sind eben das jüdische Volk nicht in seinem empirischen Bestände,
sondern in seinem Wesen», und das heisst «als Vertreter des Unglaubens» (ders., Das

Evangelium des Johannes, KEK 2, Göttingen 1941 [und weitere Auflagen], 59). In dieser

Beurteilung sind Bultmann viele gefolgt. Sie ist jedoch eine Abstraktion, die nicht gewahr
wird, dass diese generalisierende joh. Redeweise von «den Juden» als «der Welt» darauf
beruht, dass die die joh. Gemeinde bedrängende Welt aus Juden bestand. Sieht man diesen
aktuellen Anlass, braucht man die genannte Redeweise nicht prinzipiell zu verstehen und
kann dann auch die vom Evangelisten vorgenommene Differenzierung in 4,21-23, die das

besondere Verhältnis zu den Juden erkennen lässt, wahrnehmen und muss nicht V. 22 als

Glosse ausscheiden, wie Bultmann es tut (im Kommentar S. 139 A. 6; so zuletzt auch J.Bek-
ker, Das Evangelium des Johannes. Kapitel 1-10, ÖTK 4/1, GTB 505, Gütersloh 1979,

174-176). Die Wirklichkeit ist komplizierter und widersprüchlicher, als solche literarkriti-
schen Urteile es wahrhaben wollen.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 305

Gottes hören und sehen lassen, sondern nur unser Echo und Spiegelbild;
es könnte sein, dass unser Standort lediglich eine solche Perspektive
zulässt, in der wir es nur noch in Verzerrung wahrnehmen. Die Wahrnehmung

Jesu Christi als des einen Wortes Gottes und die Wahrnehmung der
uns umgebenden Wirklichkeit stehen gewiss in einem Wechselverhältnis
zueinander. Weist uns dieses eine Wort Gottes einen Platz an zur
Wahrnehmung der Wirklichkeit, dessen Einnahme wiederum dazu verhilft, es

selbst angemessen zu vernehmen? Die erste Barmer These sagt uns, dass

wir auf Jesus Christus als das eine Wort Gottes zu hören haben. Das ihr
vorangestellte erste neutestamentliche Zitat aus Joh 14,6 beschreibt uns
Jesus Christus in bestimmter Weise. Denken wir dem ein Stück weit
nach !43

«Ich bin der Weg.» Der, von dem das gesagt ist, der für andere, für uns
andere der rettende Weg ist, der Weg aus der Gefahr - der hat zunächst
einmal selbst einen ganz bestimmten Weg genommen und als Weg Gottes
kenntlich gemacht. Unmittelbar anschliessend in Joh 14,7 heisst es:

«Wenn ihr mich erkannt habt, werdet ihr auch meinen Vater erkennen;
und von jetzt an erkennt ihr ihn und seht ihr ihn.» Was sehen die Jünger
«von jetzt an»? Gott? «Von jetzt an» sehen sie, dass Jesu Weg ins Leiden
führt, in die tiefste Erniedrigung am Kreuz ; und doch sollen sie erkennen,
dass gerade dies der Weg Gottes ist. Nur deshalb, weil es der Weg Gottes
ist, gilt das zweite: «Ich bin die Wahrheit.» Der den Weg nach unten
gehende Gott ist der wirkliche Gott, der so dem Menschen solidarisch
wird, dass er den Leidenden und Bedrängten, den Gefolterten und Getöteten

solidarisch wird. So erweist der wirkliche Gott seine Wahrheit; und
weil die Wahrheit seiner Wirklichkeit auch seine Treue einschliesst und
weil er diese Treue gerade am Kreuz Jesu zeigt, gilt schliesslich das dritte:
«Ich bin das Leben.» Das wird von dem gesagt, der in den Tod geht. So

kann dieses Leben nur ausgesagt werden als Gottes Protest gegen den Tod,
als Überwindung des Todes, als Auferstehung. Die universale Dimension,
die das JohEv schon im Prolog mit der Aussage der allumfassenden
Schöpfungsmittlerschaft des Wortes, das Jesus ist, aufreisst, erschliesst

43 Mich leitet hier ein ähnliches Interesse wie Schräge in seinem O.A. 38 an erster Stelle

genannten Beitrag auf S. 69-73, bes. 71 f. Ich beschränke mich dabei allerdings auf Joh 14,6
im Kontext des Evangeliums, während Schräge hier vor allem die paulinische Kreuzestheologie

einbringt und gegenüber der joh. Christologie eine gewisse Skepsis anklingen lässt. Dass
diese ganz anders interpretiert werden kann, als ich es tue, ist offensichtlich; vgl. dazu meine
Darstellung Bultmanns und Käsemanns, a.a.O. (A. 40), 11-17, und meine Auseinandersetzung

mit ihnen ebd. 98-131.



306 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

sich so von seinem Schluss her in bestimmter Weise: Gottes Universalität
wird nicht einfach für die faktische Wirklichkeit, so wie sie ist, reklamiert,
sondern sie bricht sich als Auferstehung von unten her Bahn. Wenn es sich
aber so verhält, wenn dieses neutestamentliche Zitat: «Ich bin der Weg,
die Wahrheit und das Leben» die Bewegung Gottes selbst nach ganz unten
beschreibt und seine Bewegung nach oben als Überwindung des Todes -
müssen wir dann nicht im Hören auf Jesus Christus als das eine Wort
Gottes seinem Weg folgen und die Wirklichkeit aus der Perspektive seiner
geringsten Brüder wahrnehmen? Können wir in einer Welt, die noch
vielfältig von der Wirklichkeit des Todes gekennzeichnet ist, seine Stimme

anders vernehmen als im Kontext des Aufstandes, des Protestes, der
Verweigerung gegenüber aller Todeswirklichkeit? Werden sich deshalb
Vertrauen und Gehorsam nicht bewähren müssen in «Unterbrechungen
der Gewalt» und «Durchbrüchen nach vorn», in denen Leben von der
Auferstehung her Ereignis wird?44

Abschliessend sei noch bemerkt, dass die beiden genannten Aspekte
insofern engstens zusammenhängen, als nach messianischen Traditionen
des Alten Testaments, die der Messias Jesus aufnimmt, Gottes Gnade und
Wahrheit, seine Huld und Treue, den Raum abstecken, in dem sein Recht
und seine Gerechtigkeit als Befreiung der Bedrängten zum Zuge kommen.
So entsteht Friede.45

2. Von der Präzisierung der ersten Barmer These her, wie sie das ihr
vorangestellte erste Zitat geben kann, ist es deutlich: Wenn uns Jesus

Christus als das eine Wort Gottes zugesprochen wird, dann beansprucht
es uns auch. Das heisst: Die erste These schliesst die zweite ein. Auch das
der zweiten These vorangestellte Zitat aus I Kor 1,30 enthält beides:
Zuspruch und Anspruch. Lassen wir uns auf diesen Text ein! So wie er
jetzt vor der zweiten These steht, finden wir ihn nicht in I Kor 1,30:
«Jesus Christus ist uns gemacht von Gott zur Weisheit und zur Gerechtigkeit

und zur Heiligung und zur Erlösung.» Bei Paulus ist das nur ein
Relativsatz innerhalb eines grösseren Zusammenhangs. Den müssen wir
ins Auge fassen.

44 Zum zweiten Zitat vor der 1. Barmer These aus Joh 10,1.9 könnte im Kontext von Joh
10 Ähnliches ausgeführt werden; vgl. die Andeutungen bei Schräge, a.a.O. (A.38), 69f.

45 Diese Sätze nehmen zusammenfassend Gedanken aus einem Referat auf, das K.A.
Deurloo unter dem Titel «Edda und Thora» (mit Bezug auf das Buch gleichen Titels von
K. H. Miskotte) auf der Karl-Barth-Tagung in Driebergen, Niederlande, am 28. März 1984

gehalten hat.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 307

Bei dem ersten Text aus dem JohEv hatten wir gesehen, dass er in
einem Kontext steht, der - bei aller Herausstellung der Hoheit Jesu - doch
betont auf seine Niedrigkeit hinweist. Dasselbe gilt auch hier. Unmittelbar

vorher legt Paulus das von ihm verkündigte «Wort vom Kreuz» dar (I
Kor 1, 18-25). Gegenüber Bestrebungen in der korinthischen Gemeinde,
die Christus nur noch als erlösenden Geist verstehen wollen, die sich also
ausschliesslich «oben» orientieren46, verweist er die Gemeinde auf ihren
unausweisbaren Grund - und der ist ganz «unten»: «Wir aber verkündigen

Christus, und zwar als gekreuzigten, den Juden ein Ärgernis, den
Heiden Torheit» (23). Weil es aber Gott gefallen hat, gerade da seinen
Platz einzunehmen, im gekreuzigten Christus seine Ehre, seine Herrlichkeit,

zu suchen, kann Paulus fortfahren: «ihnen aber, den Erwählten,
sowohl Juden als auch Griechen, (verkündigen wir) Christus als Gottes
Kraft und Gottes Weisheit» (24). Der gekreuzigte Christus als Gottes
Kraft und Gottes Weisheit - diesen Grund des Glaubens kann Paulus
nicht ausweisen, ihn kann er nur bezeugen. Er kann das aber auch mit dem
Hinweis darauf tun, dass diese Bezeugung nicht folgenlos geblieben ist,
dass sie eine Gemeinde ins Leben gerufen hat, die diesem Grund
entspricht. So fordert Paulus die Leser seines Briefes auf - und er spricht hier
wohl vor allem die Wortführer jener Geistchristologie an, die auch eine
gehobene gesellschaftliche Stellung gehabt haben müssen47 -, doch einmal
darauf zu sehen, in welcher Gesellschaft sie sich in der Gemeinde eigentlich

befinden: «Seht doch eure Berufung an, Brüder: nicht viele Weise
nach dem Fleisch, nicht viele Mächtige, nicht viele Edle» (26). Diese
Zusammensetzung der Gemeinde, die im wesentlichen aus Nullen und
Habenichtsen besteht, entspricht genau dem Erwählungshandeln des Gottes,

dessen Stärke und Weisheit der gekreuzigte Christus ist48: «Das

46 Mit diesem Hinweis muss es hier sein Bewenden haben. Zur vieldiskutierten Frage der
Front in Korinth, gegen die Paulus sich wendet, vgl. zuletzt G. Sellin, Der tote Adam und der
lebendigmachende Geist. Eine exegetische und religionsgeschichtliche Untersuchung von 1

Kor 15, Habilitationsschrift Münster 1981 ; die Arbeit wird 1985 in der Reihe FRLANT unter
anderem Titel veröffentlicht. Vgl. auch ders., Das «Geheimnis» der Weisheit und das Rätsel
der «Christuspartei» (zu 1 Kor 1-4), ZNW 73 (1982) 69-96, bes. 90-96.

47 Vgl. dazu G. Theissen, Soziale Schichtung in der korinthischen Gemeinde. Ein Beitrag
zur Soziologie des hellenistischen Urchristentums, in: ders., Studien zur Soziologie des

Urchristentums, WUNT 19, Tübingen 1979, 231-271, bes. 232-234.
48 Wenn Theissen im Blick auf den starken Einfluss der wenigen Bessergestellten in der

Gemeinde schreibt: «Das <nicht viele> (sc. in 1 Kor 1,26) besagt nicht viel» (234), so ist
andererseits doch festzuhalten, dass es für die Argumentation des Paulus an dieser Stelle alles

besagt; und auch für das faktische Zusammenleben in der Gemeinde wird es von grosser
Bedeutung gewesen sein.



308 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

Törichte der Welt hat Gott erwählt, damit er die Weisen beschäme, und
das Schwache der Welt hat Gott erwählt, damit er das Starke beschäme,
und das Unedle und Verachtete hat Gott erwählt, das, was nichts ist,
damit er das, was etwas ist, zunichte mache, auf dass sich kein Fleisch vor
Gott rühme» (27-29). Gott erwählt. Aber Gott, der es erwählt hat, seinen
Ort im gekreuzigten Christus zu haben, tut es so, dass er die «non-
persons» beruft und damit gerade die beschämt und zunichte macht, die
etwas gelten und sind. So entsteht die Gemeinde der Gleichen49, in der
sich keiner vor Gott rühmen kann, in der keiner etwas von sich aus ist.
Aber dennoch sind sie, und wir dürfen wohl hinzufügen: «etwas» oder
«wer». Das legt Paulus in V. 30 dar, aus dem das Zitat vor der zweiten
Barmer These genommen ist: «Von ihm her (sc. von Gott her) aber seid
ihr in Jesus Christus.» «Von Gott her» - das bezeichnet den Ursprung:
Von seinem erwählenden Handeln her haben die hier Angeredeten ihr
Sein, gelten sie etwas. Sie haben ihr Sein und ihre Geltung «in Jesus

Christus» - das bezeichnet Jesus Christus als den Ort des erwählenden
Handelns Gottes; es bezeichnet zugleich aber auch den Ort, an dem Sein
und Geltung der Erwählten greifbare, erfahrbare Wirklichkeit sind: die
Gemeinde. Christus, der gekreuzigte Christus, stellt sich in seiner
Gemeinde selbst dar, er repräsentiert sich in ihr (vgl. I Kor 12,12).

Inwiefern die Glieder der Gemeinde ihr Sein und ihre Geltung in Jesus

Christus haben, schlüsselt der Relativsatz von V. 30 weiter auf, der somit
erläuternden Sinn hat: «der (sc. Jesus Christus) für uns von Gott zur
Weisheit gemacht worden ist, zur Gerechtigkeit und Heiligung und
Erlösung.»

- Der gekreuzigte Christus als Gottes Weisheit, durch die die in der
Welt als töricht Geachteten doch etwas gelten, hat die Gemeinde weise

gemacht in der Torheit des Kreuzes, so dass sie ihrerseits nicht mehr mit
den Massstäben der Welt messen kann, die doch immer nur die Starken
und Mächtigen begünstigen.

- Der gekreuzigte Christus als Gottes Gerechtigkeit, durch die er sich
die Nullen und Habenichtse recht sein lässt und so die Grossen, Starken
und Mächtigen ihres eigenen Ruhmes beraubt, lässt damit die Gemeinde
der Gleichen Gerechtigkeit darstellen (vgl. II Kor 5,21), so dass sie ihrerseits

nicht anders Gerechtigkeit üben kann als in der Solidarität mit den
Geringen.

49 Gleichheit meint nicht Uniformität, sondern Einheit der verschieden Begabten, die
sich in ihrem durch die Liebe bestimmten Verhalten zueinander, das der Erbauung aller
dient, Ausdruck verschafft; daher ist es ihnen nicht gestattet, sich in verschiedenen Wertsetzungen

voneinander abzuheben.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 309

- Der gekreuzigte Christus als Gottes Heiligung, durch die er seine
Gemeinde geheiligt, und das heisst: für sich mit Beschlag belegt und
beansprucht hat, macht sie zu Heiligen, die ihrerseits ihre Heiligkeit nicht
anders leben können, als dass sie alle ihre Lebensäusserungen seinem
Dienst unterstellen.

- Der gekreuzigte Christus als Gottes Erlösung, durch die er die Glieder
der Gemeinde aus alten Bindungen gelöst hat, aus der Bindung an soziale,
nationale, religiöse und geschlechtsspezifische Rollen (I Kor 12,13; Gal
3,28) und aus Klassenverhaftung (I Kor 1,27 f.), macht sie damit zu freien
Kindern Gottes (Gal 3,26; Rom 8,15), die ihrerseits die ihnen widerfahrene

Loslösung in einem befreienden Handeln bewähren.

Zuspruch und Anspruch, diese beiden Schlüsselworte der zweiten Barmer

These, treten so auch in dem ihr vorangestellten neutestamentlichen
Zitat in aller Deutlichkeit hervor. In Barmen 1934 ging es gegen «die
falsche Lehre, als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen wir nicht
Jesus Christus, sondern anderen Herren zu eigen wären». Das war
abzulehnen; und es wurde abgelehnt. Heute sind These und neutestamentli-
ches Zitat kritisch gegen die Behauptung der Eigengesetzlichkeit von
Bereichen zu wenden, gegen die Behauptung von Sachzwängen. Doch es

geht nicht nur um Abwehr. Der «dankbare Dienst an seinen Geschöpfen»,
von dem die These spricht, erhält von dem neutestamentlichen Zitat und
seinem Kontext her eine klare Perspektive: Die in der Torheit des Kreuzes
weise Gemachten, die sich deshalb von vermeintlichen Sachzwängen
nichts mehr weismachen lassen, weil das Wort vom Kreuz als Kraft
Gottes (wörtlich: als «Dynamit» Gottes) sie aufsprengt - die Gerechtfertigten,

Geheiligten und Befreiten, die sich als solche in der Gemeinde der
Freien und Gleichen erfahren -, werden von dieser Erfahrung geleitet
handeln: in der Gemeinde, aber auch in der Welt. Auch in der Welt, wenn
anders Gottes Anspruch als Schöpfer auf seine ganze Schöpfung geht und
wenn anders seine Verheissung ernst genommen wird, an die die zweite
Bitte des Unservater appelliert: «Dein Reich komme!» Weil und wenn es

sich so verhält, wird die in der Gemeinde geltende Struktur auch die
Leitlinie bilden für das Handeln von Christen und Kirche in der Welt,
werden sie mitarbeiten an «Durchbrüchen nach vorn», in denen das
kommende Reich jetzt schon Entsprechungen findet.

3. Wie die durch das neutestamentliche Zitat präzisierte erste These die
zweite einschloss, so gilt das auch von der zweiten im Blick auf die dritte
und vierte, die zusammengehören. Das der zweiten These vorangestellte
Zitat stand ja in einem Kontext, der von der Gemeinde handelte; die
dritte und vierte These sprechen ausdrücklich von der Kirche. Die dritte



310 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

These sagt aus, dass die Kirche nur dann Kirche bleibt, wenn sie sich in
ihrem Glauben und Gehorsam, in ihrer Botschaft und Ordnung allein an
Jesus Christus orientiert und sich in diesen Bezügen nicht von aussen her
an Jesus Christus vorbei beeinflussen lässt. Schon die erste These stellte ja
die alleinige Orientierung an Jesus Christus als dem einen Wort Gottes
heraus; hier geschieht das nun speziell im Blick auf die Kirche als Kirche
im Vollzug. Im Kontext des der zweiten These vorangestellten Zitates
hatte Paulus die Gemeinde als Ergebnis des Erwählungshandelns Gottes
dargestellt, das sich in der Verkündigung des gekreuzigten Christus
vollzieht. Im Hintergrund stand hier die Vorstellung von der Kirche als Leib
Christi in der Weise, dass sich Christus in seiner Kirche verleiblicht, sich
in ihr repräsentiert.50 Das Zitat vor der dritten These aus dem deutero-
paulinischen Epheserbrief prägt die Vorstellung von der Kirche als Leib
Christi in anderer Weise aus, indem es Christus als das Haupt und die
Kirche als seinen Leib versteht. Es lautet: «Lasset uns aber rechtschaffen
sein in der Liebe und wachsen in allen Stücken an dem, der das Haupt ist,
Christus, von welchem aus der ganze Leib zusammengefügt ist» (Eph
4,15.16). Das ist eine verkürzte Wiedergabe des Textes. Im Kontext ist er
Teil eines einzigen langen Satzes, der die Verse 11 bis 16 umfasst. Dieser
Satz soll jetzt nicht ausgelegt51, aber doch wenigstens nach Struktur und
Inhalt gekennzeichnet werden.

Den Ausgangspunkt bildet die Aussage, dass Gott besondere Dienste in
der Gemeinde gegeben hat, als die solche der Wortverkündigung aufgezählt

werden. Daran schliesst sich eine ganze Reihe voneinander abhängiger

Ziel- und Zweckangaben an. Die Wortverkündigung durch dafür
Begabte erfolgt mit dem Ziel, dass alle in der Gemeinde zu ihrem je
spezifischen Dienst zugerüstet werden, damit Aufbau der Gemeinde
geschehe. Dieser Aufbau wiederum hat das Ziel, zur Einheit des Glaubens
und zur Erkenntnis des Gottessohnes zu gelangen. Dieser Prozess auf
Einheit und Erkenntnis hin erhält eine doppelte Zweckbestimmung;
zunächst negativ: die an ihm Beteiligten sollen nicht mehr unmündig sein,

50 Vgl. I Kor 12,12.27. Genau diese Vorstellung ist im Blick, wenn Paulus der Konstatierung

von Spaltungen in der Gemeinde als erste Frage entgegensetzt: «Ist Christus zerteilt?»
(I Kor 1,11-13).

51 Vgl. dazu die neueren Kommentare zum Eph von R. Schnackenburg (EKK X,
Neukirchen-Vluyn 1982), F. Mussner (ÖTK 10, GTB 509, Gütersloh 1982) und J.Gnilka (HThK X
2, Freiburg u.a. 21977). Im Blick darauf, dass es sich hier durchgängig um kath. Autoren
handelt, sei ausdrücklich hingewiesen auf E. Schweizers «Anmerkung des evangelischen
Partners» in Schnackenburgs Kommentar 195f und vor allem auf die Kommentierung von
M.Barth (AB 34A, New York 51981), besonders 477-484.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 311

von Irrlehren umgetrieben52; dann positiv - und damit setzt unser Zitat
ein: «damit wir - in Liebe die Wahrheit bezeugend - in jeder Hinsicht auf
ihn hin wachsen, der das Haupt ist, Christus». In einem abschliessenden
Relativsatz erfolgt eine zusammenfassende Bestimmung der Kirche von
ihrem Haupte her: «von dem her der ganze Leib, zusammengefügt und
zusammengehalten durch jedes der Unterstützung dienende Gelenk, das

Wachstum des Leibes vollzieht gemäss der Kraft, die jedem einzelnen Teil
zugemessen ist, zum Aufbau seiner selbst in Liebe».

Drei Aspekte aus diesem Text, die zum Verständnis der dritten Barmer
These etwas beitragen können, seien hervorgehoben:

a) Christus ist das Haupt der Kirche, von dem sie als sein Leib lebt. Sie

kann sich nie und nimmer, auch in ihren besonderen Diensten nicht,
neben ihn oder gar an seine Stelle setzen, sie kann sich nicht von ihm
emanzipieren - sie wäre sonst ein toter Rumpf.53

b) Das Leben der Kirche vollzieht sich so, dass die Gaben aller ihrer
Glieder zum Zuge kommen. Nur so gelingt Aufbau der Gemeinde. Die
hervorgehobenen Dienste der Wortverkündigung begründen keinen
Vorrang, sondern sie ereignen sich selbst nur dann angemessen, wenn sie den
anderen Gaben Raum eröffnen und nicht Raum verschliessen. Das ist
auch ganz wörtlich zu verstehen.

c) Die Einheit ist der Kirche in doppelter Hinsicht «voraus». Insofern
die Kirche von Christus als ihrem Haupt lebt, ist ihre Einheit als selbst-

52 Diese Stelle wird von K.Barth in der o.A. 11 genannten Schrift zitiert: «Theologische
Existenz in der durch die <Deutschen Christen> geschaffenen Situation... würde schlicht
bedeuten, <dass wir nicht mehr Kinder seien und uns schaukeln und umtreiben lassen von
jedem Winde der Lehre...> (Eph 4,14)» (38).

53 Auch F. Mussner schreibt: «Nie hat die Ekklesiologie im Brief den Vorrang vor der
Christologie. Durchgehend dominiert die Christologie über die Ekklesiologie» (a.a.O. [A. 51],
130 f.). Aber kurz danach finden sich Ausführungen, die die «Amtsträger» stärker neben
Christus als in die Gliedschaft seines Leibes stellen, wenn es heisst, «dass die Kirche als der
Leib Christi keiner <Fremdkräfte> neben Christus und den von ihm bestellten Amtsträgern
bedarf, um aufgebaut zu werden» (131 ; Hervorhebung von mir). Unmittelbar anschliessend
wird das der Kirche <eigene Wesen> so bestimmt: «dessen erstes und wichtigstes Element das

Haupt Christus ist, dessen zweites Element die von Christus geschenkten Ämter in der Kirche
sind» (ebd.). Diese Nebeneinanderstellung soll jedoch offenbar relativiert werden, wenn
schliesslich als «innerstes Prinzip» der Kirche «nicht die Macht, sondern die Liebe» genannt
und fortgefahren wird: «Die Kirche hat nur einen Herrn: ihr Haupt Christus. Sie bietet
keinen Raum für Herrschaftsstrukturen, die weltlichen Herrschaftsstrukturen vergleichbar
wären. Die kirchlichen Ämter sind vielmehr von Christus geschenkte Dienstämter und haben
niemals Selbstzweck» (ebd.). Aber kann das nach den vorangegangenen Ausführungen mehr
sein als ein frommer Wunsch? Dass sie doch nur Diener wären, haben Herrscher immer
wieder gesagt - und geherrscht.



312 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

verständlich vorausgesetzt. Insofern sie aber in ihrem Lebensvollzug auf
Christus hin als ihr Haupt wächst, liegt die Einheit auch noch vor ihr. Die
in Christus vorausgesetzte Einheit gilt es im Unterwegssein je konkret zu
suchen auf die in Christus vorausliegende und deshalb gewiss erhoffte
Einheit hin. Auf diesem Weg kann und wird es zu Scheidungen kommen -
wie es in Barmen 1934 geschehen ist -, nämlich da, wo Bereiche dem
Glauben und Gehorsam gegenüber Christus als dem Haupt entzogen
werden.

4. Hatte die dritte These grundsätzlich und umfassend das Wesen der
Kirche beschrieben, so geht die vierte besonders auf ihre Ordnung ein. Es

ging damals darum, die Einführung des Führerprinzips in die Kirche
abzuwehren. «Die verschiedenen Ämter in der Kirche begründen keine
Herrschaft der einen über die anderen, sondern die Ausübung des der
ganzen Gemeinde anvertrauten und befohlenen Dienstes.» Das war ein
wesentlicher Aspekt des der dritten These vorangestellten Zitates und
seines Kontextes. Entsprechend war in der dritten These die christliche
Kirche als «Gemeinde von Brüdern» («und Schwestern», wäre hinzuzufügen)

beschrieben worden. Das alles kommt sehr profiliert im Zitat vor
der vierten These zum Ausdruck, das zugleich auch schon einen Aspekt
des Themas der fünften These enthält, der bei deren Bedenken zu beachten

sein wird. Allerdings müsste das Zitat aus Mt 20,25.26 wesentlich
präziser übersetzt werden. Der weithin parallele Mk-Text hat an zwei
Stellen schärfere Kontur.54 Er sei deshalb, um einen Vers erweitert,
wiedergegeben: «Ihr wisst: Die als Herrscher über die Völker gelten, unterjochen

sie, und die Grossen unter ihnen unterdrücken sie mit Gewalt. So

jedoch ist es nicht unter euch; sondern wer gross werden will bei euch, soll
euer Diener sein; und wer bei euch der erste sein will, soll aller Sklave
sein!» (Mk 10,42-44) Im ersten Teil dieses Wortes, der die politische
Wirklichkeit beschreibt, wird nichts beschönigt, sondern klar ausgesprochen,

dass die bestehende «Friedensordnung» - wir befinden uns hier in
der Zeit der pax Romana - auf unterdrückerischer Gewaltherrschaft
beruht.55 Jesus nimmt diesen Zustand nicht sozusagen als blosser Realist

54 Statt von «Herrschern» spricht er von solchen, «die als Herrscher gelten»; und anstelle
einer Aufforderung («so soll es nicht unter euch sein») hat er eine Feststellung. Der zweite
Unterschied ist textkritisch umstritten; er besteht jedoch sowohl nach dem Text von Nestle-
Aland26 als auch nach dem von Huck-Greeven13.

55 In Lk 22,25 ist aus dieser Wahrnehmung von unten, die den Gewaltcharakter der

ausgeübten Herrschaft herausstellt, eine sozusagen neutrale Feststellung geworden: «Die
Könige der Völker herrschen über sie, und ihre Machthaber werden Wohltäter genannt.» Das

gilt auch für Luthers Übersetzung von Mk 10,42 und Mt 20,25.



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 313

hin, sondern er stellt ihm die Geschwisterlichkeit seiner Jüngerschaft
entgegen und qualifiziert ihn so negativ.

In Barmen 1934 ging es darum, dass eine Herrschaftsstruktur der
damaligen Welt, das Führerprinzip, in der Kirche nicht Eingang findet,
weil es ihrem Wesen widerspricht. Zum Wesen der Kirche gehört
Geschwisterlichkeit. Der Herrschaft des gekreuzigten Christus, der
Herrschaft dieses Ohnmächtigen, entspricht Gleichheit und gegenseitiger
Dienst. Wenn heute, anders als im Urchristentum, politisches Handeln
von Christen und Kirche eine Möglichkeit ist, müsste dann nicht dafür die
Ermöglichung von Geschwisterlichkeit das entscheidende Handlungsprinzip

sein?56
5. Hat man die nüchterne und äusserst kritische Kennzeichnung

weltlicher Macht im Ohr, wie sie Jesus im ersten Teil des der vierten These
vorangestellten Zitates gegeben hat, so kann man meinen, beim Lesen der
fünften These in einer völlig anderen Welt zu sein, wenn dort der Staat als

auf Gottes Anordnung beruhende Wohltat dankbar anerkannt wird - zu
einer Zeit, als mit Hilfe der Staatsorgane Gewerkschaften und demokratische

Parteien schon zerschlagen und Tausende in Konzentrationslagern
inhaftiert waren. Es ist hier nicht meine Aufgabe, auf die Problematik der
fünften These sowie ihr Verhältnis zur zweiten einzugehen. Nur folgendes
sei noch bemerkt: Wenn als Aufgabe des Staates genannt wird, «für Recht
und Frieden zu sorgen», dürfen wir uns dann dabei beruhigen, dass es bei
uns Rechtssicherheit gibt und (noch) keinen Krieg? Muss das von uns
nicht inhaltlich mit dem gefüllt werden, was wir von Vancouver her als
«Frieden und Gerechtigkeit» gehört haben?57 Wie anders als so sollte

56 Ein solcher über die Abwehr hinausgehender positiver Aspekt war auf der Barmer
Synode sicherlich nicht im Blick. Wäre er thematisiert worden, hätte er von den meisten
Synodalen gewiss auch Ablehnung erfahren. Als Beleg dafür sei aus dem Diskussionsbeitrag
eines Pfarrers zitiert, der zugleich auch in die politische Befangenheit selbst eines Barmer
Synodalen tief blicken lässt: «Denn wenn bei der Eroberung der Macht - so muss ich wohl
sagen - die politische Bewegung unserer Tage auch dafür sorgen musste(l), dass sie allein(!) zu
Wort komme und das ewige Diskutieren aufhöre(I), so können wir in der Kirche nicht sagen:
<Silentium! Ich rede allein, und ihr habt den Mund zu halten!) Was im Staate und in den
staatlichen Dingen gut ist(!), das kann in der Kirche völlig verfehlt sein» (bei Niemöller,
a.a.O. [A. 22], 73). Zur mehrheitlichen Eingebundenheit des Protestantismus (einschliesslich
der Barmer Synodalen) ins deutsch-nationale Lager vgl. die ersten drei Teile des Beitrags von
G. Brakelmann, Barmen V - ein historisch-kritischer Rückblick als Voraussetzung seiner

Vergegenwärtigung, Vortrag auf der EKU-Synode Berlin 1983.
57 Erklärung zu Frieden und Gerechtigkeit, in: Bericht aus Vancouver 1983. Offizieller

Bericht der Sechsten Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen. 24. Juli bis

lO.August 1983, hg. von W. Müller-Römheld, Frankfurt am Main 1983, 160-168.



314 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum

denn heute die Kirche, wie es weiter in der fünften These heisst, «an
Gottes Reich, an Gottes Gebot und Gerechtigkeit und damit(!) an die
Verantwortung der Regierenden und Regierten» erinnern?

Meine Aufgabe soll es auch hier vor allem sein, auf das neutestament-
liche Zitat einzugehen. Vor der fünften These steht: «Fürchtet Gott, ehret
den König!» (I Petr 2,17). Das ist nun leider nicht nur eine verkürzte, aber
doch sinngemässe Wiedergabe des Textes, sondern eine verkürzende und
damit sinnverschiebende. In dieser Verkürzung, die Gott und den König
schiedlich-friedlich nebeneinander stellt, hat das Zitat gewiss zu einer
schlechten Wirkungsgeschichte der fünften These beigetragen.

Beachten wir den Kontext, in dem das Zitat steht, so ist zunächst
herauszustellen, dass für den I Petr die Leidenssituation aufgrund von
Verfolgungen charakteristisch ist, schmerzhaft erfahrene Fremdlingsschaft

in der Welt.58 In dieser Situation mahnt der Verfasser seine Leser,
die gegen sie vorgebrachten Verleumdungen durch einen guten Lebenswandel

zu widerlegen. Dazu gehört offenbar auch politische Loyalität. Zu
der fordert er ausdrücklich in 2,13-17 auf, einem Stück, das in der
Tradition von Rom 13,1-7 steht. Schon vom Kontext der dem I Petr
vorgegebenen Situation her ist es deutlich, dass die geforderte Loyalität
nicht die Loyalität der Angepassten ist, sondern die der Unangepassten
und Weltfremden. Auch die Formulierung der Mahnung, vor allem am
Anfang und Schluss, hat beachtenswerte Besonderheiten. Sie beginnt:
«Ordnet euch jedem menschlichen Geschöpf unter um des Herrn willen,
sei es dem Kaiser als dem, der die Obergewalt hat, sei es den Statthaltern,
als denen, die von ihm gesandt sind zur Bestrafung der Übeltäter und zur
Auszeichnung der Rechtschaffenen!» Von den politischen Gewalten wird
hier schlicht als «menschlichen Geschöpfen» geredet59; und anders als in
Rom 13 erfolgt hier keine Begründung der politischen Macht von Gott
her.

Die Voranstellung aller menschlichen Geschöpfe vor den Kaiser und
dessen Einordnung unter sie findet sich auch in der abschliessenden Mahnung

in V. 17, aus dem das verkürzte und verkürzende Zitat vor der
fünften These genommen ist: «Ehrt alle, liebt die Bruderschaft, fürchtet
Gott, ehrt den Kaiser!» Gegenüber dem Kaiser wird nichts anderes gefor-

58 Vgl. (H.Balz und) W. Schräge, Die Katholischen Briefe, NTD 10, Göttingen 21980,

104 f.
59 Vgl. Schräge, a.a.O. (A. 58), 90: «Geschöpfe aber sind eben <menschliche> und nicht

göttliche Wesen.» N. Brox bestreitet diesen kritischen Akzent und übersetzt mit «Instanzen»
(Der erste Petrusbrief, EKK XXI, Neukirchen-Vluyn 1979, 119 mit A. 393).



Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung 315

dert als gegenüber allen; er ist eben ein «menschliches Geschöpf» und
kein Gott. Dass der Verfasser hier sehr bewusst zwischen Gott und dem
Kaiser unterscheidet, ja sie scharf voneinander abhebt, wird von zwei
Hinsichten her deutlich. Einmal spielt er auf Prov 24,21 an. Dort heisst
es: «Mein Kind, fürchte Gott und den König!» Gott und der König
werden hier nebeneinander gestellt. Genau das ändert der Verfasser des I
Petr in seiner Aufnahme dieser Stelle. Zum anderen ist daran zu erinnern,
dass der römische Kaiser ausser bei Juden und Christen eben nicht
einfach als «menschliches Geschöpf» galt, sondern mindestens götterähnlichen

Rang einnahm. Wenn der Verfasser hier die Furcht nur Gott gegenüber

zulässt, für den Kaiser aber lediglich dieselbe Ehrung fordert wie
gegenüber allen Menschen, dann kommt sachlich das erste Gebot des

Dekalogs zum Zuge, dann wird der Kaiser im Gehorsam gegen dieses
Gebot entgöttert.60 Das macht noch einmal deutlich, dass die vom Verfasser

geforderte Loyalität gegenüber dem Staat die Loyalität der Unangepas-
sten ist; denn solche Loyalität, die dem Kaiser religiöse Verehrung verweigerte,

wurde vom römischen Reich nicht anerkannt.
Wir mögen uns fragen, welche Götter heute verehrt werden, um

welches Goldene Kalb heute getanzt wird; und ich frage weiter, ob nicht eine
Weltwirtschaftsordnung und eine Sicherheitspolitik, die «Frieden und
Gerechtigkeit», wie sie in Vancouver beschrieben wurden, immer ferner
rücken, im Konflikt mit dem ersten Gebot stehen.

6. Die sechste These stellt die verpflichtende Souveränität des Wortes
Gottes heraus. Sie wendet sich gegen dessen Instrumentalisierung für
irgendwelche menschlichen Ideologien. Wird das Wort Gottes instrumentalisiert,

dann verkommt es zur nachträglichen religiösen Weihe und
Legitimierung ganz profaner Zwecke, die damit kritischer Nachfrage entzogen
werden, und wird so selbst zur Ideologie. Demgegenüber gilt - so wird hier
das zweite der der sechsten These vorangestellten neutestamentlichen
Zitate aufgenommen: «Gottes Wort ist nicht gebunden» (II Tim 2,9).

Das ist gewiss ein angemessenes Verständnis. Aber in seinem Kontext
gelesen, hat das Zitat noch einen anderen Akzent. Der als gefangener

60 Vgl. Schräge, a.a.O. (A. 58), 92: «So wie der 1. Petr. nicht sagt, dass die staatlichen
Beamten <Gottes Dienen sind, so hütet er sich, Gott und den Kaiser auf eine Ebene zu stellen.
Die Freien fürchten sich nicht vor dem Kaiser, sondern allein vor Gott. Dem Kaiser gegenüber

aber wird dieselbe Einstellung gefordert wie gegenüber <allen>: Ehrerbietung und
Respekt.» Brox meint auch zu dieser Stelle wieder: «Gezielte ideologische Tendenz gegen
damaliges kaiserliches Verständnis ist trotzdem nicht gewiss» (a.a.O. [A. 59], 123).



316 Klaus Wengst, Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum.

Paulus vorgestellte Verfasser schreibt in den Versen 8 und 9: «Erinnere
dich an Jesus Christus, auferweckt von den Toten, aus dem Samen
Davids, gemäss meinem Evangelium, durch das ich Schlimmes erleide bis

zur Gefangenschaft wie ein Verbrecher, aber das Wort Gottes ist nicht
gefangen.» Das Wort Gottes ist nicht gefesselt, gebunden, gefangen; aber
es hat einen klaren Bezugspunkt: Jesus Christus. Der wird hier mit
bekenntnisartigen Formulierungen umschrieben, wenn der Verfasser seine

Auferweckung und Davidsherkunft erwähnt. Das Bekenntnis spricht
sich aus im Evangelium, in der aktuellen Verkündigung. Das kann den
Zeugen des Evangeliums schlimme Erfahrungen machen lassen. Aber
auch wenn er gefesselt ist, so doch nicht das Wort Gottes. Der Zeuge strebt
nicht nach Macht, um das von ihm zu bezeugende Wort Gottes durchsetzen

zu können. Selbst der gefangene Zeuge vertraut darauf, dass dieses

Wort sich schon selbst durchsetzen wird.
In anderer Weise wird dieselbe Zuversicht in dem ersten Zitat vor der

sechsten These ausgesprochen, das den Schlussatz des sogenannten
Missionsbefehls am Ende des MtEv bildet: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage
bis an der Welt Ende» (Mt 28,20). An dessen Beginn sagt der auferweckte
Gekreuzigte: «Mir ist gegeben alle Macht im Himmel und auf Erden.»
Aber diese Macht tritt auf Erden vorerst nur in Erscheinung im Wort
seiner Zeugen, die das zu halten lehren, was er geboten hat. Solchem
Ausrichten des Auftrags gilt die Verheissung seiner Gegenwart.

Die beiden Zitate vor der sechsten These ermutigen also dazu, nicht
nach rechts und links zu schielen, schon gar nicht den Beifall der Mächtigen

zu erheischen, sondern im Hören auf Jesus Christus als das eine Wort
Gottes tapfer das zu sagen, was an der Zeit ist und gesagt werden muss.

Ich habe versucht, die Barmer Theologische Erklärung von 1934 ein
Stück weit zu verstehen von den neutestamentlichen Zitaten her, die ihren
sechs Thesen jeweils vorangestellt wurden. Das Hören auf diese Zitate, die
ja Bestandteil der Heiligen Schrift sind, sollte zugleich ein Hören auf das

in ihnen bezeugte Wort Gottes sein. Mir scheint, dass in dieser Richtung
ein angemessener Umgang mit Bekenntnissen versucht werden müsste.
Zum Zeitpunkt ihres Entstehens hatten Bekenntnisse einmal unmittelbare
kritische Kraft; sie stehen dann aber in Gefahr, zu blossen Formeln zu
erstarren. Es käme darauf an, sie von der Schrift her neu aufzunehmen
und in unserer Situation nach einem neuen Konsens zu suchen in den
Fragen, die heute gestellt sind, deren wichtigste m.E. die Vollversammlung

des Ökumenischen Rates der Kirchen in Vancouver mit «Frieden
und Gerechtigkeit» präzis beschrieben hat.

Klaus Wengst, Bochum


	Der Beitrag der neutestamentlichen Zitate zum Verständnis der Barmer Theologischen Erklärung

