
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die Christologie von Phil 2, 6-11 und Q

Autor: Schweizer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


258

Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

Das Problem einer «schon vollzogenen Eschatologie des Heils», also
die Frage, wie sich jetzt schon erfahrene «eschatologische Bedrängnisse»
zu der «endgültigen Bekämpfung alles Bösen durch Gott» verhalten,1 hat
Markus Barth ebenso beschäftigt wie die real vorgestellte Präexistenz
Christi, die unter anderem in Phil 2,6-9 bezeugt ist.2 Schon 1969 hat er
Phil 2, lOf. als Hinweis auf den Sieg Gottes am jüngsten Tag verstanden3
und V.6-8 als Verkündigung des Gehorsams Christi gegenüber Gottes
Willen und Gebot, dem sich die Gemeinde gleichgestalten lassen sollte.4
Die Bereitschaft der Gemeinde zum Sterben, die Wichtigkeit ihres
Zeugnisses und ihres über alles rein Individualistische hinausgehenden politischen

Einsatzes5 wie auch der Hintergrund alttestamentlicher Aussagen6
werden an diesem Text besonders aktuell, so dass ein kurzer Hinweis auf
seinen Ort in der Geschichte frühchristlicher Theologie dem Freund, dem
ich manche anregende theologische Auseinandersetzung verdanke,
vielleicht ein wenig Freude bereitet.

Mehr als einen Denkanstoss kann ich freilich nicht geben. Es sollte aber
einmal gründlich darüber nachgedacht werden, ob und wie ein
Zusammenhang zwischen der Christologie von Q, die auch deren Vorstufen und
Weiterentwicklung einschliesst, und der von Phil 2,6-11 vermutet werden

kann. Zunächst scheinen sich beide diametral gegenüberzustehen,
hier das «Schema eines Mythos..., welcher das Schicksal eines Gottwesens

als Weg durch die drei verschiedenen Etappen der Präexistenz, Inkar-

1 Ephesians, AncB 34/34A (1974) 804f.; vgl. 182 mit A. 174 (Unterwerfung der feindlichen

Mächte auch Phil 2,10 f.).
2 Ebd. 112.
3 Rechtfertigung, ThSt 90, 66 mit A. 153; vgl. 54 mit A.118 und die Betonung des

apokalyptischen Moments bei Paulus: Ders., Jesus, Paulus und die Juden, ThSt 91 (1967)
79-82 (Phil 2,9-11: 81). In: Ders., Natural Law in the Teaching of St. Paul (in: Church and
State Relationship in Ecumenical Perspective, Pittsburgh 1966, 134 mit A. 41) noch
zurückhaltender: «schon überwunden oder dabei überwunden zu werden».

4 Rechtfertigung (A. 3) 30. 36. 45; Ders., Das Volk Gottes, in: Paulus - Apostat oder
Apostel, Regensburg 1977, 87f. (mit A.76) 122; aber auch schon: Ders., Die Taufe - ein
Sakrament?, Zollikon 1951, 285-289.

5 The Ecumenical Dialogue at Cornell University, hg. v. D.M. Cleary, Ithaca NY 1962,
29. 72; Ders., Die Einheit des Galater- und Epheserbriefes, ThZ 32 (1976) 89.

6 Dazu schon: Israel und die Kirche im Brief des Paulus an die Epheser, TEH 75 (1959)
35; auch Ders., Jesus (A.3) 59; Ders., Volk Gottes (A.4) 131.



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 259

nation und Erhöhung beschreibt»7, wo sich «das Ganze der menschlichen
Existenz... zu einer Hülle verwandelt, hinter der ein Dunkles und
Unbestimmbares geheimnisvoll sich verbirgt»,8 dort das Bild eines jüdischen
Rabbi, der Israel angesichts des kommenden Menschensohns prophetisch
zur Umkehr ruft. Vom irdischen Jesus sprechen in Phil 2 zwei von elf
Zeilen, in Q spricht umgekehrt ein wohl noch kleinerer Prozentsatz von
Jesusworten vom nicht-irdischen, künftigen Menschensohn. Widerspricht
nicht das Kerygma der hellenistischen Gemeinde von Phil 2 eindeutig der
Konzeption eines irdischen Lehrers, der sich durch seine Wunder als

Gottessohn ausweist?9 Die direkte Rückführung von Phil 2 auf palästinisches

Gedankengut durch Lohmeyer10 hat sich als unmöglich erwiesen.11

Seit M. Hengeis «Judentum und Hellenismus»12 ist freilich die Scheidung
beider Bereiche fraglicher geworden; die Verwurzelung der Gnosis im
Judentum, besonders in der Weisheitsliteratur13 und umgekehrt die Rolle
der Weisheit in Q14 sind ernstgenommen worden.

Dennoch sind die Verschiedenheiten der Vorstellungen, der Bilder und
der gesamten Sprache, in denen die Gemeinde hier und dort denkt, nicht
zu übersehen, aber ebenso wenig gewisse christologische Strukturen, die
das Vorstellungs- und Sprachmaterial hier wie dort bestimmen. Die Frage
ist also, wie sich ein gewisses Beharren dieser Strukturen gerade dort, wo
religionsgeschichtlich kaum Abhängigkeit, wohl aber Diskrepanz feststellbar

ist, erklären lässt. Damit ist ein historisch hochinteressantes, zugleich
theologisch wichtiges Problem gestellt: Ist historisch denkbar, dass sich

7 E. Käsemann, Kritische Analyse von Phil 2,5-11, in: Exegetische Versuche und
Besinnungen I, Göttingen 1960, 54, als Zusammenfassung der «Erstentdeckung» des Hymnus
durch E. Lohmeyer.

8 KEK 9 (1930) 94; ebenda zitiert.
9 R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, hg. v. O.Merk, UTB 630 (1977) 133f.;

vgl. 179 f. 127 f.
10 Käsemann (A. 7) 52.
11 Vgl. die hellenistischen Parallelen bei M.Dibelius, HNT 1 1 (21928) 61-63, (31937)

74-79, die nur griechisch konzipierbare Gottgleichheit (G. Stählin, ThWNT III 352, 39-353,
11) und den Gestaltbegriff (Käsemann [A.7]) 66-68; dazu E.Schweizer, Erniedrigung und
Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern, AThANT 28, [1955] 21962, 95f.).

17 WUNT 10 (1969), besonders 565-567.
13 Schon bei C.H. Dodd, The Bible and the Greeks, London 1935, 126-132; Ders., The

Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953, 40-42; jetzt R.McL. Wilson, «Gnosis»,

TRE XIII, 537-540. Darum wird neuerdings auch für Phil 2,6-11 wieder vermehrt auf
AT und Judentum zurückgegriffen (s. bei R. P. Martin, Philippians, NCeB [1976] 113 f.).

14 Z.B. A.Jacobson, The Literary Unity of Q, JBL 101 (1982), 372, A.29; 374. 378. 382,
besonders 385-387.



260 Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

eine bestimmte christologische Struktur, die sich in Q wie in Phil 2

gestaltet und von der in den Vollevangelien wie bei Paulus und seiner
Schule zu findenden unterscheidet, auch beim Übergang in ein ganz anderes

Milieu durchgehalten hat? Was heisst es theologisch, dass hier wie dort
ein Christuszeugnis vorliegt, das von dem kanonisch gewordenen Text,
Matthäus und Lukas wie Paulus, aufgenommen, aber auch überholt, in
eine andere Gesamtsicht eingegliedert wurde.

Am wichtigsten scheint mir, dass streng genommen weder in Q noch im
Philipperhymnus Tod und Auferstehung Jesu zentral sind. In Q wird
davon überhaupt geschwiegen, in Phil 2,8 ist der Tod, besonders falls der
Hinweis auf das Kreuz erst paulinisch ist,15 nur Konsequenz eines
Dienens in Niedrigkeit. Das entspricht strukturell durchaus Worten wie
denen vom Menschensohn, der nicht hat, wo er sein Haupt hinlege, und
als Bote der Weisheit von allen geschmäht und verworfen, ja dem Prophetentod

in Jerusalem ausgeliefert wird.16 Selbstverständlich hat die
Gemeinde, die Q benützt hat, um den Kreuzestod Jesu gewusst, ob sie das
auch bekenntnismässig, z.B. in der Liturgie, soteriologisch ausgesprochen
hat, wie ich vermute,17 oder nicht; jedoch im Kontext der Q-Worte hat sie

jedenfalls nur die Niedrigkeit des irdischen Dienstes Jesu betont,18 der als

Bote der Weisheit seinem Schicksal entgegengeht. Hier soll ja vor allem
Nachfolge begründet und eingeschärft werden. Die Auferstehung Jesu
andererseits ist weder hier noch dort ausdrücklich genannt. Phil 2,9
versteht sie als Erhöhung, als Einsetzung in die Herrschaft. Auch das
entspricht Worten wie Lk 10,21 f. («Alles ist mir von meinem Vater übergeben.

.,»), vor allem aber der Gleichsetzung des irdischen Menschensohns

15 So G.Barth, ZBK NT 9 (1979) 44; G.Friedrich, NTD 8 (1976) 149 u.a.; anders

M.Dibelius, HNT 1 1 (31937) 81; O.Hofius, Der Christushymnus Phil. 2,6-11, WUNT 17

(1976) 16f.; J.-F. Collange, CNT(N) 10a (1973) 79, und neuestens W.Schenk, Die Philipperbriefe

des Paulus, Stuttgart 1984, 191. Umstritten ist auch, ob die Schlusswendung «zur Ehre
Gottes des Vaters» paulinisch oder vorpaulinisch ist (das erste wahrscheinlich: Barth 45;
offengelassen; Friedrich 150; das zweite: Collange 79).

16 Lk 9,58; 7,34f.; 13,34 (vgl. Mt 11,12!); in gewisser Weise setzt sich das bei Lukas fort
(22,27, vgl. NTD 3 [1982] 225 f.). Sollte das Jesuswort, dass «wer sich selbst erniedrigt,
erhöht werden wird» (Lk 14,11 ; 18,14; Mt 23,12; vgl. II Kor 11,7) die Wurzel der Aussage

von der Erniedrigung Jesu in Phil 2,8 sein (Schenk [A. 15] 201 f.: ohne dass dabei Erhöhung
von Auferweckung unterschieden werden könnte!), bestünde sogar eine historisch noch
aufdeckbare Verbindungslinie von Jesusworten (in Q?) zu Phil 2,6-11 ; vgl. aber A.24.

17 Vgl. meinen Beitrag in: Horizons in Biblical Theology 7, Pittsburgh 1985/1.
18 Solidarität Jesu mit den Menschen ist ethisch gesehen (der Jünger soll nicht mehr sein

wollen als sein Meister, Lk 7,40; 9,57f. usf.), nicht soteriologisch (der Herr will nicht mehr
sein als ein Mensch, Phil 2,7f.).



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 261

mit dem kommenden Richter in (den späteren Schichten von?) Q. In
beiden Fällen ist also nicht die Überwindung des Todes als solche wesentlich,

sondern der Beginn der Herrschaft des Erhöhten.
Beide Feststellungen einer gewissen Gleichgerichtetheit müssen

allerdings sofort geprüft werden. In Phil 2,6-8 ist der Abstieg des Präexistenten

entscheidende Aussage und die Niedrigkeit des Menschgewordenen
nur in der paradoxen Einheit mit dem wesenhaft Gottgleichen zu verstehen.

Davon weiss Q nichts. Dennoch: der Vorwurf, Jesus sei ein Fresser
und Säufer, bekommt sein Gewicht einzig dadurch, dass er in Tat und
Wahrheit Bote der Weisheit Gottes ist; sie wird in ihm verhöhnt. Ebenso
ist die Heimatlosigkeit Jesu die des Menschensohns, und der Tod in
Jerusalem ist nur dadurch qualifiziert, dass er als Abschluss einer langen
Reihe von Prophetenmorden verstanden wird. Obwohl das alles noch
keine Präexistenz Jesu einschliesst, ist es doch nur noch ein Schritt weiter,
wenn Matthäus Jesus mit der (präexistenten) Weisheit Gottes identifiziert.19

Er könnte durchaus analog Joh 1,14 schreiben: «Und die Weisheit
wurde Fleisch». Er verstünde darunter aber die Tatsache, dass in Jesus
Gottes eigentlicher Wille, die bisher mit dem Gesetz identifizierte Weisheit

(Sir 24,23; Bar 4,1) endgültige Gestalt angenommen hat, Jesus darum
auch sein «Ich aber sage euch...» als autoritative Interpretation des
Schriftwortes verkünden kann. Die Verankerung der Verkündigung Gottes

durch den irdischen Jesus im Wesen Gottes, in der seit Ewigkeit bei
Gott weilenden Gestalt der Weisheit, die jetzt im Menschen Jesus und
seinen Worten redet, kann also durchaus zu der Struktur von Phil 2,6-8
weitergeführt werden.

Die Erhöhung Jesu ist, anders als dort, in Q (wie die Auferstehung)
ungenannte Voraussetzung der Richterstellung Jesu, die eindeutig zukünftig

gesehen wird. Die Frage ist aber, ob das in Phil 2,9-11 wesentlich
anders ist. Auch hier ist die (freilich erwähnte) Erhöhung als Verleihung
des «Namens» interpretiert, dem sich alle beugen und den alle bekennen
(werden?). Paulus selbst denkt dabei zweifellos an die Parusie, ausser er
hätte seine Theologie seit I Kor 15,23-28 entscheidend verändert.20 Da
aber Rom 14,11 die gleiche alttestamentliche Stelle auf das letzte Gericht
Gottes bezieht,21 müsste sich der Umschwung zwischen Römer- und Phi-

19 E.Schweizer, Matthäus und seine Gemeinde, SBS 71 (1974) 54-57, nach M. J. Suggs,

Wisdom, Christology and Law in Matthew's Gospel, Cambridge/Mass. 1970, 30-97; seitdem
F.W. Burnett, The Testament of Jesus-Sophia, Washington D.C. 1981, bes. 58-93.

20 So G.B. Caird, Principalities and Powers, Oxford 1956, 27f.
21 Der Wechsel zwischen Gott und Christus als Endrichter auch Rom 14,10/11 Kor 5,10,

ja I Kor 4,5/4.



262 Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

lipperbrief vollzogen haben, was unmöglich wäre, wenn dieser in Ephesus,
schwer vorstellbar, wenn er in Cäsarea oder sogar in Rom geschrieben
wäre. Wichtiger ist aber, ob dies schon für den vorpaulinischen Hymnus
gilt oder paulinische Umdeutung ist. Weithin wird das zweite angenommen.22

Aber ist das eigentlich naheliegend? Ob in V. 11 das, ebenfalls gut
bezeugte Futurum zu lesen ist oder nicht, auf alle Fälle leitet der Finalsatz
in V. lOf. das ein, was die Verleihung des Namens erreichen will, ob
unmittelbar oder in einer noch ausstehenden Zukunft oder in einem schon
begonnenen, aber sich bis zur Vollendung fortsetzenden Prozess. Schon
O.Hofius23 hat unter Hinweis auf Deutèrojesaja, Ps 86 (V. 9: «Alle Völker
werden... sich vor Dir niederwerfen und Deinen Namen ehren, Herr»); Ps

22 (V.29f.: «Des Herrn ist das Reich, und er ist Herrscher über die
Völker, vor ihm werden... die Knie beugen alle, die zum Staube
fahren...»); 69 und andere jüdische Texte an die endzeitliche Theophanie
Jahwes als nächste Analogie gedacht und daher die Beziehung auf die
Endoffenbarung am jüngsten Tag schon für den Hymnus selbst angenommen.

Vielleicht enthält dieser Hinweis noch grössere Wahrscheinlichkeit,24

wenn man erkennt, dass schon in Q ein christologisches Denken
vorliegt, das die im Prophetenmord ihre Klimax findende Niedrigkeit Jesu,
in dem doch die (präexistente) Weisheit Gottes spricht und wirkt, kontrastiert

wird mit der Erwartung des endzeitlichen Triumphs des jetzt schon zu
Gott erhöhten, einst als Richter erscheinenden Menschensohns.

Es soll noch einmal deutlich gesagt werden, dass ich Fragen stelle, nicht
definitive Antworten gebe. Ich möchte unter keinen Umständen die grossen

Unterschiede des geographisch, kulturell und religionsgeschichtlich
Bedingten verschleiern. Gerade weil sie existieren, wird eine erkennbare

22 Neuerdings etwa G.Barth, ZBK NT 9 (1979) 44.
23 (A. 15) 33f. (noch ausstehend, obwohl Christus schon inthronisiert ist) 41-55. 67-74;

für Vorgänger einer eschatologischen Deutung vgl. Martin (A. 13) 113 f. ; auch Collange (A. 15)
96 scheint so zu verstehen. Alttestamentliche wie hellenistische Parallelen lassen daher eher
an Anbetung durch Engel, lebende und tote Menschen denken als an böse Mächte, die
überwunden werden (Hofius 20-40,53; Schenk [A. 15] 192).

24 In Erniedrigung... (A. 11) habe ich zwar den stark jüdisch-eschatologischen Einfluss
betont (101), aber Differenz zwischen ursprünglichem Hymnus und paulinischem Verständnis

für möglich erachtet (82, A. 325 f.), offenbar aber, wenn Hofius richtig referiert, schon in
der Besprechung von Collange dessen Sicht bestimmter übernommen. Obwohl Schenk (A. 15)
211 die Formulierung «Verwirklichung der eschatologischen Königsherrschaft Gottes in der
Erhöhung des gekreuzigten Christus» (Hofius [A. 15] 65) übernimmt, sieht er - völlig anders -
in Phil 2,6-11 einen Missionstext der Philipper mit dem Heraklesmythos im Hintergrund,
der bisher bei weitem überschätzt wurde und kaum als Zeugnis für eine Sonderchristologie
benützt werden kann (209 f. 206 f.).



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 263

Gleichartigkeit der Strukturen christologischen Denkens so aufregend.
Liegt etwas im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi, das hier wie
dort in ganz verschiedener Sprache zu ähnlichen Konzepten führt? Ist
eine Formung des Glaubens, wie sie sich in Q ausprägt, neben Paulus und
an ihm vorbei in eine andere Situation hinein «übersetzt» worden, oder
hat er selbst dabei mitgewirkt? Ich selbst nehme an, dass von Anfang an
verschiedene Christuszeugnisse neben- und miteinander lebten, also z.B.
eine Q- und eine Mk-Christologie in der gleichen Gemeinde, dass im
Aufruf zum Leben in der Nachfolge andere Seiten des Christusereignisses
betont wurden als in der Abendmahlsliturgie, wo es um Sündenvergebung
ging, dass darum selbst Paulus im gleichen Satz schreiben konnte «Einer
ist für alle gestorben» und «Alle sind (mit ihm) gestorben» (II Kor 5,14).
Es gab ja Orthodoxie und Haeresie in unserem Sinn noch nicht. Von hier
aus könnte, was ich vor drei Jahrzehnten noch recht anfängerhaft in
«Erniedrigung und Erhöhung»25 vorschlug, was L. Ruppert26 kritisch und
präziser weiterführte und neuerdings K. Th. Kleinknecht27 wieder
aufgenommen hat, noch einmal durchdacht werden, ob sich dann eine Tradition

vom leidenden Gerechten, schon vorneutestamentlich mit der vom
Gottesknecht verbunden, wahrscheinlich machen lässt, wie Kleinknecht
(189f.) vorschlägt, oder nicht.

Eduard Schweizer, Zürich

25 vgl. A.n.
26 Der leidende Gerechte, fzb 5 (1972).
27 Der leidende Gerechtfertigte, WUNT 11/13 (1984).


	Die Christologie von Phil 2, 6-11 und Q

