Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die Christologie von Phil 2, 6-11 und Q
Autor: Schweizer, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

258
Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

Das Problem einer «schon vollzogenen Eschatologie des Heils», also
die Frage, wie sich jetzt schon erfahrene «eschatologische Bedriangnisse»
zu der «endgiiltigen Bekdampfung alles Bosen durch Gott» verhalten,! hat
Markus Barth ebenso beschiftigt wie die real vorgestellte Prdexistenz
Christi, die unter anderem in Phil 2,6-9 bezeugt ist.2 Schon 1969 hat er
Phil 2,10f. als Hinweis auf den Sieg Gottes am jiingsten Tag verstanden3
und V.6-8 als Verkiindigung des Gehorsams Christi gegeniiber Gottes
Willen und Gebot, dem sich die Gemeinde gleichgestalten lassen sollte.*
Die Bereitschaft der Gemeinde zum Sterben, die Wichtigkeit ihres Zeug-
nisses und ihres iiber alles rein Individualistische hinausgehenden politi-
schen Einsatzes® wie auch der Hintergrund alttestamentlicher Aussagen ©
werden an diesem Text besonders aktuell, so dass ein kurzer Hinweis auf
seinen Ort in der Geschichte frithchristlicher Theologie dem Freund, dem
ich manche anregende theologische Auseinandersetzung verdanke, viel-
leicht ein wenig Freude bereitet.

Mehr als einen Denkanstoss kann ich freilich nicht geben. Es sollte aber
einmal griindlich dariiber nachgedacht werden, ob und wie ein Zusam-
menhang zwischen der Christologie von Q, die auch deren Vorstufen und
Weiterentwicklung einschliesst, und der von Phil 2,6-11 vermutet wer-
den kann. Zunidchst scheinen sich beide diametral gegeniiberzustehen,
hier das «Schema eines Mythos..., welcher das Schicksal eines Gottwe-
sens als Weg durch die drei verschiedenen Etappen der Priexistenz, Inkar-

I Ephesians, AncB 34/34A (1974) 804f.; vgl. 182 mit A.174 (Unterwerfung der feindli-
chen Michte auch Phil 2,10f.).

2 Ebd. 112.

3 Rechtfertigung, ThSt 90, 66 mit A.153; vgl. 54 mit A.118 und die Betonung des
apokalyptischen Moments bei Paulus: Ders., Jesus, Paulus und die Juden, ThSt 91 (1967)
79-82 (Phil 2,9-11: 81). In: Ders., Natural Law in the Teaching of St. Paul (in: Church and
State Relationship in Ecumenical Perspective, Pittsburgh 1966, 134 mit A.41) noch zuriick-
haltender: «schon iiberwunden oder dabei iberwunden zu werden».

4 Rechtfertigung (A.3) 30. 36. 45; Ders., Das Volk Gottes, in: Paulus — Apostat oder
Apostel, Regensburg 1977, 87f. (mit A.76) 122; aber auch schon: Ders., Die Taufe - ein
Sakrament?, Zollikon 1951, 285-289.

5 The Ecumenical Dialogue at Cornell University, hg. v. D.M. Cleary, Ithaca NY 1962,
29. 72; Ders., Die Einheit des Galater- und Epheserbriefes, ThZ 32 (1976) 89.

¢ Dazu schon: Israel und die Kirche im Brief des Paulus an die Epheser, TEH 75 (1959)
35; auch Ders., Jesus (A.3) 59; Ders., Volk Gottes (A.4) 131.



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 259

nation und Erhohung beschreibt» 7, wo sich «das Ganze der menschlichen
Existenz... zu einer Hiille verwandelt, hinter der ein Dunkles und Unbe-
stimmbares geheimnisvoll sich verbirgt»,® dort das Bild eines jiidischen
Rabbi, der Israel angesichts des kommenden Menschensohns prophetisch
zur Umkehr ruft. Vom irdischen Jesus sprechen in Phil 2 zwei von elf
Zeilen, in Q spricht umgekehrt ein wohl noch kleinerer Prozentsatz von
Jesusworten vom nicht-irdischen, kiinftigen Menschensohn. Widerspricht
nicht das Kerygma der hellenistischen Gemeinde von Phil 2 eindeutig der
Konzeption eines irdischen Lehrers, der sich durch seine Wunder als
Gottessohn ausweist?? Die direkte Riickfithrung von Phil 2 auf paléstini-
sches Gedankengut durch Lohmeyer!? hat sich als unméglich erwiesen.!!
Seit M. Hengels «Judentum und Hellenismus» !2 ist freilich die Scheidung
beider Bereiche fraglicher geworden; die Verwurzelung der Gnosis im
Judentum, besonders in der Weisheitsliteratur!? und umgekehrt die Rolle
der Weisheit in Q!4 sind ernstgenommen worden.

Dennoch sind die Verschiedenheiten der Vorstellungen, der Bilder und
der gesamten Sprache, in denen die Gemeinde hier und dort denkt, nicht
zu iibersehen, aber ebenso wenig gewisse christologische Strukturen, die
das Vorstellungs- und Sprachmaterial hier wie dort bestimmen. Die Frage
ist also, wie sich ein gewisses Beharren dieser Strukturen gerade dort, wo
religionsgeschichtlich kaum Abhédngigkeit, wohl aber Diskrepanz feststell-
bar ist, erkldren ldasst. Damit ist ein historisch hochinteressantes, zugleich
theologisch wichtiges Problem gestellt: Ist historisch denkbar, dass sich

7 E.Kidsemann, Kritische Analyse von Phil 2,5-11, in: Exegetische Versuche und Besin-
nungen I, Gottingen 1960, 54, als Zusammenfassung der «Erstentdeckung» des Hymnus
durch E. Lohmeyer.

8§ KEK 9 (1930) 94; ebenda zitiert.

¢ R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, hg. v. O.Merk, UTB 630 (1977) 133f;
vgl. 1791, 127f.

10 K4semann (A.7) 52.

' Vgl. die hellenistischen Parallelen bei M. Dibelius, HNT 11 (21928) 61-63, (31937)
74-79, die nur griechisch konzipierbare Gottgleichheit (G. Stahlin, ThWNT III 352, 39-353,
11) und den Gestaltbegriff (Kdsemann [A.7]) 66-68; dazu E.Schweizer, Erniedrigung und
Erhohung bei Jesus und seinen Nachfolgern, AThANT 28, [1955] 21962, 95f.).

12 WUNT 10 (1969), besonders 565-567.

13 Schon bei C.H. Dodd, The Bible and the Greeks, London 1935, 126-132; Ders., The
Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953, 40-42; jetzt R. McL. Wilson, «Gno-
sis», TRE XIII, 537 -540. Darum wird neuerdings auch fur Phil 2,6-11 wieder vermehrt auf
AT und Judentum zuriickgegriffen (s. bei R.P. Martin, Philippians, NCeB [1976] 113f.).

14 7.B. A.Jacobson, The Literary Unity of Q, JBL 101 (1982), 372, A.29: 374. 378. 382,
besonders 385-387.



260 Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

eine bestimmte christologische Struktur, die sich in Q wie in Phil 2
gestaltet und von der in den Vollevangelien wie bei Paulus und seiner
Schule zu findenden unterscheidet, auch beim Ubergang in ein ganz ande-
res Milieu durchgehalten hat? Was heisst es theologisch, dass hier wie dort
ein Christuszeugnis vorliegt, das von dem kanonisch gewordenen Text,
Matthdus und Lukas wie Paulus, aufgenommen, aber auch iiberholt, in
eine andere Gesamtsicht eingegliedert wurde.

Am wichtigsten scheint mir, dass streng genommen weder in Q noch im
Philipperhymnus Tod und Auferstehung Jesu zentral sind. In Q wird
davon iiberhaupt geschwiegen, in Phil 2,8 ist der Tod, besonders falls der
Hinweis auf das Kreuz erst paulinisch ist,!> nur Konsequenz eines Die-
nens in Niedrigkeit. Das entspricht strukturell durchaus Worten wie
denen vom Menschensohn, der nicht hat, wo er sein Haupt hinlege, und
als Bote der Weisheit von allen geschméiht und verworfen, ja dem Prophe-
tentod in Jerusalem ausgeliefert wird.!® Selbstverstindlich hat die
Gemeinde, die Q beniitzt hat, um den Kreuzestod Jesu gewusst, ob sie das
auch bekenntnismassig, z. B. in der Liturgie, soteriologisch ausgesprochen
hat, wie ich vermute,!” oder nicht; jedoch im Kontext der Q-Worte hat sie
jedenfalls nur die Niedrigkeit des irdischen Dienstes Jesu betont,!® der als
Bote der Weisheit seinem Schicksal entgegengeht. Hier soll ja vor allem
Nachfolge begriindet und eingeschirft werden. Die Auferstehung Jesu
andererseits ist weder hier noch dort ausdriicklich genannt. Phil 2,9 ver-
steht sie als Erhohung, als Einsetzung in die Herrschaft. Auch das ent-
spricht Worten wie Lk 10,21f. («Alles ist mir von meinem Vater iiberge-
ben..,»), vor allem aber der Gleichsetzung des irdischen Menschensohns

15 So G.Barth, ZBK NT 9 (1979) 44; G.Friedrich, NTD 8 (1976) 149 u.a.; anders
M. Dibelius, HNT 11 (31937) 81; O.Hofius, Der Christushymnus Phil. 2,6-11, WUNT 17
(1976) 16f.; J.-F. Collange, CNT(N) 10a (1973) 79, und neuestens W.Schenk, Die Philipper-
briefe des Paulus, Stuttgart 1984, 191. Umstritten ist auch, ob die Schlusswendung «zur Ehre
Gottes des Vaters» paulinisch oder vorpaulinisch ist (das erste wahrscheinlich: Barth 45;
offengelassen: Friedrich 150; das zweite: Collange 79).

16 1k 9,58;7,34f.; 13,34 (vgl. Mt 11, 12!); in gewisser Weise setzt sich das bei Lukas fort
(22,27, vgl. NTD 3 [1982] 225f.). Sollte das Jesuswort, dass «wer sich selbst erniedrigt,
erhoht werden wird» (Lk 14,11; 18,14; Mt 23,12; vgl. Il Kor 11,7) die Wurzel der Aussage
von der Erniedrigung Jesu in Phil 2, 8 sein (Schenk [A.15] 201 f.: ohne dass dabei Erhéhung
von Auferweckung unterschieden werden kdnnte!), bestiinde sogar eine historisch noch auf-
deckbare Verbindungslinie von Jesusworten (in Q?) zu Phil 2,6-11; vgl. aber A.24.

17 Vgl. meinen Beitrag in: Horizons in Biblical Theology 7, Pittsburgh 1985/1.

18 Solidaritit Jesu mit den Menschen ist ethisch gesehen (der Jiinger soll nicht mehr sein
wollen als sein Meister, Lk 7,40; 9,57f. usf.), nicht soteriologisch (der Herr will nicht mehr
sein als ein Mensch, Phil 2,7f).



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 261

mit dem kommenden Richter in (den spidteren Schichten von?) Q. In
beiden Fillen ist also nicht die Uberwindung des Todes als solche wesent-
lich, sondern der Beginn der Herrschaft des Erhdhten.

Beide Feststellungen einer gewissen Gleichgerichtetheit miissen aller-
dings sofort gepriift werden. In Phil 2,6-8 ist der Abstieg des Priaexisten-
ten entscheidende Aussage und die Niedrigkeit des Menschgewordenen
nur in der paradoxen Einheit mit dem wesenhaft Gottgleichen zu verste-
hen. Davon weiss Q nichts. Dennoch: der Vorwurf, Jesus sei ein Fresser
und Sdufer, bekommt sein Gewicht einzig dadurch, dass er in Tat und
Wahrheit Bote der Weisheit Gottes ist; sie wird in thm verhohnt. Ebenso
ist die Heimatlosigkeit Jesu die des Menschensohns, und der Tod in
Jerusalem ist nur dadurch qualifiziert, dass er als Abschluss einer langen
Reihe von Prophetenmorden verstanden wird. Obwohl das alles noch
keine Praexistenz Jesu einschliesst, ist es doch nur noch ein Schritt weiter,
wenn Matthius Jesus mit der (prdexistenten) Weisheit Gottes identifi-
ziert.!? Er kdnnte durchaus analog Joh 1, 14 schreiben: «Und die Weisheit
wurde Fleisch». Er verstiinde darunter aber die Tatsache, dass in Jesus
Gottes eigentlicher Wille, die bisher mit dem Gesetz identifizierte Weis-
heit (Sir 24,23; Bar 4, 1) endgiiltige Gestalt angenommen hat, Jesus darum
auch sein «Ich aber sage euch...» als autoritative Interpretation des
Schriftwortes verkiinden kann. Die Verankerung der Verkiindigung Got-
tes durch den irdischen Jesus im Wesen Gottes, in der seit Ewigkeit bei
Gott weilenden Gestalt der Weisheit, die jetzt im Menschen Jesus und
seinen Worten redet, kann also durchaus zu der Struktur von Phil 2,6-8
weitergefiihrt werden.

Die ErhOhung Jesu ist, anders als dort, in Q (wie die Auferstechung)
ungenannte Voraussetzung der Richterstellung Jesu, die eindeutig zukiinf-
tig gesehen wird. Die Frage ist aber, ob das in Phil 2,9-11 wesentlich
anders ist. Auch hier ist die (freilich erwdhnte) Erh6hung als Verleihung
des «Namens» interpretiert, dem sich alle beugen und den alle bekennen
(werden?). Paulus selbst denkt dabei zweifellos an die Parusie, ausser er
hiitte seine Theologie seit I Kor 15,23-28 entscheidend verdndert.2? Da
aber ROm 14,11 die gleiche alttestamentliche Stelle auf das letzte Gericht
Gottes bezieht,2! miisste sich der Umschwung zwischen Romer- und Phi-

19 E.Schweizer, Matthdus und seine Gemeinde, SBS 71 (1974) 54—-57, nach M.J. Suggs,
Wisdom, Christology and Law in Matthew’s Gospel, Cambridge/Mass. 1970, 30-97; seitdem
F.W. Burnett, The Testament of Jesus-Sophia, Washington D.C. 1981, bes. 58-93.

20 So G.B. Caird, Principalities and Powers, Oxford 1956, 27f.

21 Der Wechsel zwischen Gott und Christus als Endrichter auch Rom 14, 10/II Kor 5, 10,
ja I Kor 4, 5/4.



262 Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q

lipperbrief vollzogen haben, was unmdéglich wire, wenn dieser in Ephesus,
schwer vorstellbar, wenn er in Cidsarea oder sogar in Rom geschrieben
wire. Wichtiger ist aber, ob dies schon fiir den vorpaulinischen Hymnus
gilt oder paulinische Umdeutung ist. Weithin wird das zweite angenom-
men.22 Aber ist das eigentlich naheliegend? Ob in V.11 das, ebenfalls gut
bezeugte Futurum zu lesen ist oder nicht, auf alle Fille leitet der Finalsatz
in V.10f. das ein, was die Verleihung des Namens erreichen will, ob
unmittelbar oder in einer noch ausstehenden Zukunft oder in einem schon
begonnenen, aber sich bis zur Vollendung fortsetzenden Prozess. Schon
O.Hofius 23 hat unter Hinweis auf Deuterojesaja, Ps 86 (V. 9: «Alle Volker
werden. .. sich vor Dir niederwerfen und Deinen Namen ehren, Herr»); Ps
22 (V.29f.: «Des Herrn ist das Reich, und er ist Herrscher iiber die
Volker, vor ihm werden... die Knie beugen alle, die zum Staube fah-
ren...»); 69 und andere jiidische Texte an die endzeitliche Theophanie
Jahwes als ndchste Analogie gedacht und daher die Beziehung auf die
Endoffenbarung am jiingsten Tag schon fiir den Hymnus selbst angenom-
men. Vielleicht enthilt dieser Hinweis noch grossere Wahrscheinlich-
keit,24 wenn man erkennt, dass schon in Q ein christologisches Denken
vorliegt, das die im Prophetenmord ihre Klimax findende Niedrigkeit Jesu,
in dem doch die (prdexistente) Weisheit Gottes spricht und wirkt, kontra-
stiert wird mit der Erwartung des endzeitlichen Triumphs des jetzt schon zu
Gott erhohten, einst als Richter erscheinenden Menschensohns.

Es soll noch einmal deutlich gesagt werden, dass ich Fragen stelle, nicht
definitive Antworten gebe. Ich mochte unter keinen Umstidnden die gros-
sen Unterschiede des geographisch, kulturell und religionsgeschichtlich
Bedingten verschleiern. Gerade weil sie existieren, wird eine erkennbare

22 Neuerdings etwa G.Barth, ZBK NT 9 (1979) 44.

23 (A.15) 33f. (noch ausstehend, obwohl Christus schon inthronisiert ist) 41-55. 67-74;
fiir Vorgidnger einer eschatologischen Deutung vgl. Martin (A. 13) 113f.; auch Collange (A. 15)
96 scheint so zu verstehen. Alttestamentliche wie hellenistische Parallelen lassen daher eher
an Anbetung durch Engel, lebende und tote Menschen denken als an bése Michte, die
iiberwunden werden (Hofius 20-40, 53; Schenk [A.15] 192).

24 In Erniedrigung... (A.11) habe ich zwar den stark jiidisch-eschatologischen Einfluss
betont (101), aber Differenz zwischen urspriinglichem Hymnus und paulinischem Verstand-
nis fiir moglich erachtet (82, A.325f.), offenbar aber, wenn Hofius richtig referiert, schon in
der Besprechung von Collange dessen Sicht bestimmter iibernommen. Obwohl Schenk (A. 15)
211 die Formulierung «Verwirklichung der eschatologischen Konigsherrschaft Gottes in der
Erhohung des gekreuzigten Christus» (Hofius [A. 15] 65) {ibernimmt, sieht er — vollig anders —
in Phil 2,6-11 einen Missionstext der Philipper mit dem Heraklesmythos im Hintergrund,
der bisher bei weitem iiberschitzt wurde und kaum als Zeugnis fiir eine Sonderchristologie
beniitzt werden kann (209f. 206f.).



Eduard Schweizer, Die Christologie von Phil 2,6-11 und Q 263

Gleichartigkeit der Strukturen christologischen Denkens so aufregend.
Liegt etwas im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi, das hier wie
dort in ganz verschiedener Sprache zu dhnlichen Konzepten fiihrt? Ist
eine Formung des Glaubens, wie sie sich in Q ausprigt, neben Paulus und
an ithm vorbel in eine andere Situation hinein «iibersetzt» worden, oder
hat er selbst dabei mitgewirkt? Ich selbst nehme an, dass von Anfang an
verschiedene Christuszeugnisse neben- und miteinander lebten, also z.B.
eine Q- und eine Mk-Christologie in der gleichen Gemeinde, dass im
Aufruf zum Leben in der Nachfolge andere Seiten des Christusereignisses
betont wurden als in der Abendmahlsliturgie, wo es um Siindenvergebung
ging, dass darum selbst Paulus im gleichen Satz schreiben konnte «Einer
ist fiir alle gestorben» und «Alle sind (mit thm) gestorben» (II Kor 5, 14).
Es gab ja Orthodoxie und Haeresie in unserem Sinn noch nicht. Von hier
aus konnte, was ich vor drei Jahrzehnten noch recht anfingerhaft in
«Erniedrigung und Erh6hung» 25 vorschlug, was L. Ruppert 2¢ kritisch und
praziser weiterfiihrte und neuerdings K. Th. Kleinknecht?” wieder aufge-
nommen hat, noch einmal durchdacht werden, ob sich dann eine Tradi-
tion vom leidenden Gerechten, schon vorneutestamentlich mit der vom
Gottesknecht verbunden, wahrscheinlich machen ldsst, wie Kleinknecht
(189f.) vorschligt, oder nicht.

Eduard Schweizer, Ziirich

25 Vgl A 11.
26 Der leidende Gerechte, fzb 5 (1972).
27 Der leidende Gerechtfertigte, WUNT 11/13 (1984).



	Die Christologie von Phil 2, 6-11 und Q

