
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Paulus über das Gesetz

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


237

Paulus über das Gesetz

Nach ein paar Bemerkungen (I) zum griechischen Wort für «Gesetz»
und zum besonderen Sinn des Begriffs im Alten Testament und im
vorchristlichen Judentum sollen hier (II) Umfang des Begriffs und (III)
Wirkung des Gesetzes in der Theologie des Paulus charakterisiert werden. Es

geht um ein häufig behandeltes Thema, aber die Absicht ist, nicht immer
beachtete Gesichtspunkte hervorzuheben.

I

a) Das von Paulus verwendete Wort für Gesetz», vôpoç, ist mit dem
griechischen Verbum vépco «austeilen», «zuteilen» verwandt. Beachtet
man das morphologisch ähnliche Verhältnis zwischen À,éy© «sprechen»
und ô Xôyoç «das Sprechen», so erscheint als grundlegende Bedeutung
von ö vôpoç, «das Zuteilen». Um den primären Sinn von vôpoç zu
erhellen, sind aber weiterhin zwei bekannte, aufvôpoç basierte Ausdrücke
zu berücksichtigen, nämlich vopiÇco «anerkennen, «zur Geltung bringen»,
und vôjiiGLKX «etwas Anerkanntes, Gültiges» (darum auch «Münze»),
Wegen dieser Analogien zeigt sich, dass vôpoç im Grunde eine «Zuteilung»

im Sinne einer angemessenen Leistung und folglich einer anerkannten,

gültigen Praxis bedeutet hat.1 Im griechischen Schrifttum dient also

vôpoç zum Ausdruck einer Reihe von entsprechenden Begriffen wie
Observanz, Gewohnheit, Norm, Ordnung, Regel und Gesetz.

b) Paulus ging aber von der Bibel aus, wenn er sich über den Sinn des
Gesetzes äusserte.

In der griechischen Übersetzung des Alten Testaments wurde vôpoç
hauptsächlich zur Wiedergabe des hebräischen Hauptworts tôrâh
gebraucht. Als eine Bildung von der Wurzel yrh «zeigen» bedeutet dies
eigentlich «Anweisung», «Belehrung» (Gen 26,5; Lev 6,2 u.ö.).2 Egal ob
die gesetzlichen Anweisungen mündlich oder schriftlich zur Verfügung
standen, war Israels göttliches Gesetz in erster Linie ein Anliegen der

1 H. Kleinknecht, Der vôpoç im Griechentum und Hellenismus, ThWNT IV 1942) 1016 —

1029, definiert im Anschluss an A.Walde/J. Pokorny, Vergleichendes Wörterbuch, 2 (1929),
vôpoç als «das Eigentümliche, das jedem zugeteilt ist» (1016 und A. 1). Die oben angeführten
Analogien zeigen aber, dass eine aktive Bedeutung primär war, nämlich was man jemandem im
richtigen Ausmass zuteilt, bietet.

2 G.Östborn, Tora in the Old Testament. A Semantic Study (1945) 22; G.Liedke/C.Pe¬

tersen, tora Weisung: E.Jenni/C. Westermann, THAT II (1976) 1032-1043, Sp. 1032.



238 Bo Reicke, Paulus über das Gesetz

Priester (Lev 10,11; Dt 33,10). Jedoch forderten auch Propheten (Jes
1,10 u.a.), Psalmisten (Ps 1,2 u.a.) und Weisheitslehrer (Prov 28,18) das

Volk auf, das von Gott offenbarte, als Einheit gedachte Gesetz zu halten.
Im deuteronomistischen Geschichtswerk wurde mehr spezifisch ein
sêpher hat-töräh «Gesetzbuch» im Sinne einer Rolle mit schriftlichen
göttlichen Anweisungen erwähnt, und allgemein sieht man seit W. M. L. de
Wette darin das Deuteronomium (II Kön 22,8.11, über die Entdeckung
des betreffenden Buches unter Josia).

Das nachexilische Judentum übertrug allmählich den Ausdruck tôrâh
und als Übersetzung davon vôpoç auf die Gesamtheit der von Mose
empfangenen und mitgeteilten Regeln, die in den Büchern des Penta-
teuchs zu lesen waren. Nach dem chronistischen Geschichtswerk
unterrichteten Esra und levitische Schriftgelehrte das Volk über das Gesetz
Moses (Esr 3,2; 7,6.10; Neh 8,1-8; 10,29). Durch geschichtliche Vorverlegung

entstand das chronistische Bild einer normativen Funktion des

geschriebenen Gesetzes schon bei David und Salomo (I Chr 16,40; 22,13)
sowie bei denjenigen von ihren Nachfolgern, die solche levitischen
Schriftgelehrten am Hof und im Volk wirken liessen (II Chr 12,1; 17,9
usw.; besonders 34,14-31). Analog wurden im Judentum auch die klassischen

Propheten als Anhänger und Vertreter des überlieferten Gesetzes

dargestellt (Sach 7,12; Dan 9,10-13; II Makk 2,1-3). Im zweiten
vorchristlichen Jahrhundert Messen Israels heilige Schriften als Gesamtheit
«das Gesetz und die Propheten» (II Makk 15,9) oder «das Gesetz, die
Propheten und die übrigen Bücher» (Sir Prof 1.8-10.24-25). Die grösste
Bedeutung hatte der Pentateuch, der schlechthin als «das Gesetz» (Arist.
39.46.309) oder «die Schrift» (155.168.316) bezeichnet wurde. Zugleich
blieb aber eine Tendenz zur Gesamtschau, einerseits, indem die göttliche
Weisheit als gemeinsame Quelle der Offenbarung im Gesetz, bei den
Propheten und in der Weisheitslehre geschildert wurde (Sir 24,23-34),
und andererseits indem die heiligen Schriften als eine jedem zugängliche
Büchersammlung dargestellt wurden (II Makk 2,13-15).

Das bedeutete eine Vorbereitung der Denkweise des Paulus, insofern er
mit dem Gesetz gelegentlich das gesamte Alte Testament meinte (unten
II).

c) Zwischen dem griechischen und dem hebräischen sowie dem nach-
exilisch jüdischen Begriff des Gesetzes bestand zudem ein genereller
Unterschied in der Begründung.

Im fünften Jahrhundert v.Chr. lehnten Vertreter der griechischen
Aufklärung das überlieferte Verständnis der Gesetze als Schöpfungen der
Götter ab, und seither führten griechische Denker die Gesetze lieber auf



Bo Reiche, Paulus über das Gesetz 239

Mensch oder Polis, Vernunft oder Kosmos zurück (über den autonomen
Menschen, etwa Arist. Eth. Nie. IV, 14,1128a, 32).3

Nach hebräischer und jüdischer Auffassung war, ist und bleibt der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs der Urheber und Überwacher der Anweisungen

und Gesetze, die für das Eigentumsvolk gelten. Mose und Aaron,
die Propheten und Schriftgelehrten hatten zur Aufgabe, diese Normen zu
vermitteln und zu verteidigen (vgl. Ex 20,2 «ich bin Jahwe» als Einleitung
zum Dekalog; Lev 1,1 «Jahwe sprach zu Mose aus der Stiftshütte»; Jes

42,24 «sie hörten nicht auf sein Gesetz»; Ps 1,1-2 «wohl dem... der über
sein Gesetz nachdenkt»; Esr 7,12 Präsentation von Esra als einem
«Experten für das Gesetz des Himmelsgottes»; II Makk 1,4 «Gott öffne eure
Herzen für sein Gesetz»), Diese theozentrische Linie wurde auch von den
Lehrern der Weisheit eingehalten, die also nicht autonom zu sein meinten
(Spr 29,18 «wer das Gesetz hält, wohl dem»; Sir 1,1 «alle Weisheit
kommt von Gott»; 15,1 «wer das Gesetz hält, wird die Weisheit gewinnen»),

II

Im gesamten Neuen Testament kommt das Wort vôpoç 191 mal vor. Es

wird besonders häufig in den Briefen des Paulus gebraucht, nämlich 119

mal, davon im Rom 72mal und im Gal 32mal.
Mit nur wenigen Ausnahmen bezieht sich vôpoç «Gesetz» bei Paulus

auf die Offenbarung Gottes im Alten Bund. In diesem Rahmen ist aber
der Umfang des Begriffs für den Apostel elastisch und variabel, wie das
auch im Alten Testament und im Judentum spürbar ist (oben, I b). Denn
von Paulus wurde «Gesetz» entweder in einem besonderen oder einem
allgemeinen Sinne verwendet. Es steht entweder für repräsentative Teile
des Alten Testaments wie a) den Dekalog, das Liebesgebot und b) den
Pentateuch, oder c) für das ganze Alte Testament, wie unten zu beleuchten
ist.

Die auffallende Freiheit im Gebrauch des Ausdrucks hing damit
zusammen, dass zur Zeit des Paulus noch keine allgemein übliche
Bezeichnung für das ganze Alte Testament vorlag. Man sagte wie Paulus
entweder «die Schrift» (f] Ypoupf), Rom 4,3 ; 9,17 usw.) oder nannte infolge
der Prinzipien «pars pro toto» und «a maiore parte» einen repräsentativen
Teil des Kanons und meinte damit die ganze Schriftsammlung. Im letzteren

Fall schwankte der Gebrauch, und man sagte entweder «das Gesetz»

3 Weiteres bei Kleinknecht (A.l), 1021-1029.



240 Bo Reiche, Paulus über das Gesetz

(Rom 3,19), «das Gesetz und die Propheten» (Rom 3,21) oder «das
Gesetz, die Propheten und die Psalmen» (Luk 24,44). Ohne besondere
Absicht regte Paulus die später übliche Bezeichnung «das Alte
Testament» an, als er von «der Vorlesung des Alten Bundes» in der Synagoge
sprach (II Kor 3,14). Der hier von Paulus verwendete Ausdruck war eine
Breviloquenz für «die Vorlesung der Schriften des Alten Bundes». Mit der
lateinischen Übersetzung dieser Kurzform, «Vetus Testamentum»,
entstand die spätere Bezeichnung «das Alte Testament». Die bei Paulus
vorkommenden Ausdrücke sind aber nur «die Schrift», «das Gesetz»
oder «das Gesetz und die Propheten». Nach den genannten logischen
Prinzipien war es für Paulus somit natürlich, das Wort vôuoç entweder in
einem besonderen oder in einem allgemeinen Sinne zu gebrauchen, um
repräsentative Teile oder das ganze Alte Testament zu bezeichnen.

a) In einigen Fällen verwendete Paulus vôpoç für den Dekalog. Man
würde Begierde nicht kennen, schrieb er den Römern, wenn das Gesetz
nicht gesagt hätte (Ex 20,17): «Du sollst nicht Begierde haben» (Rom
7,7). Das letzte der zehn Gebote wurde hier als Beispiel für alle zehn
Gebote gewählt, und der Dekalog steht zugleich für das ganze Gesetz. Ein
anderes Mal zitierte Paulus von den fünf Geboten der zweiten Tafel das
siebente, sechste, achte und zehnte Gebot, deutete nachher das neunte
kurz an (Rom 13,8-9a) und bezeichnete schliesslich das mosaische Gebot
der Nächstenliebe (Lev 19,18) als Summe der angeführten Gebote (Rom
13,9b—10).4 Dabei ging Paulus von Worten des Herrn über das Gesetz
und die Propheten aus (Mt 7,12; 22,39-40). Schon in seinem Galater-
brief hatte er dementsprechend betont: «Das ganze Gesetz ist erfüllt in
einem einzigen Wort, nämlich: du sollst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst» (Gal 5,14).

b) In anderen Fällen benützte Paulus vôpoç für das Gesetz Moses im
gesamten Pentateuch. Er redete etwa von «dem Gesetz und den Propheten»

(Rom 3,21), wies auf die mosaische Gesetzgebung am Berge Sinai
hin (Rom 5,13; Gal 3,17) und stellte Dt 25,4 (über das Maul eines
Ochsen) als Anweisung im «Gesetz Moses» dar (I Kor 9,9).

c) Meistens sprach aber Paulus unbestimmt vom Gesetz, und zwar so,
dass mit diesem Wort das ganze Alte Testament gemeint war. Als er im
Römerbrief sagte, die Juden haben das schriftliche Gesetz und die Heiden

4 Da für Paulus die erste Tafel des Dekalogs auch das Bilderverbot als besondere Einheit
umfasste (Rom 1,2 3), werden oben die in Rom 13,9 angeführten Gebote der zweiten Tafel als

Nummer sechs bis zehn gezählt. Nach jüdisch-hellenistischer Gepflogenheit stellte Paulus das

sechste und siebente Gebot um: B.Reicke, Die zehn Worte in Geschichte und Gegenwart
(1973) 21-25.



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 241

nicht (Rom 2,12-14), meinte er die ganze alttestamentliche Offenbarung,
denn im weiteren Kontext heisst es über das Vorrecht der Juden, ihnen
wurden Gottes Worte anvertraut (3,2). Später liest man im selben Brief
(9,4), den Israeliten gehören «die Sohnschaft, die Herrlichkeit, die Bündnisse,

die Gesetzesoffenbarung (vopofieaia), der Gottesdienst, die Ver-
heissungen», und weil die vier letzten Gegenstände voneinander nicht
getrennt werden können, bezieht sich die Offenbarung im Gesetz auf die
ganze Bibel Israels. Im dritten Kapitel des Römerbriefes wird eine Reihe
von Zitaten aus den Psalmen und dem Propheten Jesaja (Rom 3,10-18)
mit folgender Bemerkung zusammengefasst (3,19): «Wir wissen, dass was
das Gesetz sagt, das sagt es denen, die unter dem Gesetz sind.» Unter
diesen Zitaten kommt der Pentateuch nicht vor, und also liess Paulus den
Begriff Gesetz darüber hinaus Propheten und Hagiographen umfassen. In
ähnlicher Weise wurde das Wort Gesetz im ersten Korintherbrief für ein
Prophetenzitat benützt: «Es steht geschrieben im Gesetz (Jes 28,11-12):
In fremden Zungen und mit den Lippen von Fremden werde ich zum Volk
reden, und sie werden trotzdem nicht auf mich hören, sagt der Herr» (I
Kor 14,21).

d) Das alles beleuchtet die Neigung des Paulus, an das ganze alte
Testament zu denken, wenn er die Rolle des Gesetzes erörterte. Gelegentlich

richtete er mit dem Wort Gesetz die Aufmerksamkeit auf einen
wesentlichen Bestandteil der Heiligen Schrift, wie den Dekalog, das
Liebesgebot oder den Pentateuch, aber das geschah jeweils nach dem Prinzip
«pars pro toto». Er hatte auch in solchen Fällen die ganze Schrift des Alten
Bundes im Auge und verwendete in anderen Fällen die Vokabel Gesetz
ausdrücklich im weitesten Umfang als Bezeichnung für das Alte Testament

überhaupt.
Paulus verdichtete und erweiterte also gleichzeitig den Umfang des

Begriffs vôpoç in dieser elastischen Weise, blieb aber von der absoluten
Einheit der Heiligen Schrift überzeugt. Wie seine Terminologie beweist,
rechnete der Apostel nur mit einem einzigen Gesetz der vollständigen
Offenbarung Gottes in den Urkunden des alten Bundes. Er hat mit
keinem Wort jene verschiedenen Gattungen oder Komplexe von Gesetzen
auseinandergehalten, die in der neuzeitlichen Theologie manchmal
unterschieden wurden, etwa Kult- oder Ritualgesetze und Moral- oder
Sittengesetze, apodiktische und kasuistische Gesetze oder dergleichen. Die
hebräische und jüdische Literatur hat solche Kategorien nicht spürbar
unterschieden, und auch im hellenistisch-jüdischen Schrifttum sind derartige

Gattungen nicht erwähnt worden. In den neutestamentlichen Evangelien

finden sich ebensowenig Vorstellungen über verschiedene Arten und



242 Bo Reicke, Paulus über das Gesetz

Typen von Gesetzen; hingegen wird zwischen Missachtung oder
Missbrauch und Erfüllung des integralen Gotteswortes, Gebots und Gesetzes
eine klare Linie gezogen (z. B. Mt 15,3.6 ; 23,23 ; Mk 10,5 ; Luk 16,17 ; Joh
7,19). Paulus hat diese einheitliche und ganzheitliche Auffassung vom
Gotteswort keineswegs auflösen wollen, und seine Ausdrucksweise setzt
die Einheit und Würde des Gesetzes deutlich voraus.

III

Hinsichtlich der Wirkung des einen göttlichen Gesetzes liegen indessen
bei Paulus verschiedene Aspekte vor.

a) In diesem Zusammenhang kann es gelegentlich so aussehen, als ob
sich Paulus eine Aufteilung oder sogar Aufhören des Gesetzes vorgestellt
hätte, aber in Wirklichkeit blieb es für ihn absolut.

Vor allem entsteht der Eindruck verschiedener Gesetze leicht bei der
Lektüre des siebenten oder achten Kapitels im Römerbrief, wo die Befreiung

des Christenmenschen vom Gesetz der Sünde und des Todes behandelt

wird (Rom 7,5.10; 8,2). In der Tat bildet aber hier gerade die Betonung

der Einheit und Würde des Gesetzes das Thema. Auf die von den
Lesern zu erwartende Frage, ob das Gesetz mit der Sünde gleichzustellen
sei (7,7a), antwortete Paulus nachdrücklich und feierlich: «So ist das
Gesetz heilig, und das Gebot ist heilig, gerecht und gut» (7,12). Hier kann
er nichts anderes gemeint haben als das eine göttliche Gesetz, und von
einem anderen Gesetz ist auch sonst keine Rede.

Was der Apostel in den vorhergehenden Versen über die Wirkung des
Gesetzes in bezug auf die Sünde sagte, gilt für das gleiche einheitliche
Gesetz. Dabei liess Paulus gewiss verstehen, dass das Gesetz und die
Sünde in einem besonderen Verhältnis zueinander stehen, indem das
Gesetz die Sünde verbietet, aber das Wissen von Sünde erweckt und den
Menschen immer mehr in Sünde verstrickt (7,7b-11). Paulus verwarf
aber zuvor mit Entrüstung den Gedanken an irgendeine Identität
zwischen den beiden Polen (pf| yévouo «gar nicht», 7,7a) und stellte nachher
als Ergebnis fest: «So ist das Gesetz heilig» usw. (7,12). Unabhängig von
seinem polaren Verhältnis zur Sünde vertritt das Gesetz das Wesen und
den Willen dessen, der selber der Heilige, Gerechte und Gütige ist. In der
göttlichen Perspektive (coram Deo) ist also das Gesetz durch Heiligkeit,
Gerechtigkeit und Güte gekennzeichnet. Nur im menschlichen
Zusammenhang (coram hominibus) tritt es in Verbindung mit der Sünde und löst
eine Kettenreaktion von Begierde, Sünde und Tod aus, wird aber selber



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 243

ebensowenig wie ein chemischer Katalysator von der Reaktion beein-
flusst. Nach seinem Wesen ist und bleibt das göttliche Gesetz heilig,
gerecht und gut (7,12). Ein paar Verse nachher hat Paulus das bestätigt,
indem er sagte: «Denn wir wissen, dass das Gesetz geistig ist, ich aber bin
fleischlich, unter die Sünde verkauft» (7,14). In diesem Zusammenhang
dachte Paulus an kein anderes Gesetz als das in der Schrift offenbarte.

Allerdings hat Paulus auch nachher einige Wendungen formuliert, die
leicht missverständlich wirken können. Diese lauten wörtlich so: «Ich
sehe ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das gegen das Gesetz meiner
Vernunft kämpft und mich im Gesetz der Sünde, welches in meinen
Gliedern ist, gefangen hält» (Rom 7,23). «Ich selber diene mit meiner
Vernunft dem Gesetz Gottes, mit meinem Fleisch aber dem Gesetz der
Sünde» (7,25). «Denn das Gesetz des Geistes, welches Leben in Christus
bringt, hat mich von dem Gesetz der Sünde und des Todes befreit» (8,2).
Ein rechtes Verständnis dieser Bemerkungen ist nur vor dem Hintergrund
der vorhergehenden Erklärungen über die Heiligkeit des Gesetzes und
sein Verhältnis zur Sünde möglich (7,7-12). Insofern das Gesetz den
Willen Gottes ausdrückt, ist es das Gesetz Gottes (7,22), und insofern
seine Bedeutung mit Hilfe der Vernunft und des Geistes erfasst wird,
heisst es das Gesetz der Vernunft und des Geistes (7,23; 8,2). Aber
insofern das Gesetz die Sünde verbietet, wodurch die Lust zur verbotenen
Frucht entsteht und der Tod als Strafe folgt (7,8.10), wirkt es als ein
Gesetz der Sünde und des Todes (7,23; 8,2). Die qualitativen Genitivformen

drücken in diesen Sätzen nicht das Wesen des Gesetzes aus, sondern
den Kontext, in dem es jeweils wirkt. Paulus meinte in beiden Fällen
dasselbe göttliche Gesetz. Nur metaphorisch nannte er die Schwachheit
des Fleisches «ein anderes Gesetz in meinen Gliedern» (7,23), indem er
jenen «bösen Trieb» meinte (Gen 8,21), der nach rabbinischer Lehre in
den Gliedern steckt. Für den Apostel war trotz dieser Metapher das

angeführte «Gesetz der Sünde», das in den Gliedern und überhaupt im
Fleische wirkt, gar kein anderes Gesetz. Es war vielmehr identisch mit
dem «Gesetz des Geistes», dem der Mensch durch seine Vernunft zu
gehorchen trachtet, obwohl er zu schwach ist, um das Fleisch zu überwinden.

Adam führte im Ungehorsam gegen den Willen Gottes die Sünde ein
und wurde mit dem Tode bestraft (Gen 2,17), und seither herrschen
Sünde und Tod über die Menschheit (Rom 5,12). Das göttliche Gesetz
sollte aber zur Erkenntnis der Sünde führen (3,20) und trat deswegen in
Verbindung mit Sünde und Tod (7,8-10), bleibt aber heilig (7,12) und
geistig (7,14). Gott liess sein Gesetz die Sünde sogar verschärfen und
vermehren, um sie in seiner Gnade aufzuheben (5,20). Im fleischlichen



244 Bo Reicke, Paulus über das Gesetz

Bereich trägt also das Gesetz zu Sünde und Tod bei (7,13b), aber der
Zweck ist etwas Gutes (7,13a), nämlich Leben (7,10) durch Befreiung von
Sünde und Tod (8,2).

b) Überhaupt hat Paulus also nur ein Gesetz vorausgesetzt. Jedoch war
für ihn dieses Gesetz ambivalent, indem es in zwei Richtungen wirksam
sei. Die erste und eigentliche Wirkung des Gesetzes (sein opus proprium,
um es mit Luther auszudrücken) sei die Offenbarung und Durchführung
der göttlichen Gerechtigkeit und Erlösung (Rom 7,10.12 «das Gebot, das

zum Leben bestimmt war... ist heilig, gerecht und gut»), und sofern
verbleibt das Gesetz in der Sphäre Christi und des Geistes (8,2). Die
zweite Wirkung des Gesetzes kann eine fremde genannt werden (opus
alienum, im Anschluss an Jes 28,21), weil sie von einem äusseren Faktor
abhängig ist: Indem das Gesetz die Sünde bekämpfen soll, ist es mit der
Tätigkeit der Sünde und daher mit dem Bereich des Fleisches und des

Todes in Verbindung getreten (7,5 «solange wir im Fleische lebten, wirkten

die sündigen Begierden in unseren Gliedern durch das Gesetz, so dass

wir dem Tode Früchte trugen»; 7,11 «die Sünde bekam einen Impuls
durch das Gebot»).

Nach einer kurzen Charakteristik dieser zwei Aufgaben des Gesetzes,
wie sie von Paulus betrachtet wurden, soll unten jeder Aspekt für sich
durch Zitate aus seinen Briefen beleuchtet werden.

1. Die erste Aufgabe des Gesetzes besteht nach Paulus darin, Gottes zur
vollen Offenbarung gelangende Gerechtigkeit anzukündigen und vorzubereiten.

Weil nämlich Paulus überzeugt war, dass Gottes souveräne und
einzigartige Gerechtigkeit in Christus verwirklicht ist und nur durch ihn
gewonnen wird (Rom 3,22; I Kor 1,30; Gal 3,22), vertritt für ihn das
Gesetz diese Gerechtigkeit, insofern es Prophétie über Christus enthält.
Die praktische Applikation davon mag hier der «usus propheticus legis»,
der prophetische Nutzen des Gesetzes, genannt werden. Es handelt sich
dabei um das ganze Alte Testament, das Paulus prinzipiell das Gesetz
nannte und aus dem er zahlreiche, von ihm auf Christus und die Christen
bezogene Worte zitierte.

2. Zum anderen tritt das Gesetz nach Paulus als eine Offenbarung auf,
wodurch den Menschen die Tatsache der Sünde zum Bewusstsein
gebracht wird. Dabei stellt es jeden Menschen als Sünder an den Pranger
und bedroht das ganze Geschlecht der Menschen mit ewigen Strafen. Mit
der traditionellen Terminologie mag die entsprechende Applikation des
Gesetzes als «usus elencticus legis» gekennzeichnet werden, indem der
Hörer oder Leser die herausfordernde und anklagende Botschaft zu Herzen

nehmen soll.



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 245

Ausserdem wurden manchmal in der systematischen Theologie (seit
Melanchthon) eine politische und pädagogische Anwendung des Gesetzes

postuliert, und der pädagogische Gebrauch bildete unter dem Namen
«usus tertius legis» ein konfessionelles Problem. Weil aber Paulus diese

Applikationen des Gesetzes nicht entfaltet hat, werden hier nur die zwei
für ihn bedeutsamen Aspekte behandelt, nämlich die prophetische und
die elenktische Funktion des alttestamentlichen Gesetzes. Diese sollen
jetzt durch einige Stellen im Römerbrief und anderen Paulusbriefen näher
beleuchtet werden.

1. Die prophetische Aufgabe des Gesetzes

Paulus verband die prophetische Funktion des Gesetzes ohne Bedenken

mit der grundlegenden messianischen Bedeutung des gesamten Alten
Testaments. Seit seiner Bekehrung war Paulus überzeugt, dass Gottes
Wort einen christologischen Sinn hat. Dieses heilgeschichtlich-messiani-
sche Verständnis war nicht seine Erfindung, sondern er hatte es von einer
allgemeinen Glaubenshaltung übernommen, die sich in überlieferten
Aussagen Jesu und der Apostel widerspiegelt (z.B. Mt 11,10; Lk 18,31 ; Apg
2,31).

Besonders deutliche Aussagen des Paulus über das Gesetz unter dem
Aspekt des usus propheticus finden sich im Römerbrief, und vier wichtige
Stellen des Briefs sollen hier näher betrachtet werden, nämlich Rom 1,2;
3,21; 4,3 und 10,4.

Die erste Stelle, Rom 1,2, erwähnt zwar nicht wörtlich das Gesetz, aber
die Formulierung weist implizit auf eine prophetische Wirkung des

gesamten Alten Testaments hin. Nach einer Berufung auf seine Erwählung
zum Apostel (1,1) betonte Paulus, dass er für das Evangelium ausgesondert

wurde, welches Gott (nach 1,2) «durch seine Propheten in heiligen
Schriften vorher angekündigt hatte», und das war die Botschaft von
seinem Sohn Jesus Christus (1,3). Weil später mehrere Aussagen im Römerbrief

deutlich voraussetzen, dass Paulus in allen Teilen des Alten Testaments

christologische Prophetien fand, ist die Erinnerung an die heiligen
Schriften der Propheten im einleitenden Abschnitt ebenso auf die ganze
Bibel des Alten Testaments zu beziehen. Wie bei Paulus einerseits das

Wort «Gesetz» nach dem logischen Prinzip «pars pro toto» die ganze
Heilige Schrift bezeichnen konnte (oben, S. IIc), so vertritt hier andererseits

«die Propheten» jene Gesamtheit der Offenbarung im Alten Bunde,
die Paulus öfters «das Gesetz» genannt hat. Übrigens wurde von Paulus
im Rom auch Mose zu den Christologie verkündenden Propheten gezählt,



246 Bo Reicke, Paulus über das Gesetz

indem er im Pentateuch auf Christus und die Christen bezogene Worte
Gottes mitgeteilt habe (Rom 9,15; 10,5-8.19).

Rom 3,21 beleuchtet das Verständnis des Paulus von der prophetischen

Bedeutung des Gesetzes noch direkter, weil hier die beiden Hauptteile

der hebräischen Bibel ausdrücklich erwähnt werden: «Unabhängig
vom Gesetz ist aber jetzt eine von Gott kommende Gerechtigkeit offenbar
geworden, die von dem Gesetz und den Propheten bezeugt wird, nämlich
eine Gerechtigkeit von Gott her durch Glauben an Jesus Christus» (Rom
3,21-22a). Diese feierliche Proklamation bildet im Rom einen dynamischen

Wendepunkt. In den vorhergehenden Versen hatte Paulus durch
mehrere Zitate aus den Psalmen und aus Jesaja die elenktische Klage und
das scharfe Urteil des Gesetzes über alle Menschen belegt (3,10-19) und
war zum Schluss gekommen, dass kein Mensch durch eigene Werke
irgendeine Gerechtigkeit erlangen kann (3,20). Vielmehr muss die
Gerechtigkeit von Gott her kommen, und gegenwärtig wird sie in Christus
den Menschen geboten. Immerhin war aber diese Gerechtigkeit, die in
Christus verwirklicht wird, schon durch Mose und die Propheten verkündigt

worden. Sie haben das Kommen des Messias Jesus und die Mitteilung
der Gerechtigkeit in seiner Person bereits vorausgesagt. Um die in Christus

vorliegende Gerechtigkeit zu gewinnen, muss der Mensch nur sein
Herz öffnen und das gnädige Geschenk empfangen. Diese offene Haltung
ist es, was Paulus mit Glauben (jtiattç) bezeichnete (3,22).5 Wenn jemand
im Glauben an Christus die Rechtfertigung erlebt, dann versteht er das

prophetische Zeugnis des Alten Testaments oder des Gesetzes und die
Propheten, wie es Paulus hier formuliert hat. Und zwar drückte für ihn
der prophetische, heilsgeschichtlich-christologische Inhalt des Gesetzes
und der Propheten das objektive Wesen des Alten Testaments aus, sei also

keineswegs ein subjektives Produkt der Hermeneutik.
Der dritte von den hier zu behandelnden Abschnitten des Rom, 4,3,

handelt von der Gerechtigkeit Abrahams: «Was sagt die Schrift? Abraham

glaubte Gott, und das wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet»
(Rom 4,3). Indem das Zitat aus dem Pentateuch stammt (Gen 15,6), wird
hier das Gesetz im Sinne der fünf Bücher Moses als Beweis dafür verwendet,

dass schon beim Stammvater Israels der Glaube als Empfangsorgan
für die von Gott den Menschen übereignete Gerechtigkeit gedient hatte.
Weil der Patriarch an Gottes Verheissung einer grossen Nachkommenschaft

glaubte, wurde er der göttlichen Gerechtigkeit teilhaftig. Seine wah-

5 M.Barth, Rechtfertigung. Versuch einer Auslegung paulinischer Texte im Rahmen des

Alten und Neuen Testaments (1969) 56: «Glauben bedeutet, sich den Gehorsam und die Liebe,
d.i. den Glauben Jesu Christi recht sein lassen und davon, damit und danach leben.»



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 247

re Nachkommenschaft sind aber die Christgläubigen (4,12.16). Und zwar
wurden die hier zitierten Worte über Abraham nach Paulus nicht bloss um
Abrahams willen geschrieben, sondern vielmehr wegen der Vertreter des

Glaubens, dass der Herr Jesus von den Toten auferstanden ist (4,24).
Rom 4,3 zitiert «die Schrift» als das Gesetz im Sinne des Pentateuchs,
und so dient nach dieser Stelle das Gesetz Moses als eine jede Distanz
überwindende Prophétie über die Gerechtigkeit, die gegenwärtig in Christus

geboten wird und erreichbar ist.
Also ist es nicht begründet, unter dem Einfluss einer ultrapaulinisch

antinomistischen Schulmeinung zu behaupten, Paulus habe das Kommen
von Christus mit einem Ende des Gesetzes verbunden. Es gibt in der
Bergpredigt programmatische Aussagen von Jesus, aus denen hervorgeht,
dass er das Gesetz und die Propheten nicht abschaffen, sondern erfüllen
wollte (Mt 5,17). Paulus war der gleichen Meinung, denn er versicherte
den Römern: «Heben wir also das Gesetz durch den Glauben auf?
Keineswegs! Wir richten das Gesetz auf» (Rom 3,31).

Im vierten der in Frage kommenden Abschnitte des Rom, 10,4, hat
Paulus mit folgenden Worten das Gesetz und Christus einander
gegenübergestellt: «Denn die Vollendung (xéÀoç) des Gesetzes ist Christus zur
Erlangung (eiç) von Gerechtigkeit für jeden, der glaubt.»

Zwar wurde hier der Ausdruck xéÀoç gewöhnlich mit «Ende» übersetzt
und meistens negativ als ein «Aufhören» oder eine «Aufhebung» verstanden.

Jedoch hat das Wort noch öfter die positive Bedeutung von «Endziel»

oder «Vollendung», und aus mehreren Gründen ist es

unwahrscheinlich, dass Paulus den Ausdruck in 10,4 rein negativ und nicht eher
positiv gemeint hat. Gerade im Römerbrief, wo er die Judenchristen
berücksichtigte, hätte er kaum so ungeschützt behauptet, das Gesetz der
Juden sei mit dem Kommen Christi erledigt und sinnlos geworden.
Vielmehr dürfte er in 10,4 wie sonst im allgemeinen gedacht haben, das
Gesetz weist auf das Kommen Christi hin und wird durch ihn erfüllt, so
dass xéXoç hier «Vollendung» bedeutet.6

6 Der traditionell bei lutherischen Theologen in Deutschland vorkommende Hinweis auf
ein «Ende» des Gesetzes nach Paulus in Rom 10,4 stimmt nicht mit der Erklärung der Stelle
bei Luther überein. In seiner Auslegung der Epistula ad Romanos von 1515-1516 schrieb
Luther (Gesamtausgabe Weimar 56, 1938, 414):

«Magno velut argumento nos erudiens (apostolus), Quod universa Scriptura desolo Christo
est ubique, si introrsum inspiciatur, licet facietenus aliud sonet in figura et umbra. Unde et dicit:
Finis legis Christus, q.d. omnia in Christum sonant.»

Diese positive Auffassung von Rom 10,4 wird auf lutherischer Seite jedoch von R. Bring
unterstützt: Christus und das Gesetz. Die Bedeutung des Gesetzes des Alten Testaments nach
Paulus und sein Glauben an Christus (1969) 51, mit Hinweis auf K.Barth (unten A.7).



248 Bo Reiche, Paulus über das Gesetz

Wegen des theologischen Gewichts der Frage soll die positive Deutung
von xéÂoç in Rom 10,4 etwas ausführlicher begründet werden, nämlich im
Blick auf: a) die früheren Aussagen des Römerbriefes über das prophe-
tisch-christologische Zeugnis des Gesetzes; b) die vorherrschende Bedeutung

von xéÀoç in den Paul usbriefen; c) den unmittelbaren Kontext der
Aussage über das xéÀoç des Gesetzes in 10,4.

a) Paulus sagte deutlich in Rom 3,21, die in Christus offenbarte
Gerechtigkeit sei von dem Gesetz und den Propheten bezeugt, und in 3,31
versicherte er, dass Rechtfertigung aus dem Glauben das Gesetz bestätigt.
Er wies sodann in 4,3 als Beispiel auf Abraham hin und betonte in 4,24,
die betreffende Mitteilung des Gesetzes über Abraham sei «für uns»
geschrieben. In 7,12 erklärte der Apostel das Gebot für heilig, gerecht und
gut. Schwerlich kann Paulus diese mehrfach belegte Überzeugung dann in
10,4 durch eine antinomistische Behauptung unterdrückt haben.

b) Ausser in Rom 10,4 kommt xéÀ,oç dreizehnmal in den Paulusbriefen

vor, wobei es in zwei Fällen «Zoll» bedeutet, sonst aber für «Ende» unter
verschiedenen Aspekten verwendet wird. Nur in drei Fällen liegt ein
negativer Aspekt vor, indem es zweimal um den Untergang der Irrlehrer
geht (II Kor 11,15; Phil 3,19), einmal um den Tod als Frucht der Sünde
(Rom 6,21). Die übrigen acht Stellen setzen einen positiven Aspekt voraus.

Werden bezeichnende Ausdrücke im jeweiligen Kontext berücksichtigt,

ergeben sich dort als Übersetzung von xéÀoç entweder «Vollendung»
oder «Endziel» und «Zweck» in folgender Weise:

Rom 6,22 Heiligung, und als Vollendung ewiges Leben
I Kor 1,8 bis zur Vollendung

10,11 die Vollendung der Äonen

15,24 danach tritt die Vollendung ein
II Kor 1,13 bis zur Vollendung vollständig

3,13 das Endziel jener Dinge, die aufhören (nämlich was Mose als Sprachrohr des

Gerichts verkündete, 3,9; Übersetzung mit «Ende» im Sinne von «Aufhören»
führt hier zu einer Tautologie)

I Thess 2,16 bis zur Vollendung vollständig
I Tim 1,5 der Zweck der Unterweisung (im Gesetz).

Weil also im paulinischen Vokabular meistens eine positive Bedeutung
von xéÂoç vorliegt, ist die Übersetzung des Wortes in Rom 10,4 mit
«Endziel» oder «Vollendung» am ehesten begründet.

c) Der nächste Kontext von Rom 10,4 weist deutlich in diese Richtung.

Paulus hatte gerade im vorhergehenden Textabschnitt sein Bedauern
darüber ausgedrückt, dass Israel trotz seinem Eifer für das Gesetz die in der



Bo Reiche, Paulus über das Gesetz 249

Schrift proklamierte Gerechtigkeit Gottes nicht erreicht und gewonnen
hatte (9,31 Das sei der Fall, weil die Juden nicht vom Glauben ausgingen,
sondern auf Werke bauen wollten (9,32). Sie verkannten die von Gott
stammende Gerechtigkeit und wollten lieber ihre eigene behaupten,
unterordneten sich also nicht der göttlichen Gerechtigkeit (10,3). Zweifellos
vermittelt nach Paulus das Gesetz den Menschen die göttliche Gerechtigkeit,

aber nur durch sein Zeugnis von Christus und den Glauben an ihn
(3,21-22: «bezeugt von dem Gesetz und den Propheten, das heisst eine
Gerechtigkeit von Gott her durch Glauben an Jesus Christus»), Wegen des

Zusammenhangs von 10,4 mit den vorhergehenden Versen muss Paulus
diese prophetische Funktion des Gesetzes gemeint haben, als er Christus
das xéXoç vôpou nannte, und darum bedeutet xéZoç hier Vollendung.
Paulus wollte sagen: Nicht durch Werke, sondern nur durch Christus wird
die Vollendung des Gesetzes erreicht.

Zu beachten ist auch, was unmittelbar auf diesen Ausdruck folgt und in
10.4 mit der Präposition «eiç» zur Angabe des Zwecks eingeleitet wird:
«zur Erlangung von Gerechtigkeit für jeden, der glaubt». Das erklärt, mit
welcher Absicht die Vollendung des Gesetzes auf Christus bezogen worden
ist: zur vollständigen Offenbarung und zur allgemeinen Weiterleitung der
Gerechtigkeit, die nach der Schrift von Gott verlangt wird. Nach dem
Willen Gottes wurde das Gesetz des Alten Bundes eine Prophétie über
Christus und die von ihm mitgeteilte Gerechtigkeit. Die göttliche Gerechtigkeit,

die in der Schrift angekündigt ist, kann jetzt durch Christus allen
Menschen des Glaubens geschenkt werden.

Ebenso führte Paulus gleich nach Rom 10,4 durch Zitate aus dem
Pentateuch in den Versen 5-8 aus, wie Mose selber die christologische
Absicht des Gesetzes durch prophetische Äusserungen bestätigt habe. Mit
diesen Schriftbeweisen wollte Paulus die Vollendung des Gesetzes in Christus

beleuchten und leitete deswegen die Reihe der Zitate in 10,5a so ein:
«Denn (yap) Mose schreibt.» Anschliessend führte Paulus einige Worte aus
Lev und Dt an, eben um zu beweisen, dass Christus nach dem Zeugnis
Moses die göttliche Gerechtigkeit verwirklicht und vermittelt.

Diese christologische Applikation muss auch beim ersten Zitat in 10,5b
erkannt werden, sonst wird der logische Zusammenhang schroff zerstört,
und es heisst ausdrücklich «denn» im Anschluss an die vorhergehende
These über Christus und das Gesetz. Nach 10,5b schreibt also Mose in Lev
18.5 «über die auf dem Gesetz beruhende Gerechtigkeit folgendes (öxi):
der Mensch, der es (seil, den Inhalt des Gesetzes) vollbracht hat, wird
dadurch leben». Das bedeutet für Paulus, dass Mose die Erfüllung des

Gesetzes durch Christus und das von ihm gewonnene Leben prophetisch



250 Bo Reiche, Paulus über das Gesetz

bezeugt hatte. Es handelt sich hier wie in Gal 3,12-13, wo Paulus dasselbe
Wort Gottes aus Lev 18,5 zitiert und gleich nachher aufden Freikaufdurch
Christus bezogen hat, um eine faktische und einmalige Leistung. Denn der
griechische Text enthält in beiden Fällen ein aoristisches Partizip, das ein
fertiges, geschlossenes Begebnis angibt: ô 7iotf|aaç amà «der es (den Inhalt
des Gesetzes) vollbracht hat». Hingegen setzt die gewöhnliche Übersetzung
mit «der sie tut» eine Präsensform voraus, die wiederholte Leistungen
andeuten würde. Erwerb der Gerechtigkeit und des ewigen Lebens durch
solche Bemühungen streitet aber vollkommen gegen das paulinische
Verständnis, und der Apostel kann auch unmöglich gemeint haben, ausgerechnet

Mose hätte die von Paulus verworfene Rechtfertigung durch Werke als

Mittel zum Leben empfohlen. Sowohl im Gal wie im Rom hat Paulus jede
Möglichkeit abgelehnt, die verlangte Gerechtigkeit durch Leistungen zu
gewinnen (Gal 2,16; Rom 3,20; 9,23). Ihm wäre auch der Gedanke
unannehmbar gewesen, dass Mose im Auftrag Gottes etwas Falsches
überliefert hätte (vgl. die als Schriftbeweise dienenden Zitate aus den Büchern
Moses in Gal 3,6.8.10; Rom 4,3.17; 7,7; 10,6-8; vor allem die ausdrücklichen

Hinweise auf Mose selber in I Kor 9,9 und Rom 9,15; 10,19). Man
muss einfach zugeben, dass Paulus in Rom 10,5b die Aussage des Mose in
Lev 18,5 über die Verwirklichung der Gerechtigkeit vorbehaltlos als
Schriftbeweis für die Rechtfertigung im Glauben ohne Werke (9,32) angeführt

hat. Hier liegt nicht einmal ein Paradox vor, sondern der Apostel hat
bei Mose die für ihn selber wesentliche Einsicht festgestellt, dass Christus
ein für allemal das wahre «Tun» oder «Werk» des Gesetzes vollbracht hat.
Christus leistete das, indem er den Fluch auf sich nahm (Gal 3,12 -13) und
zur Befreiung der Menschen unter das Gesetz trat (4,4- 5). Dabei diente er
als das von Mose (in Lev 16,13-15) bezeugte «Sühnemittel», das eine
Offenbarung der wahren Gerechtigkeit herbeibringt (Rom 3,25). Weil das
Gesetz an sich die Sünde nicht aufheben konnte, liess Gott seinen Sohn in
dieser Weise die Rechtsforderung des Gesetzes erfüllen (8,3-4). Der
menschgewordene Christus war also für Paulus «der Mensch», der nach
Rom 10,5b die auf dem Gesetz beruhende Gerechtigkeit verwirklicht,
indem er dessen Inhalt «vollbracht hat» (ö 7toxf]aaç aura) und selber zum
Leben gelangt ist. Mose hat im Auftrag Gottes von dieser Verwirklichung
der im Gesetz offenbarten Gerechtigkeit geschrieben und damit prophetisch

bezeugt, dass Christus die Vollendung (xo xéÂoç) des Gesetzes ist.7

7 Ohne exegetische Einzelheiten findet sich ein ähnliches Verständnis von Rom 10,4-8
bei K. Barth, Kurze Erklärung des Römerbriefs (1956) 154-155: «Es heisst nämlich in Vers 4

nicht, dass Christus das <Ende>, sondern dass er das <Ziel>, der Inhalt, die Substanz, die Summe
des Gesetzes, sein Sinn und zugleich der Weg zu seiner Erfüllung sei... Der Mensch, von dem



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 251

Vier weitere Stellen des Pentateuchs, aus Dt gewählt, treten in Rom
10,6-8 als Beweise für die christologische Prophétie des Gesetzes auf. Sie

werden in 10,6a mit einem 8e eingeleitet, das hier keinen Gegensatz
ankündigt, sondern, wie oft im Neuen Testament (Mt 1,2 usw.), nur eine

Weiterführung vermittelt: «Und zwar (Sé) redet die auf Glauben beruhende

Gerechtigkeit so.» Mit dieser Wendung hat Paulus der Gerechtigkeit
eine Selbstprädikation zugeschrieben, wie sie in alttestamentlicher Tradition

bei der Verkündigung der Weisheit nicht selten vorkam (Prov 1,20-
21 u.a.). Indem das Gesetz Moses jene Gerechtigkeit bezeugt, die von
Christus vollbracht wurde und im Glauben an ihn zugänglich ist, finden
sich bei Mose auch solche Aussagen, wodurch die Gerechtigkeit selber ihr
Wesen erklärt. Die vier angeführten Stellen sind Dt 9,4 als Einleitung:
«Sage nicht in deinem Herzen» (Rom 10,6b) und drei aufeinander folgende

Verse als Ausführung, nämlich Dt 30,12: «Wer wird in den Himmel
hinaufsteigen?» (10,6c); 30,13: «Wer wird in die Hölle hinabfahren?»
(10,7); und 30,14: «Dir nahe ist das Wort, in deinem Mund und in deinem
Herzen» (10,8). Paulus hat die zwei ersten Aussagen auf die Menschwerdung

und Auferstehung Christi bezogen und somit den Abstand zwischen
dem einmaligen Heilswerk Christi und den allergrössten Bemühungen der
Menschen um Selbsterlösung beleuchtet. Die dritte Aussage der Gerechtigkeit

in Dt bedeutet nach Paulus eine ausdrückliche Identifikation der im
Gesetz offenbarten Gerechtigkeit mit dem im Evangelium verkündeten
Glauben.

So beweisen die hier analysierten Texte des Rom, dass nach Paulus das
Gesetz eine prophetische Botschaft über Christus und den Glauben
enthält. Für den Apostel stand der usus propheticus legis sogar an erster Stelle
und liess die wirkliche Bedeutung des Gesetzes hervortreten.

Auch im II Kor hat der Apostel den usus propheticus legis vertreten, nur
von etwas anderen Gesichtspunkten aus. In II Kor 3,13-16 wies er aufden
Unterschied zwischen jüdischem und christlichem Verständnis des Gesetzes

hin. Trotzdem meinte er nur das eine heilige Gesetz, denn er ging in II
Kor 3,13 vom Bericht des Exodus über Mose und den erneuten Empfang
des Gesetzes auf dem Berge Sinai aus (Ex 34,1-35). Nach der Begegnung
mit dem Herrn lag über dem Angesicht Moses eine herrliche Glorie, und
bei seiner Rückkehr konnten die Kinder Israels diese Herrlichkeit nicht
ertragen, weshalb Mose eine Decke über sein Angesicht legte. Paulus

Mose (v. 5) sagt, dass er in Erfüllung des Gesetzes leben wird, der Mensch also, den das Gesetz
meint und will, ist eben Christus... Die <Gerechtigkeit des Glaubens), die da wie eine Person
redend eingeführt wird, ist noch einmal Christus.» - Die letzte Feststellung betrifft 10,6a;
darüber im nächsten Absatz oben.



252 Bo Reiche, Paulus über das Gesetz

deutete in 3,13a diese Decke als einen Hinweis darauf, dass Israel in der
Wüste das Gesetz nicht sachgemäss verstanden hatte, und zwar nach 3,14a
wegen der Verstockung ihrer Gedanken (nach Ex 34,9 nannte Mose das

Volk halsstarrig). Damals konnte nämlich Israel nach 3,13b die Vollendung

(xô xéÀ,oç) des Gesetzes nicht sehen, insofern dessen anklagende und
bestrafende Funktion (der «Dienst der Verurteilung», 3,9) im neuen Bunde

eine geschwächte Glorie und ein aufzuhebendes Wesen darstellt (3,7
ôô^a Kaxapyoupévr|). Nach 3,14b und 15a sei wegen der Decke über dem
Gesicht Moses die Einsicht der Leute immer noch begrenzt, wenn im
Gottesdienst das von Paulus als «der Alte Bund» angedeutete Alte Testament

und der als «Mose» bezeichnete Pentateuch vorgelesen werden.
Ihnen wird nach 3,14c ein wesentlicher Umstand nicht offenbar, dass

nämlich das mosaische Gesetz als eine anklagende und verurteilende
Potenz in Christus aufgehoben wird (Kaxapyeïxcu). Eben darin besteht die
vorher in 3,13b erwähnte Vollendung des Gesetzes (xô tsXoç), die wegen
jener Decke nicht gesehen wird. Wie kann man aber die Decke los werden,
um ein adäquates Verständnis des Gesetzes zu gewinnen? Auf diese Frage
hat Paulus in 3,16 geantwortet: «Wenn du dich aber zum Herrn wendest
(è7ricxpé\|/r|, 2. Person des medialen Aorists), dann wird die Decke
abgenommen.» Vorbild dafür sei Mose, der auf dem Berge Sinai ohne die Decke

vor den Herrn treten durfte (Ex 34,34). Paulus meinte aber mit dem
«Herrn» in II Kor 3,16 Christus, dessen Herrlichkeit nach 3,18 die Gläubigen

mit unbedecktem Angesicht widerspiegeln dürfen. So liess er die in
3,16 erwähnte Wendung zum Herrn die Bekehrung zu Christus
versinnbildlichen. Der usus propheticus legis im christlichen Glauben ergibt nach
diesen Erläuterungen des Apostels ein wahres und volles Verständnis des

Gesetzes ohne Verstockung und Verblendung.
Anschliessend hat Paulus in 3,17 zwei christologisch wichtige Thesen

ausgesprochen: «Dabei (5é) ist der Herr der Geist (xô nvebpa). Und (5é) wo
der Geist des Herrn ist, gibt es Freiheit.» Die erste, in 3,17a vorgelegte
These unterscheidet sich wegen des Artikels von der bekannten Aussage
«Gott ist Geist» (Joh 4,24) und bedeutet also nicht in Analogie dazu «der
Herr ist ein geistiges Wesen», sondern hat folgenden Sinn: «der Herr ist der
vorher erwähnte Geist». Paulus hatte nämlich in den vorhergehenden
Versen wiederholt von der Wirkung des Geistes in den Dienern des Neuen
Bundes gesprochen (II Kor 3,3.6.8), weshalb seine auf die Erwähnung der
Decke folgende Erklärung «der Herr ist der Geist» offenbar so gemeint
war: Christus wirkt selber im Geist des Neuen Bundes und befreit in dieser
Gestalt den Hörer oder Leser des Gesetzes von der hinderlichen Decke.
Eine solche Bedeutung hat auch die zweite, unmittelbar beigefügte These in



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 253

3,17b: «wo der Geist des Herrn ist, gibt es Freiheit», nämlich freie
Möglichkeit, das Heil zu erkennen und zu erlangen. Das ist ferner das

Thema der abschliessenden Feststellung in 3,18, dass nämlich der Geist
des Herrn die Gläubigen dazu befähigt, mit unbedecktem Angesicht die
Glorie des Herrn zu widerspiegeln und in seine Herrlichkeit mehr und
mehr aufgenommen zu werden.

Als eine wesentlich prophetische Botschaft weist also das Gesetz auf
Christus hin (II Kor 3,16) und wird mit Hilfe seines Geistes unbehindert
verstanden (3,17), wobei der Geist des Herrn den Menschen zum innigen
Kontakt und zum herrlichen Leben mit Christus befreit (3,18). Wegen der
hermeneutischen und homiletischen Führung des Geistes Christi hatte
Paulus übrigens vorher im selben Kapitel die Ausleger und Verkünder der
Offenbarung im neuen Bunde «Diener des Geistes» (3,6) und ihre Tätigkeit

einen «Dienst des Geistes» und «der Gerechtigkeit» (3,8-9)
genannt.

Diese unter dem Aspekt des usus propheticus legis entstandene Befreiung

wird durch folgende bekannte Stelle des Römerbriefs prinzipiell erklärt
(Rom 8,2): «Denn das Gesetz des Geistes, welches Leben in Christus Jesus

bringt, hat dich vom Gesetz der Sünde und des Todes befreit.» Wird das
Gesetz aufChristus bezogen, dann fällt es mit dem Evangelium zusammen ;

das bedeutet aber zugleich eine Befreiung vom Gesetz, insofern dieses

unter dem Aspekt des usus elencticus den Menschen zum Sünder stempelt
und zum Tode verurteilt.

2. Die elenktische Aufgabe des Gesetzes

Während in der Theologie die paulinischen Aussagen über die prophetische

Funktion des Gesetzes recht wenig Beachtung gefunden haben,
wurde der zweite paulinische Aspekt des Gesetzes oft eingehend behandelt,
nämlich dessen anklagende und bestrafende Funktion und der entsprechende

usus elencticus legis. Hier genügen deswegen ein paar Andeutungen
dieser Funktion an sich. Näher zu erklären ist aber das logische Verhältnis
zwischen der prophetischen und der elenktischen Aufgabe des Gesetzes,
wie es von Paulus vorausgesetzt wurde.

Auch in diesem Zusammenhang ist der Römerbrief der ergiebigste
Ausgangspunkt.

Obwohl das Gesetz von Paulus im Rom als prophetisches Zeugnis
betrachtet wurde (oben, 1 und obwohl er das Gesetz für heilig, gerecht und
gut erklärte (Rom 7,12), wurde es auch ein Gesetz der Sünde genannt (Rom



254 Bo Reiche, Paulus über das Gesetz

7,23.25), sogar ein Gesetz der Sünde und des Todes (Rom 8,2). Das sieht
wie ein Widerspruch aus, erklärt sich aber unter dem Aspekt des usus
elencticus legis. Wegen seiner anklagenden und verurteilenden Aufgabe
kommt das Gesetz in Berührung mit Sünde und Tod, so dass ein polares
Verhältnis in eine dialektische Verbindung übergeht.

Paulus hat durch eine Reihe von Erklärungen im Rom das polare
Verhältnis von Gesetz und Sünde beleuchtet:

«Denn durch das Gesetz kommt Erkenntnis der Sünde» (Rom 3,20).
«Denn das Gesetz erwirkt Zorn. Wo es aber kein Gesetz gibt, dort ist auch
keine Übertretung» (4,15). «Ja bis zum Kommen des Gesetzes gab es

Sünde in der Welt, Sünde wurde aber nicht angerechnet, solange es kein
Gesetz gab» (5,13).

«Ich hätte die Sünde nicht gekannt, wenn es nicht durch das Gesetz

ermöglicht wäre. Ich hätte die Begierde nicht gekannt, wenn das Gesetz
nicht sagen würde: Du sollst nicht Begierde haben» (7,7b). «Also ohne das
Gesetz ist die Sünde tot» (7,8b). «Ich lebte einmal ohne das Gesetz (d.h.
ohne Wissen davon). Als das Gebot (für mich) aufkam, wurde die Sünde

lebendig, ich aber bin (eigentlich) gestorben, und so erwies sich mir das

Gebot, das zum Leben gegeben war, als zum Tode führend» (7,9-10).
Paulus hat in diesen Sätzen nicht bloss einen Gegensatz, sondern auch

eine Verbindung zwischen Gesetz und Sünde hervortreten lassen. Nach
ihm sei die Sünde ohne das Gesetz tot, und damit bezeichnete er die Sünde
als einen leeren Begriff, solange kein Gesetz die Sünde verbietet. Zwischen
der vom Gesetz verlangten Gerechtigkeit und der vom Gesetz verbotenen
Sünde besteht eine antithetische Polarität, aber gleichzeitig eine dialektische

Verbindung. Sie sind zwei entgegengesetzte Pole, sind aber
unvermeidlich voneinander abhängig, weil der Begriff der Sünde nur als Gegensatz

zur Gerechtigkeit einen Sinn hat. In dieser dialektischen Weise ist die
Sünde ohne das Gesetz tot und nichtig, aber sie kann eben darum als eine
Folge des Gesetzes betrachtet werden.

Trotz dem genannten Kontakt mit der Sünde ist das Gesetz freilich gar
nicht identisch mit ihr (Rom 7,7). Es steht nicht einmal unter dem Einfluss
der Sünde, denn es verbleibt «heilig, gerecht und gut» (7,12). In diesem
Zusammenhang kann man das Gesetz, wie gesagt, mit einem chemischen
Katalysator vergleichen, welcher durch seine blosse Gegenwart eine Reaktion

und sogar eine Kettenreaktion hervorruft, selbst aber nicht beteiligt
und verändert wird.

Ohne seine heilige Natur aufzugeben oder einzuschränken, erhält also
das Gesetz eine weitere kontraproduktive Wirkung, indem es die Sünde
vermehrt: «Durch das Gebot bekam die Sünde einen Impuls und brachte in



Bo Reiche, Paulus über das Gesetz 255

mir allerlei Begierde hervor» (Rom 7,8). Eine noch schlimmere Folge der
Kettenreaktion ist der Tod: «Dann wurde die Sünde lebendig, ich aber bin
(eigentlich) gestorben» (Rom 7,9b-1 Oa). Und zwar ist die Sünde mit dem
Tod verbunden, seitdem Adam aus dem Paradies vertrieben wurde: «Wie
die Sünde durch einen Menschen in die Welt kam, und wegen der Sünde
der Tod, so hat sich der Tod über alle Menschen ausgebreitet, weil alle
gesündigt haben» (5,12). «Die ganze Schöpfung wurde dem Verderben
unterworfen, nicht freiwillig, sondern um seinetwillen, der sie unterwarf»
(8,20), nämlich Adam durch seinen Ungehorsam. Für das Verderben und
die Sterblichkeit aller Wesen im Universum ist von Adam an die
Menschheit verantwortlich. Um die Allgemeinheit der zum Tode führenden

Schuld hervorzuheben, benützte Paulus in dieser Erörterung der
elenktischen Funktion des Gesetzes von Anfang bis Ende die erste Person:
«Ich hätte die Sünde nicht gekannt, wenn es nicht durch das Gesetz erfolgt
wäre» (7,7). - «Ich armer Mensch! Wer soll mich vom Feibe dieses Todes
retten?» (7,24). Vergänglichkeit ist das Schicksal aller Wesen, im Prinzip
seit dem Sündenfall (5,12.14; 8,20), aber in Verschärfung seit der Mitteilung

des Gesetzes (5,13.20), wodurch die Sünde erkannt und sogar
vermehrt wird (3,20; 7,7-11).

Werke des Gesetzes helfen dem Menschen nicht zur Gerechtigkeit (Rom
3,20.28 ; 4,5 ; vgl. Gal 2,16). In der Tat führen Moralleistungen nur zu einer
grösseren Sündenlast, weil der Mensch wegen solcher Bemühungen zur
Selbstbehauptung und Anmassung getrieben wird. Er wetteifert dadurch
mit der Rechtfertigung, die Gott selbst durchführen will (3,26; 10,3).

Als das Gesetz schriftlich mitgeteilt wurde, trat es auch unter seinem
elenktischen Aspekt in Funktion und machte dem Menschen die Sünde
bewusst, sogar erdrückend (5,13.20a). Durch diese Vermehrung der
menschlichen Sündenlast kam es aber zu einer Vergrösserung der göttlichen

Gnadengabe (5,20b). In entsprechender Weise führt der usus elenc-
ticus legis den Einzelnen zur vollkommenen Verzweiflung über seine eigenen

Möglichkeiten: «Ich armer Mensch!» (7,24a).
Die endgültige Wirkung des Gesetzes unter dem elenktischen Aspekt

besteht also in der Bussfertigkeit des Herzens. Bei den Heiden wirkt das

Gesetz, obwohl sie es nicht geschrieben zur Verfügung haben, in den
Herzen und führt zu ihrer Bekehrung (2,14-16). Unter den Juden aber
veranlasst das im Alten Testament schriftlich vorliegende Gesetz das zur
Bekehrung führende Sündenbewusstsein (3,19). In beiden Fällen ergibt
sich eine definitive Einsicht über das einzige Mittel zur Rettung aus der
Notlage, nämlich dass man demütig, dankbar und zuversichtlich die
Gerechtigkeit in Christus als Gottes Werk und Gabe annimmt: «Ich armer



256 Bo Reicke, Paulus über das Gesetz

Mensch! Wer soll mich von diesem Leibe des Todes retten? Gott sei Dank
geschieht es durch Jesus Christus, unseren Herrn» (7,24-25a). Diese von
der elenktischen Energie des Gesetzes, bei den Heiden sogar in ungeschriebener

Form, erwirkte Bekehrung hat Paulus in seinem korinthischen
Briefwechsel anschaulich geschildert (I Kor 14,24-25): «Wenn nun (die im
Gottesdienst Mitwirkenden) alle verkünden und ein Ungläubiger oder
Ungelehrter eintritt, dann fühlt er sich von allen betroffen (èA,éy%exai), von
allen gerichtet (ctvaKpivexai). Die verborgenen Räume seines Herzens
werden offenbar, und so fällt er auf sein Angesicht, betet Gott an und
bekennt: Gott ist wahrhaftig unter euch.»

Ein weiteres Resultat der Wendung des Menschen von den Werken zur
Gnade ist die Einsicht, dass die Heilige Schrift in Wirklichkeit von der
göttlichen Rechtfertigung durch Christus und nicht von irgendeiner
menschlichen Gerechtigkeit durch Werke handelt. So findet ein Übergang
vom usus elencticus zum usus propheticus legis statt. Mit der Hilfe Christi
und seines Geistes, der einen Glauben an ihn erwirkt, wird der Mensch zur
Einsicht über die prophetische Bedeutung des Gesetzes gebracht, und
damit ist dessen elenktische Wirkung aufgehoben. Das ist, was Paulus
meinte, da er im Römerbrief schrieb: «Denn das Gesetz des Geistes,
welches Leben in Christus Jesus bringt, hat dich vom Gesetz der Sünde und
des Todes befreit» (8,2).

In seinem Galaterbrief hat Paulus diesen Vorgang ähnlich beleuchtet,
als er das Gesetz in der elenktischen Funktion einen Ttaiôaycoyôç ppcov eiç
Xpiotôv nannte (Gal 3,24). Mit einem 7iai5aycoyôç meinte das Altertum
nicht einen Lehrer, sondern einen Kinderbegleiter, und das war ein Sklave,
der Knaben zur Schule brachte. Paulus wollte mit dem Bilde zeigen, wie das
Gesetz durch seine elenktische Funktion den Menschen zu Christus führt.
In der angedeuteten Schule ist dann Christus der Lehrer. Paulus setzte das
Gleichnis durch folgende Bemerkung fort (3,25-26): «Wenn aber der
Glaube gekommen ist, stehen wir nicht mehr unter einem Kinderbegleiter.
Durch den Glauben seid ihr alle Söhne Gottes in Christus Jesus.» Indem
also das Gesetz seine elenktische Wirkung ausübt und den Menschen zur
Einsicht über die Wertlosigkeit seiner eigenen Leistungen bringt, öffnet es

das Auge für Christus und die Gnade. Damit wird der elenktische Aspekt
des Gesetzes vom prophetischen ersetzt, denn als «Söhne Gottes» und «in
Christus» verstehen die Gläubigen, dass Christus die Vollendung des
Gesetzes ist.

Wegen seiner Polemik gegen Verführer der Gemeinde verwarf Paulus
im Gal die Werke des Gesetzes als Mittel zur Rechtfertigung und
Geistesmitteilung besonders scharf (2,16 - 3,5). Er betonte sodann die wertmäs-



Bo Reicke, Paulus über das Gesetz 257

sige und zeitliche Überlegenheit der Verheissung an Abraham im Verhältnis

zur Gesetzgebung am Sinai (3,6- 20). Trotzdem betrachtete der Apostel
auch in diesem Zusammenhang das Gesetz als göttliche Offenbarung und
rechnete nur mit der Ablösung der elenktischen Funktion durch eine
Erfüllung der prophetisch-christologischen Botschaft des Gesetzes. Schon
der Pentateuch hatte die Abraham mitgeteilte Verheissung bezeugt (3,8)
und die Bedeutung des Kreuzes Christi erwähnt (3,13). Die mosaische
Gesetzgebung erfolgte 430 Jahre später als die messianische Verheissung
(3,17), sollte aber eine Verhaftung der Sünder beinhalten und die Erfüllung
der Verheissung im Glauben an Christus vorbereiten (3,19.22-23).
Keineswegs sei also das Gesetz gegen die Verheissung, denn hätte das Gesetz
an sich (ohne Christus) zum Leben führen können, würde die Rechtfertigung

tatsächlich darauf beruhen (3,21).
Bo Reicke, Basel


	Paulus über das Gesetz

