
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der frühe und der späte Paulus : Überlegungen zur Entwicklung seiner
Theologie und Ethik

Autor: Schulz, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


228

Der frühe und der späte Paulus

Überlegungen zur Entwicklung seiner Theologie und Ethik

Es dürfte ganz im Sinne des verehrten Jubilars sein, die Aufmerksamkeit

wieder vermehrt darauf zu lenken, dass die paulinische Theologie und
Ethik eine Entwicklung mit tiefgreifenden Veränderungen durchgemacht
haben. Das Problem wird seit über hundert Jahren im internationalen
Rahmen diskutiert. Um so mehr erstaunt etwa die Tatsache, dass viele
Veröffentlichungen über die paulinische Theologie und Ethik von diesen
Forschungsergebnissen so gut wie keine Notiz nehmen. Man muss es

schon kurios nennen, wenn Darstellungen zur paulinischen Theologie und
Ethik die bewusste Unterscheidung zwischen einer Früh- und Spätphase
entweder nicht kennen oder sie mit Vehemenz ablehnen. Nur ganz vereinzelt

und am Rande kommt man auf diese Unterscheidung zu sprechen,
ohne sie allerdings zum beherrschenden Ansatz einer Theologie wie Ethik
des Apostels zu machen.

Da fast alle Untersuchungen zur paulinischen Theologie und Ethik
nicht zwischen dem frühen und dem späten Paulus unterscheiden, erheben

sie faktisch, wenn auch unkontrolliert und unbewusst, die spätpauli-
nische Theologie und Ethik. Die gängige Meinung und Parole lautet auch
heute noch: Es gibt nur einen Paulus und deshalb auch nur eine Theologie
und Ethik; alle bisherigen Entwicklungshypothesen oder gar Thesen und
tiefgreifenden Wandlungen innerhalb der paulinischen Theologie und
Ethik sind inhaltliche Konstruktion.

Deshalb ist zuerst ein kurzer, wenn auch kritischer Überblick über die
bisherigen Ergebnisse der internationalen Forschung mit ihren wichtigsten

Entwicklungshypothesen unumgänglich. Denn ohne die Annahme
und den Nachweis einer tiefgreifenden Entwicklung und Wandlung innerhalb

der paulinischen Theologie und Ethik können diese aufgrund seiner
Briefe weder rekonstruiert noch gar interpretiert werden. Paulus hat sich
eben in seinen theologischen und ethischen Anschauungen samt den
Begründungszusammenhängen und Normen geändert. Auf diese Änderung

kommt alles an, wenn die Theologie und Ethik des Paulus gerade
auch in ihrer Bedeutung für die Gegenwart herausgearbeitet werden
sollen.

I

Seit über hundert Jahren hat man das Problem einer Entwicklung
innerhalb der paulinischen Theologie und Ethik in der deutschen For-



Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus 229

schung erkannt und zu lösen versucht. Von grösster Bedeutung sind hier
die scharfsinnigen Untersuchungen von H. Lüdemann, C. Holsten und
O. Pfleiderer.1 Sie alle kamen zur Unterscheidung von zwei Anthropologien

und damit zusammenhängend von zwei verschiedenen Erlösungslehren,

einer jüdisch-juridischen und einer hellenistisch-dualistischen
«ethisch-physischen»). Dort: Willensfreiheit, Erfüllbarkeit des Gesetzes,

Sünden als Verfehlungen, Anrechnung der Gerechtigkeit und Glaube.
Hier: Das Fleisch bewirkt die Sünde und damit den Tod; Erlösung ist
Befreiung von der Macht des Fleisches. Zwischen beiden Anschauungen
herrscht ein zeitliches Nacheinander: Während die jüdisch-juridische
Anthropologie und Erlösungslehre in die Frühphase des Paulus gehört, ist
die hellenistisch-dualistische seiner Spätphase zuzurechnen und wird als

die eigentliche Ansicht des Apostels gewertet.
Diese Entdeckung einer «Entwicklung innerhalb des paulinischen

Lehrbegriffs» und die damit verbundene Annahme «verschiedener Phasen

im Denken und Leben» des Paulus hat bis in die Moderne gewirkt. So

wurde und wird die These einer Entwicklung der paulinischen Eschatologie

von einem breiten Strom der Forschung vertreten, die einen langsamen

Hellenisierungsprozess der paulinischen Eschatologie annimmt und
aus der Brieffolge von I Thess über den I Kor und II Kor bis zum Phil
eruiert werden kann. In diesem Zusammenhang betonen zum Beispiel
J. Jeremias, W. Marxsen, E. Bammel, W. Grundmann, E. Güttgemanns,
C. H. Hunzinger und J.Becker, dass Paulus in I Thess 4,13 ff. nur die
traditionell apokalyptische Erwartung der Totenaufweckung bei der Paru-
sie kenne, während er in I Kor 15,23.5Iff.; II Kor 5,1-5; Phil 1,21 ff.;
3,20f. auf eine Verwandlung und Vereinigung mit dem Kyrios Christos
vor der Parusie schon im Augenblick des Todes der Christen hofft.2

1 H. Lüdemann, Die Anthropologie des Apostels Paulus und ihre Stellung innerhalb seiner

Heilslehre, Kiel 1872; C. Holsten, Das Evangelium des Paulus, Berlin, I 1880, II 1898; O.

Pfleiderer, Der Paulinismus. Ein Beitrag zur Geschichte der urchristlichen Theologie, Leipzig
1890; vgl. A. Schweitzer, Geschichte der paulinischen Forschung, Tübingen 1911, 22ff.

2 J.Jeremias, Flesh and blood cannot inherit the kingdom of God (I Cor XV, 50), NTS 2

(1955/56) 151-159 (abgedruckt in: Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und
Zeitgeschichte, Göttingen 1966, 298-307); W.Marxsen, Auslegung von I Thess 4,13-16,
ZThK 66 (1969) 22-37; E.Bammel, Judenverfolgung und Naherwartung, ZThK 56 (1959)
294 - 314 ; W. Grundmann, Überlieferung und Eigenaussage im eschatologischen Denken des

Apostels Paulus, NTS 8 (1961/62) 12-26; E.Güttgemanns, Der leidende Apostel und sein
Herr. Studien zur paulinischen Christologie, FRLANT 90 (1966); C. H. Hunzinger, Die
Hoffnung angesichts des Todes im Wandel der paulinischen Aussagen, in: Leben angesichts
des Todes, FS H.Thielicke, Tübingen 1968, 69-88; J.Becker, Auferstehung der Toten im
Urchristentum, SBS 82 (1976) 66ff.



230 Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus

Diese Divergenzen zwischen den verschiedenen Hoffnungsanschauungen
des Paulus können nicht harmonisierend als Akzentverlagerungen

aufgehoben werden, sondern sind Indiz dafür, dass sich in der Eschatologie

des Paulus ein tiefgreifender Wandel vollzogen hat, so dass er in der
Spätphase zu einer neuen Bekenntnisaussage der Hoffnung durchstösst.
Die These einer grundsätzlichen Entwicklung innerhalb der paulinischen
Eschatologie ist also in seinen Hauptbriefen mit Leichtigkeit nachweisbar
und keineswegs als inadäquater Auslegungsversuch zu diffamieren.

Eine weitere Entwicklungshypothese betrifft die Rechtfertigungslehre.
G. Strecker wie U. Wilckens weisen unabhängig voneinander zu Recht
darauf hin, dass der frühe Paulus eine ausgeführte Rechtfertigungslehre
noch nicht kennt, sondern diese vielmehr erst vom Gal an in den späteren
Hauptbriefen erscheint (Gal 2f.; Phil 3 und Rom 3f.).3 Diese
Rechtfertigungslehre, die als akut polemische Kampfeslehre im I Thess fehlt, ist erst
aus den grossen Kämpfen mit jüdischen und judenchristlichen Gegnern
erwachsen und von Paulus in den genannten späteren Hauptbriefen
entfaltet worden. Auch in diesem Fall hat sich Paulus geändert, und zwar
aufgrund der Angriffe seiner jüdischen und judenchristlichen Gegner.
Dieser Judaismus erfordert alle Aufmerksamkeit des Paulus, vor allem
aber ein grundsätzliches Durchdenken der traditionellen Gesetzes- und
Rechtfertigungsthematik. Paulus hat sich dieser zentralen Problematik
gestellt und sich dabei selbst gewandelt. Das alles lässt darauf schliessen,
dass er die ihn als eigenständigen und überragenden Theologen der
Urchristenheit auszeichnende Rechtfertigungslehre erst in der Spätphase
seiner Wirksamkeit im Osten des römischen Weltreiches entfaltet hat. Sie

ist dem frühen Paulus des I Thess noch gänzlich unbekannt, da er hier
immer noch in der theologischen Abhängigkeit von seiner hellenistischen
Mutterkirche steht. Erst die jahrelangen und überaus scharfen
Auseinandersetzungen mit nomistischen Judenchristen haben ihn gezwungen, die
polemisch gewonnene Position der Rechtfertigungslehre mit der alles
entscheidenden Antithese «allein aus Glauben - nicht aus Werken des Gesetzes»

als das Zentrum des Evangeliums und des christlichen Glaubens
überhaupt herauszuarbeiten. Wiederum ist mit Nachdruck festzuhalten,
dass Paulus erst in der Spätphase seines Wirkens zu einer grundsätzlich
neuen Darlegung seiner Rechtfertigungslehre vorgestossen ist, die er in

3 G. Strecker, Befreiung und Rechtfertigung. Zur Stellung der Rechtfertigungslehre in der
Theologie des Paulus, in: Rechtfertigung, FS E.Käsemann, Tübingen/Göttingen 1976, 479-
508 (abgedruckt in: Eschaton und Historie, Aufsätze, Göttingen 1979, 229-259): 480ff.;
U. Wilckens, Zur Entwicklung des paulinischen Gesetzesverständnisses, NTS 28 (1982) 154 —

190: 157 f.



Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus 231

seiner Frühphase nach Ausweis des I Thess weder gekannt noch seinen
Gemeinden vorgetragen hat. Auch in der Erlösungslehre ist also die These
einer grundsätzlichen und tiefgreifenden Entwicklung nicht mehr von der
Hand zu weisen.

In diesen Forschungstrend gehört der Versuch von H. Hübner4, innerhalb

des paulinischen Gesetzesverständnisses eine Entwicklung zwischen
dem antinomistischen Gal und dem positiven Rom anzunehmen. Aber
dieser Versuch kann schon deshalb nicht überzeugen, weil beide Hauptbriefe

in die Spätphase gehören und ausserdem beide die Rechtfertigungslehre

als antijudaistische Kampfeslehre entfalten. Im übrigen steht z.B.
die antinomistische Aussage von Rom 5,20 der Gesetzeskritik im Gal in
nichts nach. Das heisst aber: Die Gesetzeslehre des Paulus hat schon eine
Entwicklung durchlaufen. Nur ist diese nicht in den späten Hauptbriefen
anzusiedeln, sondern - wie wir gleich sehen werden - verläuft die
entscheidende Zäsur zwischen dem frühen I Thess einerseits und den übrigen
späten Briefen andererseits.

Schliesslich hat J. L. Houlden tiefgreifende Wandlungen in der paulinischen

Ethik aufweisen wollen, indem er eine ursprünglich leidenschaftliche

Askese aufgrund der apokalyptischen Eschatologie von seiner späteren

konventionellen Weltverantwortung bzw. -anpassung abhob.5 Aber
dieser Versuch ist misslungen; weder kennt die Frühphase der paulinischen

Ethik der I Thess) eine apokalyptisch motivierte Askese noch die
Spätphase eine ausschliesslich konventionelle Weltverantwortung und
-anpassung (vgl. I Kor 7, Iff.!).

Damit wird aber keineswegs die an sich berechtigte These einer
ethischen Entwicklung des Paulus verworfen. Sie ist vielmehr das Thema
dieses ganzen folgenden Abschnittes.

In der deutschen Paulusforschung wird meistens nicht zur Kenntnis
genommen bzw. zu leicht vergessen, dass das umstrittene Thema einer
theologischen und ethischen Entwicklung des Paulus im angelsächsischen
und amerikanischen Bereich seit langem von nicht zu übersehender
Bedeutung ist.6 Überblickt man die Forschungsgeschichte, dann ist kri-

4 H. Hübner, Das Gesetz bei Paulus. Ein Beitrag zum Werden der paulinischen Theologie,
FRLANT 119 (1978). Kritisch dazu U. Luz, ThZ 35 (1979) 121-123, vgl. ders. mit R. Smend,
Gesetz, Biblische Konfrontationen, Stuttgart 1981, 153 A. 170.

5 J.L. Houlden, Ethics and the New Testament, London-Oxford 1975 1979), 28.
6 W. E. Wilson, The development of Paul's doctrine of dying and rising again with Christ,

ET 42 (1930/31) 562-565; A.D. Nock, S.Paul, London 1946, 202-206; C.H. Dodd, The
mind of Paul, in: New Testament Studies, Manchester 1953, 83-128; C.H. Buck/G.Taylor,
S. Paul. A study of the development of his thought, New York 1969 (dazu W. G. Kümmel, Das
Problem der Entwicklung in der Theologie des Paulus, NTS 18 [1971/72] 457f.).



232 Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus

tisch folgendes festzuhalten7: Eine Reihe von angelsächsischen und
amerikanischen Neutestamentlern weist auf die inhaltlichen Differenzen
zwischen I Kor 15 und II Kor 5 hinsichtlich der Eschatologie oder zwischen
dem I Thess als einer frühen Stufe und dem I Kor/II Kor als einer späteren
Stufe der eschatologischen Entwicklung von Paulus hin. Schliesslich
konstatiert eine dritte Gruppe von Forschern Entwicklungen im Hinblick auf
die verschiedensten Themata bei Paulus, wie z. B. Sterben und Auferstehen

mit Christus, die paulinische Ethik, die Anschauung vom Leibe Christi,

die Werk - Glaube Antithese, das Gesetzesverständnis oder die
Rechtfertigungslehre.

Auch in der angelsächsischen wie amerikanischen Forschung besteht
also weithin Einigkeit darüber, dass sich in der Lehre des Paulus anhand
seiner Briefe eine Entwicklung innerhalb seiner Theologie und Ethik
bemerken lässt.

Wertet man kritisch die bisherigen Entwicklungshypothesen in der
deutschen und angelsächsischen wie amerikanischen, vereinzelt auch
französischen Forschung aus, so wird man an der Tatsache nicht mehr
vorübergehen können, dass zwischen dem frühen und späten Paulus eine

Entwicklung innerhalb seiner Theologie wie Ethik stattgefunden hat. Vor
allem aber hat diese hundertjährige immense internationale Forschungsarbeit

gezeigt, dass der Begriff der «Entwicklung» nicht nur eine Tendenz
zur Verdeutlichung bestimmter Anschauungen und Vorstellungen
umschreibt, sondern dass zwischen der Früh- und Spätphase paulinischer
Theologie und Ethik Spannungen, ja sogar Differenzen und tiefgreifende
Wandlungen bestehen, die nicht harmonisierend ausgeglichen werden
dürfen, um eine scheinbare Einheit wie Geschlossenheit der paulinischen
Lehre zu erreichen. Vielmehr ist vom Exegeten mit Nachdruck festzuhalten,

dass Paulus sich in seiner Lehre geändert hat, und diese Entwicklung
eine inhaltliche Veränderung des Ursprünglichen nicht aus- sondern ein-
schliesst.

II

Auf diesem Hintergrund der Forschungsgeschichte erhält die literarische

Zäsur zwischen dem I Thess als dem ältesten überlieferten Paulusbrief

und den späteren Hauptbriefen ihr besonderes Gewicht. Denn ohne
eine sorgfältige Differenzierung innerhalb der echten Paulusbriefe (also

7 Vgl. das Referat by J.C. Hurd, The origin of 1.Corinthians, London 1965, 8-12.



Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus 233

dem I Thess einerseits und Gal, I und II Kor, Phil, Rom andererseits) ist
ein Verstehen der paulinischen Ethik heute jedenfalls nicht mehr möglich.
Weil der I Thess der früheste uns erhaltene Paulusbrief ist, hat er für die
Entwicklung der Ethik von der Früh- zur Spätphase erstrangige Bedeutung.

Ja, als einziges Zeugnis frühpaulinischer Theologie und Ethik hat
der I Thess geradezu die Schlüsselstellung inne.8

Schon lange ist der Forschung aufgefallen, wie theologisch und ethisch
dürftig die Aussagen in diesem Brief ausgefallen sind, die der frühe Paulus
hier macht. Man hat mit Recht daraufhingewiesen, dass sich die frühpau-
linische Sprache im I Thess noch nicht von der traditionellen Terminologie

seiner hellenistischen Kirche gelöst hat und der aufmerksame Leser
von dieser Begrifflichkeit überrascht wird. Im Gegensatz zu seinen späteren

Hauptbriefen stösst man im I Thess nur auf einige einfache theologische

und ethische Themata des frühen Paulus. Und schliesslich ist der I
Thess im Unterschied zu den späten Paulusbriefen am stärksten von der
urchristlichen Apokalyptik bestimmt.

Vergegenwärtigt man sich alle diese Charakteristika des I Thess, die
gerade das Typische der späteren Pauluslehre zu Recht vermissen lassen,
dann kann man verstehen, wenn frühere theologische Forschergenerationen

den ganzen I Thess für unecht gehalten haben, wie z. B. F. C. Baur und
ein Teil der sog. Tübinger Schule: Volkmar und Holsten! Auch wenn diese
spektakuläre Bestreitung der Echtheit des I Thess heute keine Anhänger
mehr findet, so wird statt dessen seine Einheitlichkeit abgelehnt bzw.
werden einzelne Textabschnitte für nichtpaulinisch gehalten (z.B. 2,13-
16; 4,1 — 8.1 Ob—12; 5,1-11.12-22).9 Aber auch diese literarkritischen
Versuche sind nicht überzeugend, da sie als Kriterium für die Ausscheidungen

paulinischer Abschnitte im I Thess durchweg die spätpaulinische
Lehre seiner Hauptbriefe heranziehen.

Zuzugeben ist, dass - gemessen an der Theologie und Ethik der
Spätphase seiner Briefe - die Aussagen im I Thess vielen Exegeten dürftig
erscheinen und tatsächlich das Typische und Zentrale der Paulusbotschaft
vermissen lassen. Die Folge war, dass der I Thess fast durchweg nur zur
Abrundung und Bestätigung seiner aus den späten Paulusbriefen erhobenen

Theologie und Ethik herangezogen wurde.

8 Vgl. etwa die neue Untersuchung von H.H. Schade, Apokalyptische Christologie bei
Paulus. Studien zum Zusammenhang von Christologie und Eschatologie in den Paulusbriefen,

GTA 18 (1981, 21984).
9 Vgl. etwa G.Friedrich, I Thess 5,5-11, der apokalyptische Einschub eines Späteren,

ZThK 70 (1973) 288-315.



234 Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus

Aber wie die neuesten Untersuchungen gezeigt haben, sind das alles

keineswegs Symptome für die Hypothese einer Unechtheit oder auch nur
Uneinheitlichkeit des I Thess, sondern vielmehr Beweis dafür, dass der I
Thess eine frühe Entwicklungsstufe paulinischer Theologie und Ethik
dokumentiert, ja, deren einziges noch erhaltenes Dokument darstellt.
Darin liegt der einzigartige Wert gerade dieses Schreibens des Apostels.
Nur eine Gesamtanalyse des I Thess kann die bisherigen Entwicklungshypothesen,

die den frühen vom späten Paulus grundsätzlich unterscheiden,
auf eine einigermassen sichere Grundlage stellen. Schon der statistische
Befund ist mehr als aufschlussreich: Es fehlen nicht nur die für den späten
Paulus wichtigen Begriffe, sondern auch die damit verbundenen theologischen

und ethischen Konzeptionen. So fehlt der für die paulinische
Spätphase charakteristische Fleisch-Geist-Dualismus und überhaupt jegliche
kritische Reflexion über das Gesetz als Heilsweg. Es fehlt der singularische
Sündenbegriff (2,16 redet von den Sünden im Plural, nicht von der Sünde
als alle Menschen versklavende Sündenmacht). Die Rechtfertigungs- und
die Befreiungslehre sind nicht bezeugt. Es fehlen weiter die dualistisch
motivierte Präexistenz- und Sendungschristologie wie die Kreuzestheologie.

Von der Auffassung der Gemeinde als Leib Christi und einer ontolo-
gisch-sakramentalen Taufinterpretation ist ebenfalls keine Rede, gleichfalls

nicht vom Wandel «im/nach dem Geist» und von der typisch spät-
paulinischen Charismenlehre. In der Eschatologie hat der frühe Paulus
noch nicht die traditionelle Auferstehungshoffnung als Wesensverwand-
lung der Gläubigen entwickelt.

Diese Beispiele, die ohne weiteres vermehrt werden können, legen also
nicht nur eine literarische Zäsur zwischen dem I Thess und den späten
Hauptbriefen nahe, sondern beinhalten vor allem auch eine theologische
Zäsur zwischen dem frühen und dem späten Paulus. Aufgrund des Fehlens

der wichtigsten Begriffe und ganzer Theologumena im I Thess im
Vergleich mit den späten Hauptbriefen und aufgrund der Diskrepanz
zwischen den theologischen und ethischen Aussagen im I Thess und den
späten Paulusbriefen kann daher eine Entwicklung innerhalb des paulini-
schen Denkens nicht mehr ausgeschlossen werden. Das gilt, auch wenn die
Situationsbedingtheit aller Paulusbriefe berücksichtigt wird und keinesfalls

behauptet werden soll, dass der I Thess die gesamte in der Frühphase
von Paulus vertretene Theologie und Ethik enthält.

Dennoch ist festzuhalten, dass der I Thess im wesentlichen die
Frühphase paulinischer Theologie und Ethik repräsentiert, die bewusst von der
Spätphase, die in den Hauptbriefen dokumentiert wird, zu unterscheiden
ist. Der Apostel hat sein Evangelium nicht immer in gleichbleibender



Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus 235

Gestalt verkündigt, so dass mit einer Entwicklung innerhalb seiner
Wirksamkeit gerechnet werden muss. Wo aber liegt dann die entscheidende
historische, nicht nur literarische Zäsur, wenn wir noch deutlich den
frühen Paulus aufgrund des I Thess und den späten Paulus anhand seiner
späten Briefe erkennen können?

III

Die Ausbildung des typischen Evangeliums des späten Paulus, wie es

der Kirche seit nahezu zweitausend Jahren vertraut ist, ist die Konsequenz

aus den Erfahrungen, die er im Osten des römischen Weltreiches,
d.h. im Umkreis des ägäischen Meeres, gemacht hat. Aber zunächst einige
Abgrenzungen: Die entscheidende historische Zäsur zwischen der Früh-
und Spätphase des Wirkens des Paulus ist nicht im blossen Faktum seiner
Briefkorrespondenz zu sehen. Die schriftlichen Dokumente aus seiner
Hand vom I Thess an bis zum Rom sind ja keineswegs insgesamt dem
späten Paulus zuzusprechen, da der I Thess erwiesenermassen in die
frühpaulinische Phase gehört. Das heisst aber: Das blosse Faktum der
Briefkorrespondenz des Paulus kann nicht als Wendepunkt zwischen dem
frühen und dem späten Paulus angesehen werden.

Auch das Faktum einer selbständigen Heidenmission, d.h. einer mehr
oder weniger unabhängigen, kultgesetzfreien Heidenmission von seiner
Mutterkirche Antiochia, ist nicht als Wendepunkt zwischen dem frühen
und dem späten Paulus zu bewerten. Schon der frühe Paulus hat
wahrscheinlich vor dem Apostelkonvent in Jerusalem eine organisatorisch von
Antiochia unabhängige, also eigenständige Mission in Europa (Thessalonich,

Philippi und Korinth) betrieben. Paulus ist also nicht erst in den
Jahren nach dem Apostelkonvent zum selbständigen Heidenmissionar
schlechthin geworden.

Von daher ist es weiter unwahrscheinlich, dass der Zwischenfall in
Antiochien (Gal 2,11 ff.) die entscheidende Zäsur zwischen der Früh- und
Spätphase paulinischer Theologie und Ethik darstellt. Freilich ist oft
genug behauptet worden, dass mit diesem Zwischenfall in Antiochien die
entscheidende Wirkungsperiode beginnt, in der Paulus ganz auf sich allein
gestellt und organisatorisch losgelöst von seiner Mutterkirche in Antiochien

als selbständiger Heidenapostel seine apokalyptisch motivierten
Missionspläne von der nahen Parusie zu verwirklichen beginnt.10 Dass

10 Zum Beispiel G.Bornkamm, Paulus, UT 119, Stuttgart 41979, 69.



236 Siegfried Schulz, Der frühe und der späte Paulus

aufgrund dieser Kontroverse in der gemischten Gemeinde von Antiochien
eine noch grössere organisatorische wie leistungsmässige Unabhängigkeit
des Paulus von Antiochien eingeleitet wurde, soll damit nicht in Abrede
gestellt werden. Aber auch mit diesem Zwischenfall in Antiochien war
noch keineswegs der völlige, vor allem theologische Bruch mit seiner
Mutterkirche auf dem Gebiet der Verkündigung, Theologie und Ethik
gegeben, beginnt also noch keineswegs die Spätphase des Paulus.

Erst die ständigen Kämpfe und Auseinandersetzungen des Paulus mit
judenchristlichen Gnostikern einerseits und judaisierenden Nomisten, die
das Gesetz als Eleilsweg propagierten, andererseits - nachweisbar
aufgrund seiner Korrespondenz mit der galatischen, korinthischen, philippischen

und römischen Gemeinde - stellen diese entscheidende historische
wie theologische Zäsur dar und markieren den Beginn der Spätphase der
paulinischen Theologie und Ethik.

Erst diese grossen Kämpfe zwingen den späten Paulus zur grundsätzlichen

und polemischen Reflexion über Gesetz, Glaube, Rechtfertigung
und Ethik und bestimmen seine Argumentation, wie sie aufgrund der
späten Briefe bleibende Bedeutung erlangt haben. Erst diese jahrelangen
Erfahrungen und Kämpfe schlagen sich in der Gestalt nieder, in der er
sein Evangelium unverwechselbar entfaltete und sich selber dabei wandelte.

Von alledem ist im I Thess überhaupt noch nichts zu sehen, weil die
theologische Abhängigkeit von seiner hellenistischen Mutterkirche noch
in gar keiner Weise gelockert war; vielmehr waren Theologie und Ethik
des frühen Paulus sachidentisch mit der Verkündigung der hellenistischen
Kirche. Die tiefgreifende Wandlung des frühen zum späten Paulus
beginnt erst mit der Zeit der grossen Kämpfe mit seinen gnostischen und
judaistischen Gegnern und ist so erst in den späten Hauptbriefen
nachweisbar.

Siegfried Schulz, Zürich


	Der frühe und der späte Paulus : Überlegungen zur Entwicklung seiner Theologie und Ethik

