Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Im Raum beanspruchender Gnade
Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

220
Im Raum beanspruchender Gnade
I

In Prov 10 haben mir vier Stellen in der Fassung der LXX starken
Eindruck gemacht. Auf sie sei hier zunichst eingegangen.

1. Wihrend Prov 10,31f. der MT vom «Weisheit hervorbringenden
Mund des Gerechten»' zu reden scheint, legt die LXX Wert darauf, in
10,31f. das Verbum dnoctdlev zu verwenden 2: «Der Mund des Gerech-
ten ldsst Weisheit in unablédssiger Bemiihung (an den zu Belehrenden)
gelangen», «die Lippen gerechter Minner lassen immer wieder Freund-
lichkeiten heruntertropfeln (ydpitag!)». Beide Halbverse sind von mis-
sionstheologischem Belang: eine unablissige Bewegung der Vernunft (co-
¢ilav) und des Gemiites (yapirog) auf die Menschen zu ist intendiert, wenn
ein gerechter Weiser das Wort nimmt. Damit ist eine legitime «Evangeli-
sation von oben» angesprochen, die aber nichts von kolonialistischer
Arroganz an sich hat, sondern damit rechnet, dass im niedrigen Dienst der
«Ruf von oben» (Phil 3, 14) und das «Trachten nach oben» (Kol 3, 1) sich
stets verbinden, weil der Weise « Hohes» (bynAd, vgl. Jak 1,9) positiv auf
den Dienst hin zu bedenken versteht.

2. Entgegen dem MT steuert die LXX in Prov 10,10 einen besonderen
Halbvers bei, der fiir die heutige Friedensproblematik von grosser Aktu-
alitdt ist: O 8¢ éAeyywv peta nappnoiag eipnvonotel. Zielt die «friedliche»
Weisheit (eipnvikn)) auf «Frieden schaffende Menschen» (Jak 3,17.18), so
setzt sie nach Prov 10,10b LXX in wechselseitiger Korrekturbereitschaft
aufrichtig miteinander umgehende Menschen voraus, damit das Bose ans
Licht gebracht wird (Eph 5, 13). Ohne gemeinsame Umkehr in Ost und
West, Siid und Nord werden «Friedensschaffer» (Mt 5,9) nicht zum
Leben erwachen!

3. Der Begleiterdienst am Nichsten (1) und die Friedensarbeit (2) sind
nur moglich in der Haltung eines im Gottvertrauen begriindeten Selbst-
vertrauens. W. Michaelis fand im Halbvers der LXX Prov 10,29a (dy0pw-
no 6ciov @oOfog kupiov) den «Ausdruck pharisdischer Selbstgerechtig-
keit»3 und glaubte ihn in Gegensatz zum «Gnadenwort» des hebriischen
Textes stellen zu miissen («Eine Schutzwehr ist Jahwe dem, der in
Unschuld wandelt»). Dem Satz: «Sicherheit garantiert dem Frommen

I O. Ploger, Spriiche Salomos, BK XVII (1984) 130.
2 «let fall drop by drop» (Liddell-Scott, 218).
3 ThWNT VI, 954,A.9.



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 221

seine Religionsiibung» (so Michaelis) stelle ich die Ubersetzung gegen-
iiber: «Eine feste Burg ist die Furcht des Herrn dem Frommen». Die von
Paulus den korinthischen Gnostikern angekreidete religiose Selbstsicher-
heit (II Kor 10,4), die sich in «Bollwerken» mit ihren «Gedanken» ver-
schanzen,* ist etwas anderes als die feste Burg dessen (Ps 31,3), der in
Gott sein Selbstvertrauen gefunden hat (nenoiwdg Prov 10,9). Man nenne
nicht securitas, was als certitudo bezeugt sein will.

4. Wihrend MT Prov 10,11 den «Quell des Lebens» durch den Mund
des Gerechten wirksam werden 14sst («ein Lebensquell ist der Mund des
Gerechten»), ersetzt die LXX «den Mund» durch «die Hand»: «Quell des
Lebens wird an der Hand des Gerechten spiirbar». Die LXX legt beson-
deres Gewicht auf die tdtige Religion im Alltag. Wihrend navovpyia im
NT im Sinn von «Hinterlist, Verschlagenheit»’ stets mit einer negativen
Akzentuierung vorkommt, tont es Prov 8, 5 ganz anders: vofoate, dxakot,
navovpyiav — «haltet euch doch vor Augen, ihr einfachen Leute, was ihr
alles zu tun vermogt!» «Der Inhalt des AT weckte die feste Uberzeugung,
dass ein Mensch sehr wohl im guten Sinn dazu befdhigt sein konne, jedes
im Bereich des Menschlichen liegende Werk erfolgreich anzugreifen: <al-
les, was er tut, das gerdt wohl>»®. Wenn «in dem Ineinander von Wort
und Tat... die Vollmacht Jesu lag»,” so sind die, die ihm nachfolgen, in
die Einheit von Wort und Werk gerufen (Kol 3,17), um im Denken,
Reden und Handeln den «Quell des Lebens» fliessen zu lassen.®

II

Die 1885-1890 erschienenen Essays von Prentice Mulford, die unter
dem Titel: «Your Forces and how to use them» in die amerikanischen
Lande gingen, haben seit 1977 in mehreren Auflagen mit der unpassenden
Uberschrift: «Unfug des Lebens und des Sterbens» den deutschen Leser
erreicht. Mit amerikanischem Optimismus wird gegen den christlichen

4 EWNT II,1356.

5 EWNT IIL,23.

6 O.Bauernfeind, ThWNT V,722,4-7.

7 K.L. Schmidt, RGG2 III, 118.

8 Wenn nach K. Seybold der « Weg des Lebens» (in Ps 16, 11) nicht eine héhere Form des
Lebens bedeuten will, sondern es sich um die «Bewahrung vor einem... unzeitigen frithen
Tod» und also ums «Weiterleben», ums «Uberleben» handelt (Der Weg des Lebens, ThZ
[1984] 121-129), so ist zu fragen, ob Prov 10,11 [in MT und LXX] nicht Anlass gibt, dieses
erbetene und getitigte Uberleben ethisch zu fiillen.



222 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

Pessimismus zu Felde gezogen: «Von dem Guten, das in ihnen ist, soll
man den Menschen kiinden und als erste Regel ihre Kinder lehren: «Jeder
ist ein Gentlemany, nicht aber: «<Wir sind allzumal Siinder>» (210). Dieses
Buch scheint in eine Welt zu passen, in der das Credo des gegenwértigen
amerikanischen Prisidenten an die Machbarkeit der Dinge? Furore
macht und eine positive Grundstimmung viele Menschen der Gegenwart
vergessen lassen will, dass wir in einer globalen Krise von ungeheurem
Ausmass drin stecken, in der man in der Schweiz «Unterwerfung unter
den amerikanischen Lebensstil» !0 fordert.Es scheint ein Eudimonismus
vorzuherrschen, der sich mit Erfolgs- und Gliicksstreben und schlecht
verhiilltem Egoismus paart, der mich an den Ausspruch eines koreani-
schen Buddhisten erinnert; vor 13 Jahren fragte er mich als Exponenten
des europdisch westlichen Christentums: «Seid ihr Christen nicht blutige
Egoisten, wenn ihr danach trachtet, nach der Verheissung Jesu <euer
Leben zu finden»! Wir suchen uns so zu verlieren, dass wir nichts dafir
bekommenx».!!

Ich bin der Meinung, dass man sich durch die Stichworte Optimismus,
Euddmonismus und Egoismus nicht davon abhalten lassen darf, in Mul-
ford einen vergessenen Essayisten des 19.Jahrhunderts zu sehen, der in
prophetisch-ketzerischer Weisheit uns Wahrheiten zu sagen weiss, die am
Ende des 20. Jahrhunderts im Blick auf die Neugeburt des christlichen
Glaubens aufgenommen und getitigt sein wollen.!2 Dafiir seien drei Hin-
weise gegeben.

1. Mulford kommt trotz seiner Polemik gegen den «Siindenliimmel»
(160), den «Angstkomplex der Siinde» (169) und die «Glaubensfabriken»
(129) ohne positive Verwendung theologischer Begriffe und biblischer
Wendungen nicht aus. Er lebt von der christlichen Tradition, gegen die er
opponiert. Es ist «die Siinde der Furcht», sich an einen Menschen zu
hiangen (167). «Die Siinde erzeugt schon im Entstehen die Strafe» (119).
Der ungeduldige Mensch, der nicht warten kann, «ist aus dem Zustand
der Gnade gefallen» (124). Der Satz des Paulus «gegen jede Hoffnung
hoffen» (s. ROm 4, 18) ist fiir Mulford eine «hohe Weisheit, die bisher nur

9 Basler Zeitung vom 6.11. 1984.

19 Basler Zeitung vom 8.11. 1984,

I Der Wanderer von Land zu Land, 1972/73, 12.

12 Wenn Jesus der «Urketzer» war, «vertreten Ketzer oft genug eine Wahrheit, die von
der offiziellen Autoritdt unterdriickt, umgedeutet oder iibersehen wird... Sie stehen als
Zeugen dafiir, dass die Wirklichkeit immer grosser und vielféltiger ist als die offiziell verord-
nete Wahrheit» (W. Blasig, Christ im Jahr 2000 [1984] 150).



Werner Bieder, Im Raum beanspriuchender Gnade 223

von der Liebe erreicht wurde» (165). Der Tod «ist der letzte grosse Feind,
der besiegt werden muss» (92). Mulford nennt die «reuige Beschiftigung
mit vermeintlichen Siinden» eine unniitze Zeitverschwendung (219). Den
in I Petr 2,6 auf Jesus Christus bezogenen «Eckstein» identifiziert er mit
der «Selbstachtung, dem grossen heiligen Ich» (161), das teilhaben darf
am «unendlichen Bewusstsein», das mit dem «Gott in dir» (160) gleich-
gesetzt wird, um so Transzendenz und Immanenz Gottes zusammenzu-
denken. Kommt also Mulford doch nicht los von der Gnade, da er «Gott
ausreden lassen» und so «Vollkommenheit» erreichen will (149)?

2. Wer das Buch Mulfords mit Einfiihlung liest, findet Ansatzpunkte,
die vom traditionellen Protestantismus vor allem lutherischer Priagung
und vom landldufigen Katholizismus in den Bereich weiterzufithren ver-
mogen, den ich den Raum beanspruchender Gnade nennen mdchte. «Sich
fallen lassen» und «aktiv werden» sind fiir Mulford keine Gegensitze.
«Lebendige Passivitdt» (159) hat nichts mit Quietismus zu tun. Er fithrt
auf seine Weise den Kampf gegen die «billige Gnade». Es geht ihm um das
stindige adventliche Verlangen, sich in lebendiger und wacher Spannung
zum Empfang zu bereiten: «Ernstes und serenes Verlangen beweist durch-
aus nicht Mangel an Ehrfurcht» (159). Dabei kann Mulford von dieser
Harmonie zwischen passivem Geschehenlassen und konzentriertester
Aktivitdt nur dialektisch reden. «War es der Irrtum der Menschheit bis
jetzt, dass sie oft versuchte, sich absichtlich aus eigener Lebenskraft zu
spiritualisieren», weil «sein Heil selbst wirken zu wollen eine der grossten
Siinden ist» (32), so liest man aber bei ihm handkehrum von der positiven
Kraft im Menschen, «nach eigenem Wollen zur Tat iiberzugehen» (36).
Dabei handelt es sich nicht um ein selbstisches Wollen, sondern um ein
Wollen, das um den Willen weiss, der «weiser ist als der eigene» (215),
wobei «das hochste spirituelle Ego am Werk ist» (57). Dabei ist « Ausmi-
stung» gefordert im «Schmerz dariiber, dass wir auf einen Abweg geraten
sind und herausmiissen, koste es, was es wolle» (161). So ist der Mensch in
seinem Tun «ganz dabei» und stellt «alles an seinen Ort», damit er «alles
ehrfiirchtig tun und einiges Vergniigen» dabei haben kann (125), um sich
nicht von den «Sorgen der Welt» einfangen zu lassen (121-124). Zielen
diese kurzen Hinweise nicht auf die Paradoxie von Phil 2,12f.?

3. In welchen Raum ist Mulford aufgebrochen? Wenn Mulford, der
sich in der Einsamkeit des Sumpfes ein Holzhaus gebaut hatte, schliesslich
doch seine Klause verliess und «mit Bett, Pfannen und Topfen in das
Haus seines Freundes umzieht» (146), gibt er hier nicht zu, dass der
Mensch nur im Aufbruch zum Nichsten leben kann? « Wir eilen, unserem
Nachbarn zu helfen» (203)! «Wer geistiges Eigentum #dngstlich zuriick-



224 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

hilt, schwicht und verarmt seine Aufnahmefdhigkeit» (205). Stidndig
kann der Mensch seine «Ohrenlider» (218) nicht geschlossen halten.

Aber ist der Nichste das endgiiltige Ziel des «fortlaufenden Ichs»
(222)? Oder bleibt er letzten Endes doch wieder nur bei sich selber stehen,
wenn er nach der Kritik der Reinkarnationen («was helfen aber tausend
Inkarnationen, in denen die Kontinuitdt des Selbstbewusstseins fehlt?»
222) und nach der Kritik der traditionellen Unsterblichkeitslehre («was
hilft eine Unsterblichkeit, von der ich nichts weiss ?» 222) seine Hoffnung
auf die alle sieben Jahre stattfindenden «Umverkorperungen» setzt, bei
welchem «Baustoffwechsel» das Organische «den Keim der Unsterblich-
keit des Fleisches in sich entfaltet» (222)? Geht es ihm letzten Endes doch
nur um die «Verewigung und Vollendung des Sinnesdaseins» (223), um
«Vergeistigung im gesteigerten Leben»? Und wenn ihm «die Kirche des
schweigenden Verlangens» so wichtig ist (85ff.), sucht er an diesem Ort
doch wieder nur sich selbst? Wieso kommt Mulford dazu, «utopisch»
«eins von des Teufels Lieblingswortern» zu nennen (151), wo demgegen-
iiber der, der von Ernst Blochs «Prinzip Hoffnung» herkommt und von
daher die christliche Tradition zu verarbeiten sucht, den positiven Sinn
von U-TOPIA herausspiirt: dass sich da die aktive Sehnsucht der Men-
schen heilsam bemerkbar macht, die nicht an threm Ort sitzen bleiben
kdonnen, sondern sich aufmachen miissen mit allen, die in der Unruhe und
Unvollkommenheit ihres Lebens von der Botschaft vom Reich Gottes so
gepackt werden, dass sie mit ihren «fortlaufenden Ichs» den Armen des
Richters und Retters entgegenstreben, der es auf die Transformation und
Neuschdpfung seiner ganzen Kreatur abgesehen hat im Glauben an das
«wunderbare Handeln des Erldsergottes am todverfallenen ganzen Men-
schen» 13, der schon jetzt in beanspruchender Gnade zur Mitarbeit geru-
fen 1st?

II1

Mag das Sakrament immerhin ein «heidnischer Ausdruck» sein!!4
Wenn aber die Kirche der ersten Jahrhunderte trotz einbrechendem Ritu-
alismus und spiirbarer Magie «im Licht der Verheissung»!> gesehen wer-

13 W.Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? Eine biblisch-theologische und
dogmengeschichtliche Studie, ThZ 1 (1945) 119.

14 M. Barth, Sakrament in alter Form, ThZ 40 (1984) 149.

15 W.Bieder, Das Mysterium Christi und die Mission, 1964, 78.



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 225

den darf, so ldsst sich die Frage stellen, ob die Wiedergabe des griechi-
schen pvotplov durch sacramentum, entgegen der spiateren Entwicklung
auf den Sakramentalismus zu, nicht ein Licht aufblitzen liess, das beim
Ringen um die Neuformung des christlichen Glaubens am Ende des
20. Jahrhunderts schirfer ins Auge gefasst werden miisste. Wenn sacra-
mentum urspriinglich den Soldateneid bedeutete und dann den auf Grund
des Eides zu leistenden Kriegsdienst und die darin zum Ausdruck kom-
mende Zugehorigkeit zur Herrschaft eines bestimmten Kaisers', so liesse
sich fragen, ob nicht auf der Briicke dieses in der christlichen Gehorsams-
geschichte verwendbaren Ausdrucks sich Wege zeigen liessen, auf denen
man, vielleicht mit Hilfe von Zwinglis Abendmabhlslehre!”, den konfessio-
nalistischen Protestantismus und den traditionalistischen Katholizismus
hinter sich lassen diirfte, um unter der Leitung des Heiligen Geistes in den
«Raum der beanspruchenden Gnade» einzutreten, in dem der seinem
Vater treu ergebene Jesus Christus (Joh 5,19.30) «als Sakrament fiir die
Welt grosser ist als seine Kirche».!8

Wer in diesen Raum eintritt, gerdt in den Wirkungsbereich des Heili-
gen Geistes. Wer die Bitte um das Kommen des Reiches (Mt 6, 10) und die
Bitte um den reinigenden Geist (Lk 11,2 bei Gregor von Nyssa)!? zusam-
menzusehen vermag und wer den lebenschaffenden (I Kor 15,45; Rom
8,11) und regenerierenden Heiligen Geist im Blick auf die seufzende
Schopfung (Rom 8,22f.) als den «Vorsidnger des ganzen kosmischen Seuf-
zerchors» seine Klage erheben lisst,20 der kann ja nicht anders an den
Heiligen Geist glauben, als dass er sich mit seinem eigenen menschlichen
Geist samt Seele und Leib (I Thess 5,23) zur Mitarbeit einfindet und nicht
aufhoren kann, am Werk zu sein.

Hat man unter Neutestamentlern jeweils dariiber gestritten, ob onépua
(I Joh 3,9) «den Geist oder das Wortgeschehen» bedeute,?! so kénnte
dieser Differenzpunkt Anlass geben, iiber das bekannte, gegen die Schwir-

16 W.Bieder, op.cit. (A 15), 80.

I7 G.Locher hat in seinem Basler Vortrag mit dem Thema «Was ist reformiert?» am
7.11. 1984 von Zwinglis Abendmahlsauffassung her im Blick auf das «Dies tut!» von I Kor
11,25 den préagnanten Satz ausgesprochen: «Indem wir handeln, erfahren und empfangen wir
die Gabe».

18 W.Bieder, Christ the Sacrament for the World, ThZ 19 (1963) 249.

19 War dieser Text Gregor von Nyssa darum so wichtig, weil er in den unreinen Armen
und Kranken seiner Zeit Jesus Christus selber wieder erkannte, der «irrend und nackt
einhergeht, nackt und am Notigen leidend wegen der mit der Krankheit verbundenen Armut»
(R.Brindle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomus, 1979, 352)?

20 W_Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmoglichkeit bei Paulus, ThZ 4 (1948) 31.

21 EWNT 111, 631.



226 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

mer gerichtete und relativ wichtige Wort Martin Luthers, «das Gott nie-
mand seinen Geist oder gnade gibt on durch oder mit dem vorgehend
eusserlichen wort»,22 in dem Sinn hinauszuwachsen, als man sich im Blick
auf das erwartete testimonium Spiritus sancti internum bei den «Geist-
christen» Zuriickhaltung auferlegen ldsst, um so die «aufgespeicherte
Kunde» nicht in sich versanden zu lassen, sondern auf konkrete Taten zu
«hin- und her zu bewegen» 23,

Karl Barth hat in seinem Tambach-Vortrag «Der Christ in der Gesell-
schaft» 24 mit den Stichworten «regnum naturae, regnum gratiae, regnum
gloriae» schon die Schneisen zu schlagen begonnen, in die er durch frucht-
bare Jahrzehnte hindurchzustapfen den Mut, die Freude und die Kraft
gefunden hat. Heute wire wohl zu fragen, ob das regnum naturae, viel-
leicht mitverschuldet durch den Streit mit Emil Brunner, nicht zu wenig
zu seinem Recht gekommen ist und das regnum gloriae zu sehr in die
Ferne geriickt wurde, wo doch gloria im Sinn der UAlyi¢ unter den Be-
driangnissen der Zeit (I Petr 4,14) inmitten einer «sich realisierenden
Eschatologie» nicht noch intensiver hédtte aufscheinen diirfen.

Wenn wir nun mit Karl Barth den Sinn unserer Zeit begreifen wollen,
stehen wir in der Geschichte allerdings nicht nur als die Begreifenden —
wenn uns nicht jedes Begreifen abhanden kommt! -, sondern als die
«Eingreifenden und also als die Angreifenden»25. Um aber sich so wirk-
lich von der Gnade beanspruchen und angriffstiichtig machen zu lassen,
geht es nicht an, Jenseits und Innseits gegeneinander auszuspielen.2® Wo
ernstgemeinte Psychologie und Psychiatrie Hilfsdienst am Menschen sein
will, ist der Theologe dazu berufen, sich durch den Psychologen und
Psychiater zudienen zu lassen. Widersprach Barth nicht seiner eigenen
Philippika, wenn er im Blick auf Qoh 3,1-11 ausgerechnet Oetinger zu
Worte kommen ldsst, um mit seinem Vortrag «Der Christ in der Gesell-
schaft» zum Ende zu kommen: «Gott tut alles fein zu seiner Zeit und hat
dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gegeben?’, ohne welche er das, was
Gott tut, vom Anfang bis zum Ende — nicht finden konnte».

22 Luthers Werke, Clemen-Ausgabe, 4. Bd., 316.
23 W.Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis, ThZ 40 (1984)

24 Patmos-Verlag 1920.

25 op.cit. (A 24), 28.

26 Die heftige Philippika gegen die Psychologie ist deutlich: «Nein nein, antworten wir,
geht uns, ihr Psychiker, mit eurem Innseits! Apage Satanas!» (46).

27 Die im Druck hervorgehobenen fiinf Worter deuten an, wie fiir Barth selber die
Beziehung zwischen «Ewigkeit» und «Herz» eigentlich trotz seiner Philippika positiv gese-
hen sein wollte!



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 227

Waren Karl Barth und der Jubilar Markus Barth mit seinem Vater in
allen ihren christologischen Bemiihungen nicht unterwegs zu einer Theo-
logie des Heiligen Geistes? Wenn «die Epiklese bis ans Ende des 4. Jahr-
hunderts eine Bitte an Gott war, den Heiligen Geist zu senden auf seine
Kirche, damit alle, die kommunizieren wollen, mit dem Heiligen Geist
erfiillt werden kénnten»,?8 wire es am Ende des 20. Jahrhunderts nicht
angebracht, anstelle einer die Gefahr einer ecclesia incurvata in se herauf-
beschworenden Verengung der Epiklese («Segne und heilige diese deine
Gaben fiir uns zum Brot des Lebens und zum Kelch des Heils»)?? eine
Erweiterung vorzunehmen, die z.B. die folgende Fassung haben kdnnte:
«Herr, heiliger Gott, gib uns deinen Heiligen Geist und belebe durch ihn
deine Kirche und deine Welt, damit deine Schopfungsgaben zum Dienst
an allen Menschen eingesetzt werden kénnen»?

Ko6nnen wir anders den «Raum beanspruchender Gnade» betreten, als
dass wir im Glauben an den lebenschaffenden, reinigenden und lebenser-
neuernden Geist die Tiiren in die Welt und ins menschliche Herz gerade
da weit 6ffnen, wo wir um sein Kommen bitten?

Werner Bieder, Basel

28 A.Jungmann, La liturgie des premiers siécles, 1962, 113 (bei: R. Weijenberg, Les lettres
d’Ignace d’Antioche, Etude critique littéraire et de théologie, 1969, 324).
29 So in einer Taizé nahestehenden Abendmabhlsliturgie.



	Im Raum beanspruchender Gnade

