
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Im Raum beanspruchender Gnade

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


220

Im Raum beanspruchender Gnade

i

In Prov 10 haben mir vier Stellen in der Fassung der LXX starken
Eindruck gemacht. Auf sie sei hier zunächst eingegangen.

1. Während Prov 10,31 f. der MT vom «Weisheit hervorbringenden
Mund des Gerechten»1 zu reden scheint, legt die LXX Wert darauf, in
10,31 f. das Verbum ànooTâÇsiv zu verwenden2: «Der Mund des Gerechten

lässt Weisheit in unablässiger Bemühung (an den zu Belehrenden)
gelangen», «die Lippen gerechter Männer lassen immer wieder
Freundlichkeiten heruntertröpfeln (%aptxaç!)». Beide Halbverse sind von
missionstheologischem Belang: eine unablässige Bewegung der Vernunft (go-
(plav) und des Gemütes (%àptxaç) auf die Menschen zu ist intendiert, wenn
ein gerechter Weiser das Wort nimmt. Damit ist eine legitime «Evangelisation

von oben» angesprochen, die aber nichts von kolonialistischer
Arroganz an sich hat, sondern damit rechnet, dass im niedrigen Dienst der
«Ruf von oben» (Phil 3,14) und das «Trachten nach oben» (Kol 3,1) sich
stets verbinden, weil der Weise «Hohes» (üi|/r|A,ä, vgl. Jak 1,9) positiv auf
den Dienst hin zu bedenken versteht.

2. Entgegen dem MT steuert die LXX in Prov 10,10 einen besonderen
Halbvers bei, der für die heutige Friedensproblematik von grosser Aktualität

ist: ô 8è skey/cov pexà 7tappr|ol(xç eipr|vo7toieî. Zielt die «friedliche»
Weisheit (eipr|viKr|) auf «Frieden schaffende Menschen» (Jak 3,17.18), so

setzt sie nach Prov 10,10b LXX in wechselseitiger Korrekturbereitschaft
aufrichtig miteinander umgehende Menschen voraus, damit das Böse ans
Licht gebracht wird (Eph 5,13). Ohne gemeinsame Umkehr in Ost und
West, Süd und Nord werden «Friedensschaffer» (Mt 5,9) nicht zum
Leben erwachen

3. Der Begleiterdienst am Nächsten (1) und die Friedensarbeit (2) sind
nur möglich in der Haltung eines im Gottvertrauen begründeten
Selbstvertrauens. W. Michaelis fand im Halbvers der LXX Prov 10,29a (ô/ûpco-

pa ôoioi) (pößoq Kupiou) den «Ausdruck pharisäischer Selbstgerechtigkeit»3

und glaubte ihn in Gegensatz zum «Gnadenwort» des hebräischen
Textes stellen zu müssen («Eine Schutzwehr ist Jahwe dem, der in
Unschuld wandelt»). Dem Satz: «Sicherheit garantiert dem Frommen

1 O. Plöger, Sprüche Salomos. BK XVII (1984) 130.
2 «let fall drop by drop» (Liddell-Scott, 218).
3 ThWNT VI, 954, A. 9.



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 221

seine Religionsübung» (so Michaelis) stelle ich die Übersetzung gegenüber:

«Eine feste Burg ist die Furcht des Herrn dem Frommen». Die von
Paulus den korinthischen Gnostikern angekreidete religiöse Selbstsicherheit

(II Kor 10,4), die sich in «Bollwerken» mit ihren «Gedanken»
verschanzen,4 ist etwas anderes als die feste Burg dessen (Ps 31,3), der in
Gott sein Selbstvertrauen gefunden hat (îieTioiœç Prov 10,9). Man nenne
nicht securitas, was als certitudo bezeugt sein will.

4. Während MT Prov 10,11 den «Quell des Febens» durch den Mund
des Gerechten wirksam werden lässt («ein Lebensquell ist der Mund des

Gerechten»), ersetzt die LXX «den Mund» durch «die Hand»: «Quell des
Lebens wird an der Hand des Gerechten spürbar». Die LXX legt besonderes

Gewicht auf die tätige Religion im Alltag. Während navoupyia im
NT im Sinn von «Hinterlist, Verschlagenheit»5 stets mit einer negativen
Akzentuierung vorkommt, tönt es Prov 8,5 ganz anders: vofiaaxe, aKaicoi,
7«xvoupYiav - «haltet euch doch vor Augen, ihr einfachen Leute, was ihr
alles zu tun vermögt!» «Der Inhalt des AT weckte die feste Überzeugung,
dass ein Mensch sehr wohl im guten Sinn dazu befähigt sein könne, jedes
im Bereich des Menschlichen liegende Werk erfolgreich anzugreifen: <al-

les, was er tut, das gerät wohl>»6. Wenn «in dem Ineinander von Wort
und Tat... die Vollmacht Jesu lag»,7 so sind die, die ihm nachfolgen, in
die Einheit von Wort und Werk gerufen (Kol 3,17), um im Denken,
Reden und Handeln den «Quell des Lebens» fliessen zu lassen.8

II

Die 1885-1890 erschienenen Essays von Prentice Mulford, die unter
dem Titel: «Your Forces and how to use them» in die amerikanischen
Lande gingen, haben seit 1977 in mehreren Auflagen mit der unpassenden
Überschrift: «Unfug des Lebens und des Sterbens» den deutschen Leser
erreicht. Mit amerikanischem Optimismus wird gegen den christlichen

4 EWNT 11,1356.
5 EWNT 111,23.
6 O. Bauernfeind, ThWNT V, 722,4-7.
7 K.L. Schmidt, RGG2 III, 118.
8 Wenn nach K. Seybold der «Weg des Lebens» (in Ps 16,11) nicht eine höhere Form des

Lebens bedeuten will, sondern es sich um die «Bewahrung vor einem... unzeitigen frühen
Tod» und also ums «Weiterleben», ums «Überleben» handelt (Der Weg des Lebens, ThZ
[1984] 121-129), so ist zu fragen, ob Prov 10,11 [in MT und LXX] nicht Anlass gibt, dieses

erbetene und getätigte Überleben ethisch zu füllen.



222 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

Pessimismus zu Felde gezogen: «Von dem Guten, das in ihnen ist, soll
man den Menschen künden und als erste Regel ihre Kinder lehren: <Jeder
ist ein Gentleman), nicht aber: <Wir sind allzumal Sünder) » (210). Dieses
Buch scheint in eine Welt zu passen, in der das Credo des gegenwärtigen
amerikanischen Präsidenten an die Machbarkeit der Dinge9 Furore
macht und eine positive Grundstimmung viele Menschen der Gegenwart
vergessen lassen will, dass wir in einer globalen Krise von ungeheurem
Ausmass drin stecken, in der man in der Schweiz «Unterwerfung unter
den amerikanischen Lebensstil»10 fordert.Es scheint ein Eudämonismus
vorzuherrschen, der sich mit Erfolgs- und Glücksstreben und schlecht
verhülltem Egoismus paart, der mich an den Ausspruch eines koreanischen

Buddhisten erinnert; vor 13 Jahren fragte er mich als Exponenten
des europäisch westlichen Christentums: «Seid ihr Christen nicht blutige
Egoisten, wenn ihr danach trachtet, nach der Verheissung Jesu <euer
Leben zu finden)! Wir suchen uns so zu verlieren, dass wir nichts dafür
bekommen».11

Ich bin der Meinung, dass man sich durch die Stichworte Optimismus,
Eudämonismus und Egoismus nicht davon abhalten lassen darf, in Mulford

einen vergessenen Essayisten des 19. Jahrhunderts zu sehen, der in
prophetisch-ketzerischer Weisheit uns Wahrheiten zu sagen weiss, die am
Ende des 20. Jahrhunderts im Blick auf die Neugeburt des christlichen
Glaubens aufgenommen und getätigt sein wollen.12 Dafür seien drei
Hinweise gegeben.

1. Mulford kommt trotz seiner Polemik gegen den «Sündenlümmel»
(160), den «Angstkomplex der Sünde» (169) und die «Glaubensfabriken»
(129) ohne positive Verwendung theologischer Begriffe und biblischer
Wendungen nicht aus. Er lebt von der christlichen Tradition, gegen die er
opponiert. Es ist «die Sünde der Furcht», sich an einen Menschen zu
hängen (167). «Die Sünde erzeugt schon im Entstehen die Strafe» (119).
Der ungeduldige Mensch, der nicht warten kann, «ist aus dem Zustand
der Gnade gefallen» (124). Der Satz des Paulus «gegen jede Hoffnung
hoffen» (s. Rom 4,18) ist für Mulford eine «hohe Weisheit, die bisher nur

9 Basler Zeitung vom 6.11. 1984.
10 Basler Zeitung vom 8.11. 1984.
11 Der Wanderer von Land zu Land, 1972/73,12.
12 Wenn Jesus der «Urketzer» war, «vertreten Ketzer oft genug eine Wahrheit, die von

der offiziellen Autorität unterdrückt, umgedeutet oder übersehen wird... Sie stehen als

Zeugen dafür, dass die Wirklichkeit immer grösser und vielfältiger ist als die offiziell verordnete

Wahrheit» (W. Blasig, Christ im Jahr 2000 [ 1984] 150).



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 223

von der Liebe erreicht wurde» (165). Der Tod «ist der letzte grosse Feind,
der besiegt werden muss» (92). Mulford nennt die «reuige Beschäftigung
mit vermeintlichen Sünden» eine unnütze Zeitverschwendung (219). Den
in I Petr 2,6 auf Jesus Christus bezogenen «Eckstein» identifiziert er mit
der «Selbstachtung, dem grossen heiligen Ich» (161), das teilhaben darf
am «unendlichen Bewusstsein», das mit dem «Gott in dir» (160)
gleichgesetzt wird, um so Transzendenz und Immanenz Gottes zusammenzudenken.

Kommt also Mulford doch nicht los von der Gnade, da er «Gott
ausreden lassen» und so «Vollkommenheit» erreichen will (149)?

2. Wer das Buch Mulfords mit Einfühlung liest, findet Ansatzpunkte,
die vom traditionellen Protestantismus vor allem lutherischer Prägung
und vom landläufigen Katholizismus in den Bereich weiterzuführen
vermögen, den ich den Raum beanspruchender Gnade nennen möchte. «Sich
fallen lassen» und «aktiv werden» sind für Mulford keine Gegensätze.
«Lebendige Passivität» (159) hat nichts mit Quietismus zu tun. Er führt
auf seine Weise den Kampf gegen die «billige Gnade». Es geht ihm um das

ständige adventliche Verlangen, sich in lebendiger und wacher Spannung
zum Empfang zu bereiten: «Ernstes und serenes Verlangen beweist durchaus

nicht Mangel an Ehrfurcht» (159). Dabei kann Mulford von dieser
Harmonie zwischen passivem Geschehenlassen und konzentriertester
Aktivität nur dialektisch reden. «War es der Irrtum der Menschheit bis
jetzt, dass sie oft versuchte, sich absichtlich aus eigener Lebenskraft zu
spiritualisieren», weil «sein Heil selbst wirken zu wollen eine der grössten
Sünden ist» (32), so liest man aber bei ihm handkehrum von der positiven
Kraft im Menschen, «nach eigenem Wollen zur Tat überzugehen» (36).
Dabei handelt es sich nicht um ein selbstisches Wollen, sondern um ein
Wollen, das um den Willen weiss, der «weiser ist als der eigene» (215),
wobei «das höchste spirituelle Ego am Werk ist» (57). Dabei ist «Ausmistung»

gefordert im «Schmerz darüber, dass wir auf einen Abweg geraten
sind und herausmüssen, koste es, was es wolle» (161). So ist der Mensch in
seinem Tun «ganz dabei» und stellt «alles an seinen Ort», damit er «alles
ehrfürchtig tun und einiges Vergnügen» dabei haben kann (125), um sich
nicht von den «Sorgen der Welt» einfangen zu lassen (121-124). Zielen
diese kurzen Hinweise nicht auf die Paradoxic von Phil 2,12f.?

3. In welchen Raum ist Mulford aufgebrochen? Wenn Mulford, der
sich in der Einsamkeit des Sumpfes ein Holzhaus gebaut hatte, schliesslich
doch seine Klause verliess und «mit Bett, Pfannen und Töpfen in das
Haus seines Freundes umzieht» (146), gibt er hier nicht zu, dass der
Mensch nur im Aufbruch zum Nächsten leben kann? «Wir eilen, unserem
Nachbarn zu helfen» (203)! «Wer geistiges Eigentum ängstlich zurück-



224 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

hält, schwächt und verarmt seine Aufnahmefähigkeit» (205). Ständig
kann der Mensch seine «Ohrenlider» (218) nicht geschlossen halten.

Aber ist der Nächste das endgültige Ziel des «fortlaufenden Ichs»
(222)? Oder bleibt er letzten Endes doch wieder nur bei sich selber stehen,
wenn er nach der Kritik der Reinkarnationen («was helfen aber tausend
Inkarnationen, in denen die Kontinuität des Selbstbewusstseins fehlt?»
222) und nach der Kritik der traditionellen Unsterblichkeitslehre («was
hilft eine Unsterblichkeit, von der ich nichts weiss?» 222) seine Hoffnung
auf die alle sieben Jahre stattfindenden «Umverkörperungen» setzt, bei
welchem «Baustoffwechsel» das Organische «den Keim der Unsterblichkeit

des Fleisches in sich entfaltet» (222)? Geht es ihm letzten Endes doch

nur um die «Verewigung und Vollendung des Sinnesdaseins» (223), um
«Vergeistigung im gesteigerten Leben»? Und wenn ihm «die Kirche des

schweigenden Verlangens» so wichtig ist (85ff), sucht er an diesem Ort
doch wieder nur sich selbst? Wieso kommt Mulford dazu, «utopisch»
«eins von des Teufels Lieblingswörtern» zu nennen (151), wo demgegenüber

der, der von Ernst Blochs «Prinzip Hoffnung» herkommt und von
daher die christliche Tradition zu verarbeiten sucht, den positiven Sinn
von U-TOPIA herausspürt: dass sich da die aktive Sehnsucht der
Menschen heilsam bemerkbar macht, die nicht an ihrem Ort sitzen bleiben
können, sondern sich aufmachen müssen mit allen, die in der Unruhe und
Unvollkommenheit ihres Lebens von der Botschaft vom Reich Gottes so

gepackt werden, dass sie mit ihren «fortlaufenden Ichs» den Armen des

Richters und Retters entgegenstreben, der es auf die Transformation und
Neuschöpfung seiner ganzen Kreatur abgesehen hat im Glauben an das

«wunderbare Handeln des Erlösergottes am todverfallenen ganzen
Menschen»13, der schon jetzt in beanspruchender Gnade zur Mitarbeit gerufen

ist?

III

Mag das Sakrament immerhin ein «heidnischer Ausdruck» sein!14

Wenn aber die Kirche der ersten Jahrhunderte trotz einbrechendem
Ritualismus und spürbarer Magie «im Licht der Verheissung»15 gesehen wer-

13 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? Eine biblisch-theologische und
dogmengeschichtliche Studie, ThZ 1 (1945) 119.

14 M.Barth, Sakrament in alter Form, ThZ 40 (1984) 149.
15 W.Bieder, Das Mysterium Christi und die Mission, 1964, 78.



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 225

den darf, so lässt sich die Frage stellen, ob die Wiedergabe des griechischen

jiuaxfiprov durch sacramentum, entgegen der späteren Entwicklung
auf den Sakramentalismus zu, nicht ein Licht aufblitzen liess, das beim
Ringen um die Neuformung des christlichen Glaubens am Ende des

20. Jahrhunderts schärfer ins Auge gefasst werden müsste. Wenn
sacramentum ursprünglich den Soldateneid bedeutete und dann den auf Grund
des Eides zu leistenden Kriegsdienst und die darin zum Ausdruck
kommende Zugehörigkeit zur Herrschaft eines bestimmten Kaisers16, so liesse
sich fragen, ob nicht auf der Brücke dieses in der christlichen Gehorsamsgeschichte

verwendbaren Ausdrucks sich Wege zeigen liessen, auf denen

man, vielleicht mit Hilfe von Zwingiis Abendmahlslehre17, den konfessio-
nalistischen Protestantismus und den traditionalistischen Katholizismus
hinter sich lassen dürfte, um unter der Leitung des Heiligen Geistes in den
«Raum der beanspruchenden Gnade» einzutreten, in dem der seinem
Vater treu ergebene Jesus Christus (Joh 5,19.30) «als Sakrament für die
Welt grösser ist als seine Kirche».18

Wer in diesen Raum eintritt, gerät in den Wirkungsbereich des Heiligen

Geistes. Wer die Bitte um das Kommen des Reiches (Mt 6,10) und die
Bitte um den reinigenden Geist (Lk 11,2 bei Gregor von Nyssa)19
zusammenzusehen vermag und wer den lebenschaffenden (I Kor 15,45; Rom
8,11) und regenerierenden Heiligen Geist im Blick auf die seufzende
Schöpfung (Rom 8,22f.) als den «Vorsänger des ganzen kosmischen
Seufzerchors» seine Klage erheben lässt,20 der kann ja nicht anders an den

Heiligen Geist glauben, als dass er sich mit seinem eigenen menschlichen
Geist samt Seele und Leib (I Thess 5,23) zur Mitarbeit einfindet und nicht
aufhören kann, am Werk zu sein.

Hat man unter Neutestamentlern jeweils darüber gestritten, ob cnreppa
(I Joh 3,9) «den Geist oder das Wortgeschehen» bedeute,21 so könnte
dieser Differenzpunkt Anlass geben, über das bekannte, gegen die Schwär-

16 W. Bieder, op.cit. (A 15), 80.
17 G.Locher hat in seinem Basler Vortrag mit dem Thema «Was ist reformiert?» am

7.11. 1984 von Zwingiis Abendmahlsauffassung her im Blick auf das «Dies tut!» von I Kor
11,25 den prägnanten Satz ausgesprochen: «Indem wir handeln, erfahren und empfangen wir
die Gabe».

18 W. Bieder, Christ the Sacrament for the World, ThZ 19 (1963) 249.
19 War dieser Text Gregor von Nyssa darum so wichtig, weil er in den unreinen Armen

und Kranken seiner Zeit Jesus Christus selber wieder erkannte, der «irrend und nackt
einhergeht, nackt und am Nötigen leidend wegen der mit der Krankheit verbundenen Armut»
(R.Brändle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomus, 1979, 352)?

20 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus, ThZ 4 (1948) 31.
21 EWNT III, 631.



226 Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade

mer gerichtete und relativ wichtige Wort Martin Luthers, «das Gott
niemand seinen Geist oder gnade gibt on durch oder mit dem vorgehend
eusserlichen wort»,22 in dem Sinn hinauszuwachsen, als man sich im Blick
auf das erwartete testimonium Spiritus sancti internum bei den
«Geistchristen» Zurückhaltung auferlegen lässt, um so die «aufgespeicherte
Kunde» nicht in sich versanden zu lassen, sondern auf konkrete Taten zu
«hin- und her zu bewegen»23.

Karl Barth hat in seinem Tambach-Vortrag «Der Christ in der
Gesellschaft»24 mit den Stichworten «regnum naturae, regnum gratiae, regnum
gloriae» schon die Schneisen zu schlagen begonnen, in die er durch fruchtbare

Jahrzehnte hindurchzustapfen den Mut, die Freude und die Kraft
gefunden hat. Heute wäre wohl zu fragen, ob das regnum naturae,
vielleicht mitverschuldet durch den Streit mit Emil Brunner, nicht zu wenig
zu seinem Recht gekommen ist und das regnum gloriae zu sehr in die
Ferne gerückt wurde, wo doch gloria im Sinn der fiÀU|/tç unter den
Bedrängnissen der Zeit (I Petr 4,14) inmitten einer «sich realisierenden
Eschatologie» nicht noch intensiver hätte aufscheinen dürfen.

Wenn wir nun mit Karl Barth den Sinn unserer Zeit begreifen wollen,
stehen wir in der Geschichte allerdings nicht nur als die Begreifenden -
wenn uns nicht jedes Begreifen abhanden kommt! -, sondern als die
«Eingreifenden und also als die Angreifenden»25. Um aber sich so wirklich

von der Gnade beanspruchen und angriffstüchtig machen zu lassen,
geht es nicht an, Jenseits und Innseits gegeneinander auszuspielen.26 Wo
ernstgemeinte Psychologie und Psychiatrie Hilfsdienst am Menschen sein

will, ist der Theologe dazu berufen, sich durch den Psychologen und
Psychiater zudienen zu lassen. Widersprach Barth nicht seiner eigenen
Philippika, wenn er im Blick auf Qoh 3,1-11 ausgerechnet Oetinger zu
Worte kommen lässt, um mit seinem Vortrag «Der Christ in der
Gesellschaft» zum Ende zu kommen: «Gott tut alles fein zu seiner Zeit und hat
dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gegeben27, ohne welche er das, was
Gott tut, vom Anfang bis zum Ende - nicht finden könnte».

22 Luthers Werke, Clemen-Ausgabe, 4. Bd., 316.
23 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis, ThZ 40 (1984)

144.
24 Patmos-Verlag 1920.
25 op.cit. (A 24), 28.
26 Die heftige Philippika gegen die Psychologie ist deutlich: «Nein nein, antworten wir,

geht uns, ihr Psychiker, mit eurem Innseits! Apage Satanas!» (46).
27 Die im Druck hervorgehobenen fünf Wörter deuten an, wie für Barth selber die

Beziehung zwischen «Ewigkeit» und «Herz» eigentlich trotz seiner Philippika positiv gesehen

sein wollte



Werner Bieder, Im Raum beanspruchender Gnade 227

Waren Karl Barth und der Jubilar Markus Barth mit seinem Vater in
allen ihren christologischen Bemühungen nicht unterwegs zu einer Theologie

des Heiligen Geistes? Wenn «die Epiklese bis ans Ende des 4.
Jahrhunderts eine Bitte an Gott war, den Heiligen Geist zu senden auf seine

Kirche, damit alle, die kommunizieren wollen, mit dem Heiligen Geist
erfüllt werden könnten»,28 wäre es am Ende des 20. Jahrhunderts nicht
angebracht, anstelle einer die Gefahr einer ecclesia incurvata in se
heraufbeschwörenden Verengung der Epiklese («Segne und heilige diese deine
Gaben für uns zum Brot des Lebens und zum Kelch des Heils»)29 eine
Erweiterung vorzunehmen, die z.B. die folgende Fassung haben könnte:
«Herr, heiliger Gott, gib uns deinen Heiligen Geist und belebe durch ihn
deine Kirche und deine Welt, damit deine Schöpfungsgaben zum Dienst
an allen Menschen eingesetzt werden können»?

Können wir anders den «Raum beanspruchender Gnade» betreten, als

dass wir im Glauben an den lebenschaffenden, reinigenden und
lebenserneuernden Geist die Türen in die Welt und ins menschliche Herz gerade
da weit öffnen, wo wir um sein Kommen bitten?

Werner Bieder, Basel

28 A. Jungmann, La liturgie des premiers siècles, 1962, 113 (bei: R. Weijenberg, Les lettres
d'Ignace d'Antioche, Etude critique littéraire et de théologie, 1969, 324).

29 So in einer Taizé nahestehenden Abendmahlsliturgie.


	Im Raum beanspruchender Gnade

