Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesknecht bei Deuterojesaja : Israel, die Juden und die Kirche
Jesu Christi und: A Personal Afterthought

Autor: Waldow, H. Eberhard von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

201
Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Israel, die Juden und die Kirche Jesu Christi!
und: A Personal Afterthought

Seitdem die historisch-kritische Forschung in der Interpretation der
Bibel allgemein anerkannt war, haben die Bibelwissenschaften gewaltige
Fortschritte gemacht und uns zu umfangreichen Kenntnissen der Ge-
schichte des Volkes Israel, seiner Religion und Kultur verholfen. Jedoch
der theologische Ertrag, der das Alte Testament als Teil des christlichen
Kanons und die alttestamentliche Wissenschaft als Disziplin unter den
traditionellen theologischen Disziplinen rechtfertigen wiirde, ist sehr
gering gewesen. Diese mageren Ergebnisse waren immer ein schwacher
Punkt in der christlichen Theologie, und es ist eigentlich ganz verstind-
lich, dass die Nazi-Ideologie in Hitler-Deutschland mit ihren Angriffen
gegen die christlichen Kirchen gerade hier ansetzte und die Abschaffung
des Alten Testamentes forderte.

Der wohl wichtigste Versuch, die theologische Bedeutung des Alten
Testamentes fiir die Kirche zu etablieren, wurde von K.Barth unternom-
men. Er betonte, dass die Heilige Schrift in ihrer Gesamtheit, d.h. Altes
und Neues Testament in gleicher Weise, das urspriingliche Zeugnis der
Offenbarung Gottes ist.2 Damit war das Alte Testament dogmatisch mit-
eingeschlossen in die biblische Norm der christlichen Theologie. Es wurde
nicht gelesen oder studiert, weil es nun einmal da war, sondern aus theo-
logischer Notwendigkeit. K. Barth fiihrte aus, dass die Bibel selbst nicht
einfach mit der Gottesoffenbarung gleichgesetzt werden darf, sondern

I Deutsche Ubersetzung mit einigen Erginzungen meines Artikels: The Servant of the
Lord, Israel, the Jews and the People of God, in: Intergerini Parietis Septum (Eph 2:14),
Essays presented to Markus Barth on his-sixty-fifth birthday; ed. D.Y. Hadidian, Pittsburgh:
Pickwick Press, 1981, 355—-365. An dieser Stelle sei Mr. Hadidian gedankt fir die freundliche
Genehmigung zur Ver6ffentlichung einer deutschen Fassung.

2 K.Barth, Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vortrige, Miinchen 1926;
KD 172, §19, «Gottes Wort flir die Kirche». H.J. Kraus beschreibt den Effekt von Barths
neuem Ansatz mit den Worten: « Wie ein Sturmwind brausen diese Worte durch die theolo-
gische Wissenschaft», Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testa-
ments, Neukirchen 21969, 417. Doch handelte es sich hier wohl nur um einen lokalen
«Sturmwind», der nicht weit liber das europiische Festland hinausreichte. In dem Buch von
R.E. Clements, One Hundred Years of Old Testament Interpretation, Philadelphia 1976,
besonders in dem Kapitel iiber «Interpreting Old Testament Theology», sucht man vergebens
nach einer Wiirdigung Karl Barths, und auch in Amerika hat die atl. Wissenschaft bis lange
nach dem 2. Weltkrieg im vertrauten Stile des 19.Jh. weitergemacht.



202 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

dass sie das Zeugnis von dieser Offenbarung ist. Es ist eigentlich erstaun-
lich, dass dieser Ansatz Barths bei amerikanischen konservativen Theolo-
gen oder Fundamentalisten, die Barth so gerne zitieren, iiberhaupt keine
Rolle spielt. Sie iibersehen vollig, dass bei K.Barth historisch-kritische
Forschung, die sie fiir liberal halten, zu einer theologischen Notwendigkeit
erhoben ist. Ein anderer Ertrag von Barths theologischem Neuansatz war
ein frisches Interesse am Studium der Theologie des Alten Testamentes
statt der iiblichen Beschriankung auf die Religion des alten Israel.?

Allerdings konnte Barths Ansatz nicht eine traditionelle Beschrinkung
aufheben. Die Christlichkeit des Alten Testaments wurde zwar betont,
aber damit konnte auch die Nichtbeachtung der Existenz des Judentums
in der christlichen Theologie fortgesetzt werden.* Hier hat immer mehr
oder weniger tiefes Schweigen geherrscht in allen Disziplinen der christli-
chen Theologie. Als nach dem Ende des Krieges eine neue Studentengene-
ration in die Horsdle der wiedererdffneten Universitdten stromte, um
unter hochangesehenen Lehrern zu studieren, die sich in der Bekennenden
Kirche einen Namen gemacht hatten, horte man nichts iiber das Juden-
tum: Homiletik und Katechetik kiimmerten sich nicht um die reiche
judische Predigt- und Lehrtradition; Dogmatik und Systematische Theo-
logie zeigten wenig Interesse fiir die Rolle des jiidischen Volkes als das
Volk Gottes; weder die alt- noch die neutestamentliche Wissenschaft
beschéftigten sich mit der Tatsache, dass das Volk, dessen Religion und
Kultur der geschichtliche Hintergrund fiir die beiden Teile des christli-
chen Kanons sind, nach der Missionstitigkeit des Apostels Paulus nicht
einfach im Nichts verschwunden ist, sondern immer noch mit der Kirche
Seite an Seite weiterexistierte; und schliesslich in der Kirchengeschichte,
die doch eigentlich die Geschichte des Volkes Gottes in der Welt darstel-
len sollte, wurde die Geschichte der jiidischen Glaubensgemeinschaft
nicht behandelt.

Diese Situation dnderte sich ganz allmihlich, als das schreckliche Aus-
mass der systematischen Judenverfolgung, die wir heute «den Holocaust»
nennen, mehr und mehr in das theologische Tiefen-Ich sank.’> Unter dem
Eindruck dieser Katastrophe, dem man sich eigentlich kaum entziehen
kann, wurde es deutlich, dass der Faden der Geschichte Israels als ein

3 7Z.B. W.Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Stuttgart, Gottingen, °1957; G. von
Rad, Theologie des Alten Testaments, Miinchen, Bd.I 1957, Bd.II 1960.

4 Eine wichtige Ausnahme ist W.Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments,
Ziirich 71946.

> Hier sei besonders an das von Prof. Dr. F. Littell gegriindete National Institute on the
Holocaust in Philadelphia erinnert.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 203

theologisches Phinomen mit den Aktionen der Romer in den Jahren 70
und 132-135 nicht einfach abgeschnitten war.® Vielmehr, was in bibli-
scher Zeit das auserwihlte Volk Gottes genannt wurde, hat weiterexistiert
und war immer da, Seite an Seite mit der christlichen Kirche. Im Lichte
dieser Entdeckung erhielt der Holocaust fiir Christen existentielle Dimen-
sionen, und neue Aspekte 6ffneten sich fiir theologische Fragestellungen.
Wenn z.B. die theologische Interpretation des Alten Testamentes betonte,
dass Gott durch Ereignisse in der Geschichte spricht, dann wurde immer
klarer, dass dieses Reden nicht einfach aufhdrte mit dem geschichtlichen
Ende des Neuen Testamentes. Vielmehr, was einst begonnen hatte mit
dem Auszug aus Agypten und der Landnahme und sich fortsetzte mit dem
babylonischen Exil und weiter mit den Christusereignissen im Neuen
Testament, ist immer wieder geschehen in spiteren Perioden der
Geschichte des juidischen Volkes. Es ist theologisch notwendig zu fragen:
Was sagt Gott durch das unermessliche Leiden, das der Holocaust iiber so
viele Juden gebracht hat? Aber man kann auch andersherum fragen: Was
kdonnen wir theologisch sagen iiber den Holocaust im Lichte des Wortes
Gottes?

Die Absicht dieses Aufsatzes ist es, Markus Barth, den Sohn Karl
Barths, zu seinem 70. Geburtstag zu ehren. In seiner theologischen Arbeit
hat das Thema «Christentum und Judentum» immer eine grosse Rolle
gespielt.” Freunde und viele Kollegen in den Vereinigten Staaten sind ihm
zutiefst verpflichtet, weil er ihr Interesse auf diesem Gebiet angeregt hat.
Aus diesem Grunde erscheint es angemessen, ihm diesen Aufsatz zu wid-
men, der sich mit einem kleinen Aspekt dieses Fragenkomplexes beschif-
tigt.

In dieser exegetischen Studie wird der Versuch unternommen, das
jidische Volk in christliche biblisch-theologische Erwédgungen miteinzu-
beziehen. Das Thema ist «Das Leiden des Gottesvolkes», und als alttesta-
mentliche Grundlage sollen die Lieder vom Gottesknecht im Buche Deu-
terojesaja dienen.

6 M.Noth, Geschichte Israels, Berlin 21953: «— von den Geschehnissen der romischen
Zeit wird man sagen miissen, dass sie dem geschichtlichen Dasein <Israelsy ein Ende bereitet
und aus ithm das unter die Volker zerstreute Judentum gemacht haben», 14. So wird man
heute das wohl nicht mehr sagen diirfen.

7 S. z.B. M. Barth, Was the Apostle Paul an Anti-Semite?, JES 5 (1968) 78 —-104; repr. in:
Israel and the Church, Richmond 1969; Der Jude Jesus, Israel und die Palédstinenser, Ziirich
1975; Ephesians, The Anchor Bible, Garden City, New York, 1974.



204 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Die sogenannten Ebed-Jahwe-Lieder bei Deuterojesaja sind Jes 42,
1-9 (oder 1-4, 5-9); 49, 1-6; 50, 4-9; 52, 13-53, 12. Diesen Einheiten
ist gemeinsam, dass sie von einem «Knecht» (‘ebed) Jahwes sprechen, der
von Gott erwihlt und berufen ist, den mispdr (Recht) Gottes zu den
Heidenvolkern zu bringen. Dieses Wort mispat mit den Bedeutungen
«Recht, Gericht, Rechtssache, Rechtsforderung» meint bei Deuterojesaja
Jahwes legitimen Anspruch, der einzige und wahre Gott zu sein.® Oder,
mispat impliziert die Ablehnung des Anspruches der Heiden, ihre Gott-
heiten seien wirkliche Gotter: «Seht, ihr seid nichts, und euer Tun ist
nichts; ein Greuel, wer euch erwihlt!» (Jes 41,20). Als Missionar zu den
Heidenvolkern trifft der Ebed von Lied zu Lied auf immer grossere
Schwierigkeiten und Widerstand, bis er in den letzten beiden Liedern
personliche Verfolgung erleidet und schliesslich als Mirtyrer fiir sein
Zeugnis stirbt (Jes 53,8f.). Jedoch unter dem Eindruck dieses Todes
verleihen einige Anhinger ihrer Erkenntnis Ausdruck, dass diese Tragddie
nicht der Hohepunkt des Scheiterns, sondern der Anfang der Erhéhung
des Ebed durch Gott ist. Sein Leiden wird erklért als stellvertretendes
Leiden und sein Sterben als Siihneopfer (Jes 53,5f)).

Die klassische Frage der Exegese ist immer gewesen: «Von wem sagt
dies der Prophet?» (Apg 8,34).” Nimmt man diese vier Einheiten zusam-
men, isoliert vom Kontext des Deuterojesaja-Buches, dann driangt sich
der Eindruck auf, dieser Ebed ist eine Einzelperson, und man fragt weiter,
wer diese Person sei. Der dthiopische Hofbeamte in Apg 8, 34 stellt dann
auch die typische Frage der individualistischen Interpretation: «Von wem
sagt dies der Prophet? Von sich selbst oder von einem anderen?» Damit
wird hier die autobiographische Deutung erwogen. Das war damals nicht
neu. Das #lteste Zeugnis dieser Deutung haben wir wahrscheinlich aus
einer Zeit etwa 500 Jahre friiher, als ein unbekannter Prophet seiner
Uberzeugung Ausdruck verlieh (Jes 60, 1-3), berufen zu sein wie der Ebed
von Jes 42, 1-4 und 49,6. Damit verstand er sich als Nachfolger Deutero-
jesajas, in dem er den urspriinglichen Ebed der Lieder sah. In seiner
Entgegnung (Apg 8,35) fligt Philippus zu dieser individualistischen oder
autobiographischen Deutung seine eigene christliche Erkldrung hinzu.

8 C.Westermann, Das Buch Jesaja, Kap 40-66, ATD 19, Gottingen 1966, 79f.

9 Ausfuihrliche Diskussion der Deutungsgeschichte in Ch. R.North, The Suffering Ser-
vant in Deutero-Isaiah, London 1948; H. H. Rowley, « The Servent of the Lord in the Light of
Three Decades of Criticism», in: The Servant of the Lord, Oxford 1965, 3-60.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 205

Der Kontext des Deuterojesajabuches fiihrt allerdings in eine andere
Richtung. Hier wird das Volk Israel «Knecht Gottes» genannt (Jes 41, 8f.;
42,19; 44,1-2, 21; 45,4,11). Das fiihrt zur Identifizierung des Ebed der
Lieder mit Israel und damit zur kollektivistischen Deutung. Offensicht-
lich war der erste Exeget, der das tat, der Unbekannte, der in Jes 49,3
«Israel» einflgte.!?

Die Exegese der Ebed-Jahwe-Texte muss diese beiden konkurrierenden
Interpretationen, individualistisch und kollektivistisch, immer im Auge
behalten. Damit stellt sich ein Dilemma: Kommt man vom Buch zu den
Liedern, dann scheint sich die kollektivistische Deutung aufzudriangen,
die aber kollidiert mit den individualistischen Ziigen der Lieder. Beginnt
man aber mit den Liedern, neigt man der individualistischen Auslegung
zu und scheitert an dem kollektivistischen Ebed-Israel des Kontextes. Die
traditionelle protestantische Exegese hat eigentlich immer den letzteren
Weg vorgezogen. So war es leichter, die messianisch-christologischen
Linien auszuziechen. Das Problem des Kontextes wurde dann entweder
einfach hinweginterpretiert mit Hilfe literarkritischer Theorien,!! oder es
wurde mit Schweigen iibergangen.

Diese Alternative, individualistisch oder kollektivistisch, fithrte in eine
Sackgasse. Der Grund dazu ist wohl, dass sie einfach falsch ist. Hier wird
nicht in Rechnung gestellt, dass das im alttestamentlichen Denken gar
nicht so eine strikte Alternative ist. Das Alte Testament unterscheidet
nicht so streng zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft, der er
angehort, wie wir es in unserer Kultur tun, besonders seit der Renaissance.
Im Alten Testament ist das Gemeinschaftsprinzip der Hauptaspekt. Der
Einzelne ist immer Glied einer Gemeinschaft. Trennung von ihr wiirde zu
einer ernsten Krise fiihren.!? Die Gemeinschaft tritt fiir den Einzelnen
ein, und was ihm widerfahrt, widerfahrt der ganzen Gruppe. Andererseits
wird der Einzelne immer als Reprisentant seiner Gruppe angesehen. Was
er tut, sei es gut oder schlecht, es qualifiziert immer seine Gruppe.'3 Aus
diesem Grunde kann eine Gemeinschaft im Alten Testament von einem

10 Siche BHK.

IT Damit hat B. Duhm angefangen, Das Buch Jesaja, Go6ttingen, 41922, 14f.

12 H. W. Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, Miinchen 1973, 309ff.; H. Wh.
Robinson, The Hebrew Conception of Corporate Personality, in: Werden und Wesen des
Alten Testaments, BZAW 66 (1936) 49-62; repr. in Corporate Personality in Ancient Israel,
Facet Books, Bibl. Series 11, Philadelphia 1964.

13 Ein gutes Beispiel ist die Geschichte von Achans Diebstahl in Jos 7. Das ganze Volk
wird angeklagt, «Israel hat sich an dem Gebannten vergriffen», V.1, obwohl nur Achan es
getan hatte.



206 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Einzelnen, der real oder auch nur als Fiktion existieren kann, reprasentiert
werden, z.B. Jakob-Israel steht fiir die Gemeinschaft des Zwolfstimme-
volkes, oder Adam reprasentiert die gesamte Menschheit.!4

Diese Denkweise gibt uns den Schliissel fiir das Verstindnis der Ebed-
Jahwe-Lieder. Die kollektiven Ziige des Ebed im Kontext und die indivi-
duellen der Lieder schliessen einander nicht aus, sondern sie wollen mit-
einander verbunden werden.!> Allerdings, bevor wir diese Kombination
versuchen, muss der Ebed der Lieder identifiziert werden. Obwohl der
Autor der Lieder einen bewussten Versuch macht, die Identitdt seiner
Ebed-Gestalt im Dunkeln zu lassen, kann er doch nicht die Tatsache
verbergen, dass er von einem Propheten spricht.!® Er ist erwihlt, berufen
und von Gott eingesetzt (Jes 49, 1). Er ist mit dem Heiligen Geist ausge-
stattet (Jes 42, 1). Seine Aufgabe ist, zu sprechen, mit dem Worte seines
Mundes (Jes 49,2; 50.4), und zu lehren (Jes 42,4), was er von Jahwe
gelernt hat (Jes 50,4f.). Auf diese Weise soll er Israel zuriick zu Jahwe
fithren (Jes 49,6), und schliesslich soll er den Bund Jahwes zu allen
Heidenvolkern bringen (Jes 42,6). Das ist der Hohepunkt seiner Mission,
an dem der Ebed-Prophet als eine gewisse Parallele zu dem Prototyp des
alttestamentlichen Propheten, Mose, erscheint, der den Bund Jahwes zu
dem Volke Israel brachte.!”

Auf diesem Hintergrund lautet die nidchste Frage: Wer ist dieser Pro-
phet? Wollen wir wilde Spekulationen vermeiden, ist man am besten
beraten, den Vorschlag des Neuen Testamentes (Apg 8,34) ernst zu neh-
men, nach dem dieser geheimnisvolle Prophet Deuterojesaja selber sein
konnte.!® So verstanden, spricht der zweite Jesaja in den Gottesknechts-
liedern von sich selber, von seiner Sendung als Prophet, der Last seines
Amtes und seinen Enttduschungen und Leiden. Diese Lieder sind auto-
biographisches Material und als solches riicken sie in gewisse Ndhe zu den

14 Zu Jakob-Israel siche H.E. von Waldow, «- denn ich erlése dich», BSt 29 (1960)
171f.

15 Man hat das «fliessende oder integrale Deutung» genannt; E. Sellin/G. Fohrer, Einlei-
tung in das Alte Testament, Heidelberg 1965, 416.

16 Einzelheiten bei Westermann (s.0. A.8) zu den einzelnen Einheiten. Demgegeniiber
betont I. Engnell die koniglichen Ziige; The Ebed Yahveh Songs and the Suffering Messiah in
Deutero-Isaiah, BJRL31 (1948) 54-93. Auch O. Kaiser ist auf dieser Linie, allerdings nicht
so einseitig; Der konigliche Knecht, FRLANT 70 (1959). Es gibt in der Tat einige Ziige, die
auf einen koniglichen Hintergrund weisen konnten. Aber Motive wie «Pridsentation von
Jahwes Berufenem», oder «Verleihung des Geistes» kommen auch in Verbindung mit ande-
ren Amtern vor und machen den Berufenen noch nicht zum Kdnig.

17" A.Bentzen, Introduction to the Old Testament, Kopenhagen 1961, Vol.1I, 112.

I8 Fiir Reprisentanten dieser Deutung siehe Sellin/Fohrer, Einleitung, 415f.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 207

sog. Konfessionen des Jeremia.!® Deuterojesaja sieht sich selbst als den
typischen Propheten Jahwes. Von Gott in dieses Amt berufen zu sein
heisst Widerspruch erleiden, Verfolgung und schliesslich Tod.2?

Mit diesem prophetischen Selbstverstindnis wurde Deuterojesaja als
ein Symbol fiir die Rolle Israels gesehen in seiner Mission zu den Heiden-
volkern. Das Leiden dieses Propheten symbolisierte das Leiden des Got-
tesvolkes unter den Hinden der Heidenvolker dieser Welt. In dieser Wei-
se wollte der Verfasser des Deuterojesajabuches die Lieder verstanden
wissen. So fiigte er sie seiner Komposition ein und suggerierte damit die
Gleichsetzung des Ebed-Propheten der Lieder mit dem Ebed-Israel des
Kontextes. Die spitere Interpolation von «Israel» in Jes 49,3 zeigt, dass
diese Suggestion aufgenommen wurde. Jetzt wurden diese Texte ein Zeug-
nis von dem Selbstverstindnis des Gottesvolkes in der Zeit des Exils, als
Israel mit einer neuen Situation fertig werden musste, die durch eine Serie
von Desastern entstanden war: Verlust der nationalen Selbstindigkeit,
Zerstorung des Tempels, den Jahwe einst erwidhlt hatte, «um seinen
Namen dort wohnen zu lassen», und Zerstreuung eines grossen Teiles des
Volkes iiber alle Teile der Alten Welt. In dieser nationalen, theologischen
und geistigen Krise beantworteten die Ebed-Jahwe-Lieder zwei Fragen:
Was bedeutet es, das auserwihlte Volk Gottes zu sein? Was kann das Volk
Gottes von der Zukunft erwarten?

II

Was bedeutet es, das erwihlte Volk Gottes zu sein? Das Deuterojesa-
jabuch mit den Gottesknechtsliedern gibt die Antwort mit Deuterojesajas
Reflektionen iiber seine eigene Rolle als Jahwe-Prophet.

Erwihlt sein heisst, zur Erfiillung einer Aufgabe berufen zu sein. In der
autobiographischen Linie heisst das, Berufung zum Prophetenamt. Alle
Kennzeichen des Ebed der Lieder weisen auf den Propheten Jahwes. In
der exilischen Zeit betonte man eine zweifache Funktion des Propheten:
1. Er ist gesandt zu Israel (Jer 1, 18). In der Erkldrung von Jes 49, 5 heisst
das: «Jakob zu Jahwe zurlickzubringen und Israel zu ithm zu versam-

19 Jer 11,18-23; 12,1-4; 15,10-12, 15-21; 17,12-18; 18,18-23; 20,7-18.

20 Westermann ist etwas zuriickhaltend mit der Identifikation Ebed = Deuterojesaja und
spricht lieber von dem Amt des Propheten in Israel (171f.). Jedoch erscheint es zweifelhaft,
ob jemand im Alten Testament in derartig abstrakter Weise gesprochen hitte. Das erinnert an
lutherische Pfarrer, die ihren « Amtsbegriff» diskutieren.



208 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

meln». 2. Er ist gesandt zu den Heidenvolkern als «ein Licht fiir die
Volker, dass mein (Jahwes) Heil reiche bis an das Ende der Erde», V. 6.2!
Die Art und Weise seines Auftretens ist unaufdringlich und verhalten (Jes
42,2), denn seine einzige Waffe ist das Wort seines Mundes (Jes 49,2).
Jedoch was er sagt, ergeht mit dem Anspruch, das Wort Gottes zu sein (Jer
1,7-9; Jes 50,4).

Dieser Prophet ist kein gewdhnlicher Prophet wie seine Vorgidnger. Die
Krise seiner Zeit weist ihm eine besondere Rolle zu. Nach seiner Dienst-
anweisung ist er ein b¢rit ‘dm = «Bund fiir das Volk», Bundesmittler22
(Jes 42,6). Mit dieser Bezeichnung, ganz gleich wie man diesen schwieri-
gen Ausdruck versteht, wird er der Reprisentant fiir die Fortsetzung des
Gottesbundes in der Zeit nach der Katastrophe von 587, als viele glaub-
ten, der Bund sei widerrufen oder ungiiltig geworden (Jes 50,1). Dieser
Ebed-Prophet und der Gottesbund gehdren zusammen, wie in der Vergan-
genheit auf dem Berge Sinai Mose und der Sinai-Bund zusammengehort
haben. In diesem Zusammenhang erscheint der Ebed in der Rolle des
Prototyps aller Propheten, Mose (Dt 18, 18).

Folgt man der kollektivistischen Linie, dann findet man die Rolle
Israels als Gottes auserwihltes Volk erhellt. Ausgewihlt sein fiir die Rolle
des Gottesvolkes heisst, nicht nur ausgewihlt sein fiir den Empfang fiir
Gottes Heil und Segen, um das Gelobte Land zu erhalten und Hilfe,
Schutz und Schalom, sondern es heisst auch, ausgewihlt sein fiir Gottes
Strafe, und vor allen Dingen heisst es in diesem Zusammenhang, auf eine
Mission geschickt zu sein zu den anderen Volkern der Welt. Immer wenn
Israel sich zu seiner Erwihlung bekennt, akzeptiert es die Rolle als Gottes
Prophet fiir die Volker der Welt mit dem Auftrag, ithnen die rechte
Erkenntnis des einen und wahren Gottes zu bringen und seinen Ruhm zu
verkiinden.?? Was Mose flir Israel bedeutete, als er auf dem Sinai den
Bund mit Israel vermittelte, ist Israel als zweiter Mose fiir die Heidenvol-
ker. Durch das prophetische Zeugnis des Ebed-Israel soll der Mosebund
ausgeweitet werden, so dass er alle Vélker einschliesst. Dieses erweiterte
Selbstverstindnis erinnert an die Abraham-Verheissung, «sei ein Segen —
in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter der Erde» (Gen 12,2-
3).

21 Vgl. auch Jes 42,1,4 und Jer 1,4, 10.

22 Dieser Ausdruck ist schwierig zu tibersetzen und grammatisch unklar; siche K. Elliger,
Jesajall, BKIX, Neukirchen 1971, 233ff., und D.R. Hillers, «Bérit ‘am: <Emancipation of
the People>», JIBL97 (1978) 172-182. Doch wahrscheinlich steht irgendwie der Sinai-Bund
dahinter.

23 Jes 41,20; 43,21; 45,6,23; 48,21f1.; 49, 26.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 209

Was kann das auserwihlte Volk von der Zukunft erwarten? Israels
Zukunft als Gottes Botschafter, Zeuge oder Prophet fiir die Volker, wird
dargestellt durch das Schicksal des Ebed-Deuterojesaja. Er ist auf den
Widerstand derer getroffen, zu denen er gesandt war und denen er ein
Segen sein sollte. Er wurde «geschlagen und angespien» (Jes 50, 6), «miss-
handelt» und schliesslich getétet (Jes 53,6f.), und seine letzte Ruhe fand
er bei Kriminellen und Verbrechern (V. 9). Was der Prophet Deuterojesa-
ja einst erleiden musste unter den Hianden Israels, werden die Heiden dem
Ebed-Israel antun.

Die personliche Erfahrung des Deuterojesaja, der als Prophet Jahwes
zu Israel gesandt war, war nicht aussergewohnlich. Wenn wir den Theolo-
gen der exilischen Zeit folgen, war es damals ein Kennzeichen des wahren
Jahwe-Propheten, abgelehnt zu werden (Jer 7,25f.), und die Leidensge-
schichten des Jeremia und seines weniger bekannten Kollegen Uria (Jer
26,20-23) waren in guter Erinnerung.?* Die vorexilischen Propheten
kiindigten Gottes Gericht iiber sein ungehorsames Volk an. Das unter-
schied sie von den sog. falschen Propheten und erklédrt ihre Ablehnung.
Aber die Botschaft des Deuterojesaja war ausschliesslich Heil. Was war
der Grund fiir die Opposition gegen sie? Heil in der Erwartung der Exu-
lanten bedeutete Riickkehr und Neubeginn in der Heimat. Das hat ithnen
Deuterojesaja angekiindigt. Aber «falsch» war, dass er das als eschatolo-
gische Ereignisse, als den Beginn eines neuen, eschatologischen Zeitalters
proklamierte (Jes 43,1-7, 14-21). Damit gefidhrdete er in den Augen
seiner pragmatischen Exilsgenossen die Realitit, auf die man so sehnsiich-
tig wartete. Derartige «eschatologische Fantastereien» erschienen ihnen
als unannehmbar. Doch liegt hinter der Ablehnung des Deuterojesaja
wohl noch ein tieferer Grund. Es ist nicht nur der Inhalt, sei er nun
Gericht oder Heil, vielmehr ist es die Botschaft an sich, die mit dem
kompromisslosen Anspruch ergeht, das Wort Gottes zu sein. Das wahre
Skandalon ist das ko ‘dmar YHWH = «so spricht der Herr».

Jedoch diese Ablehnung und Verwerfung der Botschaft des Ebed sowie
sein tragisches Ende, welches oberfldchlich betrachtet als Scheitern ver-
standen werden konnte, waren nicht das Ende seiner Mission, denn er war
nicht ein Knecht von Menschen, sondern der Knecht Gottes. So, als
Gottes offizieller Botschafter, bedeutete sein Tod den Hohepunkt und die
erfolgreiche Vollendung seiner Mission, und das in doppeltem Sinne: Er
offenbart den wahren Charakter derer, die ihn abgelehnt und umgebracht

24 Vgl. I Kon 19,10; Neh 9,26; Jer 2, 30.



210 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

haben, und er war stellvertretendes Leiden, eingeplant fiir die Errettung
der Welt.

Nach alter Vorstellung repriasentiert ein Botschafter in offizieller Mis-
sion seinen Herrn und Auftraggeber. Was auch immer dem Botschafter
widerfihrt oder angetan wird, widerfahrt dem Auftraggeber.2> Das tragi-
sche Ende des Ebed symbolisiert die kollektive Unwissenheit Israels und
der Heiden. Sie lehnen den wahren Gott ab und haben die Wahrheit und
Erlosung bitter notig. Mit seinem Leiden offenbart der Ebed den wahren
Charakter seiner Gegner in einer Weise, die kaum iiberboten werden
kann. Auf der anderen Seite aber, das Leiden des Botschafters Gottes ist
im Grunde genommen Gottes eigenes Leiden. Gott leidet unter den Hin-
den derer, die ihm eigentlich dienen sollten.

Der andere Sinn, den der Tod des Ebed als Hohepunkt seiner Mission
hat, wird deutlich mit der Deutung als stellvertretender Tod. Der Text
sagt es ausdriicklich, dass dieser Tod als Tod fiir das Heil derer interpre-
tiert wurde, die diesen Ebed verworfen haben (Jes 53,4-5). Fiihrt man
diesen Gedanken bis zur letzten Konsequenz durch, dann scheint dieser
Text irgendwie in geheimnisvoller Weise anzudeuten, dass Gott selbst
sterben musste fiir das Heil der Welt. Jedoch es war erst dem Neuen
Testament iiberlassen, derartige Gedanken zu entwickeln. Dieser alttesta-
mentliche Text geht nur so weit, dass er sagt, nach seinem stellvertreten-
den Tod wird der Ebed weiterleben in denen, die sein Opfer angenommen
haben (Jes 53,10; oder ist der Auferstehungsgedanke angedeutet?), und
auf diese Weise wird der Plan Gottes doch noch zu seinem Ziele kom-
men.

Was bedeutet das nun alles fiir die Zukunft Israels als Gottes auser-
wihltes Volk im Rahmen der kollektivistischen Deutung des Ebed? Es
bedeutet zundchst einmal, dass Israels Erwidhlung verstanden werden
muss als Erwdhlung, um eine Aufgabe zu erfiillen. Aber Erfiillung dieser
Aufgabe wird ernsthafte Opposition zur Folge haben. Israels Zukunft als
Jahwes Prophet fiir die Volkerwelt oder als berit ‘am, wird eine via dolo-
rosa sein, die durch Leiden und Verfolgung fast bis zur volligen Vernich-
tung fithrt. Aber auf geheimnisvolle Weise wird diese via dolorosa Israels
Weg zum schliesslichen Erfolg sein. So sieht die Zukunft des erwihlten
Volkes Gottes aus in einer gefallenen Welt, die die Erlosung bitter notig
hat; eine Erl6sung, die durch eben dieses Israel Wirklichkeit werden wird

25 Im spiteren Judentum hiess es $¢/iiht6 Sel ‘adam k‘moté = «der Gesandte eines Mannes
ist wie der Mann selbst», d. h. es ist kein Unterschied zwischen dem, der sendet, und dem der
gesendet wird; K. H. Rengstorf, «apostolos», ThWBNTI, 415.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 211

als «Licht der Volker» (Jes 49,5), durch ein Israel, das treu auf seiner via
dolorosa dahinzieht (Jes 50,5f.) bis zum bitteren Ende oder zum endgiil-
tigen Sieg.

Miteingeschlossen ist der Gedanke, dass wenn immer Israel Verfolgung
leidet, es sichtbar wird fiir das Volk Gottes und fiir die anderen, dass Israel
das auserwihlte Volk Gottes ist. Auf der anderen Seite allerdings, als
auserwihltes Volk ist Israel nicht besser als die Nicht-Israeliten, vielmehr
nimmt Israel an der Siinde der Welt teil (Jes 43,8). Wenn Israel als der
Prophet fiir die Volker Verfolgung leidet, macht es nur selbst durch, was es
immer wieder seinen eigenen Propheten angetan hat, indem es sie verfolg-
te und gelegentlich totete. Auf diese Weise hat Israel seine eigenen Pro-
pheten als wahre Propheten ausgewiesen, und so wird durch sein eigenes
Leiden in der Welt Israel selbst als wahrer Prophet des einen und wahren
Gottes legitimiert.

Wenn immer Israel Verfolgung erleidet, dann leidet es als Prophet
Gottes, der in die Welt gesandt ist. Was auch immer als Grund fir die
Verfolgung angegeben werden mag, sei es politisch, ideologisch oder dko-
nomisch, irgendwo im Hintergrund wird immer, zugegeben oder nicht,
dieser andere Grund sein: Israel ist anders. Und anders ist Israel in der
Tat immer gewesen. Nach der Landnahme lebte Israel fiir ungefahr 200
Jahre ohne einen Staat und ohne Konig, weil es glaubte, dass Gott sein
Herrscher war (Jdc 8,23). Die Propheten erwarteten spiter, dass Israel als
Staat unter den Staaten der Alten Welt anders handeln miisse: keine
politischen Allianzen (Jes 30,1-5; 31,1; Jer 37,1-10); nationale Sicher-
heit wurde nicht gesucht durch moderne Waffen (Jes 31, 1) oder Befesti-
gungsanlagen (Jes 7,1-9); und als der Feind Jerusalem belagerte und
schliesslich zum letzten Schlag ausholte, forderte Jeremia zur Kapitula-
tion auf (Jer 38,2). Die grosse Sorge war, dass ein Staat Israel so werden
konnte wie die Staaten der Heiden (I Sam 8, 5,20). Der Charakter Israels
als Volk Gottes war der Grund fiir diese Besonderheiten. Das heisst doch,
wenn Israel wegen dieser Besonderheiten leiden muss, dann leidet Gott
mit ithm, und wer auch immer sich an den Verfolgungen Israels beteiligt,
verkorpert oder repriasentiert die gefallene Welt. Es ist bemerkenswert,
dass als die klassischen Ausnahmen von dieser Regel im Alten Testament
nur die Assyrer (Jes 8,5-8) und die Babylonier, deren Konig bei Jeremia
«mein Knecht» heisst (Jer 25,9; 27, 6), genannt werden. Aber sie sind nur
die Werkzeuge Gottes, um das ungehorsame Volk zu strafen. Sobald sie
ihren Auftrag erfiillt haben oder thre Kompetenz iiberschreiten, sind auch
sie wieder die gefallene Welt und werden zur Rechenschaft gezogen (Jes
10,5-11; Jer 50,51).



212 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

In all diesen Verfolgungen kann und wird Israel niemals untergehen.
Was auch immer dem Volke Gottes in seiner Zukunft geschehen mag, sei
es nun Leiden oder Heil, es wird letztlich den Heidenvolkern dazu verhel-
fen, irgendwann einmal den wahren Gott zu erkennen, «damit <sie> zur
Einsicht kommen und an mich glauben und erkennen, dass ich es bin»,2¢
oder wie es die hdufige Erkenntnisformel ausdriickt, «und sie sollen erken-
nen, dass ich der Herr bin».2” Diese universale Gotteserkenntnis ist ein
Motiv der alttestamentlichen Eschatologie.

Diese allgemeinen theologischen Erwigungen sollten uns zu der aktuel-
len Frage fiihren: Wie kann uns die alttestamentliche Theologie helfen, die
Situation des heutigen jiidischen Volkes zu verstehen?

I11

Zwei Bemerkungen miissen vorausgeschickt werden, bevor wir versu-
chen, die gestellte Frage zu beantworten:

1. Keine sdkularen Versuche, das Phidnomen Israel oder den Holocaust
erschopfend zu erkldaren, konnen zum Ziele fithren, weder auf dem Gebie-
te der Religionsgeschichte, der Soziologie, Rassenkunde, Philosophie oder
Geschichte. Das einzige, was in derartigen Kontexten gesagt werden kann,
ist: Israel war immer, und die Juden sind immer noch ein Phdnomen sui
generis?8, und jeder rein sikulare Versuch, den Holocaust logisch erkliren
zu wollen, wird notwendigerweise die Bedeutung dieses Ercignisses herab-
setzen.

Die einzige plausible Erkldrung des Israel-Phinomens kann nur auf der
Grundlage der Bibel gegeben werden. Doch das muss dann heissen: Israel
und seine Geschichte in der Welt sind zunédchst und vor allen Dingen ein
theologisches Phanomen, das nur erklart werden kann, wenn der Gott der
Bibel miteinbezogen wird. Wie «plausibel» eine solche Erkldrung dann
allerdings sein wird, mag hier dahingestellt bleiben. Als theologisches
Phinomen fordert die Existenz des jiidischen Volkes nicht so sehr eine
logisch rationale Erkldrung, sondern sie fiithrt zur Meditation und zur
theologischen Kontemplation.

26 Jes 43,10, text. em. BHK und J. McKenzie, Second Isaiah, The Anchor Bible, Garden
City, New York, 1968; aber vgl. Westerman op. cit. (A.8).

27 W.Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel, in: Gottes Offenbarung,
gesammelte Aufsidtze, ThB19 (1963) 41-1109.

28 K.Barth, KDIII/3, 238 ff.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 213

2. Die Beschiftigung christlicher Theologie mit dem jiidischen Volk als
ein theologisches Problem von der Bibel her muss notwendigerweise zu
einem christlichen Verstdndnis fithren. Dabei sollten allerdings Christen
nicht versuchen, den Juden zu erkldren, wie sie sich und 1hre Geschichte
zu verstehen haben. Das haben christliche Kirchen und die sog. Judenmis-
sion durch Jahrhunderte hindurch getan, indem die Juden in Antithese
zur Kirche verstanden wurden: Wir haben Jesus als Sohn Gottes, sie
haben ihn nicht. Ein christliches Verstdndnis kann und darf nur fiir den
christlichen Gebrauch bestimmt sein, und mit allem Respekt muss in
Rechnung gestellt werden, dass Juden ihr eigenes Selbstverstdndnis
haben. Die Unterschiede konnen Gegenstand eines fruchtbaren Dialoges
werden.

Ein christliches Verstdndnis des jiidischen Volkes muss notwendiger-
weise mit dem Alten Testament beginnen. Hier betritt das jiidische Volk
als auserwihltes Volk Gottes die geschichtliche Szenerie, und von hier aus
muss die Linie durchgezogen werden bis zum Holocaust. Ein christliches
Verstindnis des Volkes der Juden ist auf die Tatsache gegriindet, dass
Gott einen ewigen und unwiderruflichen Bund mit Israel geschlossen
hat.2? Gebrochen werden konnte dieser Bund nur von Israel, aber niemals
von Gott. Konnte Gott diesen Bund widerrufen, dann konnte er auch
eines Tages seinen Bund mit den Heiden widerrufen.3 Das muss dann
aber heissen, dass alle Katastrophen, die Israel wiahrend seiner langen
Geschichte hat durchstehen miissen, z. B. Unterwerfung durch die Philis-
ter, Zerstérung des Nordreiches, das babylonische Exil, Verfolgung unter
Antiochos IV. Epiphanes, Zerstorung des jiidischen Gemeinwesens in 66—
70 und 132, die mittelalterlichen Progrome, und schliesslich der Holo-
caust, innerhalb dieses Bundes verstanden werden miissen, und nicht im
Widerspruch zu ihm.

Ein christliches Verstdndnis des Alten Testaments, und damit natiirlich
auch der Ebed-Jahwe-Lieder in Deuterojesaja, hat die Uberzeugung zur
Grundlage, dass Christus die Mitte der Schrift ist. Damit muss eine
christliche Exegese der Ebed-Jahwe-Lieder per definitionem christolo-
gisch sein. Jedoch jede Form einer christologischen Exegese, die nicht die
historische Dimension mit dem Fokus auf Israel beriicksichtigt, wiirde
mehr Unheil anrichten als Gutes tun. Christologische Exegese hat als
legitime Basis die individualistischen und prophetischen Ziige des Ebed.
Da dieser Knecht weder ein Konig noch ein Abkomme Davids ist, wire

29 Gen 17,7,13,19; Ex 31,16 (vgl. Gen 9,16).
30 Markus Barth, Der Jude Jesus — (A.7), 40.



214 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

eine messianische Auslegung hier fehl am Platze. Vielmehr miissten die
Linien zum munus propheticum Christi gezogen werden und von Jes 53
herkommend, zum munus sacerdotale.

Nicht weniger wichtig wire die ekklesiologische Interpretation, die die
kollektivistische Deutung der Lieder fortsetzen wiirde. Die Kirche Jesu
Christi ist kein Ersatz fiir den Ebed-Israel der Lieder in seiner propheti-
schen Sendung zu den Volkern, vielmehr ist es so, dass sie zu dem
alttestamentlichen Gottesvolk hinzutritt als Partner. Daher muss unsere
Frage an die Juden heute sein, ob sie bereit sind, uns als solchen anzuer-
kennen. Sollte die Antwort zunichst einmal negativ sein, wire das zwar
schmerzlich, sollte uns aber nach 19 Jahrhunderten verfehlter Beziehun-
gen und im Blick auf die Griber von 6 Millionen Holocaust-Opfern nicht
verwundern. Christliche Ekklesiologie muss heute sagen, dass seit der
Griindung der Kirche auf den Namen des Juden Jesus Christus Juden und
Christen Prophetengenossen oder prophetische Amtsbriider sind, die von
dem gleichen Gott in die Welt gesandt sind. Auf diesem Hintergrund wire
christliche Judenpolemik selbstzerstorerisches Pfaffengezdnk und christli-
che Mission zu den Juden ein Widerspruch in sich selbst.3! Es war ein
tragischer Fehler, dass durch Jahrhunderte hindurch die christliche Kir-
che ihre Identitét in antijiidischen Kategorien bestimmt hat. Der Schock,
den der Holocaust verursacht hat, muss zu einer theologischen Neubesin-
nung fiihren, in der Juden und Christen zusammen als Gottes Volk auf
Erden ihre Identitdt gegeniiber einer sdkularen, gottlosen Welt definieren.
Hier verlangt der alte Auftrag an den Ebed in Deuterojesaja, den mispadt
Gottes den Heiden bekannt zu machen, eine relevante Neubesinnung.
War es nur eine geschichtliche Zufilligkeit, oder selbst das noch nicht
einmal, dass gerade in den Monaten, als die Ungeheuerlichkeiten von
Auschwitz bekannt wurden, die Atombombe in Hiroshima fiel? Seitdem
muss die Menschheit unter der Drohung der Atombombe leben. Wird es
hier nicht angedeutet fir jeden, der sehen kann, wo der vornehmste
Bereich ist, in dem die hilflose Welt Anleitung vom Worte Gottes
braucht?

Demgegeniiber ist der Streit zwischen Juden und Christen um die
Gottessohnschaft Jesu, so schmerzlich er auch immer ist, nur eine interne
Angelegenheit des Gottesvolkes. Damit hat sich bekanntlich schon der
Apostel Paulus herumgeschlagen, aber es blieb der Alten Kirche vorbehal-
ten, diesen Streit zu wiitendem Hass zu eskalieren. Jede Form der Fort-
setzung wire heute ekklesiologischer Selbstmord, denn das Volk Gottes

31 Ausfiihrliche Diskussion bei Karl Barth, KD 1V/3, 1005 ff.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 215

als «Reich, das mit sich selbst uneins ist» (Mt 12,25), wiirde gegeniiber
der gottlosen Welt keinerlei Glaubwiirdigkeit haben.

Es konnte gezeigt werden, dass die kollektivistische Deutung das
Schicksal des Ebed-Israel auf seiner via dolorosa in der persdnlichen
Erfahrung des Deuterojesaja vorgebildet sah. Hier ist der Punkt, wo Chri-
sten ihre christologische und ekklesiologische Deutung zusammenkom-
men sehen. Es ist deutlich, dass der Weg der Kirche Christi in ihrer
Mission an die Welt als ein Leidensweg vorgezeichnet ist. Doch demge-
geniiber muss mit aller Ernsthaftigkeit gefragt werden: Was bedeutet es,
wenn heute die Kirche in unserer westlichen Welt nicht mehr leidet? Soll
das heissen, dass das biblische Modell nicht ldnger gilt? Oder kénnte das
bedeuten, dass statt die Welt mit dem mispdr Gottes zu konfrontieren die
Ebed-Kirche den Weg des Kompromisses und der Akkommodation
gewihlt hitte?

Der Prophet Deuterojesaja hatte den Widerstand seiner eigenen Volks-
genossen zu erdulden, d.h. die Opposition des Volkes Gottes. Im Kontext
der ekklesiologischen Exegese ist das mehr als nur eine historische Tatsa-
che. Im Lichte des Kreuzes Christi haben Christen keinen Grund, fiir die
Kreuzigung Jesu die Juden verantwortlich zu machen. Vielmehr sollte von
hier aus allen Ernstes eine Frage an die Kirche und ihre Theologen gehort
werden: Wo kreuzigen sie heute Jesus Christus? Es mag seltsam klingen
im Blick auf eine lange und beklagenswerte christliche Tradition, aber die
Kreuzigung Jesu trennt nicht die Juden von den Christen, sondern sie
bindet sie zusammen.

Es wird immer deutlicher, dass ein volles Verstdndnis der Kirche Jesu
Christi und ihrer Ekklesiologie nicht moglich ist ohne eine volle Wiirdi-
gung der Rolle des jiidischen Volkes. Wenn eine Christologie nicht ernst
nimmt, dass Jesus ein Jude war, muss sie notwendigerweise doketisch
werden; aber auch einer Ekklesiologie, die die Juden als Mitgenossen im
Bunde Gottes iibersieht, werden immer doketische Tendenzen anhaften,
und eine Kirchengeschichte, die nicht die Geschichte des jiidischen Vol-
kes und das Verhiltnis der Kirche zu ihm miteinbeschliesst, bleibt unvoll-
standig.

«Die Kirche reprasentiert zusammen mit den Juden das eine Volk
Gottes auf Erden.»3? Das ist ein theologischer Lehrsatz, der seine alttesta-
mentliche Grundlage in den Ebed-Jahwe-Liedern des Deuterojesaja hat.
Wenn das richtig ist, dann muss aber auch alles, was mit dem jiidischen
Volk in unserer Welt geschieht, eine theologische Dimension haben, und
deshalb ist die Kirche wesentlich daran interessiert. Irgendwie ist die

32 Markus Barth, Der Jude Jesus — (A.7), 41.



216 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Kirche immer mitbeteiligt. Gibt man das zu, ist der Zugang zum christli-
chen Verstindnis des Holocaust gefunden. Es ist nicht genug, als direkt
nicht beteiligter Zuschauer seiner Entriistung Ausdruck zu geben und von
Zeit zu Zeit der armen Opfer zu gedenken. Die Kirche selbst war mitten-
drin. Mit ihrer langen anti-jiidischen Tradition war sie beteiligt auf der
Seite der Schuldigen. Durch ihr Versdumnis, in ihrer Lehre und Predigt
die Juden mit in die communio des Volkes Gottes einzuschliessen, waren
die Juden den sdkularen Philosophien und Ideologien iiberlassen, die nach
der Aufnahme von antisemitischen Vorurteilen das geistige Klima fiir den
Holocaust geschaffen haben. Die Kirche war aber auch dabei auf der
anderen Seite der Lagerzdune, wo gelitten und gestorben wurde. Wenn ein
Teil des Gottesvolkes leidet, leidet der andere auch. Dariiber hinaus war
die Kirche dabei wegen ihrer communio mit dem Juden Jesus von Naza-
reth, zu dem sie sich als dem Sohn Gottes bekennt. Wenn er in dieser Welt
unter dem Aufruhr menschlicher Siinde leidet, dann leidet das Volk Got-
tes in seiner Gesamtheit mit.

Damit ist das Ende der exegetischen Erwédgungen iiber die Lieder vom
Gottesknecht bei Deuterojesaja erreicht. Hat man einmal begonnen, die-
sen Weg des Ineinander von individualistischer und kollektivistischer
Interpretation und ihrer Anwendung auf Christen und Juden als dem
einen Volk Gottes zu gehen, erheben sich weitere Fragen: Was sagt die
christliche Theologie heute iiber das Konzept von einem Heiligen Land,
ohne das jiidisches Denken nicht verstanden werden kann? Diese Frage
ist heute allerdings erheblich schwieriger geworden durch die Existenz
eines jiidischen Staates in Palédstina. Es ist also in diesem Zusammenhang
weiterzufragen: Was sagt die christliche Theologie heute zu dem Phéno-
men eines jiidischen Staates, der fiir sich den alttestamentlichen Namen
Israel in Anspruch nimmt? Diese Fragen miissen gestellt werden, aber
eine Diskussion ginge weit iiber den Rahmen einer Betrachtung der Lieder
vom Gottesknecht hinaus. Das miisste in einem weiteren Aufsatz gesche-
hen.

A Personal Afterthought

Diese englische Formulierung ist gewihlt als eine Bitte an den Leser, nicht zu vergessen,
dass der vorstehende Artikel und diese Worte hier in den Vereinigten Staaten geschrieben
sind. Von hier aus sieht man viele Dinge anders, auch unser theologisches Gesprich iiber die
Juden und mit den Juden. Es war ein ungliicklicher Umstand, dass ich die Juli/Sept.-Nummer
von Kerygma und Dogma, 1981, erst nach Fertigstellung meines Artikels erhielt. Oder war es
ein gliicklicher Umstand, dass das Heft noch so rechtzeitig auf meinen Schreibtisch kam, dass
ich meinem Artikel eine kleine Reaktion anfiigen kann?

Was es auch immer war, beim Lesen dieser Artikel, die alle eine kritische Antwort zu dem



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 217

Beschluss der Landessynode der Evangelischen Kirche im Rheinland vom 11.Jan. 1980 «Zur
Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden» darstellen; wurde mir klar, wie
unwissend ich war iiber das, was in diesem Zusammenhang heute in Deutschland gesagt und
geschrieben wird. Ich kannte das Dokument aus dem Rheinland, das in englischer Uberset-
zung hier iibrigens die Runde macht, aber ich war uninformiert iiber die recht pointierten
Gegenstimmen. Nicht alles, was driiben gedruckt wird, kommt eben schnell genug iiber den
Ozean.

Ich muss ehrlich gestehen, die Stimmen, die sich da in KuD #ussern, haben mich sehr
betroffen gemacht. Sie scheinen aus einer anderen Welt, im wahrsten Sinne des Wortes, aus
der Alten Welt zu kommen. Hier ist nicht der Ort, in eine wissenschaftliche Diskussion iiber
den Inhalt einzutreten. Ich frage mich auch, ob das angesichts dessen, was dort an einigen
Stellen gesagt wird, moglich ist. Die Voraussetzungen sind zu verschieden. Daher beschrianke
ich mich auf einige persénliche Bemerkungen.

Hier finde ich 5 theologische Diskussionen deutscher Kollegen iiber die Juden, und meine
spontane Reaktion ist: Da redet man gelehrt {iber die Juden, aber redet man denn nie mit den
Juden? War Hitlers Endlésung so erfolgreich, dass biblische Theologen in Deutschland heute
nur noch so iiber die Juden schreiben konnen wie z. B. iiber die alten Hyksos oder Hethiter?
Auf der einen Seite wird die Notwendigkeit eines Gespraches mit den Juden ja gar nicht
geleugnet (besonders bei Gunneweg), aber dann heisst es bei Franz Hesse «kurz und biindig»:
«Ein besonderes Heil fiir Israel, auch fiir das Judentum unserer Tage, am Evangelium von
Jesus Christus vorbei gibt es nicht» (197). Und dann wird wiederholt, was seit den alten
Kirchenvidtern immer wieder gesagt worden ist: «Vielmehr stehen diejenigen, die Christus
nicht angehoren — und das sind Juden und Heiden! —, denen gegeniiber, die Christus ange-
horen, ob sie nun aus den Juden oder aus den Heiden stammen.»

Angesichts dessen muss ich wirklich fragen: Wie kann man denn unter dieser Vorausset-
zung noch ein Gesprich fithren ? Da wird der Partner doch schon mundtot gemacht, bevor er
iiberhaupt Platz genommen hat. Aber hinsetzen muss er sich doch, denn er soll ja schliesslich
ein Zeugnis vernehmen, d.h. doch, er soll angepredigt werden wie die paar Leutchen, die am
Sonntagmorgen in der Kirche sitzen. Ubertragen wir das doch einmal in die Wirklichkeit: Ich
kann mir keinen meiner jiidischen Freunde vorstellen, der unter diesen Umstianden zu Franz
Hesse kommen wiirde, um seinem Zeugnis zu lauschen. Wire das die notorische jiidische
Verstocktheit, von der Luther so viel gesprochen hat?

Ich glaube kaum. Die Wirklichkeit ist anders, und diese Wirklichkeit findet man wohl
besser hier in den USA, wo ich als Theologieprofessor stindig damit rechnen muss, dass in
meinem alttestamentlichen Seminar ein Rabbi sitzt; wo ein Hiduserblock vom Seminary
entfernt eine grosse Synagoge steht, wo sich zu den Gottesdiensten regelmaissig eine Gemein-
de versammelt, die so zahlreich ist, dass der deutsche Pfarrer vor Neid erblassen méchte. Das
ist aber noch nicht alles. Was wiirden z.B. meine deutschen Kollegen von KuD in einem
Vortrag zu einer Konferenz von Rabbis sagen? Wie wiirden sie zu einer Versammlung von
Juden sprechen, die Auschwitz iiberlebt haben? Diese Fragen kommen aus meiner amerika-
nischen Erfahrung. Man braucht derartige Einladungen ja gar nicht erst anzunehmen. Ich will
es ehrlich zugeben, das habe ich zunidchst ernsthaft erwogen. Aber es geht nicht. Wie kann
man denn «nein» sagen, wenn man Englisch mit einem deutschen Akzent spricht? Das wire
ja auch eine Demonstration.

Ich glaube, dass meine Kollegen von KuD so handeln wiirden, wie ich es tat und noch
immer tue: annehmen, hingehen und mit tiefer Unsicherheit und Beklemmung einen Vortrag
halten. «Holocaust-Trauma»? Wer auch immer diesen Ausdruck geprigt hat, ich mag ihn,
wegen der Grundbedeutung des Wortes, « Verwundung». Wer als Deutscher heute in Amerika



218 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

lebt und hier am geistigen Leben teilnimmt, sollte nie vergessen, dass auch heute noch das
Wort «deutsch» durch den Holocaust «verwundet» ist. «Deutsch» erinnert nicht nur an
Bach, Goethe, Sauerbraten, Beethoven und Mercedes Benz, sondern auch an den Holocaust.
Und wer als deutscher akademischer (theologischer) Lehrer hier in den verschiedensten
Auditorien zu sprechen hat, wiirde Versteck spielen, wenn er den Holocaust stindig ausklam-
mern wollte. «Holocaust-Trauma»? In meiner Rolle hier bin ich «verwundet», und ich
miisste mich sogar schiamen, wiirde ich nicht zugeben, dass die 6 Mill. Opfer den Panzer
meiner theologischen Gelehrsamkeit, Wissenschaftlichkeit und all das, was wir uns sonst
noch gerne zur Abschirmung umhingen, durchstossen haben und unter die Haut gehen.

Das heisst flir mich, in meiner stindigen Begegnung mit den Juden ist das Problem
Holocaust nicht eine Sache der Vergangenheit, iiber die man heute gelehrte Abhandlungen
schreibt, sondern lebendige Gegenwart. Bevor ich diese Erfahrung machen musste, hitte ich
vielleicht auch noch so «kurz und biindig» urteilen konnen wie Franz Hesse und die anderen.
Aber in der Konfrontierung mit der Realitdt wurden traditionelle Theologie und christliche
Selbstsicherheit, allein die Wahrheit zu haben, einfach von dem Konzeptpapier meiner
Vortrdge gefegt. Alte Fragen mussten neu gestellt werden, neue mussten hinzukommen,
traditionelle Lehrsdtze mussten korrigiert werden, und das Ergebnis ist eine neue Theologie
nach dem Holocaust. Wenn das auch nicht in den Kontext der Zitate des Herrn Kollegen
Slenczka passt, die er dem KuD-Heft als Vorwort mitgegeben hat, stort mich das wenig.
Anders konnte man hier als christlicher Theologe, der versucht, seine Mitmenschen, denen er
hier begegnet, ernst zu nehmen, und der seine Vergangenheit nicht verleugnet, auch nicht
iiberleben. Ohnehin weiss ja jeder, wie leicht sich eine andere Reihe von Zitaten aus Schrift
und Tradition zusammenstellen liesse, die direkt auf eine neue Theologie nach dem Holo-
caust hinweist.

Die Frage kann einfach nicht mehr so gestellt werden: Wer ist im Recht, wer hat die
Wahrheit, das Christentum oder das Judentum? Aus KuD habe ich gelernt, dass Christen
heute noch immer erwarten, dass die Juden auf unser Zeugnis horen. Aber wann fangen wir
denn endlich einmal an, auf das Zeugnis der Juden zu horen? In meinen zahlreichen Begeg-
nungen mit Juden, in Diskussionen mit Uberlebenden von Auschwitz, mit den priichtigen
Studenten an der University of Judaism in Los Angeles, in jiidischen Gottesdiensten, in
Gesprichen mit jiidischen Doktoranden, oder erst kiirzlich in einer langen Nachtsitzung mit
«Onkel Herschel», einem orthodoxen Rabbi, habe ich das jiidische Zeugnis gehort, dass
gldubige Juden auf ihre Weise die Wirklichkeit Gottes erfahren haben und immer wieder
erfahren. Wenn es wirklich nur einen Gott gibt, muss das der sein, den wir als Vater Jesu
Christi kennen. Angesichts dessen muss wohl die christliche Theologie ihren Ausschliesslich-
keits-Anspruch aufgeben. Ein Jude ist eben kein Heide, und auf Grund dieser Erfahrung habe
ich meine Aktivitdt dndern miissen. Anstatt vor den Juden zu bezeugen, befrage ich lieber
meine dogmatische Tradition und exegesiere noch einmal die Bibel.

Vielleicht wird man mir nun in Anlehnung an Eberhard Bethges selbstkritische Fragen
vorhalten: Damit regiert also die Erfahrung den Text? Ich wiirde sagen: Nicht den Text, aber
meine Fragestellung und das, was ich im Text entdecke. Dadurch wird meine Theologie relevant.
Aber wie ist es denn bei den Exegeten in KuD ? Regiert dort nicht die Tradition? Ist dort die
Tradition vielleicht so stark, dass eine menschliche Erfahrung mit den Juden nicht mehr méglich
ist? Vielleicht ist das der Grund, weshalb dort alles so abstrakt und steril klingt.

Diese Tradition, die selbst durch 6 Mill. tote Juden bisher nicht erschiittert ist, fithrt den
Kollegen Franz Hesse zu der schroffen Feststellung: « Wer allein das Alte Testament hat, der
hat keineswegs die Wahrheit» (188). Das erinnert natiirlich an Lessings Ring-Parabel. Doch
haben sich die Zeiten gedndert. Wir leben nicht mehr in der Beschaulichkeit des hiibschen



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 219

Wolfenbiittel. Angesichts der atomaren Bedrohung, der sich unsere Welt heute gegeniiber-
sieht, haben wir einfach keine Zeit mehr fiir Streitereien wie die Briider bei Lessing, die
schliesslich zum Richter gingen. In unserer heutigen Zeit, wo die Zukunft der Menschheit auf
dem Spiele steht, ist das christliche Zeugnis an die Juden irrelevant geworden. Das Zeugnis
muss vor der ratlosen Welt abgelegt werden, vom Worte Gottes her, nach dem es einen
besseren Weg zum Frieden gibt als das Rasseln mit Atombomben. Dieses Wort haben die
Juden ebensogut wie wir Christen, also sind beide zusammen herausgefordert. Das Buch von
Samuel Pisar, Of Blood and Hope (Boston: Little, Brown, 1979), soll ein Bestseller in Europa
sein. Dort schreibt Pisar in eindrucksvoller Weise:

Everything seems poised for the apocalypse. It is as if an Auschwitz fever has taken hold of
mankind, pushing it irresistibly toward the precipice, an Auschwitz ideology, character-
ized by the rapid devaluation of the ultimate human right — the right to life. The
combination of high technology and high brutality, which I had seen practiced on a pilot
scale not long ago, shows that man is quite capable of resorting to both the ideological
premises and the scientific means for wholesale annihilation (262f.).

Angesichts dieser Wirklichkeit sind Juden heute willig, den Weg des Zeugnisses zu gehen.
In einer presbyterianischen Kirche in Pittsburg horte ich Rabbi Mark Tannenbaum vom
American Jewish Committee sagen: Geben wir uns doch nicht der Illusion hin, der Holocaust
sei passiert. Er findet heute iiberall statt, und weit Schlimmeres muss kommen, wenn wir uns
nicht schleunigst auf unser «Judeo-Christian»-Erbe besinnen. — Soll ich angesichts dieser
Herausforderung erst einmal anfangen, dem Rabbi Christus zu bezeugen ? Das scheinen doch
meine Kollegen von KuD zu erwarten. Wir haben einfach keine Zeit mehr zu verlieren. Das
sieht man vielleicht hier in den USA besser als in dem spiegelblanken Deutschland. Unsere
Stddte, das Verkehrswesen, die Fabrikanlagen, die Hdfen usw. verkommen; Zuschiisse fiir die
Armen, die Alten, Universitdten, Wissenschaften und Studenten werden gekiirzt, weil alles in
die Riistung geht. Das ist der Kairos, und unter diesem Druck habe ich oben in meinem
Artikel den Ausdruck «Pfaffengezdank» gebraucht. Dafiir muss ich mich jetzt entschuldigen.
Nachdem ich KuD gesehen habe, weiss ich, dass es Kollegen gibt, die ihn auf sich beziehen
konnten. Unter dem Eindruck der Stimmen von S. Pisar, M. Tannenbaum und vieler anderer
habe ich gelernt, das christlich-jiidische Gesprich und den bedrohlichen Zustand der heutigen
Welt nicht mehr als getrennte Probleme zu sehen. Das Volk Gottes auf Erden hat die
Wabhrheit zu bezeugen.

Wenn wir uns erst einmal hier im Grundsitzlichen einig wiren, konnten wir auch mit der
Diskussion iiber die Teilfragen beginnen, z. B. der Staat Israel (Gunnewegs Artikel gibt uns in
der Tat einen guten «starting-point»). Personlich habe ich auch Schwierigkeiten mit Mena-
hem Begin (Hesse 189), wie iibrigens viele meiner jiidischen Freunde auch. Ich sehe hier auch
mit Hesse mehr die Hand eines siindigen Menschen als die Hand Gottes. Aber bevor wir den
Stab iiber Begin brechen, sollten wir versuchen, ihn zu verstehen. Er und diejenigen, die ihm
folgen, sind doch auch nur Produkte des Holocaust. Wie Franz Hesse ihn abzuurteilen
scheint, erinnert mich an unseren Rassenkonflikt hier. Erst hat man die Schwarzen unter-
driickt und benachteiligt, und dann wirft man ihnen vor, dass sie arm und ungebildet sind.

Ich breche hier ab. Dieser «personal afterthought» aus der Neuen Welt ist schon zu lang
geworden. Ich wollte nicht wissenschaftlich argumentieren. Wir miissen doch auch einmal
menschlich argumentieren diirfen. Die 6 Mill. Toten des Holocaust schienen mir der richtige
Anlass dafiir zu sein. Sie kénnen uns daran erinnern, dass es bei unseren wissenschaftlichen
Diskussionen als Theologen immer auch um richtige Menschen geht, die uns leider zu oft
hinter dem Nebel unserer Gelehrsamkeit abhanden kommen.

H. Eberhard von Waldow, Pittsburgh



	Der Gottesknecht bei Deuterojesaja : Israel, die Juden und die Kirche Jesu Christi und: A Personal Afterthought

