
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesknecht bei Deuterojesaja : Israel, die Juden und die Kirche
Jesu Christi und: A Personal Afterthought

Autor: Waldow, H. Eberhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


201

Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Israel, die Juden und die Kirche Jesu Christi1
und: A Personal Afterthought

Seitdem die historisch-kritische Forschung in der Interpretation der
Bibel allgemein anerkannt war, haben die Bibelwissenschaften gewaltige
Fortschritte gemacht und uns zu umfangreichen Kenntnissen der
Geschichte des Volkes Israel, seiner Religion und Kultur verholfen. Jedoch
der theologische Ertrag, der das Alte Testament als Teil des christlichen
Kanons und die alttestamentliche Wissenschaft als Disziplin unter den
traditionellen theologischen Disziplinen rechtfertigen würde, ist sehr
gering gewesen. Diese mageren Ergebnisse waren immer ein schwacher
Punkt in der christlichen Theologie, und es ist eigentlich ganz verständlich,

dass die Nazi-Ideologie in Hitler-Deutschland mit ihren Angriffen
gegen die christlichen Kirchen gerade hier ansetzte und die Abschaffung
des Alten Testamentes forderte.

Der wohl wichtigste Versuch, die theologische Bedeutung des Alten
Testamentes für die Kirche zu etablieren, wurde von K. Barth unternommen.

Er betonte, dass die Heilige Schrift in ihrer Gesamtheit, d.h. Altes
und Neues Testament in gleicher Weise, das ursprüngliche Zeugnis der
Offenbarung Gottes ist.2 Damit war das Alte Testament dogmatisch
miteingeschlossen in die biblische Norm der christlichen Theologie. Es wurde
nicht gelesen oder studiert, weil es nun einmal da war, sondern aus
theologischer Notwendigkeit. K. Barth führte aus, dass die Bibel selbst nicht
einfach mit der Gottesoffenbarung gleichgesetzt werden darf, sondern

1 Deutsche Übersetzung mit einigen Ergänzungen meines Artikels: The Servant of the

Lord, Israel, the Jews and the People of God, in: Intergerini Parietis Septum (Eph 2:14),
Essays presented to Markus Barth on his-sixty-fifth birthday; ed. D. Y. Hadidian, Pittsburgh:
Pickwick Press, 1981, 355-365. An dieser Stelle sei Mr. Hadidian gedankt für die freundliche
Genehmigung zur Veröffentlichung einer deutschen Fassung.

2 K.Barth, Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vorträge, München 1926;
KD 1/2, §19, «Gottes Wort für die Kirche». H.J. Kraus beschreibt den Effekt von Barths
neuem Ansatz mit den Worten: «Wie ein Sturmwind brausen diese Worte durch die theologische

Wissenschaft», Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten
Testaments, Neukirchen 21969, 417. Doch handelte es sich hier wohl nur um einen lokalen
«Sturmwind», der nicht weit über das europäische Festland hinausreichte. In dem Buch von
R.E. Clements, One Hundred Years of Old Testament Interpretation, Philadelphia 1976,
besonders in dem Kapitel über «Interpreting Old Testament Theology», sucht man vergebens
nach einer Würdigung Karl Barths, und auch in Amerika hat die atl. Wissenschaft bis lange
nach dem 2. Weltkrieg im vertrauten Stile des 19. Jh. weitergemacht.



202 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

dass sie das Zeugnis von dieser Offenbarung ist. Es ist eigentlich erstaunlich,

dass dieser Ansatz Barths bei amerikanischen konservativen Theologen

oder Fundamentalisten, die Barth so gerne zitieren, überhaupt keine
Rolle spielt. Sie übersehen völlig, dass bei K. Barth historisch-kritische
Forschung, die sie für liberal halten, zu einer theologischen Notwendigkeit
erhoben ist. Ein anderer Ertrag von Barths theologischem Neuansatz war
ein frisches Interesse am Studium der Theologie des Alten Testamentes
statt der üblichen Beschränkung auf die Religion des alten Israel.3

Allerdings konnte Barths Ansatz nicht eine traditionelle Beschränkung
aufheben. Die Christlichkeit des Alten Testaments wurde zwar betont,
aber damit konnte auch die Nichtbeachtung der Existenz des Judentums
in der christlichen Theologie fortgesetzt werden.4 Hier hat immer mehr
oder weniger tiefes Schweigen geherrscht in allen Disziplinen der christlichen

Theologie. Als nach dem Ende des Krieges eine neue Studentengeneration

in die Hörsäle der wiedereröffneten Universitäten strömte, um
unter hochangesehenen Lehrern zu studieren, die sich in der Bekennenden
Kirche einen Namen gemacht hatten, hörte man nichts über das Judentum:

Homiletik und Katechetik kümmerten sich nicht um die reiche
jüdische Predigt- und Lehrtradition; Dogmatik und Systematische Theologie

zeigten wenig Interesse für die Rolle des jüdischen Volkes als das

Volk Gottes; weder die alt- noch die neutestamentliche Wissenschaft
beschäftigten sich mit der Tatsache, dass das Volk, dessen Religion und
Kultur der geschichtliche Hintergrund für die beiden Teile des christlichen

Kanons sind, nach der Missionstätigkeit des Apostels Paulus nicht
einfach im Nichts verschwunden ist, sondern immer noch mit der Kirche
Seite an Seite weiterexistierte; und schliesslich in der Kirchengeschichte,
die doch eigentlich die Geschichte des Volkes Gottes in der Welt darstellen

sollte, wurde die Geschichte der jüdischen Glaubensgemeinschaft
nicht behandelt.

Diese Situation änderte sich ganz allmählich, als das schreckliche Aus-
mass der systematischen Judenverfolgung, die wir heute «den Holocaust»
nennen, mehr und mehr in das theologische Tiefen-Ich sank.5 Unter dem
Eindruck dieser Katastrophe, dem man sich eigentlich kaum entziehen
kann, wurde es deutlich, dass der Faden der Geschichte Israels als ein

3 Z.B. W.Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Stuttgart, Göttingen,51957; G. von
Rad, Theologie des Alten Testaments, München, Bd. I 1957, Bd. II 1960.

4 Eine wichtige Ausnahme ist W. Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments,
Zürich 71946.

5 Hier sei besonders an das von Prof. Dr. F. Litteil gegründete National Institute on the
Holocaust in Philadelphia erinnert.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 203

theologisches Phänomen mit den Aktionen der Römer in den Jahren 70

und 132-135 nicht einfach abgeschnitten war.6 Vielmehr, was in biblischer

Zeit das auserwählte Volk Gottes genannt wurde, hat weiterexistiert
und war immer da, Seite an Seite mit der christlichen Kirche. Im Lichte
dieser Entdeckung erhielt der Holocaust für Christen existentielle Dimensionen,

und neue Aspekte öffneten sich für theologische Fragestellungen.
Wenn z.B. die theologische Interpretation des Alten Testamentes betonte,
dass Gott durch Ereignisse in der Geschichte spricht, dann wurde immer
klarer, dass dieses Reden nicht einfach aufhörte mit dem geschichtlichen
Ende des Neuen Testamentes. Vielmehr, was einst begonnen hatte mit
dem Auszug aus Ägypten und der Landnahme und sich fortsetzte mit dem
babylonischen Exil und weiter mit den Christusereignissen im Neuen
Testament, ist immer wieder geschehen in späteren Perioden der
Geschichte des jüdischen Volkes. Es ist theologisch notwendig zu fragen:
Was sagt Gott durch das unermessliche Leiden, das der Holocaust über so
viele Juden gebracht hat? Aber man kann auch andersherum fragen: Was
können wir theologisch sagen über den Holocaust im Lichte des Wortes
Gottes?

Die Absicht dieses Aufsatzes ist es, Markus Barth, den Sohn Karl
Barths, zu seinem 70. Geburtstag zu ehren. In seiner theologischen Arbeit
hat das Thema «Christentum und Judentum» immer eine grosse Rolle
gespielt.7 Freunde und viele Kollegen in den Vereinigten Staaten sind ihm
zutiefst verpflichtet, weil er ihr Interesse auf diesem Gebiet angeregt hat.
Aus diesem Grunde erscheint es angemessen, ihm diesen Aufsatz zu
widmen, der sich mit einem kleinen Aspekt dieses Fragenkomplexes beschäftigt.

In dieser exegetischen Studie wird der Versuch unternommen, das

jüdische Volk in christliche biblisch-theologische Erwägungen miteinzu-
beziehen. Das Thema ist «Das Leiden des Gottesvolkes», und als alttesta-
mentliche Grundlage sollen die Lieder vom Gottesknecht im Buche
Deuterojesaja dienen.

6 M.Noth, Geschichte Israels, Berlin -1953: «- von den Geschehnissen der römischen
Zeit wird man sagen müssen, dass sie dem geschichtlichen Dasein <Israels> ein Ende bereitet
und aus ihm das unter die Völker zerstreute Judentum gemacht haben», 14. So wird man
heute das wohl nicht mehr sagen dürfen.

7 S. z. B. M. Barth, Was the Apostle Paul an Anti-Semite?, JES 5 (1968) 78-104; repr. in:
Israel and the Church, Richmond 1969; Der Jude Jesus, Israel und die Palästinenser, Zürich
1975; Ephesians, The Anchor Bible, Garden City, New York, 1974.



204 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

I

Die sogenannten Ebed-Jahwe-Lieder bei Deuterojesaja sind Jes 42,
1-9 (oder 1-4, 5-9); 49, 1-6; 50, 4-9; 52, 13-53, 12. Diesen Einheiten
ist gemeinsam, dass sie von einem «Knecht» ('ebed) Jahwes sprechen, der
von Gott erwählt und berufen ist, den mispät (Recht) Gottes zu den
Heidenvölkern zu bringen. Dieses Wort mispät mit den Bedeutungen
«Recht, Gericht, Rechtssache, Rechtsforderung» meint bei Deuterojesaja
Jahwes legitimen Anspruch, der einzige und wahre Gott zu sein.8 Oder,
mispät impliziert die Ablehnung des Anspruches der Heiden, ihre
Gottheiten seien wirkliche Götter: «Seht, ihr seid nichts, und euer Tun ist
nichts; ein Greuel, wer euch erwählt!» (Jes 41,20). Als Missionar zu den
Heidenvölkern trifft der Ebed von Lied zu Lied auf immer grössere
Schwierigkeiten und Widerstand, bis er in den letzten beiden Liedern
persönliche Verfolgung erleidet und schliesslich als Märtyrer für sein

Zeugnis stirbt (Jes 53,8f.). Jedoch unter dem Eindruck dieses Todes
verleihen einige Anhänger ihrer Erkenntnis Ausdruck, dass diese Tragödie
nicht der Höhepunkt des Scheiterns, sondern der Anfang der Erhöhung
des Ebed durch Gott ist. Sein Leiden wird erklärt als stellvertretendes
Leiden und sein Sterben als Sühneopfer (Jes 53,5f.).

Die klassische Frage der Exegese ist immer gewesen: «Von wem sagt
dies der Prophet?» (Apg 8,34).9 Nimmt man diese vier Einheiten zusammen,

isoliert vom Kontext des Deuterojesaja-Buches, dann drängt sich
der Eindruck auf, dieser Ebed ist eine Einzelperson, und man fragt weiter,
wer diese Person sei. Der äthiopische Hofbeamte in Apg 8,34 stellt dann
auch die typische Frage der individualistischen Interpretation: «Von wem
sagt dies der Prophet? Von sich selbst oder von einem anderen?» Damit
wird hier die autobiographische Deutung erwogen. Das war damals nicht
neu. Das älteste Zeugnis dieser Deutung haben wir wahrscheinlich aus
einer Zeit etwa 500 Jahre früher, als ein unbekannter Prophet seiner
Überzeugung Ausdruck verlieh (Jes 60,1 - 3), berufen zu sein wie der Ebed

von Jes 42,1 -4 und 49,6. Damit verstand er sich als Nachfolger Deutero-
jesajas, in dem er den ursprünglichen Ebed der Lieder sah. In seiner

Entgegnung (Apg 8,35) fügt Philippus zu dieser individualistischen oder
autobiographischen Deutung seine eigene christliche Erklärung hinzu.

8 C. Westermann, Das Buch Jesaja, Kap 40-66, ATD 19, Göttingen 1966, 79f.
9 Ausführliche Diskussion der Deutungsgeschichte in Ch. R.North, The Suffering

Servant in Deutero-Isaiah, London 1948 ; H. H. Rowley, «The Servent of the Lord in the Light of
Three Decades of Criticism», in: The Servant of the Lord, Oxford 1965, 3-60.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 205

Der Kontext des Deuterojesajabuches führt allerdings in eine andere
Richtung. Hier wird das Volk Israel «Knecht Gottes» genannt (Jes 41,8 f. ;

42,19; 44,1-2, 21 ; 45,4,11). Das führt zur Identifizierung des Ebed der
Lieder mit Israel und damit zur kollektivistischen Deutung. Offensichtlich

war der erste Exeget, der das tat, der Unbekannte, der in Jes 49,3
«Israel» einfügte.10

Die Exegese der Ebed-Jahwe-Texte muss diese beiden konkurrierenden
Interpretationen, individualistisch und kollektivistisch, immer im Auge
behalten. Damit stellt sich ein Dilemma: Kommt man vom Buch zu den
Liedern, dann scheint sich die kollektivistische Deutung aufzudrängen,
die aber kollidiert mit den individualistischen Zügen der Lieder. Beginnt
man aber mit den Liedern, neigt man der individualistischen Auslegung
zu und scheitert an dem kollektivistischen Ebed-Israel des Kontextes. Die
traditionelle protestantische Exegese hat eigentlich immer den letzteren
Weg vorgezogen. So war es leichter, die messianisch-christologischen
Linien auszuziehen. Das Problem des Kontextes wurde dann entweder
einfach hinweginterpretiert mit Hilfe literarkritischer Theorien,11 oder es

wurde mit Schweigen übergangen.
Diese Alternative, individualistisch oder kollektivistisch, führte in eine

Sackgasse. Der Grund dazu ist wohl, dass sie einfach falsch ist. Hier wird
nicht in Rechnung gestellt, dass das im alttestamentlichen Denken gar
nicht so eine strikte Alternative ist. Das Alte Testament unterscheidet
nicht so streng zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft, der er
angehört, wie wir es in unserer Kultur tun, besonders seit der Renaissance.
Im Alten Testament ist das Gemeinschaftsprinzip der Hauptaspekt. Der
Einzelne ist immer Glied einer Gemeinschaft. Trennung von ihr würde zu
einer ernsten Krise führen.12 Die Gemeinschaft tritt für den Einzelnen
ein, und was ihm widerfährt, widerfährt der ganzen Gruppe. Andererseits
wird der Einzelne immer als Repräsentant seiner Gruppe angesehen. Was
er tut, sei es gut oder schlecht, es qualifiziert immer seine Gruppe.13 Aus
diesem Grunde kann eine Gemeinschaft im Alten Testament von einem

10 Siehe BHK.
11 Damit hat B.Duhm angefangen. Das Buch Jesaja, Göttingen, 41922, 14f.
12 H.W.Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, München 1973, 309ff.; H.Wh.

Robinson, The Hebrew Conception of Corporate Personality, in: Werden und Wesen des

Alten Testaments, BZAW 66 (1936) 49-62; repr. in Corporate Personality in Ancient Israel,
Facet Books, Bibl. Series 11, Philadelphia 1964.

13 Ein gutes Beispiel ist die Geschichte von Achans Diebstahl in Jos 7. Das ganze Volk
wird angeklagt, «Israel hat sich an dem Gebannten vergriffen», V. 1, obwohl nur Achan es

getan hatte.



206 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Einzelnen, der real oder auch nur als Fiktion existieren kann, repräsentiert
werden, z.B. Jakob-Israel steht für die Gemeinschaft des Zwölfstämmevolkes,

oder Adam repräsentiert die gesamte Menschheit.14
Diese Denkweise gibt uns den Schlüssel für das Verständnis der Ebed-

Jahwe-Lieder. Die kollektiven Züge des Ebed im Kontext und die
individuellen der Lieder schliessen einander nicht aus, sondern sie wollen
miteinander verbunden werden.15 Allerdings, bevor wir diese Kombination
versuchen, muss der Ebed der Lieder identifiziert werden. Obwohl der
Autor der Lieder einen bewussten Versuch macht, die Identität seiner
Ebed-Gestalt im Dunkeln zu lassen, kann er doch nicht die Tatsache
verbergen, dass er von einem Propheten spricht.16 Er ist erwählt, berufen
und von Gott eingesetzt (Jes 49,1). Er ist mit dem Heiligen Geist
ausgestattet (Jes 42,1). Seine Aufgabe ist, zu sprechen, mit dem Worte seines
Mundes (Jes 49,2; 50.4), und zu lehren (Jes 42,4), was er von Jahwe
gelernt hat (Jes 50,4f.). Auf diese Weise soll er Israel zurück zu Jahwe
führen (Jes 49,6), und schliesslich soll er den Bund Jahwes zu allen
Heidenvölkern bringen (Jes 42,6). Das ist der Höhepunkt seiner Mission,
an dem der Ebed-Prophet als eine gewisse Parallele zu dem Prototyp des

alttestamentlichen Propheten, Mose, erscheint, der den Bund Jahwes zu
dem Volke Israel brachte.17

Auf diesem Hintergrund lautet die nächste Frage: Wer ist dieser
Prophet? Wollen wir wilde Spekulationen vermeiden, ist man am besten
beraten, den Vorschlag des Neuen Testamentes (Apg 8,34) ernst zu
nehmen, nach dem dieser geheimnisvolle Prophet Deuterojesaja selber sein
könnte.18 So verstanden, spricht der zweite Jesaja in den Gottesknechtsliedern

von sich selber, von seiner Sendung als Prophet, der Last seines

Amtes und seinen Enttäuschungen und Leiden. Diese Lieder sind
autobiographisches Material und als solches rücken sie in gewisse Nähe zu den

14 Zu Jakob-Israel siehe H.E. von Waldow, «- denn ich erlöse dich», BSt 29 (1960)
17 ff.

15 Man hat das «fliessende oder integrale Deutung» genannt; E. Sellin/G. Fohrer, Einleitung

in das Alte Testament, Heidelberg 1965, 416.
16 Einzelheiten bei Westermann (s.o. A.8) zu den einzelnen Einheiten. Demgegenüber

betont I. Engnell die königlichen Züge; The Ebed Yahveh Songs and the Suffering Messiah in
Deutero-Isaiah, BJRL31 (1948) 54-93. Auch O.Kaiser ist auf dieser Linie, allerdings nicht
so einseitig; Der königliche Knecht, FRLANT70 (1959). Es gibt in der Tat einige Züge, die
auf einen königlichen Hintergrund weisen könnten. Aber Motive wie «Präsentation von
Jahwes Berufenem», oder «Verleihung des Geistes» kommen auch in Verbindung mit anderen

Ämtern vor und machen den Berufenen noch nicht zum König.
17 A.Bentzen, Introduction to the Old Testament, Kopenhagen 1961, Vol.11, 112.
18 Für Repräsentanten dieser Deutung siehe Sellin/Fohrer, Einleitung, 415 f.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 207

sog. Konfessionen des Jeremia.19 Deuterojesaja sieht sich selbst als den
typischen Propheten Jahwes. Von Gott in dieses Amt berufen zu sein
heisst Widerspruch erleiden, Verfolgung und schliesslich Tod.20

Mit diesem prophetischen Selbstverständnis wurde Deuterojesaja als

ein Symbol für die Rolle Israels gesehen in seiner Mission zu den
Heidenvölkern. Das Leiden dieses Propheten symbolisierte das Leiden des
Gottesvolkes unter den Händen der Heidenvölker dieser Welt. In dieser Weise

wollte der Verfasser des Deuterojesajabuches die Lieder verstanden
wissen. So fügte er sie seiner Komposition ein und suggerierte damit die
Gleichsetzung des Ebed-Propheten der Lieder mit dem Ebed-Israel des

Kontextes. Die spätere Interpolation von «Israel» in Jes 49,3 zeigt, dass
diese Suggestion aufgenommen wurde. Jetzt wurden diese Texte ein Zeugnis

von dem Selbstverständnis des Gottesvolkes in der Zeit des Exils, als

Israel mit einer neuen Situation fertig werden musste, die durch eine Serie

von Desastern entstanden war: Verlust der nationalen Selbständigkeit,
Zerstörung des Tempels, den Jahwe einst erwählt hatte, «um seinen
Namen dort wohnen zu lassen», und Zerstreuung eines grossen Teiles des

Volkes über alle Teile der Alten Welt. In dieser nationalen, theologischen
und geistigen Krise beantworteten die Ebed-Jahwe-Lieder zwei Fragen:
Was bedeutet es, das auserwählte Volk Gottes zu sein? Was kann das Volk
Gottes von der Zukunft erwarten?

II

Was bedeutet es, das erwählte Volk Gottes zu sein? Das Deuterojesa-
jabuch mit den Gottesknechtsliedern gibt die Antwort mit Deuterojesajas
Reflektionen über seine eigene Rolle als Jahwe-Prophet.

Erwählt sein heisst, zur Erfüllung einer Aufgabe berufen zu sein. In der
autobiographischen Linie heisst das, Berufung zum Prophetenamt. Alle
Kennzeichen des Ebed der Lieder weisen auf den Propheten Jahwes. In
der exilischen Zeit betonte man eine zweifache Funktion des Propheten:
1. Er ist gesandt zu Israel (Jer 1,18). In der Erklärung von Jes 49,5 heisst
das: «Jakob zu Jahwe zurückzubringen und Israel zu ihm zu versam-

19 Jer 11,18-23; 12,1-4; 15,10-12, 15-21; 17,12-18; 18,18-23; 20,7-18.
20 Westermann ist etwas zurückhaltend mit der Identifikation Ebed Deuterojesaja und

spricht lieber von dem Amt des Propheten in Israel (171 f.). Jedoch erscheint es zweifelhaft,
ob jemand im Alten Testament in derartig abstrakter Weise gesprochen hätte. Das erinnert an
lutherische Pfarrer, die ihren «Amtsbegriff» diskutieren.



208 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

mein». 2. Er ist gesandt zu den Heidenvölkern als «ein Licht für die
Völker, dass mein (Jahwes) Heil reiche bis an das Ende der Erde», V. 6.21

Die Art und Weise seines Auftretens ist unaufdringlich und verhalten (Jes

42,2), denn seine einzige Waffe ist das Wort seines Mundes (Jes 49,2).
Jedoch was er sagt, ergeht mit dem Anspruch, das Wort Gottes zu sein (Jer
1,7-9; Jes 50,4).

Dieser Prophet ist kein gewöhnlicher Prophet wie seine Vorgänger. Die
Krise seiner Zeit weist ihm eine besondere Rolle zu. Nach seiner
Dienstanweisung ist er ein berît 'am «Bund für das Volk», Bundesmittler22
(Jes 42,6). Mit dieser Bezeichnung, ganz gleich wie man diesen schwierigen

Ausdruck versteht, wird er der Repräsentant für die Fortsetzung des
Gottesbundes in der Zeit nach der Katastrophe von 587, als viele glaubten,

der Bund sei widerrufen oder ungültig geworden (Jes 50,1). Dieser
Ebed-Prophet und der Gottesbund gehören zusammen, wie in der Vergangenheit

auf dem Berge Sinai Mose und der Sinai-Bund zusammengehört
haben. In diesem Zusammenhang erscheint der Ebed in der Rolle des

Prototyps aller Propheten, Mose (Dt 18,18).
Folgt man der kollektivistischen Linie, dann findet man die Rolle

Israels als Gottes auserwähltes Volk erhellt. Ausgewählt sein für die Rolle
des Gottesvolkes heisst, nicht nur ausgewählt sein für den Empfang für
Gottes Heil und Segen, um das Gelobte Land zu erhalten und Hilfe,
Schutz und Schalom, sondern es heisst auch, ausgewählt sein für Gottes
Strafe, und vor allen Dingen heisst es in diesem Zusammenhang, auf eine
Mission geschickt zu sein zu den anderen Völkern der Welt. Immer wenn
Israel sich zu seiner Erwählung bekennt, akzeptiert es die Rolle als Gottes
Prophet für die Völker der Welt mit dem Auftrag, ihnen die rechte
Erkenntnis des einen und wahren Gottes zu bringen und seinen Ruhm zu
verkünden.23 Was Mose für Israel bedeutete, als er auf dem Sinai den
Bund mit Israel vermittelte, ist Israel als zweiter Mose für die Heidenvölker.

Durch das prophetische Zeugnis des Ebed-Israel soll der Mosebund
ausgeweitet werden, so dass er alle Völker einschliesst. Dieses erweiterte
Selbstverständnis erinnert an die Abraham-Verheissung, «sei ein Segen -
in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter der Erde» (Gen 12,2-
3).

21 Vgl. auch Jes 42,1,4 und Jer 1,4,10.
22 Dieser Ausdruck ist schwierig zu übersetzen und grammatisch unklar; siehe K. Elliger,

Jesajall, BKIX, Neukirchen 1971, 233ff., und D.R. Hillers, «Berit 'am: Emancipation of
the People»>, JBL97 (1978) 172-182. Doch wahrscheinlich steht irgendwie der Sinai-Bund
dahinter.

23 Jes 41,20; 43,21; 45,6,23; 48,21 f.; 49,26.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 209

Was kann das auserwählte Volk von der Zukunft erwarten? Israels
Zukunft als Gottes Botschafter, Zeuge oder Prophet für die Völker, wird
dargestellt durch das Schicksal des Ebed-Deuterojesaja. Er ist auf den
Widerstand derer getroffen, zu denen er gesandt war und denen er ein
Segen sein sollte. Er wurde «geschlagen und angespien» (Jes 50,6),
«misshandelt» und schliesslich getötet (Jes 53,6f.), und seine letzte Ruhe fand
er bei Kriminellen und Verbrechern (V. 9). Was der Prophet Deuterojesaja

einst erleiden musste unter den Händen Israels, werden die Heiden dem
Ebed-Israel antun.

Die persönliche Erfahrung des Deuterojesaja, der als Prophet Jahwes

zu Israel gesandt war, war nicht aussergewöhnlich. Wenn wir den Theologen

der exilischen Zeit folgen, war es damals ein Kennzeichen des wahren
Jahwe-Propheten, abgelehnt zu werden (Jer 7,25f.), und die Leidensgeschichten

des Jeremia und seines weniger bekannten Kollegen Uria (Jer
26,20-23) waren in guter Erinnerung.24 Die vorexilischen Propheten
kündigten Gottes Gericht über sein ungehorsames Volk an. Das
unterschied sie von den sog. falschen Propheten und erklärt ihre Ablehnung.
Aber die Botschaft des Deuterojesaja war ausschliesslich Heil. Was war
der Grund für die Opposition gegen sie? Heil in der Erwartung der
Exulanten bedeutete Rückkehr und Neubeginn in der Heimat. Das hat ihnen
Deuterojesaja angekündigt. Aber «falsch» war, dass er das als eschatolo-
gische Ereignisse, als den Beginn eines neuen, eschatologischen Zeitalters
proklamierte (Jes 43,1-7, 14-21). Damit gefährdete er in den Augen
seiner pragmatischen Exilsgenossen die Realität, auf die man so sehnsüchtig

wartete. Derartige «eschatologische Fantastereien» erschienen ihnen
als unannehmbar. Doch liegt hinter der Ablehnung des Deuterojesaja
wohl noch ein tieferer Grund. Es ist nicht nur der Inhalt, sei er nun
Gericht oder Heil, vielmehr ist es die Botschaft an sich, die mit dem
kompromisslosen Anspruch ergeht, das Wort Gottes zu sein. Das wahre
Skandalon ist das kö 'ämar YHWH «so spricht der Herr».

Jedoch diese Ablehnung und Verwerfung der Botschaft des Ebed sowie
sein tragisches Ende, welches oberflächlich betrachtet als Scheitern
verstanden werden könnte, waren nicht das Ende seiner Mission, denn er war
nicht ein Knecht von Menschen, sondern der Knecht Gottes. So, als
Gottes offizieller Botschafter, bedeutete sein Tod den Höhepunkt und die
erfolgreiche Vollendung seiner Mission, und das in doppeltem Sinne: Er
offenbart den wahren Charakter derer, die ihn abgelehnt und umgebracht

24 Vgl. I Kon 19,10; Neh 9,26; Jer 2,30.



210 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

haben, und er war stellvertretendes Leiden, eingeplant für die Errettung
der Welt.

Nach alter Vorstellung repräsentiert ein Botschafter in offizieller Mission

seinen Herrn und Auftraggeber. Was auch immer dem Botschafter
widerfährt oder angetan wird, widerfährt dem Auftraggeber.25 Das tragische

Ende des Ebed symbolisiert die kollektive Unwissenheit Israels und
der Heiden. Sie lehnen den wahren Gott ab und haben die Wahrheit und
Erlösung bitter nötig. Mit seinem Leiden offenbart der Ebed den wahren
Charakter seiner Gegner in einer Weise, die kaum überboten werden
kann. Auf der anderen Seite aber, das Leiden des Botschafters Gottes ist
im Grunde genommen Gottes eigenes Leiden. Gott leidet unter den Händen

derer, die ihm eigentlich dienen sollten.
Der andere Sinn, den der Tod des Ebed als Höhepunkt seiner Mission

hat, wird deutlich mit der Deutung als stellvertretender Tod. Der Text
sagt es ausdrücklich, dass dieser Tod als Tod für das Heil derer interpretiert

wurde, die diesen Ebed verworfen haben (Jes 53,4-5). Führt man
diesen Gedanken bis zur letzten Konsequenz durch, dann scheint dieser
Text irgendwie in geheimnisvoller Weise anzudeuten, dass Gott selbst
sterben musste für das Heil der Welt. Jedoch es war erst dem Neuen
Testament überlassen, derartige Gedanken zu entwickeln. Dieser alttesta-
mentliche Text geht nur so weit, dass er sagt, nach seinem stellvertretenden

Tod wird der Ebed weiterleben in denen, die sein Opfer angenommen
haben (Jes 53,10; oder ist der Auferstehungsgedanke angedeutet?), und
auf diese Weise wird der Plan Gottes doch noch zu seinem Ziele kommen.

Was bedeutet das nun alles für die Zukunft Israels als Gottes
auserwähltes Volk im Rahmen der kollektivistischen Deutung des Ebed? Es

bedeutet zunächst einmal, dass Israels Erwählung verstanden werden
muss als Erwählung, um eine Aufgabe zu erfüllen. Aber Erfüllung dieser
Aufgabe wird ernsthafte Opposition zur Folge haben. Israels Zukunft als
Jahwes Prophet für die Völkerwelt oder als berît 'am, wird eine via dolorosa

sein, die durch Leiden und Verfolgung fast bis zur völligen Vernichtung

führt. Aber auf geheimnisvolle Weise wird diese via dolorosa Israels
Weg zum schliesslichen Erfolg sein. So sieht die Zukunft des erwählten
Volkes Gottes aus in einer gefallenen Welt, die die Erlösung bitter nötig
hat; eine Erlösung, die durch eben dieses Israel Wirklichkeit werden wird

25 Im späteren Judentum hiess es s'iûhtô sel 'ädäm k'môtô «der Gesandte eines Mannes
ist wie der Mann selbst», d.h. es ist kein Unterschied zwischen dem, der sendet, und dem der
gesendet wird; K.H. Rengstorf, «apostolos», ThWBNTI, 415.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 211

als «Licht der Völker» (Jes 49,5), durch ein Israel, das treu auf seiner via
dolorosa dahinzieht (Jes 50,5 f.) bis zum bitteren Ende oder zum endgültigen

Sieg.

Miteingeschlossen ist der Gedanke, dass wenn immer Israel Verfolgung
leidet, es sichtbar wird für das Volk Gottes und für die anderen, dass Israel
das auserwählte Volk Gottes ist. Auf der anderen Seite allerdings, als

auserwähltes Volk ist Israel nicht besser als die Nicht-Israeliten, vielmehr
nimmt Israel an der Sünde der Welt teil (Jes 43,8). Wenn Israel als der
Prophet für die Völker Verfolgung leidet, macht es nur selbst durch, was es

immer wieder seinen eigenen Propheten angetan hat, indem es sie verfolgte
und gelegentlich tötete. Auf diese Weise hat Israel seine eigenen

Propheten als wahre Propheten ausgewiesen, und so wird durch sein eigenes
Leiden in der Welt Israel selbst als wahrer Prophet des einen und wahren
Gottes legitimiert.

Wenn immer Israel Verfolgung erleidet, dann leidet es als Prophet
Gottes, der in die Welt gesandt ist. Was auch immer als Grund für die
Verfolgung angegeben werden mag, sei es politisch, ideologisch oder
ökonomisch, irgendwo im Hintergrund wird immer, zugegeben oder nicht,
dieser andere Grund sein: Israel ist anders. Und anders ist Israel in der
Tat immer gewesen. Nach der Landnahme lebte Israel für ungefähr 200
Jahre ohne einen Staat und ohne König, weil es glaubte, dass Gott sein
Herrscher war (Jdc 8,23). Die Propheten erwarteten später, dass Israel als
Staat unter den Staaten der Alten Welt anders handeln müsse: keine
politischen Allianzen (Jes 30,1-5; 31,1; Jer 37,1-10); nationale Sicherheit

wurde nicht gesucht durch moderne Waffen (Jes 31,1) oder
Befestigungsanlagen (Jes 7,1-9); und als der Feind Jerusalem belagerte und
schliesslich zum letzten Schlag ausholte, forderte Jeremia zur Kapitulation

auf (Jer 38,2). Die grosse Sorge war, dass ein Staat Israel so werden
könnte wie die Staaten der Heiden (I Sam 8,5,20). Der Charakter Israels
als Volk Gottes war der Grund für diese Besonderheiten. Das heisst doch,
wenn Israel wegen dieser Besonderheiten leiden muss, dann leidet Gott
mit ihm, und wer auch immer sich an den Verfolgungen Israels beteiligt,
verkörpert oder repräsentiert die gefallene Welt. Es ist bemerkenswert,
dass als die klassischen Ausnahmen von dieser Regel im Alten Testament
nur die Assyrer (Jes 8,5-8) und die Babylonier, deren König bei Jeremia
«mein Knecht» heisst (Jer 25,9; 27,6), genannt werden. Aber sie sind nur
die Werkzeuge Gottes, um das ungehorsame Volk zu strafen. Sobald sie
ihren Auftrag erfüllt haben oder ihre Kompetenz überschreiten, sind auch
sie wieder die gefallene Welt und werden zur Rechenschaft gezogen (Jes

10,5-11; Jer 50,51).



212 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

In all diesen Verfolgungen kann und wird Israel niemals untergehen.
Was auch immer dem Volke Gottes in seiner Zukunft geschehen mag, sei

es nun Leiden oder Heil, es wird letztlich den Heidenvölkern dazu verhelfen,

irgendwann einmal den wahren Gott zu erkennen, «damit <sie> zur
Einsicht kommen und an mich glauben und erkennen, dass ich es bin»,26
oder wie es die häufige Erkenntnisformel ausdrückt, «und sie sollen erkennen,

dass ich der Herr bin».27 Diese universale Gotteserkenntnis ist ein
Motiv der alttestamentlichen Eschatologie.

Diese allgemeinen theologischen Erwägungen sollten uns zu der aktuellen

Frage führen: Wie kann uns die alttestamentliche Theologie helfen, die
Situation des heutigen jüdischen Volkes zu verstehen?

III

Zwei Bemerkungen müssen vorausgeschickt werden, bevor wir versuchen,

die gestellte Frage zu beantworten:
1. Keine säkularen Versuche, das Phänomen Israel oder den Holocaust

erschöpfend zu erklären, können zum Ziele führen, weder auf dem Gebiete

der Religionsgeschichte, der Soziologie, Rassenkunde, Philosophie oder
Geschichte. Das einzige, was in derartigen Kontexten gesagt werden kann,
ist: Israel war immer, und die Juden sind immer noch ein Phänomen sui
generis28, und jeder rein säkulare Versuch, den Holocaust logisch erklären
zu wollen, wird notwendigerweise die Bedeutung dieses Ereignisses
herabsetzen.

Die einzige plausible Erklärung des Israel-Phänomens kann nur auf der
Grundlage der Bibel gegeben werden. Doch das muss dann heissen: Israel
und seine Geschichte in der Welt sind zunächst und vor allen Dingen ein
theologisches Phänomen, das nur erklärt werden kann, wenn der Gott der
Bibel miteinbezogen wird. Wie «plausibel» eine solche Erklärung dann
allerdings sein wird, mag hier dahingestellt bleiben. Als theologisches
Phänomen fordert die Existenz des jüdischen Volkes nicht so sehr eine
logisch rationale Erklärung, sondern sie führt zur Meditation und zur
theologischen Kontemplation.

26 Jes 43,10, text. em. BHK und J. McKenzie, Second Isaiah, The Anchor Bible, Garden
City, New York, 1968; aber vgl. Westerman op. cit. (A. 8).

27 W.Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel, in: Gottes Offenbarung,
gesammelte Aufsätze, ThB 19 (1963) 41-119.

28 K. Barth, KDIII/3, 238ff.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 213

2. Die Beschäftigung christlicher Theologie mit dem jüdischen Volk als
ein theologisches Problem von der Bibel her muss notwendigerweise zu
einem christlichen Verständnis führen. Dabei sollten allerdings Christen
nicht versuchen, den Juden zu erklären, wie sie sich und ihre Geschichte
zu verstehen haben. Das haben christliche Kirchen und die sog. Judenmission

durch Jahrhunderte hindurch getan, indem die Juden in Antithese
zur Kirche verstanden wurden: Wir haben Jesus als Sohn Gottes, sie
haben ihn nicht. Ein christliches Verständnis kann und darf nur für den
christlichen Gebrauch bestimmt sein, und mit allem Respekt muss in
Rechnung gestellt werden, dass Juden ihr eigenes Selbstverständnis
haben. Die Unterschiede können Gegenstand eines fruchtbaren Dialoges
werden.

Ein christliches Verständnis des jüdischen Volkes muss notwendigerweise

mit dem Alten Testament beginnen. Hier betritt das jüdische Volk
als auserwähltes Volk Gottes die geschichtliche Szenerie, und von hier aus
muss die Linie durchgezogen werden bis zum Holocaust. Ein christliches
Verständnis des Volkes der Juden ist auf die Tatsache gegründet, dass

Gott einen ewigen und unwiderruflichen Bund mit Israel geschlossen
hat.29 Gebrochen werden konnte dieser Bund nur von Israel, aber niemals
von Gott. Könnte Gott diesen Bund widerrufen, dann könnte er auch
eines Tages seinen Bund mit den Heiden widerrufen.30 Das muss dann
aber heissen, dass alle Katastrophen, die Israel während seiner langen
Geschichte hat durchstehen müssen, z.B. Unterwerfung durch die Philister,

Zerstörung des Nordreiches, das babylonische Exil, Verfolgung unter
Antiochos IV. Epiphanes, Zerstörung des jüdischen Gemeinwesens in 66-
70 und 132, die mittelalterlichen Progrome, und schliesslich der
Holocaust, innerhalb dieses Bundes verstanden werden müssen, und nicht im
Widerspruch zu ihm.

Ein christliches Verständnis des Alten Testaments, und damit natürlich
auch der Ebed-Jahwe-Lieder in Deuterojesaja, hat die Überzeugung zur
Grundlage, dass Christus die Mitte der Schrift ist. Damit muss eine
christliche Exegese der Ebed-Jahwe-Lieder per definitionem christolo-
gisch sein. Jedoch jede Form einer christologischen Exegese, die nicht die
historische Dimension mit dem Fokus auf Israel berücksichtigt, würde
mehr Unheil anrichten als Gutes tun. Christologische Exegese hat als

legitime Basis die individualistischen und prophetischen Züge des Ebed.
Da dieser Knecht weder ein König noch ein Abkomme Davids ist, wäre

29 Gen 17,7,13,19; Ex 31,16 (vgl. Gen 9,16).
30 Markus Barth, Der Jude Jesus - (A. 7), 40.



214 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

eine messianische Auslegung hier fehl am Platze. Vielmehr müssten die
Linien zum munus propheticum Christi gezogen werden und von Jes 53

herkommend, zum munus sacerdotale.
Nicht weniger wichtig wäre die ekklesiologische Interpretation, die die

kollektivistische Deutung der Lieder fortsetzen würde. Die Kirche Jesu
Christi ist kein Ersatz für den Ebed-Israel der Lieder in seiner prophetischen

Sendung zu den Völkern, vielmehr ist es so, dass sie zu dem
alttestamentlichen Gottesvolk hinzutritt als Partner. Daher muss unsere
Frage an die Juden heute sein, ob sie bereit sind, uns als solchen
anzuerkennen. Sollte die Antwort zunächst einmal negativ sein, wäre das zwar
schmerzlich, sollte uns aber nach 19 Jahrhunderten verfehlter Beziehungen

und im Blick auf die Gräber von 6 Millionen Holocaust-Opfern nicht
verwundern. Christliche Ekklesiologie muss heute sagen, dass seit der
Gründung der Kirche auf den Namen des Juden Jesus Christus Juden und
Christen Prophetengenossen oder prophetische Amtsbrüder sind, die von
dem gleichen Gott in die Welt gesandt sind. Auf diesem Hintergrund wäre
christliche Judenpolemik selbstzerstörerisches Pfaffengezänk und christliche

Mission zu den Juden ein Widerspruch in sich selbst.31 Es war ein
tragischer Fehler, dass durch Jahrhunderte hindurch die christliche Kirche

ihre Identität in antijüdischen Kategorien bestimmt hat. Der Schock,
den der Holocaust verursacht hat, muss zu einer theologischen Neubesinnung

führen, in der Juden und Christen zusammen als Gottes Volk auf
Erden ihre Identität gegenüber einer säkularen, gottlosen Welt definieren.
Hier verlangt der alte Auftrag an den Ebed in Deuterojesaja, den mispät
Gottes den Heiden bekannt zu machen, eine relevante Neubesinnung.
War es nur eine geschichtliche Zufälligkeit, oder selbst das noch nicht
einmal, dass gerade in den Monaten, als die Ungeheuerlichkeiten von
Auschwitz bekannt wurden, die Atombombe in Hiroshima fiel? Seitdem
muss die Menschheit unter der Drohung der Atombombe leben. Wird es

hier nicht angedeutet für jeden, der sehen kann, wo der vornehmste
Bereich ist, in dem die hilflose Welt Anleitung vom Worte Gottes
braucht?

Demgegenüber ist der Streit zwischen Juden und Christen um die
Gottessohnschaft Jesu, so schmerzlich er auch immer ist, nur eine interne
Angelegenheit des Gottesvolkes. Damit hat sich bekanntlich schon der
Apostel Paulus herumgeschlagen, aber es blieb der Alten Kirche vorbehalten,

diesen Streit zu wütendem Hass zu eskalieren. Jede Form der
Fortsetzung wäre heute ekklesiologischer Selbstmord, denn das Volk Gottes

31 Ausführliche Diskussion bei Karl Barth, KD IV/3, 1005 ff.



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 215

als «Reich, das mit sich selbst uneins ist» (Mt 12,25), würde gegenüber
der gottlosen Welt keinerlei Glaubwürdigkeit haben.

Es konnte gezeigt werden, dass die kollektivistische Deutung das

Schicksal des Ebed-Israel auf seiner via dolorosa in der persönlichen
Erfahrung des Deuterojesaja vorgebildet sah. Hier ist der Punkt, wo Christen

ihre christologische und ekklesiologische Deutung zusammenkommen

sehen. Es ist deutlich, dass der Weg der Kirche Christi in ihrer
Mission an die Welt als ein Leidensweg vorgezeichnet ist. Doch
demgegenüber muss mit aller Ernsthaftigkeit gefragt werden: Was bedeutet es,

wenn heute die Kirche in unserer westlichen Welt nicht mehr leidet? Soll
das heissen, dass das biblische Modell nicht länger gilt? Oder könnte das

bedeuten, dass statt die Welt mit dem mispät Gottes zu konfrontieren die
Ebed-Kirche den Weg des Kompromisses und der Akkommodation
gewählt hätte?

Der Prophet Deuterojesaja hatte den Widerstand seiner eigenen
Volksgenossen zu erdulden, d.h. die Opposition des Volkes Gottes. Im Kontext
der ekklesiologischen Exegese ist das mehr als nur eine historische Tatsache.

Im Lichte des Kreuzes Christi haben Christen keinen Grund, für die
Kreuzigung Jesu die Juden verantwortlich zu machen. Vielmehr sollte von
hier aus allen Ernstes eine Frage an die Kirche und ihre Theologen gehört
werden: Wo kreuzigen sie heute Jesus Christus? Es mag seltsam klingen
im Blick auf eine lange und beklagenswerte christliche Tradition, aber die
Kreuzigung Jesu trennt nicht die Juden von den Christen, sondern sie

bindet sie zusammen.
Es wird immer deutlicher, dass ein volles Verständnis der Kirche Jesu

Christi und ihrer Ekklesiologie nicht möglich ist ohne eine volle Würdigung

der Rolle des jüdischen Volkes. Wenn eine Christologie nicht ernst
nimmt, dass Jesus ein Jude war, muss sie notwendigerweise doketisch
werden; aber auch einer Ekklesiologie, die die Juden als Mitgenossen im
Bunde Gottes übersieht, werden immer doketische Tendenzen anhaften,
und eine Kirchengeschichte, die nicht die Geschichte des jüdischen Volkes

und das Verhältnis der Kirche zu ihm miteinbeschliesst, bleibt
unvollständig.

«Die Kirche repräsentiert zusammen mit den Juden das eine Volk
Gottes auf Erden.»32 Das ist ein theologischer Lehrsatz, der seine alttesta-
mentliche Grundlage in den Ebed-Jahwe-Liedern des Deuterojesaja hat.
Wenn das richtig ist, dann muss aber auch alles, was mit dem jüdischen
Volk in unserer Welt geschieht, eine theologische Dimension haben, und
deshalb ist die Kirche wesentlich daran interessiert. Irgendwie ist die

32 Markus Barth, Der Jude Jesus - (A. 7), 41.



216 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Kirche immer mitbeteiligt. Gibt man das zu, ist der Zugang zum christlichen

Verständnis des Holocaust gefunden. Es ist nicht genug, als direkt
nicht beteiligter Zuschauer seiner Entrüstung Ausdruck zu geben und von
Zeit zu Zeit der armen Opfer zu gedenken. Die Kirche selbst war mittendrin.

Mit ihrer langen anti-jüdischen Tradition war sie beteiligt auf der
Seite der Schuldigen. Durch ihr Versäumnis, in ihrer Lehre und Predigt
die Juden mit in die communio des Volkes Gottes einzuschliessen, waren
die Juden den säkularen Philosophien und Ideologien überlassen, die nach
der Aufnahme von antisemitischen Vorurteilen das geistige Klima für den
Holocaust geschaffen haben. Die Kirche war aber auch dabei auf der
anderen Seite der Lagerzäune, wo gelitten und gestorben wurde. Wenn ein
Teil des Gottesvolkes leidet, leidet der andere auch. Darüber hinaus war
die Kirche dabei wegen ihrer communio mit dem Juden Jesus von Nazareth,

zu dem sie sich als dem Sohn Gottes bekennt. Wenn er in dieser Welt
unter dem Aufruhr menschlicher Sünde leidet, dann leidet das Volk Gottes

in seiner Gesamtheit mit.
Damit ist das Ende der exegetischen Erwägungen über die Lieder vom

Gottesknecht bei Deuterojesaja erreicht. Hat man einmal begonnen, diesen

Weg des Ineinander von individualistischer und kollektivistischer
Interpretation und ihrer Anwendung auf Christen und Juden als dem
einen Volk Gottes zu gehen, erheben sich weitere Fragen: Was sagt die
christliche Theologie heute über das Konzept von einem Heiligen Land,
ohne das jüdisches Denken nicht verstanden werden kann? Diese Frage
ist heute allerdings erheblich schwieriger geworden durch die Existenz
eines jüdischen Staates in Palästina. Es ist also in diesem Zusammenhang
weiterzufragen: Was sagt die christliche Theologie heute zu dem Phänomen

eines jüdischen Staates, der für sich den alttestamentlichen Namen
Israel in Anspruch nimmt? Diese Fragen müssen gestellt werden, aber
eine Diskussion ginge weit über den Rahmen einer Betrachtung der Lieder
vom Gottesknecht hinaus. Das müsste in einem weiteren Aufsatz geschehen.

A Personal Afterthought

Diese englische Formulierung ist gewählt als eine Bitte an den Leser, nicht zu vergessen,
dass der vorstehende Artikel und diese Worte hier in den Vereinigten Staaten geschrieben
sind. Von hier aus sieht man viele Dinge anders, auch unser theologisches Gespräch über die
Juden und mit den Juden. Es war ein unglücklicher Umstand, dass ich die Juli/Sept.-Nummer
von Kerygma und Dogma, 1981, erst nach Fertigstellung meines Artikels erhielt. Oder war es

ein glücklicher Umstand, dass das Heft noch so rechtzeitig auf meinen Schreibtisch kam. dass

ich meinem Artikel eine kleine Reaktion anfügen kann
Was es auch immer war, beim Lesen dieser Artikel, die alle eine kritische Antwort zu dem



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 217

Beschluss der Landessynode der Evangelischen Kirche im Rheinland vom 11. Jan. 1980 «Zur
Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» darstellen-, wurde mir klar, wie
unwissend ich war über das, was in diesem Zusammenhang heute in Deutschland gesagt und
geschrieben wird. Ich kannte das Dokument aus dem Rheinland, das in englischer Übersetzung

hier übrigens die Runde macht, aber ich war uninformiert über die recht pointierten
Gegenstimmen. Nicht alles, was drüben gedruckt wird, kommt eben schnell genug über den
Ozean.

Ich muss ehrlich gestehen, die Stimmen, die sich da in KuD äussern, haben mich sehr
betroffen gemacht. Sie scheinen aus einer anderen Welt, im wahrsten Sinne des Wortes, aus
der Alten Welt zu kommen. Hier ist nicht der Ort, in eine wissenschaftliche Diskussion über
den Inhalt einzutreten. Ich frage mich auch, ob das angesichts dessen, was dort an einigen
Stellen gesagt wird, möglich ist. Die Voraussetzungen sind zu verschieden. Daher beschränke
ich mich auf einige persönliche Bemerkungen.

Hier finde ich 5 theologische Diskussionen deutscher Kollegen über die Juden, und meine

spontane Reaktion ist: Da redet man gelehrt über die Juden, aber redet man denn nie mit den
Juden? War Hitlers Endlösung so erfolgreich, dass biblische Theologen in Deutschland heute

nur noch so über die Juden schreiben können wie z. B. über die alten Hyksos oder Hethiter?
Auf der einen Seite wird die Notwendigkeit eines Gespräches mit den Juden ja gar nicht
geleugnet (besonders bei Gunneweg), aber dann heisst es bei Franz Hesse «kurz und bündig»:
«Ein besonderes Heil für Israel, auch für das Judentum unserer Tage, am Evangelium von
Jesus Christus vorbei gibt es nicht» (197). Und dann wird wiederholt, was seit den alten
Kirchenvätern immer wieder gesagt worden ist: «Vielmehr stehen diejenigen, die Christus
nicht angehören - und das sind Juden und Heiden! -, denen gegenüber, die Christus
angehören, ob sie nun aus den Juden oder aus den Heiden stammen.»

Angesichts dessen muss ich wirklich fragen: Wie kann man denn unter dieser Voraussetzung

noch ein Gespräch führen Da wird der Partner doch schon mundtot gemacht, bevor er
überhaupt Platz genommen hat. Aber hinsetzen muss er sich doch, denn er soll ja schliesslich
ein Zeugnis vernehmen, d. h. doch, er soll angepredigt werden wie die paar Leutchen, die am
Sonntagmorgen in der Kirche sitzen. Übertragen wir das doch einmal in die Wirklichkeit: Ich
kann mir keinen meiner jüdischen Freunde vorstellen, der unter diesen Umständen zu Franz
Hesse kommen würde, um seinem Zeugnis zu lauschen. Wäre das die notorische jüdische
Verstocktheit, von der Luther so viel gesprochen hat?

Ich glaube kaum. Die Wirklichkeit ist anders, und diese Wirklichkeit findet man wohl
besser hier in den USA, wo ich als Theologieprofessor ständig damit rechnen muss, dass in
meinem alttestamentlichen Seminar ein Rabbi sitzt; wo ein Häuserblock vom Seminary
entfernt eine grosse Synagoge steht, wo sich zu den Gottesdiensten regelmässig eine Gemeinde

versammelt, die so zahlreich ist, dass der deutsche Pfarrer vor Neid erblassen möchte. Das
ist aber noch nicht alles. Was würden z.B. meine deutschen Kollegen von KuD in einem
Vortrag zu einer Konferenz von Rabbis sagen? Wie würden sie zu einer Versammlung von
Juden sprechen, die Auschwitz überlebt haben? Diese Fragen kommen aus meiner amerikanischen

Erfahrung. Man braucht derartige Einladungen ja gar nicht erst anzunehmen. Ich will
es ehrlich zugeben, das habe ich zunächst ernsthaft erwogen. Aber es geht nicht. Wie kann
man denn «nein» sagen, wenn man Englisch mit einem deutschen Akzent spricht? Das wäre

ja auch eine Demonstration.
Ich glaube, dass meine Kollegen von KuD so handeln würden, wie ich es tat und noch

immer tue: annehmen, hingehen und mit tiefer Unsicherheit und Beklemmung einen Vortrag
halten. «Holocaust-Trauma»? Wer auch immer diesen Ausdruck geprägt hat, ich mag ihn,
wegen der Grundbedeutung des Wortes, «Verwundung». Wer als Deutscher heute in Amerika



218 H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

lebt und hier am geistigen Leben teilnimmt, sollte nie vergessen, dass auch heute noch das

Wort «deutsch» durch den Holocaust «verwundet» ist. «Deutsch» erinnert nicht nur an
Bach, Goethe, Sauerbraten, Beethoven und Mercedes Benz, sondern auch an den Holocaust.
Und wer als deutscher akademischer (theologischer) Lehrer hier in den verschiedensten
Auditorien zu sprechen hat, würde Versteck spielen, wenn er den Holocaust ständig ausklammern

wollte. «Holocaust-Trauma»? In meiner Rolle hier bin ich «verwundet», und ich
müsste mich sogar schämen, würde ich nicht zugeben, dass die 6 Mill. Opfer den Panzer
meiner theologischen Gelehrsamkeit, Wissenschaftlichkeit und all das, was wir uns sonst
noch gerne zur Abschirmung umhängen, durchstossen haben und unter die Haut gehen.

Das heisst für mich, in meiner ständigen Begegnung mit den Juden ist das Problem
Holocaust nicht eine Sache der Vergangenheit, über die man heute gelehrte Abhandlungen
schreibt, sondern lebendige Gegenwart. Bevor ich diese Erfahrung machen musste, hätte ich
vielleicht auch noch so «kurz und bündig» urteilen können wie Franz Hesse und die anderen.
Aber in der Konfrontierung mit der Realität wurden traditionelle Theologie und christliche
Selbstsicherheit, allein die Wahrheit zu haben, einfach von dem Konzeptpapier meiner
Vorträge gefegt. Alte Fragen mussten neu gestellt werden, neue mussten hinzukommen,
traditionelle Lehrsätze mussten korrigiert werden, und das Ergebnis ist eine neue Theologie
nach dem Holocaust. Wenn das auch nicht in den Kontext der Zitate des Herrn Kollegen
Slenczka passt, die er dem KuD-Heft als Vorwort mitgegeben hat, stört mich das wenig.
Anders könnte man hier als christlicher Theologe, der versucht, seine Mitmenschen, denen er
hier begegnet, ernst zu nehmen, und der seine Vergangenheit nicht verleugnet, auch nicht
überleben. Ohnehin weiss ja jeder, wie leicht sich eine andere Reihe von Zitaten aus Schrift
und Tradition zusammenstellen liesse, die direkt auf eine neue Theologie nach dem Holocaust

hinweist.
Die Frage kann einfach nicht mehr so gestellt werden: Wer ist im Recht, wer hat die

Wahrheit, das Christentum oder das Judentum? Aus KuD habe ich gelernt, dass Christen
heute noch immer erwarten, dass die Juden auf unser Zeugnis hören. Aber wann fangen wir
denn endlich einmal an, auf das Zeugnis der Juden zu hören? In meinen zahlreichen
Begegnungen mit Juden, in Diskussionen mit Überlebenden von Auschwitz, mit den prächtigen
Studenten an der University of Judaism in Los Angeles, in jüdischen Gottesdiensten, in
Gesprächen mit jüdischen Doktoranden, oder erst kürzlich in einer langen Nachtsitzung mit
«Onkel Herschel», einem orthodoxen Rabbi, habe ich das jüdische Zeugnis gehört, dass

gläubige Juden auf ihre Weise die Wirklichkeit Gottes erfahren haben und immer wieder
erfahren. Wenn es wirklich nur einen Gott gibt, muss das der sein, den wir als Vater Jesu

Christi kennen. Angesichts dessen muss wohl die christliche Theologie ihren Ausschliesslich-
keits-Anspruch aufgeben. Ein Jude ist eben kein Heide, und auf Grund dieser Erfahrung habe
ich meine Aktivität ändern müssen. Anstatt vor den Juden zu bezeugen, befrage ich lieber
meine dogmatische Tradition und exegesiere noch einmal die Bibel.

Vielleicht wird man mir nun in Anlehnung an Eberhard Bethges selbstkritische Fragen
vorhalten: Damit regiert also die Erfahrung den Text? Ich würde sagen: Nicht den Text, aber
meine Fragestellung und das, was ich im Text entdecke. Dadurch wird meine Theologie relevant.
Aber wie ist es denn bei den Exegeten in KuD? Regiert dort nicht die Tradition? Ist dort die
Tradition vielleicht so stark, dass eine menschliche Erfahrung mit den Juden nicht mehr möglich
ist? Vielleicht ist das der Grund, weshalb dort alles so abstrakt und steril klingt.

Diese Tradition, die selbst durch 6 Mill, tote Juden bisher nicht erschüttert ist, führt den

Kollegen Franz Hesse zu der schroffen Feststellung: «Wer allein das Alte Testament hat, der
hat keineswegs die Wahrheit» (188). Das erinnert natürlich an Lessings Ring-Parabel. Doch
haben sich die Zeiten geändert. Wir leben nicht mehr in der Beschaulichkeit des hübschen



H. Eberhard von Waldow, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja 219

Wolfenbüttel. Angesichts der atomaren Bedrohung, der sich unsere Welt heute gegenübersieht,

haben wir einfach keine Zeit mehr für Streitereien wie die Brüder bei Lessing, die
schliesslich zum Richter gingen. In unserer heutigen Zeit, wo die Zukunft der Menschheit auf
dem Spiele steht, ist das christliche Zeugnis an die Juden irrelevant geworden. Das Zeugnis
muss vor der ratlosen Welt abgelegt werden, vom Worte Gottes her, nach dem es einen
besseren Weg zum Frieden gibt als das Rasseln mit Atombomben. Dieses Wort haben die
Juden ebensogut wie wir Christen, also sind beide zusammen herausgefordert. Das Buch von
Samuel Pisar, Of Blood and Hope (Boston: Little, Brown, 1979), soll ein Bestseller in Europa
sein. Dort schreibt Pisar in eindrucksvoller Weise:

Everything seems poised for the apocalypse. It is as if an Auschwitz fever has taken hold of
mankind, pushing it irresistibly toward the precipice, an Auschwitz ideology, characterized

by the rapid devaluation of the ultimate human right - the right to life. The
combination of high technology and high brutality, which I had seen practiced on a pilot
scale not long ago, shows that man is quite capable of resorting to both the ideological
premises and the scientific means for wholesale annihilation (262 f.).
Angesichts dieser Wirklichkeit sind Juden heute willig, den Weg des Zeugnisses zu gehen.

In einer presbyterianischen Kirche in Pittsburg hörte ich Rabbi Mark Tannenbaum vom
American Jewish Committee sagen: Geben wir uns doch nicht der Illusion hin, der Holocaust
sei passiert. Er findet heute überall statt, und weit Schlimmeres muss kommen, wenn wir uns
nicht schleunigst auf unser «Judeo-Christian»-Erbe besinnen. - Soll ich angesichts dieser

Herausforderung erst einmal anfangen, dem Rabbi Christus zu bezeugen Das scheinen doch
meine Kollegen von KuD zu erwarten. Wir haben einfach keine Zeit mehr zu verlieren. Das
sieht man vielleicht hier in den USA besser als in dem spiegelblanken Deutschland. Unsere
Städte, das Verkehrswesen, die Fabrikanlagen, die Häfen usw. verkommen; Zuschüsse für die
Armen, die Alten, Universitäten, Wissenschaften und Studenten werden gekürzt, weil alles in
die Rüstung geht. Das ist der Kairos, und unter diesem Druck habe ich oben in meinem
Artikel den Ausdruck «Pfaffengezänk» gebraucht. Dafür muss ich mich jetzt entschuldigen.
Nachdem ich KuD gesehen habe, weiss ich, dass es Kollegen gibt, die ihn auf sich beziehen
könnten. Unter dem Eindruck der Stimmen von S. Pisar, M.Tannenbaum und vieler anderer
habe ich gelernt, das christlich-jüdische Gespräch und den bedrohlichen Zustand der heutigen
Welt nicht mehr als getrennte Probleme zu sehen. Das Volk Gottes auf Erden hat die
Wahrheit zu bezeugen.

Wenn wir uns erst einmal hier im Grundsätzlichen einig wären, könnten wir auch mit der
Diskussion über die Teilfragen beginnen, z. B. der Staat Israel (Gunnewegs Artikel gibt uns in
der Tat einen guten «starting-point»). Persönlich habe ich auch Schwierigkeiten mit Mena-
hem Begin (Hesse 189), wie übrigens viele meiner jüdischen Freunde auch. Ich sehe hier auch
mit Hesse mehr die Hand eines sündigen Menschen als die Hand Gottes. Aber bevor wir den
Stab über Begin brechen, sollten wir versuchen, ihn zu verstehen. Er und diejenigen, die ihm
folgen, sind doch auch nur Produkte des Holocaust. Wie Franz Hesse ihn abzuurteilen
scheint, erinnert mich an unseren Rassenkonflikt hier. Erst hat man die Schwarzen
unterdrückt und benachteiligt, und dann wirft man ihnen vor, dass sie arm und ungebildet sind.

Ich breche hier ab. Dieser «personal afterthought» aus der Neuen Welt ist schon zu lang
geworden. Ich wollte nicht wissenschaftlich argumentieren. Wir müssen doch auch einmal
menschlich argumentieren dürfen. Die 6 Mill. Toten des Holocaust schienen mir der richtige
Anlass dafür zu sein. Sie können uns daran erinnern, dass es bei unseren wissenschaftlichen
Diskussionen als Theologen immer auch um richtige Menschen geht, die uns leider zu oft
hinter dem Nebel unserer Gelehrsamkeit abhanden kommen.

H.Eberhard von Waldow, Pittsburgh


	Der Gottesknecht bei Deuterojesaja : Israel, die Juden und die Kirche Jesu Christi und: A Personal Afterthought

