Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 2

Artikel: Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Multtertier
Autor: Haran, Menachem

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878313

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

135

Das Bocklein in der Milch seiner Mutter
und das saugende Muttertier

I

Das biblische Verbot, «das Bocklein in der Milch seiner Mutter zu
kochen», hat im Lauf der Generationen die verschiedensten Interpretationen
erfahren; es kommt im Pentateuch dreimal vor (Ex 23,19; 34,26; Dt 14,21)
und dient der talmudischen Halacha als formale Grundlage fiir die absolute
Trennung von Milch- und Fleischgerichten (bChullin 113a-116a). Die Haupt-
bedeutung und der humanitire Sinn dieses Verbots gehen aus dem Wortver-
stdndnis des Verses hervor. Von seiner Art gibt es im Pentateuch noch einige
andere Verbote: Ein Rind oder Schaf darf nicht innerhalb seiner ersten sieben
Lebenstage als Opfertier verwendet werden (Ex 22,29 ; Lev 22,27), ein Opfer-
tier darf nicht zusammen mit seinem eigenen Jungen am selben Tag
geschlachtet werden (Lev 22,28), und man darf eine Vogelmutter nicht
zusammen mit den Jungvogeln und Eiern in ihrem Nest nehmen (Dt 22,6 f).
Diese vier Verbote griinden allesamt auf einer moralischen Scheu, den Mut-
terinstinkt, der sich auch bei Tieren findet, zu verletzen. Auch das Verbot, das
Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, ist von vielen bedeutenden
Kommentatoren in diesem Sinne interpretiert worden. Allerdings haben der
jeweilige Kontext, in dem der Vers steht, und die Versuche, dieses Gebot aus
einem der anderen biblischen Verbote zu erkldren, auch zu anderen Deu-
tungen gefiihrt.!

Die neueste Monographie zu diesem Thema von Othmar Keel befasst
sich, wie schon ihr Titel besagt, zwar hauptsiachlich mit dem «Bocklein in der
Milch seiner Mutter», beriihrt aber auch die anderen diesem nahestehenden
Verbote.? Der Verfasser hat schon verschiedene Arbeiten zur Symbolsprache
der 1ikonographischen Kunst des Alten Orients veroffentlicht und erortert,
inwiefern diese zum Verstdndnis gewisser biblischer Dinge beitragen konnte.
Methodisch begniigt er sich nicht damit, zu den betreffenden Bibelversen auf
bildliche Darstellungen hinzuweisen, wie sie ithm zufdllig begegnet sein
mogen und wie Forscher seit Bekanntwerden der grossen archidologischen
Funde aus dem Alten Orient zu tun pflegen. In seiner Eigenschaft als Erfor-

!'In meinem Beitrag: Seething a Kid in its Mother’s Milk, JJS 30 (1979) 23—-35 habe ich die
Momente angefiihrt, die mir eindeutig fiir eine humanitire Auffassung dieses Verbots zu spre-
chen scheinen.

2 Othmar Keel, Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes — Im Lichte eines
altorientalischen Bildmotivs, OBO 33, Freiburg/Gaottingen 1980; Seitenangaben im folgenden
beziehen sich auf dieses Buch. Vgl. die von H.-D. Neef verfasste Rezension ThZ 38 (1982) 236f.



136 M. Haran

scher altorientalischer Kunst macht er jeweils das Bildmotiv, das zu den ihn
interessierenden Bibelversen in Beziehung steht, als Ganzes zum Gegenstand
der Untersuchung. Er bemiiht sich um eine systematische, umfassende Dar-
stellung des gesamten ikonographischen Befundes zum jeweiligen biblischen
Sachverhalt, belegt diesen in seiner vollen Breite, liber den gesamten Kul-
turkreis des Alten Orients hin — bis hin zu den Hethitern und der minoischen
Kultur Kretas — und ist bestrebt, auf diese Weise sowohl das Bildmotiv als
auch den biblischen Gegenstand in ihrer ganzen Tiefe erschopfend zu behan-
deln. Auch epigraphische Zeugnisse zieht er heran. Dabei ruht der Schwer-
punkt seiner Untersuchung meist auf dem kiinstlerischen Bildmaterial, und
aus diesem gewinnt er den Schliissel zum Verstidndnis des betreffenden
biblischen Sachverhaltes. Nach diesem Verfahren, welches der biblischen
Forschung gelegentlich unerwartet neue Aspekte verleiht, geht der Verfasser
nun an das Verbot, das Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, und
an die drei diesem nahestehenden biblischen Verbote heran und sucht ithnen
eine neue, bisher noch nicht in Betracht gezogene Deutung zu geben.

Diese Methode ist niherer Uberpriifung wert, denn durch sie gelangt der
Verfasser nicht nur zu einer unerwartet neuen Deutung dieser vier biblischen
Verbote, sondern das Bildmotiv, das er zu ithrer Erklarung heranzieht, gehort
zu den beriihmtesten und verbreitetsten in der altorientalischen Kunst, nim-
lich das Bild des sidugenden Muttertiers (an Lebensdauer iibertrifft dieses
Motiv sogar noch das Lieblingsmotiv der christlichen Kunst, das der Ma-
donna mit dem Kind). Ausserdem wird zu fragen sein, was die altorientali-
sche Bildkunst fiir die Losung religionsgeschichtlicher Probleme zu leisten
vermag und wo ihr Grenzen gesetzt sind.

I1

Die vorliegende Monographie gliedert sich in fiinf Kapitel, von denen das
flinfte umfangreicher ist als die iibrigen vier zusammen. In den ersten drei
Kapiteln referiert der Verfasser die bisherigen Interpretationen der betreffen-
den Verbote und weist sie zuriick. Von den Talmudgelehrten kann er mit
gewissem Recht sagen, thnen gehe es gar nicht darum, den Sinn der Verbote
zu ergriinden, da sie diese als gottlich gegeben auffassten. Die humanitire
Deutung bei Philon akzeptiert er nicht, fiigt allerdings noch hinzu, dass dies
eigentlich keine rein humanitdre Deutung sei, da sie auch ein anthropozen-
trisches Element enthalte (dazu im folgenden). Ebenso lehnt er die kultpo-
lemische Deutung ab, wonach diese Verbote gegen einen angeblich bei Israels
Nachbarvolkern gelibten Kulturbrauch gerichtet gewesen seien. Er weist mit



Das Bicklein in der Milch seiner Muiter und das sdugende Muttertier 137

Recht darauf hin, dass diese These schlechterdings unbewiesen ist. Auch der
Anhaltspunkt, den man eine Zeitlang im ugaritischen Schrifttum gefunden
zu haben glaubte, hat sich inzwischen als hinfillig erwiesen. Unter diesen
Umstdnden mochte er «nicht einfach wie M. Haran zur <humanitiren» Deu-
tung Philos zuriickkehren, sondern dessen Deutung wie auch die kultpole-
mische durch eine Interpretation ersetzen, die [er] als <religiés> bezeichnen
will» (39). Dabei vermoge seine neue Deutung einige Aspekte von Philons
humanitdrer Deutung zu intregrieren (40). Der Darstellung dieser neuen
Deutung sind die letzten beiden Kapitel der vorliegenden Arbeit gewidmet.

Im vierten Kapitel trifft der Verfasser zundchst die Feststellung, der jewei-
lige Kontext sei «ja das einzige, was uns bei solch konkreten und von der
Uberlieferung weiter nicht erklirten Vorschriften Aufschluss iiber deren Sinn
geben kann» (41). Die frithesten Vorkommen des Verbotes sind die im Bun-
desbuch (Ex 20,22-23,33) und in der Gruppe von Vorschriften Ex 34,11-26
(d. h. dem kleinen Bundesbuch). Zwei der uns beschiéftigenden Verbote — ein
Jungtier innerhalb der ersten sieben Tage nach seiner Geburt zu opfern und
das Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen — stehen in unmittelbarer
Nachbarschaft von Vorschriften zur Darbringung der Erstlingsfrucht und zu
den drei Wallfahrtsfesten (Ex 23,14-19; 34,18 -26). Da diese Vorschriften im
Grund landwirtschaftlicher Art sind, gelten sie als kanaaniisches Erbe.
Daher meint der Verfasser, dass auch die beiden uns interessierenden, in eben
diesen Kontext eingefiigten Verbote kanaaniisches Erbe sein miissten. Ubri-
gens scheint er gewillt, auch die beiden anderen Verbote — ein Tier und sein
Junges am selben Tag zu schlachten und einen briitenden Vogel samt dem
Inhalt des Nestes zu nehmen —, die in keinem ausgesprochen kanaaniischen
Kontext stehen, hier miteinzubeziehen. Dariiber hinaus nimmt der Verfasser
an, im Alten Testament habe keines der vier Gebote irgendeine kultpolemi-
sche, anti-kanaandische Tendenz gehabt, denn er setzt den Beginn der anti-
kanaandischen Polemik in Israel erst mit Elia oder dem Deuteronomium und
der deuteronomistischen Redaktion an — nicht in den frithen Verbotssamm-
lungen der Bundesbiicher. Auf diesem Wege gelangt er zu dem Schluss, dass
die vier biblischen Verbote uns in ihrer authentischen, vor-israelitischen
Form vorliegen, wie sie bereits vor ihrer Aufnahme ins biblische Korpus
bestanden hitten. Daraus folgt, dass nicht etwa die Kanaanier das Bocklein
in der Milch seiner Mutter gekocht hétten, was das Alte Testament daraufhin
verboten habe, sondern das Verbot, das Bocklein in der Milch seiner Mutter
zu kochen, sei als solches eine kanaandische Verordnung. Dadurch gewinnt
Keel die Moglichkeit, die vier Verbote aus ihrem alttestamentlichen Rahmen
herauszuldsen und als allgemein altorientalische Verbote zu erklidren, als
Ausserungen der altorientalischen Kultur {iberhaupt.



138 M. Haran

Um die vier Verbote aufsolche Art zu erkldren, behauptet er, das Opfer sei
urspriinglich darauf gerichtet gewesen, die Goétter zu besédnftigen und ihr
Wohlwollen zu erregen. Alles, was die Gotter etwa betriiben oder beleidigen
konnte, sei als Opfer nicht in Betracht ggkommen, weshalb die Tiere, die als
heilige Symbole gewisser Gottheiten galten, eben diesen Gottern nicht geop-
fert worden seien (dabei gibt er jedoch zu, dass dieser Tendenz die umgekehrte
entgegensteht, wonach das Opfer im Grunde die Nahrung der Gotter, «gott-
liches Brot» sei, woraufhin einer Gottheit eben ihre Lieblings- und Symbol-
tiere geopfert worden waren). Das Verbot, das Bocklein in der Milch seiner
Mutter zu kochen, und die drei librigen fiihrt er demnach auf das Bestreben
zuriick, die Gotter nicht zu beleidigen, und erklirt sie als Tabuvorschriften,
die eine Verletzung des geheimnisvollen, von gottlicher Heiligkeit umwehten
Lebensbegriffs verhiiten sollten. Er spricht den Verboten ihren ethischen
Charakter also nicht ab, sieht nur ihre primare Motivierung nicht im Ethos,
sondern in der Scheu vor dem Tabu. Und woher kennt er den Begriff der
gottlich-geheimnisvollen Heiligkeit des Lebens als Grundelement der gesam-
ten altorientalischen Kultur? Aus der kiinstlerischen Darstellung des sau-
genden Muttertiers. Zumeist tritt dieses Bild in Form einer ihr Kalb sdugen-
den Kuh auf, und im ganzen vorderasiatischen Raum und zu allen Zeiten galt
es als «Symbol gottgeschenkter Fruchtbarkeit und gottlicher Sorge und Lie-
be» (44). Das Bild des sdugenden Muttertiers verkorpere eine geheimnisvoll-
numinose Macht des Lebens selbst, auch wenn sie mit keiner bestimmten
Gottheit eigens verbunden werde (dabei gibt der Verfasser zu, dass dieses
Symbol auch ohne numinose Implikationen, einfach als Ausdruck von Segen
und Wohlstand vorkommen konne). Die Absicht der biblischen Verbote
besteht demnach darin, bei der Darbringung von Opfern eine etwaige Ver-
letzung eben dieser numinosen Macht zu verhiiten. «Gerade weil das sdu-
gende Muttertier im syro-palidstinischen Raum nicht sehr fest mit einer
bestimmten Gottheit verbunden war», konnte Israel bestimmte Opfertabus
in bezug auf dieses Symbol {ibernehmen, ohne seine exklusive Orientierung
auf seinen nationalen Gott aufzugeben (vgl. auch die Zusammenfassung
142f1).

Dabei gibt Keel zu, dass das Verbot, einen briitenden Vogel samt den
Jungvogeln und Eiern zu nehmen (Dt 22,6f.), keinerlei Beziehung zu einem
gottlichen Symbol hat, da kein Fall bekannt ist, wo die geheimnisvollen
Michte des Lebens und der Mutterschaft durch einen briitenden Vogel sym-
bolisiert wiirden. Daher leitet Keel dieses Verbot nicht direkt vom Opfertabu
ab, sondern interpretiert es als eine hoher entwickelte Ausdrucksform von
Wahrung der Eltern—-Kind-Beziehung, eines Grundelementes der geheiligten
Schopfungsordnung. Laut Keel stellt dieses Verbot den Hohepunkt einer



Das Bdcklein in der Milch seiner Mutter und das siiugende Muttertier 139

Entwicklungslinie dar, die vom Opfertabu zu einem hoheren Verhédltnis des
Respekts vor der Mutter—Kind-Beziehung fiihrt (44f.). Mit anderen Worten:
Im Unterschied zu den drei anderen Verboten steht das Verbot, eine Vogel-
mutter samt ithrem Gelege zu nehmen, der Tiefenschicht des Glaubens an
eine numinose Macht und des Tabus bereits relativ fern, obwohl auch sein
Ursprung dort zu suchen ist.

111

Das fiinfte Kapitel soll einen Uberblick iiber die zahlreichen bildlichen
Darstellungen des sdugenden Muttertiers bieten und die Verbreitung dieses
Symbols liber den gesamten Alten Orient dokumentieren. Es ist {iberschrie-
ben «Der zeitgenossische Horizont der biblischen Vorschriften», aber der
Verfasser beschriankt sich nicht auf den eigentlichen alttestamentlichen Hori-
zont, d.h. das erste und allenfalls noch das ausgehende zweite Jahrtausend
v.u.Z. Er verfolgt das Bildmotiv liber den gesamten Zeitraum seiner Ge-
schichte hin, vom ausgehenden vierten Jahrtausend, d.h. Jahrtausende,
bevor Israel auf der Biihne der Weltgeschichte erschien, bis in die romische
Zeit, d.h. Jahrhunderte, nachdem der Pentateuch abgeschlossen vorlag. Im
ersten, recht kurzen Abschnitt des flinften Kapitels sucht der Verfasser «das
besondere Verhiltnis zwischen Muttertier und Jungem im Alten Orient» zu
bestimmen, wie es sich in der kiinstlerischen Darstellung dussert. Er weist
daraufhin, dass das Verhaltnis des Menschen zum Tier wie in der Moderne so
auch in der Antike eine deutliche Ambivalenz aufwies, insofern als das Vieh
einerseits eine Art Rohmaterial war, bestimmt zum Schlachten und Essen,
andererseits gibt es Belege fiir Aufgeschlossenheit gegeniiber seinen Gefiih-
len, Mitempfinden seines Schmerzes; und Herden von Gross- und Kleinvieh
waren ein auch ob seiner Schonheit geschitzter Segen. Und es «ist eigentlich
zu erwarten, dass man diese heilige Sphire des Segens und der Schonheit mit
gewissen Tabus umgeben hat» (52 ; dazu im folgenden). Ausserdem versdumt
der Verfasser nicht, darauf hinzuweisen, dass die Gestalt des sdugenden
Muttertiers gleichzeitig nicht nur als Verkorperung von Segen und Schonheit
galt, sondern auch etwas von einer «lebendigen Ikone der Gottheit» enthalten
habe (54).

Im zweiten Abschnitt des fiinften Kapitels geht er das eigentliche ikono-
graphische Material zum Motiv des sdugenden Muttertiers durch. Allerdings
gibt es schon einige Studien zur Verbreitung dieses Bildmotivs im Alten
Orient, bzw. in Teilen dieses Kulturraums. Keel beniitzt die Arbeiten seiner
Vorginger und will nur die Geschichte des Motivs und seine besondere



140 M. Haran

Abb. 1: Konisches Stempelsiegel von Sichem  Abb.2: Konisches Stempelsiegel von Megid-
(wahrsch. 8.Jh.) do (Anfang 10.Jh.)

(Bildnachweis: Abb. 1,2, 5, 6: Zeichnungen nach O. Keel, Das Bocklein..., Abb.93,91, 6, 5;
Abb. 3: Zeichnung nach P. Beck, Tel Aviv 9 [1982] 9, vgl. O.Keel, Abb.120; Abb. 4: Zeichnung
Institute of Archaeology Tel Aviv University, vgl. A.7)

Beziehung zur altorientalischen Kultur in all ihren Bereichen eigens heraus-
arbeiten. Er leugnet nicht, dass man nicht immer mit Sicherheit sagen kann,
ob eine Gottheit gemeint ist oder ob es sich einfach um eine realistische
Darstellung handelt — aber es gibt auch Bilder, die sich eindeutig einer dieser
beiden Méglichkeiten zuordnen lassen. In Agypten bezeichnen die Bilder von
der 5. Dynastie an (2. Halfte 3. Jt. v.u.Z.) nur die Fruchtbarkeit der Herden,
aber von der 11. Dynastie an tritt die Gestalt eines Menschen, zumeist eines
Prinzen, auf, der am Euter der Kuh trinkt, welche offenbar die G6ttin Hathor
symbolisiert (76). Die Gestalt des bei einer Kuh oder einem anderen wilden
Tier saugenden Menschen bzw. Prinzen kehrt stindig wieder bis in die
romische Zeit, wo eine der beriihmtesten Formen dieses Motivs die Sage von
Romulus und Remus, den von der Wolfin gesdugten Zwillingsbriidern, ist.?

3 Diese Sage ist jedoch nicht urspriinglich rémisch. Einerseits gibt es griechische Parallelen
(am ndchsten kommt die von den Zwillingsbriidern Neleus und Pelias, S6hnen der Tyro, die von
den Meereswellen an Land getragen werden und von denen dann der eine von einer Hiindin, der
andere von einer Stute gesdugt wird); andererseits hat sie etruskische Wurzeln (eine etruskische
Steintafel aus Bologna stellt eine Wolfin dar, die ein Kind sdugt, wobei sie den Kopf in der



Das Bécklein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Muttertier 141

Abb. 3: Zeichnung auf dem Pithos A aus Kuntillet ‘Ajrud (um 800)

Von der Epoche des Neuen Reiches an, d. h. seit der 18. Dynastie, kommt es
vor, dass die Kuh zwar ein Kalb sdaugt, dabei aber doch eine gottliche Gestalt
symbolisiert. Bei den mesopotamischen Darstellungen, die sich eigentlich
ausnahmslos auf Rollsiegeln finden, steht die sdugende Kuh in der Regel
neben der kriegerischen Ischtar (105-108).

Ausser Agypten und Mesopotamien fiihrt der Verfasser noch das einschli-
gige Material aus Kreta, Mittelassyrien, Phonizien und — fiir unsere Frage
besonders wichtig — Paldstina an. Von dort liegen sechs Darstellungen aus
verschiedenen Orten vor (Tell Fara-Tirza, Taanach, Megiddo, Sichem, Tell
en-Nasbeh-Mizpa und Bet Schemesch), fast alle auf Stempelsiegeln (mit
Ausnahme des Skarabidus von Tell en-Nasbeh), alle aus dem 10./9. Jahrhun-
dert v.u.Z., und auf allen sieht der Verfasser eine Art Ziege, eine Capride
(Ibex), die ihr Junges sdugt.* Daneben steht ein Skorpion, ebenfalls eine

charakteristischen Weise des vorderorientalischen Bildmotivs zuriickgelegt hat). Dazu H. Last,
The Founding of Rome, CAH VII, 365-367. Das Grundmotiv eines sein eigenes Junges sdu-
genden Muttertiers reicht sogar noch iiber die romische Zeit hinaus. Noch auf einem byzanti-
nischen Mosaikfussboden in Konstantinopel aus dem 5. nach(!)christlichen Jh. erscheint das
Bild einer Stute, die ihr Fohlen sdugt; dazu P. du Bourguet, Early Christian Painting The Contact
History of Art, No.3, London 1965, Pl.145.

4 Genaugenommen ist es auf einigen der Darstellungen eigentlich keine Ziege. Zu dem Tier
auf dem Stempelsiegel von Sichem (vgl. Abb.1) hat schon G.E. Wright, BASOR 167 (1962) 12
bemerkt, es sei ein Angehoriger «of the deer family», aber auf eine Gazelle passt das Bild



142 M. Haran

Abb.4: Siegelabdruck von Tell Michal (5.-4.Jh.)

konventionelle Darstellung, die auf mesopotamischen Siegeln hiufig vor-
kommt (114-118).° Zu diesen Stempelabdriicken kommt die Zeichnung auf
einer Scherbe, wohl von einem Vorratsgeféss (Pithos) herrithrend, aus Kun-
tillet Ajrud (137f.). Thre kiinstlerische Qualitét ist recht bescheiden, sie zeigt
eine ithr Kalb sdugende Kuh in ausgesprochen phonizischem Stil (vgl.
Abb. 3), in der Art der Elfenbeinschnitzereien von Arslan-Tasch und aus
Salmanassers Palast in Nimrud.® Inzwischen lédsst sich zu den vom Verfasser
angeflihrten Beispielen noch ein achtes hinzufiigen, ein Siegelabdruck, der im

eigentlich nicht, die hitte kiirzere Hérner. Auf dem Stempelsiegel aus Megiddo (Abb.2) ist ein
Hirsch, also ein Tier aus der Familie der Cerviden, mit weitverzweigten Hornern abgebildet.
Allerdings hat das dazugehorige Weibchen wiederum keine solchen Horner. Sicher ist Keels
Hinweis (117) berechtigt, man diirfe von diesen Darstellungen keine zu realistischen Details
erwarten. Andererseits ist doch wohl damit zu rechnen, dass bei solcher Ungenauigkeit der
Darstellung eher der Unterschied zwischen den Geschlechtern als der zwischen verschiedenen
Tierarten verwischt wird. Daher méchte ich sagen, dass auf einigen dieser Bilder doch keine
Capride oder Gazelle (deren Horner unverzweigt wiren), sondern eine Hirschkuh gemeint
1st.

3 Das einzige Tier, dessen Darstellung im mesopotamischen Raum noch haufiger ist als die
des Skorpions, ist die Schlange. In der Glyptik dient der Skorpion als Symbol von Fruchtbarkeit
und Uberfluss hiufig zur Fiillung eines leeren Bildraums. Im einzelnen birgt die potentielle
Bedeutung dieses Bildes aber noch recht viele Unklarheiten. Dazu die umfassende Arbeit von
E.D. von Buren, The Scorpion in Mesopotamian Art and Religion, AfO12 (1937-39), 1-28.

6 Genaugenommen wurden in Kuntillet'’Ajrud zwei Darstellungen dieser Art angefertigt, die
zweite davon (auf dem Pithos B) allerdings nicht fertiggestellt; es fehlen sowohl das saugende
Kalb alsauch die meisten Korperteile der siugenden Kuh. Moglicherweise hat hier der Zeichner,



Das Backlein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Muttertier 143

Sommer 1980 auf dem Tell Michal bei Herzlia, Israel, gefunden wurde; auch
er zeigt ein sdugendes Muttertier, wobei nicht deutlich ist, ob es eine Kuh sein
soll oder ein anderes Tier.” Allerdings ist dieser Siegelabdruck in einer
Schicht aus der persischen Epoche, aus dem 5.—4. Jahrhundert v.u. Z., gefun-
den, und sein phonizischer Hintergrund steht somit ausser Zweifel.

Dieser zweite Abschnitt des fiinften Kapitels sprengt, im Gegensatz zum
vorangegangenen, umfangmassig das Mass aller iibrigen Kapitel und macht
allein iiber die Hélfte des gesamten Buches aus. Von daher gewinnt man den
Eindruck, dass hier zwei nicht ausreichend zur Einheit verschmolzene Teile
zwischen zwei Buchdeckeln vereint sind. Der zweite Teil, nimlich die
zusammenfassende Darstellung des ikonographischen Materials, die tiber
Unbestreitbares kaum hinausgeht, soll als Priifstein dienen fiir den ersten,
ndmlich die eigentiimliche Erkldrung der alttestamentlichen Verbote. Offen-
bar deutet die an dieser Stelle wahrzunehmende Disproportion auf einen
nicht geniligend fundierten Bau, und dies ist nur eine der Stellen, wo die dieser
Arbeit zugrundeliegende These auf schwankenden Grund gebaut scheint.

IV

Bei der inhaltlichen Ubersicht iiber diese Arbeit haben wir gelegentlich
bereits angedeutet, dass der Verfasser im Verlauf seiner Darlegungen mehr-
mals an einen Scheideweg gelangt, wo ihm mindestens zwei Moglichkeiten
zur Auswahl stehen, und wenn er sich fiir die eine oder die andere Moglich-
keit entscheidet, so hat seine Entscheidung nichts logisch Zwingendes und ist
nicht eindeutig besser als die jeweils andere. So ist z. B. einer seiner Hauptaus-
gangspunkte, wie schon gesagt, die Annahme von Opfertabus, wonach einer
Gottheit eben das ihr als Attribut zugehorige und geheiligte Tier nicht geop-
fert werden durfte. Als Belege fiihrt er Herodot II 41f. und Lukian, De Dea
Syra 54 an (38f.43), laut denen an einigen Orten in Agypten gewisse Tiere
nicht geopfert werden durften (Widder in Theben, Ziegen in Mendes im

nachdem ihm der Kopfder Kuh missraten war (die Proportionen stimmen nicht, und er ist nicht
richtig geneigt), auf die weitere Ausfiihrung des Bildes verzichtet. Zu Einzelheiten dieser beiden
Zeichnungen vgl. Pirhiya Beck, The Drawings from Horvat Teiman (Kuntillet'Ajrud), Tel Aviv
9 (1982), 4-13.

7Vgl. Abb.4, hier mit freundlicher Genehmigung von Dr. Zeev Herzog (Archiologisches
Institut der Universitdt Tel-Aviv) veroffentlicht. Ich habe den Eindruck, dass die Gestalt der
Kuh, insbesondere ihr Kopf und auch der des Kalbes, entstellt sind, vielleicht weil die Stem-
pelzeichnung winzig klein und grob gearbeitet ist, vielleicht weil die Oberfliche des Stempelab-
drucks eingedriickt ist.



144 M. Haran

nordostlichen Delta, Tauben im Tempel der syrischen Gottin zu Hierapolis),
und dass Kiihe in ganz Agypten nicht geopfert wurden, da sie der Isis heilig
galten. Es ist jedoch sehr fraglich, ob es sich bei diesen Dingen um mehr als
lokale Eigenheiten, die in Agypten oder einzelnen dgyptischen Distrikten
gepflogen wurden, handelt, und ob wir berechtigt sind, thnen universale
Bedeutung beizulegen, und sie sozusagen als Universalschliissel fiir die Erkla-
rung von Opfertabus heranziehen diirfen, die angeblich der gesamten alt-
orientalischen Kultur zugrunde lagen. Der Verfasser gibt ja sogar selbst zu,
dass es im Alten Orient auch die andere Auffassung gab, wonach einer
Gottheit gerade ihre Symbol- und Lieblingstiere dargebracht wurden (44).3
Nach diesem Ansatz hitte die numinose Heiligkeit, welche der Gestalt des
sdugenden Muttertiers angeblich innewohnte, dazu fiihren miissen, dass
sowohl das frischgeworfene Jungtier als auch das sdugende Muttertier als
bevorzugtes Opfer gegolten hitten. (Wir wissen davon, dass die Eltern—Kind-
Beziehung, bei aller Zugehorigkeit zu einer geheiligten Weltordnung, die
Darbringung von Kinderopfern im Alten Orient nicht verhindert hat — umso
wahrscheinlicher, dass die Verkorperung der Miitterlichkeit durch Tiere
eben diese zu einem den Gottern wohlgefalligen Opfer machen konnte.) Der
Verfasser hatte sich durchaus auch auf diese andere Auffassung stiitzen kon-
nen, allerdings hitte er sich damit die Erklarung der vier alttestamentlichen
Verbote als Opfertabus verbaut. Aber wenn das Symboltier einer Gottheit
entweder zum Tabu oder zum bevorzugten Opfertier werden kann und beide
Moglichkeiten im Alten Orient nebeneinander bestanden und sogar mitein-
ander kollidierten, wie der Verfasser zugibt, dann ist schlechterdings nicht
einzusehen, weshalb gerade die eine von beiden fiir die Erklarung der alt-
testamentlichen Verbote den Vorrang haben soll.

8 Auch dafiir findet sich ein Beleg bei Herodot, der berichtet (I 38), dass der Widder dem Apis
(er nennt den Zeussohn "Enagog, das hellenische Aquivalent zum dgyptischen Apis; vgl. ebd.
11153; 111 27f) heilig gegolten habe und ganz Agypten ihn als Opfer dargebracht habe. Und
gerade weil der Widder dem Apis heilig gewesen sei, habe ihn der Priester vor der Opferung
sorgfiltig daraufthin untersuchen miissen, ob er keine Mingel aufweise, die Zeichen kultischer
Untauglichkeit seien: ein schwarzes Haar am Korper, besondere Merkmale auf der Zunge,
besonders geformte Haare auf dem Schwanz. Ferner berichtet Herodot (I141), dass alle Agypter,
in samtlichen Distrikten, den Widder und das ménnliche Kalb geopfert und verzehrt hétten (nur
der Verzehr eines weiblichen Rindes war untersagt, da dieses der Isis heilig galt). Rindfleisch, d. h.
Fleisch von médnnlichen Rindern, wurde auch als eine der Priesterspeisen erwihnt (I137). Bei den
Verboten, in Theben Widder und in Mendes Ziegen zu opfern, handelt es sich laut Herodots
eigener Aussage um lokale Merkwiirdigkeiten (I142). Laut biblischer Aussage war Kleinvieh den
Agyptern ein Greuel und zum Opfer verboten (Gen 46,34 Ex 8,22). Daraus ist allerdings nicht
zu folgern, nach biblischer Auffassung hiitten die Agypter (etwa zwecks Woll- und Milchgewin-
nung) kein Kleinvieh gehalten (vgl. Gen 47,6; Ex 9,4).



Das Bécklein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Muttertier 145

Mit anderen Worten: Der Verfasser geht davon aus, dass die Heiligkeit der
Grund dafiir war, dass manche Tiere als Opfer ungeeignet waren, da sie ein
Tabu ausloste (und die vereinzelten und bruchstiickhaften Belege dafiir aus
Agypten geniigen ihm, um dies als eine Grundtendenz des gesamten Alten
Orients hinzustellen). Andererseits hat die andere Moglichkeit, wonach eben
die Heiligkeit ein Tier zum Opfer geeignet machte, mindestens ebensoviel fiir
sich. Faktisch besteht mindestens noch eine weitere Moglichkeit, ndmlich
dass Tiere nicht nach dem Gesichtspunkt ihrer Heiligkeit als Opfer zugelas-
sen oder abgelehnt wurden, sondern nach den gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen Verhiltnissen der jeweiligen Gruppe sowie nach Art der in der
Landwirtschaft gebrduchlichen und verfligbaren Tiere.’ In diesem Falle wire
die Heiligkeit nicht Ursache, sondern Wirkung. Letzten Endes laufen unsere
Betrachtungen also darauf hinaus, dass es mehr als zwei im Alten Orient
wirksame Tendenzen bei der Bestimmung von Opfertieren gab und dass diese
einander unter Umstdnden sogar zuwiderliefen, wie fiir Agypten belegt.

Vv

Ein weiterer Hauptangelpunkt der vorliegenden Arbeit ist, wie schon
erwihnt, die dem Bild des sdugenden Muttertiers beigelegte Bedeutung. Die-
ses Bildmotiv war iiber den gesamten Alten Orient zu allen Epochen seiner
Geschichte ungeheuer verbreitet, und es lidsst sich durchaus nicht immer
entscheiden, ob die Darstellung eine «religiose» Bedeutung hat — woraus der
Verfasser auch gar kein Geheimnis macht (54.142). Es gibt Beispiele mit
deutlicher Ausrichtung auf die vitalen und fruchtbaren Michte, die aus der
Mutterschaft entspringen und das Leben des Alls erhalten, auch in geheim-
nisvoll-gottlichem Lichte erscheinen mogen. Dagegen gibt es auch Beispiele,

9 Letzten Endes bestimmte sich die Eignung von Tieren zum Opfer, das die Nahrung der
Gotter darstellt, nach den in der Bevolkerung selbst {iblichen Bediirfnissen. In Israel wurden
Opfer von Rindern und Kleinvieh, zum Teil auch von reinen Vogeln (die in biblischer Zeit noch
nicht domestiziert waren, sondern gejagt wurden), dargebracht, und diese Komponenten waren
zweifellos durch die Lebensbedingungen von Bauern und Viehziichtern sowie durch die Bediirf-
nisse der gesellschaftlichen Oberschicht am Koénigshofe diktiert (vgl. dazu meine Ausfiihrungen
in dem Art. ma’akalim timasqa’ot [Speisen und Getrdnke], Encyclopaedia BiblicalV [1962],
548-550). Die in Mesopotamien gebriauchlichen Opfertiere waren Rinder und Kleinvieh, aber
auch Schweine, Raubtiere und Fische (vgl. etwa B. Meissner, Babylonien und Assyrien II, Hei-
delberg 1925, 84). Im Hethiter-Reich waren es iiberwiegend Gross- und Kleinvieh, aber auch
Schweine und Hunde (vgl. A.Goetze, Kleinasien, Kulturgeschichte des Alten Orients III, 1,
Miinchen 1957, 164).



146 M. Haran

die nichts anderes zum Ausdruck bringen als die Fruchtbarkeit des Viehs und
den dem Menschen dadurch zufliessenden Segen und Nutzen, dergestalt, dass
die Bilder inhaltlich rein sdkular sind. Aber es gibt noch eine durchaus ernst
zu nehmende Moglichkeit, die der Verfasser ausser acht gelassen zu haben
scheint, ndmlich die, dass das Bild weder religiosen Symbolwert noch saku-
laren Inhalt, sondern rein dekorative Funktion hat. Das Bild als solches hat
sicherlich einen fassbaren Inhalt und Sinn, aber kiinstlerische Formen neigen
dazu, ihres Inhalts verlustig zu gehen und ausschliesslich ornamentalen
Zwecken zu dienen (zahlreiche Kunst- und Bauwerke in Europa tragen Sze-
nen aus der griechischen Mythologie, ohne dass man daraus auf den Glauben
ihrer Erbauer oder Benutzer schliessen diirfte). Dies gilt in erhhtem Masse
fiir den besonderen Fall des sdugenden Muttertiers, dessen Verbreitung geo-
graphisch und chronologisch den gesamten Bereich des Vorderen Orients
umfasst — es ist nahezu undenkbar, dass angesichts einer so ungeheuren
Verbreitung das Motiv nicht zur zeichnerischen Routine geworden sein soll-
te, ohne eigentliche Orientierung auf seinen Bildgehalt hin. Zwischen diesen
drei Festpunkten, d. h. der religiés-symbolischen, der sdkularen und der kon-
ventionell erstarrten Funktion liegt noch ein weites Feld, wo das Material
nicht exakt zu fassen ist und sich kaum sagen lasst, welcher der drei Kate-
gorien es eigentlich angehort.

Man hat den Eindruck, dass der Verfasser nicht nur die M&glichkeit, dass
das Motiv des sdugenden Muttertiers rein dekorative, sinnentleerte Funktion
gehabt haben konnte, vollig vernachlassigt, sondern andererseits die Deutung
als religiéses Symbol gegeniiber der einfachen sidkularen iiberbetont, sich
dabei auch allzu héufig auf Material beruft, das eben jenem schwer definier-
baren Zwischenbereich angehort. Ein in unserem Zusammenhang wichtiges
Beispiel dafiir sind die Schliisse, die er aus den sechs in Paldstina gefundenen
Siegelabdriicken aus der frithen Eisenzeit ziechen will — ein unbestreitbar
armlicher Befund, zumal auf dem Hintergrund einer so weiten Verbreitung
dieses Bildmotivs im Alten Orient. Auch qualitativ sind diese Bilder recht
anspruchslos, wie auch der Verfasser zugibt (117). Lassen wir die Frage auf
sich beruhen, was die ethnische Zugehorigkeit der mutmasslichen Benutzer
dieser Siegel war, und gehen wir auch dem mdglichen Ursprung der Siegel
nicht weiter nach. Auch ohne das sind mir diese sechs Siegel kein so recht
iiberzeugender Beweis dafiir, dass «die sdugende Capride im friiheisenzeitli-
chen Israel ein ebenso beliebtes wie autochthones Symbol war» (114).1°

10 Interessanterweise fiihrt der Verf. in diesem Zusammenhang, nur die sechs Siegelbilder
und den Sakrabdus aus Tell en-Nasbeh an (114-118). Die Darstellung der sdugenden Kuh aus
Kuntillet ‘Ajrud bringt er erst spiter (137f.). Vielleicht nimmt er diese Trennung vor, um im



Das Backlein in der Milch seiner Mutter und das sdiugende Muttertier 147

Ebenso schwer fillt mir zu glauben, dass das sdugenden Muttertier zu jener
Zeit in Palédstina sowie im gesamten Alten Orient als Verkdrperung einer
numinosen Macht aufgefasst worden sein soll—wenn der einzige Beweis dafiir
in der Tatsache besteht, dass das Tier in Paldstina als ihr Bocklein sdugende
Capride und gleichzeitig in Assyrien als ithr Kalb sdugende Kuh vorkommt
(142). Zum Vergleich als solchem bleibt zu bedenken, dass sowohl der geogra-
phische Abstand und die stilistischen Unterschiede in der Darstellung als
auch der gemeinorientalische Charakter dieses Bildmotivs es uns eigentlich
verbieten, solche Vergleiche anzustellen und sie als Zeugnisse fiir die Inten-
tion der Hersteller heranzuziehen.

VI

Allerdings hat die Annahme, im biblischen Israel habe es den Glauben an
ein « Numen» gegeben, das sich in der Gestalt eines sdugenden Muttertiers
verkorperte, noch einen grundsatzlich schwachen Punkt. Wie immer wir die
frithesten Entwicklungsstufen primitiver Religionen ansetzen mogen, so lasst
sich doch kaum leugnen, dass Tabus wesenhaft im friihesten Stadium eines
religiosen Glaubens wurzeln und dann im Lauf der Zeit eine immer mehr
verfeinerte Form erhalten. Der Glaube an personhafte Gottheiten, der sich
auf dem Hintergrund eines magischen Weltbildes erhebt (oder dieses ver-
driangt)," und das gewandelte ethische Bewusstsein tragen das ihre dazu bei,

unmittelbaren Anschluss an das Bild aus Kuntillet 'Ajrud, dessen Stil unverkennbar phonizisch
ist, das phonizische und neu-assyrische Material zu bringen, das stilistisch betrachtet ebenfalls
phonizisch ist (118 f.). Moglicherweise hat der Verf. auch erst wihrend des Schreibens von dem
Fund aus'Ajrud erfahren und ihn unter die phonizischen Beispiele eingereiht, ohne zu bedenken,
dass er unter den Funden aus dem paléstinischen Raum genannt werden miisste. Dessenunge-
achtet hitte er hier stutzig werden miissen und sich fragen, ob nicht die Tatsache, dass zwei
verschiedene Stilarten in ein und demselben geographischen Raum vorkommen, ein deutliches
Anzeichen dafiir ist, dass die Motive eben nicht autochthon sind, dass vielmehr so gut, wie das
eine phonizisch ist, das andere, das deutliche mesopotamische Ziige aufweist, von ausserhalb
entlehnt sein kénnte. Die achte in Israel gefundene Darstellung dieser Art (dazu oben, S. 46f.) ist
deutlich un-israelitisch. Eine weitere Darstellung einer sdugenden Kuh in ausgesprochen pho-
nizischem Stil wurde im transjordanischen Buseira auf einer Kesselwand eingraviert gefunden
(138f.); eine vergrosserte Abbildung dieser Zeichnung, die von Frau C.-M. Bennett bei den
Grabungen in Buseira gefunden wurde, findet sich bei E. Stern, PEQ110 (1978), 14.

' Zum magischen Weltbild als dem Weltbild der Alten und Hintergrund fiir die Heraus-
bildung des Glaubens an personhafte Gotter (und zwar nicht als erste Stufe, die vom Glauben an
personhafte Gotter abgeldst worden wire), vgl. S. Mowinckel, Religion und Kultus, Géttingen
1953, bes. die Kapitel3f. 6.20. Auch Mowinckel leugnet den primitiven Charakter des Tabus
und dessen Zugehdorigkeit zur tiefsten Schicht religidsen Glaubens nicht.



148 M. Haran

aus solchen archaischen Verboten ethisch verfeinerte Verordnungen zu
machen. Lassen wir einmal dahingestellt, ob die sechs in Palistina gefunde-
nen Siegelabdriicke als Beleg fiir den Glauben an eine numinose Macht, der
im damaligen Israel bestanden haben soll, liberhaupt ausreichen, so muss
doch gesagt werden, dass die blosse Annahme, dass im biblischen Israel ein
solcher Glaube existiert habe, den Glauben des biblischen Israel auf eine der
primitiven Stufen zurlickwirft, Und nach den historischen Nachrichten sowie
den massgeblichen literarischen Zeugnissen, die wir haben, liberzeugt dies
ganz und gar nicht, nicht einmal in bezug auf die vorisraelitischen polythei-
stischen Religionen. Der mogliche Einwand, in biblischer Zeit sei der Glaube
an jenes gottlich-universale «Numen» eine Art Tiefenschicht der histori-
schen israelitischen Religion gewesen, ein unreflektierter Volksglaube, 1dsst
sich folgendermassen entkriften: Wenn diese Schicht zu jener Zeit noch
irgendwelches Gewicht gehabt hitte, wiren die Tabus ja wohl in Israel selbst
entstanden und nicht von den Kanaandern entlehnt worden, denn nicht
immer und nicht notwendigerweise miissen solche Verbote fertig libernom-
men werden. Ausserdem: Wenn der Glaube an die numinose Macht der
Mutterschaft in allen Gegenden und zu allen Zeiten des Alten Orients ver-
breitet war, wie der Verfasser behauptet, miissten wir damit rechnen, dass
dieser Glaube je nach Ort und Zeit verschiedene Tabus gezeitigt haben wiir-
de. Aber esist eine unbestrittene Tatsache, dass es keinerlei Anzeichen fiir das
Vorhandensein der alttestamentlichen oder irgendwie dhnlicher Verbote
ausserhalb Israels gibt.

Wenn andererseits die Annahme des Verfassers, dass diese Verbote unver-
andert von den Kanaanéern iibernommen worden seien und diese wiederum
sie von friiheren historischen Stufen als eine Art allgemeines Erbe der alt-
orientalischen Kultur erhalten héitten, stichhaltig ist, dann hétten sie sich in
Israel doch schon von ithren magischen Urspriingen entfernt haben und in
jeder Hinsicht als moralische Kategorien gegolten haben miissen. Das heisst
aber, dass man die Behauptung, diese Verbote stammten aus dem Tabu,
tiberhaupt nicht zu beweisen braucht (und es im Grunde auch gar nicht
kann), dass es im 10./9. Jahrhundert in Israel noch den Glauben an eine
numinose Macht in Gestalt eines sdugenden Muttertiers gegeben habe (und
die in Paldstina gefundenen Siegelabdriicke sagen dariiber, wie bereits
erwihnt, schlechterdings gar nichts aus).”” Die Verbote selbst bestanden

12 Laut biblischer Auffassung beruht die Heiligkeit des Lebens nicht auf einer dem Leben
zugrundeliegenden numinosen Macht, sondern auf dem Glauben, dass der Mensch von Gott den
«Hauch des Lebens» erhalten habe (Jes 42,5; Ps 104,30; Hi 27,3 u.4.). Laut biblischer Auf-
fassung vereinigt der Mensch drei Elemente in sich (vgl. Gen 2,7): den Korper, der «Staub von



Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und das scugende Muttertier 149

damals in Israel zweifellos, und zwar in verfeinerter Form, aber ihr Ursprung,
nach dieser Auffassung der primitiv-primére Glaube an ein «Numeny,
musste bereits in ferne Vergessenheit geraten sein, wohingegen die Darstel-
lungen des sdugenden Tiers nicht mehr waren als konventionelle, sinnent-
leerte dekorative Elemente (vergleichbar der Verwendung des Hufeisens und
der gespreizten Hand heutigen Tages).

In meinen Augen methodisch befremdlich ist also der Umstand, dass der
Verfasser die vier Jahrtausende des Alten Orients in all seinen Bereichen als
einen einheitlichen und in bezug auf die religiése Entwicklung unveridnder-
lichen Komplex zu betrachten scheint, ohne Unterscheidung zwischen Ori-
ginellem und Konventionellem, zwischen lebendig Sinngebendem und Ver-
ausserlichtem und Verflachtem. Faktisch bleibt thm auch gar nichts anderes
iibrig, denn das naturgemaéss schweigende und unentschiedene Bildmaterial,
das der Verfasser als Hauptquelle fiir die Entscheidung unserer Frage gewihlt
hat, bietet gar keine Moglichkeit zu solchen Unterscheidungen. Entspre-
chend einer monolithischen und einseitigen Betrachtung der altorientali-
schen Kultur stellt sich der Verfasser also vor, der Glaube an eine numinose,
in Gestalt eines sdugenden Muttertiers verkorperte Macht habe sich als nicht
abreissender Strom iiber den gesamten Alten Orient erstreckt, von Anfang bis
Ende — und das wihrend er ausser dem stummen und unbestimmten Bild-
motiv keinen auch nur annidhernden Beweis dafiir hat, dass dieser Glaube
sich im Alten Orient liberhaupt irgendwie verwirklicht hat, abgesehen von
jenen vier (eigentlich nur drei, wenn man die Vogelmutter abzieht) Verboten,
die uns auch nur aus der Bibel bekannt sind.

Vil

Das Willkiirliche der Entscheidungen, die der Verfasser seinem Material
aufzwingt, dussert sich in seiner Einstellung zu den auf Pflanzen beziiglichen
alttestamentlichen Verboten, die sich nach Ansicht vieler Forscher aus Tabu-

der Erde» ist; den Hauch des Lebens (rii“h hahayyim), auch n¢samdah genannt, was dem latei-
nischen spiritus entspricht; und die «Seele» (nephes), die dem englischen soul entspricht. Wenn
der Mensch stirbt, kehrt sein Staub zur Erde zuriick, der Lebenshauch kehrt zuriick «zu Gott, der
ihn gegeben hat» (Qoh 12,7 vgl. Ps 104,29 ; Hi 34, 14f), die Seele aber, die das Individuelle jedes
einzelnen Menschen ausmacht, fahrt hinab in die Unterwelt und fiihrt dort ein schattenhaftes
Dasein. Der «Hauch des Lebens» wird von Gott nicht nur dem Menschen verliehen, sondern
jeglichem Lebewesen auf Erden (Gen 6,17;7,15.22; Ps 104,29 f. u.8.), und insofern besteht eine
wesenhafte Nidhe zwischen dem menschlichen Leben und dem der iibrigen Lebewesen. All diese
Unterscheidungen, die in der Weltauffassung des Alten Orients verankert sind, kommen bei Keel
nicht vor, da er sich ausschliesslich auf das Bildmotiv stiitzt.



150 M. Haran

vorstellungen entwickelt haben, aber im Lauf der Zeit verfeinert worden sind
und eine ausschliesslich (oder tiberwiegend) soziale und ethische Bedeutung
erhalten haben. Es handelt sich um die Verordnungen, von den Biumen vor
dem vierten Jahr keine Friichte zu ernten und die des vierten Jahres besonders
zu behandeln (Lev 19,23-25), von der Nachlese, von dem Vergessenen und
von der Ackerecke (Lev 19,9f.;23,22; Dt 24,19-22) und vom Brachjahr (Ex
23,10f.; Lev 25,1-7). Der Verfasser stimmt der Auffassung zu, dass diese
Verbote 1thren ersten Ursprung im Bereich des Tabu haben, und dadurch
definiert er sie nach seinem System als Analogien zu den vier auf Tiere
beziiglichen Verboten, sozusagen als zwei Arme eines Systems verbundener
Rohren. Ungeachtet dessen ist er nicht bereit zuzugeben, dass auch die Ver-
bote aus der Tierwelt sich bereits von ihren magischen Urspriingen entfernt
haben, wie er dies den Verboten aus der Pflanzenwelt ohne weiteres zuge-
steht. Er versteift sich darauf, dass die Verbote aus der Tierwelt im Unter-
schied zu ihren Gegenstiicken aus der Pflanzenwelt dem Begriff des Tabu
noch sehr nahe stehen miissten. Als Beweis fiihrt er wiederum das Bildmotiv
des sdugenden Muttertiers an, das nach seiner Meinung — also im biblischen
Israel — als Verkorperung einer numinosen gottlichen Macht aufgefasst wor-
den wire (53f). Von diesem iiberhaupt schwachen Beweisstiick ist schon
oben die Rede gewesen, und auf das methodisch Unzulidngliche einer Unter-
scheidung zwischen Verboten, die nach dem Ansatz des Verfassers selbst
eigentlich zusammengesehen werden miissten, braucht nicht eigens hinge-
wiesen zu werden.

Ebenfalls keinen stichhaltigen Beweis hat der Verfasser fiir seine Annah-
me, dass die vier ithn interessierenden Verbote unverindert von den Kanaa-
nidern iibernommen worden seien. Nicht genug damit, dass sich bis jetzt auch
nicht der leiseste Hinweis auf diese oder auch nur entfernt ahnliche Verbote
innerhalb des epigraphischen Materials aus den Weiten Kanaans gefunden
hat, die konkreten Auspragungsformen der kanaanidischen Kultur im 6stli-
chen Mittelmeerraum und in Nordafrika mit der dort herrschenden Begei-
sterung fiir Menschenopfer scheint kein allzu geeigneter Hintergrund fiir die
Entwicklung von Zartgefiihl in bezug auf Tieropfer. Auch die Annahme, der
alttestamentliche Kontext bezeuge den kanaanéischen Ursprung von Geset-
zen, scheint mir ein bisschen zu einfach. Gelegentlich kann der alttesta-
mentliche Kontext eigens auf mit der Landwirtschaft verbundene Bestim-
mungen verweisen, aber in solchen Fillen darf nicht gefolgert werden, dass
jede Bestimmung innerhalb dieses Kontextes unbedingt landwirtschaftlicher
Art sein miisse, und sicherlich darf nicht jede solche Vorschrift «automa-
tisch» als kanaandisches Erbe eingestuft werden. Innerhalb der Gruppe von
Vorschriften Ex 34,18-26, im «kleinen Bundesbuch» etwa, einem ausge-



Das Bicklein in der Milch seiner Mutter und das scugende Muttertier 151

sprochenen landwirtschaftlichen Kontext, hat es der Kompilator fiir richtig
gehalten, den Sabbat zu erwidhnen, um dem Landarbeiter das Gebot der
Arbeitsruhe am siebten Tag selbst in der Erntezeit, einer landwirtschaftlichen
Hochsaison, ans Herz zu legen (im Zusammenhang mit « Ernten» spricht er
auch von «Pfliigen», weil er das feste Begriffspaar nicht auseinandernimmt).
Demnach war der Umstand, dass der Sabbat keine wesenhaft landwirtschaft-
liche Institution ist und auch keinerlei kanaaniische Grundlage hat, kein
Hinderungsgrund, ihn in einem der friihesten alttestamentlichen Gesetzes-
komplexe mit eindeutig landwirtschaftlicher Ausrichtung zu nennen.” Dabei
darf man nicht vergessen, dass der Verfasser den behaupteten landwirtschaft-
lichen Kontext, der den kanaandischen Ursprung der Bestimmungen belegen
soll, ja nur bei zweien der ihn beschéftigenden biblischen Verbote aufweisen
kann. Auf die beiden anderen trifft nicht einmal dies zu."

13 In meinem Buch, Temples and Temple Service in Ancient Israel, Oxford 1978, 327-339,
habe ich zu zeigen versucht, dass die Vorschriften, «das Blut meines Opfers nicht {iber Gesduer-
tem» zu schlachten/opfern und das Fleisch des Festopfers nicht bis zum nédchsten Morgen
aufzubewahren (Ex 23,18; 34,25), womit in diesem Kontext eine Reihe von Nebenvorschriften
zu den drei Wallfahrtsfesten eréffnet wird, an deren Abschluss jeweils das Verbot steht, das
Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, sich urspriinglich auf das Pessach-Opfer bezie-
hen. Dabei ist dieses Opfer, das als einziges im Jahreskreis bei Nacht verzehrt wird und dessen
nomadische Grundlagen ziemlich deutlich sind, gewiss nicht landwirtschaftlichen Ursprungs
und sicherlich kein kanaanéisches Erbe.

14 Es ist beachtenswert, dass das Verbot, ein Jungtier innerhalb der ersten sieben Tage nach
seiner Geburt zu opfern, sich in Ex 22,29 nur auf die Erstgeborenen vom Vieh bezieht, in Lev
22,27 dagegen auf simtliche Opfer von Sdugetieren. Allerdings besteht kein Zweifel, dass auch
Ex 22,29 dieses humanitdre Verbot durchaus nicht auf die Erstlinge einschrinken will, sondern
dass es hier mit Bezug auf Erstlinge genannt wird wegen des Kontextes, in dem es um Erstgeburt
bei Mensch und Vieh geht (vgl. Ex 22,28f.). Zwar ist das Bundesbuch (dem der Vers Ex 22,29
angehort) gewiss nach Kontext und literarischer Gestaltung friither anzusetzen als das Heilig-
keitsgesetz (dem der Vers Lev 22,27 angehdort), aber nichtsdestoweniger ist die Formulierung des
Verbots im Heiligkeitsgesetz allgemeiner und grundsétzlicher als die im Bundesbuch (vgl. mein
oben erwahntes Buch, 325). Auch hieraus geht hervor, dass der Kontext eine Formulierung des
betreffenden Gebots in bezug auf einen klar umrissenen Gegenstand und aus einem ganz
bestimmten Blickwinkel veranlassen kann, und eine ausschliesslich auf den Kontext fundierte
Folgerung kann ein Fehlschluss sein (wenn wir etwa ausschliesslich aufgrund von Ex 34,21 auf
den Charakter des Sabbat schliessen wollten, miissten wir zu dem Schluss gelangen, dass sich das
Arbeitsverbot nur oder hauptsidchlich auf Arbeiten wie Pfliigen und Ernten beziehe). Umso
beschranktere Aussagekraft hat der Kontext als solcher, wenn es um das Wesen und um den
historischen Ursprung von Vorschriften geht.



152 M. Haran

VIII

Zum Zweck der bisherigen Diskussion bin ich zunichst darauf eingegan-
gen, den Ursprung der vier alttestamentlichen Verbote im Tabu zu suchen.
Selbst wenn dies der Fall sein sollte, besagt das noch keineswegs, dass es sich
bei den vier Verboten um gemeinaltorientalisches Erbe handelt; ausserdem
1st die Herausbildung des Tabus von den Verboten selbst so weit entfernt, dass
daraus (im Unterschied zur Meinung des Verfassers) durchaus nicht auf das
religiose Bewusstsein der biblischen Epoche geschlossen werden darf. Aller-
dings ist schon die These, dass diese Verbote aus dem Tabu stammten, nicht
mehr als eine unbewiesene Vermutung. Uber die alttestamentlichen Verbote
aus der Pflanzenwelt konnte man sich allenfalls noch unterhalten, ob ein
Tabu zugrunde liegt oder nicht, denn in diesem Fall lassen sich von anthro-
pologischer Seite unter Umsténden gewisse Erscheinungen aus dem Bereich
von Brauchtum und Aberglauben anfiihren, die vielleicht darauf hindeuten
konnten, dass auch die alttestamentlichen Verbote urspriinglich einmal so
etwas Ahnliches waren und magischer Herkunft sind."* Aber fiir die vier auf
Tiere gerichteten Verbote ist bis heute kein entsprechendes oder auch nur
vergleichbares Beispiel aufgezeigt worden; diese kennen wir nur aus der
Bibel.

Wenn also die Bibel der einzige Beleg fiir das Bestehen der vier Verbote ist,
diirfte es wohl richtiger sein, davon auszugehen, dass sie Ausdruck mensch-
licher Empfindsamkeit sind, hervorgegangen aus der Neigung zu morali-
schem Feingefiihl (das wiederum bei Individuen und gesellschaftlichen
Gruppen in unterschiedlichem Masse ausgeprigt ist) ohne die Annahme
unmittelbarer Vorstufen aus dem Tabu. Offenbar hat der Verfasser hier den
allgemeinen historischen Entwicklungsgang, namlich dass die Tabuisierung
der Herausbildung eines moralischen Bewusstseins vorangeht, mit der Frage
nach den eigenstdndigen Anfangen der konkreten, ihn beschiéftigenden Ver-
bote verwechselt. Denn selbst wenn man zugibt, dass die Ethik ein in der
menschlichen Entwicklungsgeschichte relativ spiter Uberbau ist, ldsst sich
doch wohl nicht leugnen, dass die Ethik wesenhaft autonom ist und vom
Zeitpunkt ihres Auftretens an sich allmihlich verbreitert und verstirkt, so
dass sie dann nach der ihr eigenen Gesetzlichkeit auch neue Forderungen
aufstellen kann. Selbst wenn die moralischen Forderungen demnach begriff-
lich in ein Stadium gehoren, das in der Schicht des Tabu-Glaubens griindet,
heisst das noch lange nicht, dass iiberhaupt jedes ethische Verbot eine direkte
Vorstufe im Bereich des Tabus hat.

I3 vgl. dazu etwa G. A. Smith, Deuteronomy (CBSC, 1918), 284, und die Verweise dort. Der
Vergleich iiberhaupt bleibt im Bereich des Hypothetischen.



Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und das siugende Muttertier 153

Wenn es sich also so verhilt, dass es zu den biblischen Verboten keine
ausserbiblische Parallele gibt, der Verfasser sich aber beeilt, sie an ein nahezu
universales Bildmotiv anzulehnen, das er als eindeutigen Ausdruck des Glau-
bens an ein Numen auffasst, welches den biblischen Verboten unmittelbar
zugrunde liegen soll, dann kann ich mich des Eindrucks nicht erwehren, dass
er durch seine Verquickung ziemlich weit auseinanderliegender Stufen me-
thodisch unzuléssige Spriinge macht.

IX

Zu den vier biblischen Verboten gibt es keine ausserbiblische Parallele,
aber inner- und ausserbiblisch fehlt es nicht an Beispielen fiir ethisches
Empfinden, Riicksichtnahme auf Tiere und Verstindnis fiir deren Gefiihle.
Der Verfasser fiihrt solche Belege sogar selbst an, ordnet sie aber m. E. nicht
richtig ein. Er zitiert die meisten Verse, in denen menschliches Mitgefiihl mit
der Tierwelt zum Ausdruck kommt — vom Gebot, das Nutzvieh am Sabbat
ruhen zu lassen (Ex 20,10; Dt 5,14), liber das Lob des Gerechten, der «die
Seele seines Viehs kennt» (Prov 12,10), bis hin zum Gebot, dem Ochsen, der
da drischt, nicht das Maul zu verbinden (Dt 25,4); ausserdem wussten die
biblischen Menschen darum, dass ein Hirt Limmer im Busen trigt, mit
saugenden Tieren behutsam umgeht (Gen 33,13; Jes 40,11; Ps 78,71) und um
jedes einzelne seiner Schafe besorgt ist (Ez 34,4). Ausgeprigtes Verstindnis
flir den Mutterinstinkt be1 Tieren findet sich auch in der Erzdhlung von der
Riickfiihrung der Bundeslade aus dem Philisterland, die der Verfasser eben-
falls heranzieht: Zwei siugende Kiihe, deren Kilber zu Hause eingesperrt
waren, «gingen dahin und muhten», kehrten aber trotz ihrer instinktmassi-
gen Neigung nicht zuriick zu ihren Kéalbern, sondern zogen die Gotteslade
nach Bet Schemesch, woraus eindeutig hervorging, dass die Seuche bei den
Philistern von Israels Gott ausgegangen war (I Sam 6,7-12). Ebenso nennt der
Verfasser einige dgyptische und besonders ugaritische Texte, die ebenfalls
Verstdndnis fiir die Gefiihle von Tieren bezeugen, darunter die poetische
Wendung, die im Baals-Mythos zweimal vorkommt: klb. arh. l'glh/klb. tat.
limrh/km. Ib. nt. atr. b'l. (A. Herdner, CTA 6,11, 6-9.28-30), d.h. «wie das
Herz der Kuh aufihr Kalb, wie das Herz des Mutterschafes aufsein Lamm, so
(war) das Herz Anats auf Baal (gerichtet)»."® Nicht weniger aufschlussreich
sind die dgyptischen Reliefbilder, von denen der Verfasser einige bringt und
die in der unmittelbaren Sprache realistischer Zeichnung jenem menschli-

16 Darin mochte der Verf. einen Nachhall des géttlichen Elements im Mutterschaftsverhilt-
nis zwischen Kuh und Kalb finden und sozusagen eine Erinnerung daran, diese Beziehung durch



154 M. Haran

Abb. 5: Relief auf dem Sarg der Prinzessin Kauit, Deir el-Bahri

chen Mitgefiihl mit den Empfindungen sidugender Tiere unmissverstindli-
chen Ausdruck verleihen. Eines dieser Bilder ist ein Detail aus dem obersten
Fries auf dem Reliefsarg der Prinzessin Kauit in Deir el-Bahri aus der 11. Dy-
nastie (Museum Kairo, Nr. 623). Dort ist eine Kuh dargestellt, die von einem
Hirtenjungen gemolken wird, wihrend das Kalb an eines ihrer Beine gefesselt
ist, und aus ihrem Auge eine Trine rinnt (vgl. Abb. 5)."7 Ein anderes Bild
dieser Art findet sich auf dem Relief aus Grab Nr. 2184 in Giza: Die Kuh,
deren Hinterbeine gefesselt sind und die von einem Knaben gemolken wird,
wendet ihren Kopf mit einem Ausdruck des Schmerzes mit herausgestreckter
Zunge dem Kalb zu, das ein anderer Knabe gewaltsam von ihr wegzieht (vgl.
ADbD. 6).

Nun besteht bei diesen Zeugnissen, sowohl bei den literarischen als auch
bei den ikonographischen, iiberhaupt kein Zweifel, dass es sich um rein
menschlich-ethische Empfindungsiusserungen handelt ohne jegliche Kon-
notation von Tabu. Selbst wenn die Belege ein Verbotsmoment enthalten

Schaffung eines Tabus zu schiitzen (137). In Wirklichkeit handelt es sich um nichts anderes als
einen Ausdruck der Anerkennung des auch Tieren innewohnenden Mutterinstinkts, und zu den
biblischen Ausserungen dieser Art, die auch der Verf. (51f.) nicht mit Tabu in Verbindung bringt,
besteht kein grundsitzlicher Unterschied (dazu im folgenden).

17 Dieselbe Darstellung findet sich auch auf den Reliefbruchstiicken vom Sarkophag der
Prinzessin Kemsit vom selben Ort und aus derselben Zeit (British Museum, Nr.43037). Das
Auge, aus dem die Tréne fliesst, ist auf einem der Bruchstiicke erhalten (vgl. Keel, Abb.6.7.17).
Zweifellos war derselbe Kiinstler am Werk.



Das Bicklein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Muttertier 155

v ~
)
Q
N\ =
l,‘/,
a\!
5 \<\\

Abb.6: Relief aus Grab Nr.2184, Giza

sollten, lasst sich doch kaum ein Tabu dahinter erkennen (was fiir ein Tabu
sollte etwa hinter dem Verbot stecken, einem dreschenden Ochsen das Maul
zu verbinden?). Auch der Verfasser versteigt sich nicht zu der Behauptung,
dass diese Belege irgendwie auf numinoser Grundlage beruhten. Zu diesem
Punkt weiss er nur zu bemerken, dass «es eigentlich zu erwarten» sei, «dass
man diese heilige Sphire des Segens und der Schonheit mit gewissen Tabus
umgeben hat» (52). Aber wenn er meint, die erwarteten Tabus in Gestalt der
vier ihn beschiftigenden alttestamentlichen Verbote gefunden zu haben,
dann hat er sich getduscht. Die blosse Erwartung ist sicherlich kein Beweis
dafiir, dass diese vier Verbote tatsdchlich in den Bereich des Tabus gehorten,
zumal eigentlich liberhaupt keine weiteren Beweise vorliegen.

Weiterhin wire einzuwenden, dass der Verfasser offenbar nicht gemerkt
hat, dass diese biblischen und ikonographischen Belege im Grunde gegen
seine These sprechen. Nach seinem Ansatz wéire in bezug auf diese Bilder
etwa die Frage zu stellen: Wenn das sdugende Muttertier wirklich in allen
Gegenden und zu allen Zeiten im Alten Orient ein Symbol numinoser Hei-
ligkeit war, wie konnten es die dgyptischen Kiinstler dann wagen, eine so
grobe Verletzung dieses Symbols bildlich darzustellen? Auch die biblische
Erzdhlung I Sam 6,7-12 hétte ihn stutzig machen miissen, denn wenn in
Israel tatsdchlich der Glaube an eine numinose Macht, verkorpert in der
Gestalt einer sdugenden Kuh, herrschte und dieser Glaube sogar die direkte
Grundlage fiir humanitidre Verbote bildete, wie kam man dann dazu, eine
Geschichte zu erziahlen, in der zwei sdugende Kiihe «dahingehn und wei-



156 M. Haran

nen», wihrend ihre Kélber zu Hause angebunden stehen? Denn diese agyp-
tischen Darstellungen und andere dieser Art sowie die biblische Erzdhlung
ISam 6,7-12 bieten doch ganz eindeutig einen Tatbestand, der dem Bild-
motiv der sdugenden Kuh geradezu ins Gesicht schldgt, sozusagen einen
Anti-Typus, da die Kuh in diesen Fillen nicht nur nicht sdugt, sondern man
sie sogar daran hindert und das Kalb gewaltsam von ihr fernhélt. Es versteht
sich von selbst, dass solche Tatbestidnde in der realen Wirklichkeit durchaus
vorkommen, aber auch die Reaktionen der Kiihe auf den bildlichen Darstel-
lungen und in der biblischen Erzdhlung sind nicht weniger «natiirlich», und
sie gehoren ausschliesslich der Alltagswirklichkeit an ohne jegliche Verlet-
zung einer numinosen Heiligkeit. Diese Reaktionen enthalten nicht mehr als
eine Ausserung des Schmerzes iiber den Zustand der Kiihe, deren natiirlicher
Trieb geknebelt wird, sowie Anzeichen von menschlichem Verstdndnis flir
ihr Leiden — aber keinerlei Hinweis auf Ubertretung eines Tabus. Darauthin
lasst sich also sagen, dass die Trane im Auge und die herausgestreckte Zunge
auf den dgyptischen Zeichnungen sowie der Schmerzenslaut der Kiihe in der
biblischen Erzdhlung dafiir sprechen, auch im verbreiteten «positiven» Bild-
motiv des sdugenden Muttertiers nicht den Glauben an eine darin einge-
schlossene numinose Macht zu finden, sondern nur ein Empfinden von Mit-
gefiihl und schlichter menschlicher Solidarisierung — seelisch und korperlich
— mit dem auch Tieren innewohnenden Mutterinstinkt (den sie mit der
Gattung Mensch gemeinsam haben)."® Diese menschliche Solidarisierung
kann natiirlich sowohl von der Seite der sdugenden Mutter als auch von der
des saugenden Jungen her einsetzen.

Demnach hitte der Verfasser besser daran getan, die vier alttestamentli-
chen Verbote mit den {ibrigen alttestamentlichen und kiinstlerischen Zeug-
nissen zusammenzunehmen und gemeinsam zu behandeln. Und so wie er in
bezug auf den Charakter der librigen Zeugnisse zugibt, dass sie keinerlei
Tabu-Hintergrund haben, héitte er auch zu den vier Verboten sagen miissen,
dass sie nichts anderes sind als Ausdruck einer menschlich-ethischen Em-
pfindsamkeit und einer Ehrfurcht vor dem Mutterinstinkt ohne direkte Vor-
ldufer aus dem numinosen Bereich. Das Bildmotiv des sdugenden Muttertiers

18 Ein dhnliches Moment der Identifizierung findet sich gewiss auch bei der christlichen
Weiterbildung dieses Bildmotivs, das seit dem 3. nachchristlichen Jh. vorkommt und die Gestalt
der Madonna erhiilt, die das Kind aufihren Armen triigt und ihm manchmal auch die Brust gibt;
vgl. W. Braunfels/G. A. Wellen, Lexikon der christlichen Ikonographie (hg. v. E. Kirschbaum),
I (1971) s.v. «Maria, Marienbild», 155-161. Erstmals kommt dieses christliche Bildmotiv
offenbar auf den Wandmalereien in der Katakombe der Priscilla in Rom vor, die nach Meinung
vieler aus der l.Hilfte oder aus der Mitte des 3.Jh.s stammen; vgl. etwa Bourguet (A.3),
Pls.66-70.



Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und das sdugende Muttertier 157

1st zwar lber den gesamten Alten Orient hin verbreitet, aber als Beleg fiir
einen numinosen Glauben im biblischen Israel und als etwaige Grundlage fiir
die biblischen Verbote ist es nahezu wertlos und vermag die vier biblischen
Verbote nicht von den tiibrigen einschliagigen Zeugnissen zu scheiden. Folg-
lich miissen sowohl die Belege aus den literarischen Texten und aus dem
kiinstlerischen Befund als auch die vier biblischen Verbote gleichermassen
auf eine im Prinzip ethische Sensivitdt hinweisen, die durch das ethische
Bewusstsein als solches motiviert ist. Auch eine solche Sensivitit gab es, und
nicht nur in Israel, aber (mag dies nun Zufall sein oder nicht) nur im Alten
Testament hat sie gesetzlichen Niederschlag gefunden.

X

Um exakt zu sein, sollte auch nicht verschwiegen werden, dass die Reak-
tionen der Kiihe auf die brutale Gewalt, die ithnen das Sdugen verwehrt, wie
sie auf den dgyptischen Zeichnungen zum Ausdruck kommen, ja eigentlich
nicht «natiirlich» sind, sondern deutlich anthropopathische Ziige tragen. Ein
gequadltes Stiick Vieh vergiesst keine Tranen — das ist ein menschliches Cha-
rakteristikum. Wenn der dgyptische Kiinstler die Kuh weinen lasst, bringt er
also ihr Leiden mit Hilfe menschlicher Reaktionen zum Ausdruck, was wie-
derum auf dem Hintergrund schlichter gefiihlsmaéssiger Solidarisierung mit
dem Tier, das sdugen mochte, aber nicht darf, zu verstehen ist. Das diirfte
auch der Verfasser nicht bestreiten, denn er spricht von anthropozentrischen
und «sentimentalen» Ziigen dieser Bilder. Aber faktisch stellt sich heraus,
dass sich auch in den vier alttestamentlichen Verboten solche Elemente von
geflihlsmassiger Solidarisierung des Menschen mit dem Tier, von tiefer Sym-
pathie fiir den beiden gemeinsamen Mutterinstinkt und von Zuriickschrek-
ken vor der Moglichkeit grober Verletzung dieses Instinkts, finden. Solida-
ritét ist allem Anschein nach auch die Grundlage eben dieser Verbote, und es
besteht kein Grund (und eigentlich auch keine Moglichkeit), sie auf einen
numinosen Glauben zuriickzufiihren.

Wenn nidmlich der Sinn dieser Verbote wirklich in einer der Ikone der
sdugenden Mutter innewohnenden numinosen Heiligkeit beschlossen ware,
wiirde diese Heiligkeit doch natiirlicherweise darauf hinwirken, fiir die Dauer
des Saugens jedes Antasten von Tiermutter und Jungem zu untersagen. Aber
so lautet die biblische Vorschrift nicht, sondern nach Ablauf von sieben
Tagen erlaubt sie, das Tierjunge seiner Mutter wegzunechmen und als Opfer
darzubringen (Ex 22,29; Lev 22,27). Demnach wird hier kein grundsatzli-
ches, in der Tatsache der Mutterschaft verankertes Verbot wirksam, sondern
einzig und allein eine ethische Scheu vor der Verletzung des Mutterinstink-



158 M. Haran

tes, der sich beim Tier wie beim Menschen findet. Diese Scheu ist klar fassbar,
denn im Alten Testament selbst ist ausdriicklich gesagt, dass auch der
Mensch vom Augenblick seiner Geburt an beginnt, an den Briisten seiner
Mutter zu saugen (vgl. Ps 22,10; Hi 3,12), wohingegen ein Verwehren dieses
Erlebnisses sowohl aufihn als auch auf die Mutter traumatische Wirkung hat
(vgl. Thr 4,3). Das biblische Verbot besagt also ungefidhr folgendes: Minde-
stens sieben Tage lang lass die Tiermutter sdugen und das Junge saugen, lass
den Muttertrieb sich verwirklichen, auch wenn er dich nicht davon abhalten
wird, das Tier als Opfer darzubringen."”

Entsprechend hat die zwischen zwei Tieren bestehende Mutterbindung
keinerlei absolute Giiltigkeit und schliesst die Moglichkeit, dass beide als
Opfertiere verwendet werden, durchaus nicht aus. Das biblische Verbot, «das
Tier und sein Junges» an einem einzigen Tage zu schlachten (Lev 22,28), will
nur daflir Sorge tragen, dass die beiden gefrennt geschlachtet werden, aus
einem gewissen Respekt vor der Mutterschaft iiberhaupt heraus.?® Ebenso ist
festzustellen, dass das Schlagen von «Mutter und Kind», wenn es am Men-
schen geschieht, biblisch als eine der schlimmsten Greueltaten gilt (Gen
32,11; Hos 10,14 vgl. Jer 6,21; 47, 3). Daraufhin ist doch wohl anzunehmen,
dass eben jene humanitdre Scheu auch dem Verbot, Vogelmutter und -kind
zu nehmen (Dt 22,7), dessen Formulierung an die Nennung jenes mensch-
lichen Greuels anklingt, zugrunde liegt. Und wiederum ist zu beobachten,
dass die Mutterbindung als solche keine absolute Verbindlichkeit hat, denn es
1st ja nicht verboten, einen briitenden Vogel mitsamt seinem Gelege zu grei-
fen, sondern sogar geboten, in diesem Fall die Mutterbindung zu I6sen und
die Vogelmutter fliegen zu lassen. Uber den Sinn dieses Fliegenlassens besteht
auch kein Zweifel — die Vogelmutter soll nicht hilflos zusehen miissen, wie
der Mensch ihre Eier und ihre Jungen verzehrt und sich an ihnen giitlich tut

19 Nach dem Wortlaut des Verses richtet sich das Verbot auf das neugeborene Jungtier, das
die ersten sieben Tage seines Lebens bei seiner Mutter verbringen soll. Aber faktisch richtet sich
das Verbot sicher ebenso auf das Muttertier, dem das Sdugen mindestens sieben Tage lang
gewihrt werden soll. Der biblische Text driickt sich hier, wie tiberhaupt, konkret aus. Praktisch
wurde in der Regel nicht das milchgebende und entsprechend wertvollere Muttertier, sondern
das neugeborene Jungtier zum Schlachten bestimmt. Sogar formal gesehen impliziert die Vor-
schrift, das Jungtier sieben Tage lang bei seiner Mutter zu lassen, auch das Verbot, das Muttertier
innerhalb dieses Zeitraums zu schlachten (vgl. Abravanel in seinem Kommentar zu Lev 22).

20 Die mask. Form «ihn und sein Junges» («soll man nicht am selben Tage schlachten») ist
durch den Anfang des Verses bedingt: die dort genannten Tiere, $6r (Rind) und se/ (Schaf),
stehen fiir Gross- bzw. Kleinvieh und implizieren kein natiirliches Geschlecht. Aber hier bezieht
sich die Bezeichnung auf die weiblichen Vertreter der jeweiligen Spezies (zu sér als weibliches
Rind vgl. noch Num 18,17), da das Tier der Mutter nachgeht (vgl. den Kommentar von S.D.
Luzzatto zu Lev 22,28).



Das Bdcklein in der Milch seiner Mutter und das siiugende Muttertier 159

(Jes 10,14 geht es um ein gefundenes Nest und um das Einsammeln verlas-
sener Eier, die Mutter wird nicht erwihnt).

Was die Sdugetiere betrifft, so verbietet die alttestamentliche Vorschrift
nicht, ein Zicklein zu Lebzeiten seiner Mutter zu schlachten, verboten ist nur
die Benutzung der Muttermilch, um das Fleisch des Zickleins zum Genuss
zuzubereiten.?! Auch hier wire doch erstaunlich, wenn der Glaube an eine im
sdaugenden Muttertier angeblich verkorperte numinose Macht eine solch
furchtbare Verletzung der Mutter durch Schlachten ihres Jungen vor der
Entwohnung nicht verhindert hitte, wohingegen das alttestamentliche Ver-
bot erst nach erfolgtem Schlachten einsetzt und das Kochen des Fleisches in
der Milch der Mutter untersagt. Aber ohne weiteres einsichtig wird dieses
Verbot als menschlich-ethisches Zuriickschrecken vor einem Missbrauch der
Milch gegen den Willen des Muttertiers und, was noch schlimmer ist (und den
entscheidenden Unterschied zwischen dieser und jeder anderen Milch aus-
macht), zu einem Zweck, der das absolute Gegenteil von dem ist, wozu diese
Milch zu Lebzeiten der Tierjungen bestimmt war.?> Zur Motivierung einer
solchen Scheu geniigt eine gefiihlsmassige Solidarisierung mit dem sdugenden
Muttertier und dem saugenden Tierjungen vollauf, die Bindung zwischen den
beiden braucht an keiner numinosen Macht aufgehingt zu werden, fiir einen
Glauben an die und ihre Beziechung zum alttestamentlichen Verbot es keinen
Beweis gibt.

Dagegen lehnt der Verfasser die ethische Begriindung als ausreichende
Erkldrung fiir die vier alttestamentlichen Verbote ab und verliert einige
abschitzige Worte tiber die Heranziehung dieser Verbote zu einer anthropo-
zentrischen und sentimentalen Deutung (vgl. 28.46.143). Aber es ist doch
nun einmal so, das die anthropozentrische Auffassung, die sich in den dgyp-
tischen Darstellungen deutlich abzeichnet, auch die Grundvoraussetzung fiir
ein menschliches Erfassen der Tierwelt iiberhaupt ist. Und wenn eine solche
Auffassung etwas Sentimentales hat, dann heisst das, dass auch das senti-
mentale Moment sehr real ist und nicht unterschitzt werden darf.

Menachem Haran, Jerusalem

21 Unter den bescheidenen Bedingungen eiries landwirtschaftlichen Betriebs in biblischer
Zeit fanden sich alle drei — Muttertier, Bocklein und Milch — im Besitz desselben Menschen.
Ausserdem ist es undenkbar, dass das Bocklein vor den Augen seiner Mutter geschlachtet worden
wire. Das Freilassen der Vogelmutter vor Pliinderung ihres Nestes ist ein analoges Beispiel dafiir.
Allerdings ist zu bedenken, dass V6gel im Unterschied zu Sdugetieren im biblischen Israel nicht
domestiziert waren, sondern mit Netzen und Fallen gefangen wurden, wihrend die Eier als
herrenloses Gut eingesammelt wurden, vgl. dazu meinen Beitrag zur Encyclopaedia Biblica (s. o.
A.9), 552f.

22 Auf eben diese Dinge hat bereits Philon (de virtutibus 143) hingewiesen, und allem
Anschein nach hat er damit Recht.



	Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier

