
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 2

Artikel: Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier

Autor: Haran, Menachem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


135

Das Böcklein in der Milch seiner Mutter
und das säugende Muttertier

i
Das biblische Verbot, «das Böcklein in der Milch seiner Mutter zu

kochen», hat im Laufder Generationen die verschiedensten Interpretationen
erfahren; es kommt im Pentateuch dreimal vor (Ex 23,19; 34,26; Dt 14,21)
und dient der talmudischen Halacha als formale Grundlage für die absolute
Trennung von Milch- und Fleischgerichten (bChullin 113a—116a). Die
Hauptbedeutung und der humanitäre Sinn dieses Verbots gehen aus dem Wortverständnis

des Verses hervor. Von seiner Art gibt es im Pentateuch noch einige
andere Verbote: Ein Rind oder Schafdarfnicht innerhalb seiner ersten sieben

Lebenstage als Opfertier verwendet werden (Ex 22,29 ; Lev 22,27), ein Opfertier

darf nicht zusammen mit seinem eigenen Jungen am selben Tag
geschlachtet werden (Lev 22,28), und man darf eine Vogelmutter nicht
zusammen mit den Jungvögeln und Eiern in ihrem Nest nehmen (Dt 22,6 f.).
Diese vier Verbote gründen allesamt auf einer moralischen Scheu, den
Mutterinstinkt, der sich auch bei Tieren findet, zu verletzen. Auch das Verbot, das

Böcklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, ist von vielen bedeutenden
Kommentatoren in diesem Sinne interpretiert worden. Allerdings haben der
jeweilige Kontext, in dem der Vers steht, und die Versuche, dieses Gebot aus
einem der anderen biblischen Verbote zu erklären, auch zu anderen
Deutungen geführt.1

Die neueste Monographie zu diesem Thema von Othmar Keel befasst

sich, wie schon ihr Titel besagt, zwar hauptsächlich mit dem «Böcklein in der
Milch seiner Mutter», berührt aber auch die anderen diesem nahestehenden
Verbote.2 Der Verfasser hat schon verschiedene Arbeiten zur Symbolsprache
der ikonographischen Kunst des Alten Orients veröffentlicht und erörtert,
inwiefern diese zum Verständnis gewisser biblischer Dinge beitragen könnte.
Methodisch begnügt er sich nicht damit, zu den betreffenden Bibelversen auf
bildliche Darstellungen hinzuweisen, wie sie ihm zufallig begegnet sein

mögen und wie Forscher seit Bekanntwerden der grossen archäologischen
Funde aus dem Alten Orient zu tun pflegen. In seiner Eigenschaft als Erfor-

1 In meinem Beitrag: Seething a Kid in its Mother's Milk, JJS 30 (1979) 23-35 habe ich die

Momente angeführt, die mir eindeutig für eine humanitäre Auffassung dieses Verbots zu sprechen

scheinen.
2 Othmar Keel, Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes - Im Lichte eines

altorientalischen Bildmotivs, OBO 33, Freiburg/Göttingen 1980; Seitenangaben im folgenden
beziehen sich auf dieses Buch. Vgl. die von H.-D. Neef verfasste Rezension ThZ 38 (1982) 236 f.



136 M. Haran

scher altorientalischer Kunst macht er jeweils das Bildmotiv, das zu den ihn
interessierenden Bibelversen in Beziehung steht, als Ganzes zum Gegenstand
der Untersuchung. Er bemüht sich um eine systematische, umfassende
Darstellung des gesamten ikonographischen Befundes zum jeweiligen biblischen
Sachverhalt, belegt diesen in seiner vollen Breite, über den gesamten
Kulturkreis des Alten Orients hin - bis hin zu den Hethitern und der minoischen
Kultur Kretas - und ist bestrebt, auf diese Weise sowohl das Bildmotiv als
auch den biblischen Gegenstand in ihrer ganzen Tiefe erschöpfend zu behandeln.

Auch epigraphische Zeugnisse zieht er heran. Dabei ruht der Schwerpunkt

seiner Untersuchung meist auf dem künstlerischen Bildmaterial, und
aus diesem gewinnt er den Schlüssel zum Verständnis des betreffenden
biblischen Sachverhaltes. Nach diesem Verfahren, welches der biblischen
Forschung gelegentlich unerwartet neue Aspekte verleiht, geht der Verfasser

nun an das Verbot, das Böcklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, und
an die drei diesem nahestehenden biblischen Verbote heran und sucht ihnen
eine neue, bisher noch nicht in Betracht gezogene Deutung zu geben.

Diese Methode ist näherer Überprüfung wert, denn durch sie gelangt der
Verfasser nicht nur zu einer unerwartet neuen Deutung dieser vier biblischen
Verbote, sondern das Bildmotiv, das er zu ihrer Erklärung heranzieht, gehört
zu den berühmtesten und verb reitetsten in der altorientalischen Kunst, nämlich

das Bild des säugenden Muttertiers (an Lebensdauer übertrifft dieses

Motiv sogar noch das Lieblingsmotiv der christlichen Kunst, das der
Madonna mit dem Kind). Ausserdem wird zu fragen sein, was die altorientalische

Bildkunst für die Lösung religionsgeschichtlicher Probleme zu leisten

vermag und wo ihr Grenzen gesetzt sind.

II

Die vorliegende Monographie gliedert sich in fünf Kapitel, von denen das

fünfte umfangreicher ist als die übrigen vier zusammen. In den ersten drei

Kapiteln referiert der Verfasser die bisherigen Interpretationen der betreffenden

Verbote und weist sie zurück. Von den Talmudgelehrten kann er mit
gewissem Recht sagen, ihnen gehe es gar nicht darum, den Sinn der Verbote
zu ergründen, da sie diese als göttlich gegeben auffassten. Die humanitäre
Deutung bei Philon akzeptiert er nicht, fügt allerdings noch hinzu, dass dies

eigentlich keine rein humanitäre Deutung sei, da sie auch ein anthropozentrisches

Element enthalte (dazu im folgenden). Ebenso lehnt er die
kultpolemische Deutung ab, wonach diese Verböte gegen einen angeblich bei Israels

Nachbarvölkern geübten Kulturbrauch gerichtet gewesen seien. Erweist mit



Das Böcklein in der Milch seiner Matter und das säugende Muttertier 137

Recht daraufhin, dass diese These schlechterdings unbewiesen ist. Auch der
Anhaltspunkt, den man eine Zeitlang im ugaritischen Schrifttum gefunden
zu haben glaubte, hat sich inzwischen als hinfällig erwiesen. Unter diesen
Umständen möchte er «nicht einfach wie M. Haran zur <humanitären> Deutung

Philos zurückkehren, sondern dessen Deutung wie auch die kultpolemische

durch eine Interpretation ersetzen, die [er] als <religiös> bezeichnen
will» (39). Dabei vermöge seine neue Deutung einige Aspekte von Philons
humanitärer Deutung zu intregrieren (40). Der Darstellung dieser neuen
Deutung sind die letzten beiden Kapitel der vorliegenden Arbeit gewidmet.

Im vierten Kapitel trifft der Verfasser zunächst die Feststellung, der jeweilige

Kontext sei «ja das einzige, was uns bei solch konkreten und von der
Überlieferung weiter nicht erklärten Vorschriften Aufschluss über deren Sinn

geben kann» (41). Die frühesten Vorkommen des Verbotes sind die im
Bundesbuch (Ex 20,22-23,33) und in der Gruppe von Vorschriften Ex 34,11—26

(d.h. dem kleinen Bundesbuch). Zwei der uns beschäftigenden Verbote - ein
Jungtier innerhalb der ersten sieben Tage nach seiner Geburt zu opfern und
das Böcklein in der Milch seiner Mutter zu kochen - stehen in unmittelbarer
Nachbarschaft von Vorschriften zur Darbringung der Erstlingsfrucht und zu
den drei Wallfahrtsfesten (Ex 23,14-19 ; 34,18-26). Da diese Vorschriften im
Grund landwirtschaftlicher Art sind, gelten sie als kanaanäisches Erbe.
Daher meint der Verfasser, dass auch die beiden uns interessierenden, in eben

diesen Kontext eingefügten Verbote kanaanäisches Erbe sein müssten. Übrigens

scheint er gewillt, auch die beiden anderen Verbote - ein Tier und sein

Junges am selben Tag zu schlachten und einen brütenden Vogel samt dem
Inhalt des Nestes zu nehmen -, die in keinem ausgesprochen kanaanäischen
Kontext stehen, hier miteinzubeziehen. Darüber hinaus nimmt der Verfasser

an, im Alten Testament habe keines der vier Gebote irgendeine kultpolemische,

anti-kanaanäische Tendenz gehabt, denn er setzt den Beginn der anti-
kanaanäischen Polemik in Israel erst mit Elia oder dem Deuteronomium und
der deuteronomistischen Redaktion an - nicht in den frühen Verbotssammlungen

der Bundesbücher. Auf diesem Wege gelangt er zu dem Schluss, dass

die vier biblischen Verbote uns in ihrer authentischen, vor-israelitischen
Form vorliegen, wie sie bereits vor ihrer Aufnahme ins biblische Korpus
bestanden hätten. Daraus folgt, dass nicht etwa die Kanaanäer das Böcklein
in der Milch seiner Mutter gekocht hätten, was das Alte Testament daraufhin
verboten habe, sondern das Verbot, das Böcklein in der Milch seiner Mutter
zu kochen, sei als solches eine kanaanäische Verordnung. Dadurch gewinnt
Keel die Möglichkeit, die vier Verbote aus ihrem alttestamentlichen Rahmen
herauszulösen und als allgemein altorientalische Verbote zu erklären, als

Äusserungen der altorientalischen Kultur überhaupt.



138 M. Haran

Um die vier Verbote aufsolche Art zu erklären, behauptet er, das Opfer sei

ursprünglich darauf gerichtet gewesen, die Götter zu besänftigen und ihr
Wohlwollen zu erregen. Alles, was die Götter etwa betrüben oder beleidigen
könnte, sei als Opfer nicht in Betracht gekommen, weshalb die Tiere, die als

heilige Symbole gewisser Gottheiten galten, eben diesen Göttern nicht geopfert

worden seien (dabei gibt er jedoch zu, dass dieser Tendenz die umgekehrte
entgegensteht, wonach das Opfer im Grunde die Nahrung der Götter, «göttliches

Brot» sei, woraufhin einer Gottheit eben ihre Lieblings- und Symboltiere

geopfert worden wären). Das Verbot, das Böcklein in der Milch seiner
Mutter zu kochen, und die drei übrigen führt er demnach auf das Bestreben
zurück, die Götter nicht zu beleidigen, und erklärt sie als Tabuvorschriften,
die eine Verletzung des geheimnisvollen, von göttlicher Heiligkeit umwehten
Lebensbegriffs verhüten sollten. Er spricht den Verboten ihren ethischen
Charakter also nicht ab, sieht nur ihre primäre Motivierung nicht im Ethos,
sondern in der Scheu vor dem Tabu. Und woher kennt er den Begriff der
göttlich-geheimnisvollen Heiligkeit des Lebens als Grundelement der gesamten

altorientalischen Kultur? Aus der künstlerischen Darstellung des

säugenden Muttertiers. Zumeist tritt dieses Bild in Form einer ihr Kalb säugenden

Kuh auf, und im ganzen vorderasiatischen Raum und zu allen Zeiten galt
es als «Symbol gottgeschenkter Fruchtbarkeit und göttlicher Sorge und Liebe»

(44). Das Bild des säugenden Muttertiers verkörpere eine geheimnisvoll-
numinose Macht des Lebens selbst, auch wenn sie mit keiner bestimmten
Gottheit eigens verbunden werde (dabei gibt der Verfasser zu, dass dieses

Symbol auch ohne numinose Implikationen, einfach als Ausdruck von Segen
und Wohlstand vorkommen könne). Die Absicht der biblischen Verbote
besteht demnach darin, bei der Darbringung von Opfern eine etwaige
Verletzung eben dieser numinosen Macht zu verhüten. «Gerade weil das

säugende Muttertier im syro-palästinischen Raum nicht sehr fest mit einer
bestimmten Gottheit verbunden war», konnte Israel bestimmte Opfertabus
in bezug auf dieses Symbol übernehmen, ohne seine exklusive Orientierung
auf seinen nationalen Gott aufzugeben (vgl. auch die Zusammenfassung
142 f.).

Dabei gibt Keel zu, dass das Verbot, einen brütenden Vogel samt den

Jungvögeln und Eiern zu nehmen (Dt 22,6f.), keinerlei Beziehung zu einem
göttlichen Symbol hat, da kein Fall bekannt ist, wo die geheimnisvollen
Mächte des Lebens und der Mutterschaft durch einen brütenden Vogel
symbolisiert würden. Daher leitet Keel dieses Verbot nicht direkt vom Opfertabu
ab, sondern interpretiert es als eine höher entwickelte Ausdrucksform von
Wahrung der Eltern-Kind-Beziehung, eines Grundelementes der geheiligten
Schöpfungsordnung. Laut Keel stellt dieses Verbot den Höhepunkt einer



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 139

Entwicklungslinie dar, die vom Opfertabu zu einem höheren Verhältnis des

Respekts vorder Mutter-Kind-Beziehung führt (44 f.). Mit anderen Worten:
Im Unterschied zu den drei anderen Verboten steht das Verbot, eine
Vogelmutter samt ihrem Gelege zu nehmen, der Tiefenschicht des Glaubens an
eine numinose Macht und des Tabus bereits relativ fern, obwohl auch sein

Ursprung dort zu suchen ist.

III

Das fünfte Kapitel soll einen Überblick über die zahlreichen bildlichen
Darstellungen des säugenden Muttertiers bieten und die Verbreitung dieses

Symbols über den gesamten Alten Orient dokumentieren. Es ist überschrieben

«Der zeitgenössische Horizont der biblischen Vorschriften», aber der
Verfasser beschränkt sich nicht aufden eigentlichen alttestamentlichen Horizont,

d.h. das erste und allenfalls noch das ausgehende zweite Jahrtausend
v.u.Z. Er verfolgt das Bildmotiv über den gesamten Zeitraum seiner
Geschichte hin, vom ausgehenden vierten Jahrtausend, d.h. Jahrtausende,
bevor Israel auf der Bühne der Weltgeschichte erschien, bis in die römische
Zeit, d.h. Jahrhunderte, nachdem der Pentateuch abgeschlossen vorlag. Im
ersten, recht kurzen Abschnitt des fünften Kapitels sucht der Verfasser «das
besondere Verhältnis zwischen Muttertier und Jungem im Alten Orient» zu
bestimmen, wie es sich in der künstlerischen Darstellung äussert. Er weist
daraufhin, dass das Verhältnis des Menschen zum Tier wie in der Moderne so

auch in der Antike eine deutliche Ambivalenz aufwies, insofern als das Vieh
einerseits eine Art Rohmaterial war, bestimmt zum Schlachten und Essen,
andererseits gibt es Belege für Aufgeschlossenheit gegenüber seinen Gefühlen,

Mitempfinden seines Schmerzes; und Herden von Gross- und Kleinvieh
waren ein auch ob seiner Schönheit geschätzter Segen. Und es «ist eigentlich
zu erwarten, dass man diese heilige Sphäre des Segens und der Schönheit mit
gewissen Tabus umgeben hat» (52; dazu im folgenden). Ausserdem versäumt
der Verfasser nicht, darauf hinzuweisen, dass die Gestalt des säugenden
Muttertiers gleichzeitig nicht nur als Verkörperung von Segen und Schönheit
galt, sondern auch etwas von einer«lebendigen Ikone derGottheit» enthalten
habe (54).

Im zweiten Abschnitt des fünften Kapitels geht er das eigentliche ikono-
graphische Material zum Motiv des säugenden Muttertiers durch. Allerdings
gibt es schon einige Studien zur Verbreitung dieses Bildmotivs im Alten
Orient, bzw. in Teilen dieses Kulturraums. Keel benützt die Arbeiten seiner

Vorgänger und will nur die Geschichte des Motivs und seine besondere



140 M. Haran

Abb. 1: Konisches Stempelsiegel von Sichern Abb. 2: Konisches Stempelsiegel von Megid-
(wahrsch. 8. Jh.) do (Anfang 10. Jh.)

{Bildnachweis: Abb. 1,2, 5,6: Zeichnungen nach O. Keel, Das Böcklein..., Abb. 93,91,6, 5;
Abb. 3: Zeichnung nach P. Beck, Tel Aviv 9 [1982] 9, vgl. O. Keel, Abb. 120; Abb. 4: Zeichnung
Institute of Archaeology Tel Aviv University, vgl. A.7)

Beziehung zur altorientalischen Kultur in all ihren Bereichen eigens
herausarbeiten. Er leugnet nicht, dass man nicht immer mit Sicherheit sagen kann,
ob eine Gottheit gemeint ist oder ob es sich einfach um eine realistische

Darstellung handelt - aber es gibt auch Bilder, die sich eindeutig einer dieser
beiden Möglichkeiten zuordnen lassen. In Ägypten bezeichnen die Bilder von
der 5. Dynastie an (2. Hälfte 3. Jt. v.u.Z.) nur die Fruchtbarkeit der Herden,
aber von der 11. Dynastie an tritt die Gestalt eines Menschen, zumeist eines

Prinzen, auf, der am Euter der Kuh trinkt, welche offenbar die Göttin Hathor
symbolisiert (76). Die Gestalt des bei einer Kuh oder einem anderen wilden
Tier saugenden Menschen bzw. Prinzen kehrt ständig wieder bis in die
römische Zeit, wo eine der berühmtesten Formen dieses Motivs die Sage von
Romulus und Remus, den von der Wölfin gesäugten Zwillingsbrüdern, ist.3

3 Diese Sage ist jedoch nicht ursprünglich römisch. Einerseits gibt es griechische Parallelen
(am nächsten kommt die von den Zwillingsbrüdern Neleus und Pelias, Söhnen der Tyro, die von
den Meereswellen an Land getragen werden und von denen dann der eine von einer Hündin, der
andere von einer Stute gesäugt wird); andererseits hat sie etruskische Wurzeln (eine etruskische
Steintafel aus Bologna stellt eine Wölfin dar, die ein Kind säugt, wobei sie den Kopf in der



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 141

Von der Epoche des Neuen Reiches an, d.h. seit der 18. Dynastie, kommt es

vor, dass die Kuh zwar ein Kalb säugt, dabei aber doch eine göttliche Gestalt
symbolisiert. Bei den mesopotamischen Darstellungen, die sich eigentlich
ausnahmslos auf Rollsiegeln finden, steht die säugende Kuh in der Regel
neben der kriegerischen Ischtar (105-108).

Ausser Ägypten und Mesopotamien führt der Verfasser noch das einschlägige

Material aus Kreta, Mittelassyrien, Phönizien und - für unsere Frage
besonders wichtig - Palästina an. Von dort liegen sechs Darstellungen aus
verschiedenen Orten vor (Teil Farä-Tirza, Taanach, Megiddo, Sichern, Teil
en-Nasbeh-Mizpa und Bet Schemesch), fast alle auf Stempelsiegeln (mit
Ausnahme des Skarabäus von Teil en-Nasbeh), alle aus dem 10./9. Jahrhundert

v.u.Z., und auf allen sieht der Verfasser eine Art Ziege, eine Capride
(Ibex), die ihr Junges säugt.4 Daneben steht ein Skorpion, ebenfalls eine

charakteristischen Weise des vorderorientalischen Bildmotivs zurückgelegt hat). Dazu H. Last,
The Founding of Rome, CAHVII, 365-367. Das Grundmotiv eines sein eigenes Junges
säugenden Muttertiers reicht sogar noch über die römische Zeit hinaus. Noch auf einem byzantinischen

Mosaikfussboden in Konstantinopel aus dem 5. nach(!)christlichen Jh. erscheint das

Bild einer Stute, die ihr Fohlen säugt ; dazu P. du Bourguet, Early Christian Painting The Contact

History of Art, No. 3, London 1965, Pl. 145.
4 Genaugenommen ist es auf einigen der Darstellungen eigentlich keine Ziege. Zu dem Tier

auf dem Stempelsiegel von Sichern (vgl. Abb. 1) hat schon G. E. Wright, BASOR167 (1962) 12

bemerkt, es sei ein Angehöriger «of the deer family», aber auf eine Gazelle passt das Bild



142 M. Haran

Abb.4: Siegelabdruck von Tell Michal (5.-4. Jh.)

konventionelle Darstellung, die auf mesopotamischen Siegeln häufig
vorkommt (114—118).5 Zu diesen Stempelabdrücken kommt die Zeichnung auf
einer Scherbe, wohl von einem Vorratsgefass (Pithos) herrührend, aus Kun-
tillet'Ajrud (137f.). Ihre künstlerische Qualität ist recht bescheiden, sie zeigt
eine ihr Kalb säugende Kuh in ausgesprochen phönizischem Stil (vgl.
Abb. 3), in der Art der Elfenbeinschnitzereien von Arslan-Tasch und aus
Salmanassers Palast in Nimrud.6 Inzwischen lässt sich zu den vom Verfasser
angeführten Beispielen noch ein achtes hinzufügen, ein Siegelabdruck, der im

eigentlich nicht, die hätte kürzere Hörner. Auf dem Stempelsiegel aus Megiddo (Abb. 2) ist ein

Hirsch, also ein Tier aus der Familie der Cerviden, mit weitverzweigten Hörnern abgebildet.
Allerdings hat das dazugehörige Weibchen wiederum keine solchen Hörner. Sicher ist Keels
Hinweis (117) berechtigt, man dürfe von diesen Darstellungen keine zu realistischen Details
erwarten. Andererseits ist doch wohl damit zu rechnen, dass bei solcher Ungenauigkeit der

Darstellung eher der Unterschied zwischen den Geschlechtern als der zwischen verschiedenen
Tierarten verwischt wird. Daher möchte ich sagen, dass auf einigen dieser Bilder doch keine
Capride oder Gazelle (deren Hörner unverzweigt wären), sondern eine Hirschkuh gemeint
ist.

5 Das einzige Tier, dessen Darstellung im mesopotamischen Raum noch häufiger ist als die
des Skorpions, ist die Schlange. In der Glyptik dient der Skorpion als Symbol von Fruchtbarkeit
und Überfluss häufig zur Füllung eines leeren Bildraums. Im einzelnen birgt die potentielle
Bedeutung dieses Bildes aber noch recht viele Unklarheiten. Dazu die umfassende Arbeit von
E.D. von Buren, The Scorpion in Mesopotamian Art and Religion, Af012 (1937-39), 1-28.

6 Genaugenommen wurden in Kuntillet'Ajrud zwei Darstellungen dieser Art angefertigt, die
zweite davon (auf dem PithosB) allerdings nicht fertiggestellt; es fehlen sowohl das saugende
Kalb als auch die meisten Körperteile der säugenden Kuh. Möglicherweise hat hier der Zeichner,



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 143

Sommer 1980 auf dem Teil Michal bei Herzlia, Israel, gefunden wurde; auch

er zeigt ein säugendes Muttertier, wobei nicht deutlich ist, ob es eine Kuh sein
soll oder ein anderes Tier.7 Allerdings ist dieser Siegelabdruck in einer
Schicht aus der persischen Epoche, aus dem 5.-4. Jahrhundert v.u.Z., gefunden,

und sein phönizischer Hintergrund steht somit ausser Zweifel.
Dieser zweite Abschnitt des fünften Kapitels sprengt, im Gegensatz zum

vorangegangenen, umfangmässig das Mass aller übrigen Kapitel und macht
allein über die Hälfte des gesamten Buches aus. Von daher gewinnt man den

Eindruck, dass hier zwei nicht ausreichend zur Einheit verschmolzene Teile
zwischen zwei Buchdeckeln vereint sind. Der zweite Teil, nämlich die
zusammenfassende Darstellung des ikonographischen Materials, die über
Unbestreitbares kaum hinausgeht, soll als Prüfstein dienen für den ersten,
nämlich die eigentümliche Erklärung deralttestamentlichen Verbote. Offenbar

deutet die an dieser Stelle wahrzunehmende Disproportion auf einen
nicht genügend fundierten Bau, und dies ist nur eine der Stellen, wo die dieser
Arbeit zugrundeliegende These auf schwankenden Grund gebaut scheint.

IV

Bei der inhaltlichen Übersicht über diese Arbeit haben wir gelegentlich
bereits angedeutet, dass der Verfasser im Verlauf seiner Darlegungen mehrmals

an einen Scheideweg gelangt, wo ihm mindestens zwei Möglichkeiten
zur Auswahl stehen, und wenn er sich für die eine oder die andere Möglichkeit

entscheidet, so hat seine Entscheidung nichts logisch Zwingendes und ist
nicht eindeutig besser als die jeweils andere. So ist z. B. einer seiner
Hauptausgangspunkte, wie schon gesagt, die Annahme von Opfertabus, wonach einer
Gottheit eben das ihr als Attribut zugehörige und geheiligte Tier nicht geopfert

werden durfte. Als Belege führt er Herodot II 41 f. und Lukian, De Dea
Syra 54 an (38 f. 43), laut denen an einigen Orten in Ägypten gewisse Tiere
nicht geopfert werden durften (Widder in Theben, Ziegen in Mendes im

nachdem ihm der Kopfder Kuh missraten war (die Proportionen stimmen nicht, und er ist nicht
richtig geneigt), auf die weitere Ausführung des Bildes verzichtet. Zu Einzelheiten dieser beiden

Zeichnungen vgl. Pirhiya Beck, The Drawings from Horvat Teiman (KüntilletAjrud), Tel Aviv
9 (1982), 4-13.

7 Vgl. Abb. 4, hier mit freundlicher Genehmigung von Dr. Zeev Herzog (Archäologisches
Institut der Universität Tel-Aviv) veröffentlicht. Ich habe den Eindruck, dass die Gestalt der

Kuh, insbesondere ihr Kopf und auch der des Kalbes, entstellt sind, vielleicht weil die

Stempelzeichnung winzig klein und grob gearbeitet ist, vielleicht weil die Oberfläche des Stempelabdrucks

eingedrückt ist.



144 M. Haran

nordöstlichen Delta, Tauben im Tempel der syrischen Göttin zu Hierapolis),
und dass Kühe in ganz Ägypten nicht geopfert wurden, da sie der Isis heilig
galten. Es ist jedoch sehr fraglich, ob es sich bei diesen Dingen um mehr als

lokale Eigenheiten, die in Ägypten oder einzelnen ägyptischen Distrikten
gepflogen wurden, handelt, und ob wir berechtigt sind, ihnen universale
Bedeutung beizulegen, und sie sozusagen als Universalschlüssel für die Erklärung

von Opfertabus heranziehen dürfen, die angeblich der gesamten
altorientalischen Kultur zugrunde lagen. Der Verfasser gibt ja sogar selbst zu,
dass es im Alten Orient auch die andere Auffassung gab, wonach einer
Gottheit gerade ihre Symbol- und Lieblingstiere dargebracht wurden (44).8
Nach diesem Ansatz hätte die numinose Heiligkeit, welche der Gestalt des

säugenden Muttertiers angeblich innewohnte, dazu führen müssen, dass

sowohl das frischgeworfene Jungtier als auch das säugende Muttertier als

bevorzugtes Opfer gegolten hätten. (Wir wissen davon, dass die Eltern-Kind-
Beziehung, bei aller Zugehörigkeit zu einer geheiligten Weltordnung, die

Darbringung von Kinderopfern im Alten Orient nicht verhindert hat - umso
wahrscheinlicher, dass die Verkörperung der Mütterlichkeit durch Tiere
eben diese zu einem den Göttern wohlgefälligen Opfer machen konnte.) Der
Verfasser hätte sich durchaus auch auf diese andere Auffassung stützen können,

allerdings hätte er sich damit die Erklärung der vier alttestamentlichen
Verbote als Opfertabus verbaut. Aber wenn das Symboltier einer Gottheit
entweder zum Tabu oder zum bevorzugten Opfertier werden kann und beide

Möglichkeiten im Alten Orient nebeneinander bestanden und sogar miteinander

kollidierten, wie der Verfasser zugibt, dann ist schlechterdings nicht
einzusehen, weshalb gerade die eine von beiden für die Erklärung der alt-
testamentlichen Verbote den Vorrang haben soll.

8 Auch dafür findet sich ein Beleg bei Herodot, der berichtet (II 38), dass der Widder dem Apis
(er nennt den Zeussohn "E7ta(poç, das hellenische Äquivalent zum ägyptischen Apis; vgl. ebd.

II 153; III 27 f.) heilig gegolten habe und ganz Ägypten ihn als Opfer dargebracht habe. Und
gerade weil der Widder dem Apis heilig gewesen sei, habe ihn der Priester vor der Opferung
sorgfaltig daraufhin untersuchen müssen, ob er keine Mängel aufweise, die Zeichen kultischer
Untauglichkeit seien: ein schwarzes Haar am Körper, besondere Merkmale auf der Zunge,
besonders geformte Haare auf dem Schwanz. Ferner berichtet Herodot (II 41), dass alle Ägypter,
in sämtlichen Distrikten, den Widder und das männliche Kalb geopfert und verzehrt hätten (nur
der Verzehr eines weiblichen Rindes war untersagt, da dieses der Isis heilig galt). Rindfleisch, d. h.

Fleisch von männlichen Rindern, wurde auch als eine der Priesterspeisen erwähnt (II 37). Bei den

Verboten, in Theben Widder und in Mendes Ziegen zu opfern, handelt es sich laut Herodots
eigener Aussage um lokale Merkwürdigkeiten (II 42). Laut biblischer Aussage war Kleinvieh den

Ägyptern ein Greuel und zum Opfer verboten (Gen 46,34 ; Ex 8,22). Daraus ist allerdings nicht
zu folgern, nach biblischer Auffassung hätten die Ägypter (etwa zwecks Woll- und Milchgewinnung)

kein Kleinvieh gehalten (vgl. Gen 47,6; Ex 9,4).



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 145

Mit anderen Worten: Der Verfassergeht davon aus, dass die Heiligkeit der
Grund dafür war, dass manche Tiere als Opfer ungeeignet waren, da sie ein
Tabu auslöste (und die vereinzelten und bruchstückhaften Belege dafür aus
Ägypten genügen ihm, um dies als eine Grundtendenz des gesamten Alten
Orients hinzustellen). Andererseits hat die andere Möglichkeit, wonach eben
die Heiligkeit ein Tier zum Opfer geeignet machte, mindestens ebensoviel für
sich. Faktisch besteht mindestens noch eine weitere Möglichkeit, nämlich
dass Tiere nicht nach dem Gesichtspunkt ihrer Heiligkeit als Opfer zugelassen

oder abgelehnt wurden, sondern nach den gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Verhältnissen der jeweiligen Gruppe sowie nach Art der in der
Landwirtschaft gebräuchlichen und verfügbaren Tiere.9 In diesem Falle wäre
die Heiligkeit nicht Ursache, sondern Wirkung. Letzten Endes laufen unsere
Betrachtungen also darauf hinaus, dass es mehr als zwei im Alten Orient
wirksame Tendenzen bei der Bestimmung von Opfertieren gab und dass diese

einander unter Umständen sogar zuwiderliefen, wie für Ägypten belegt.

V

Ein weiterer Hauptangelpunkt der vorliegenden Arbeit ist, wie schon

erwähnt, die dem Bild des säugenden Muttertiers beigelegte Bedeutung. Dieses

Bildmotiv war über den gesamten Alten Orient zu allen Epochen seiner
Geschichte ungeheuer verbreitet, und es lässt sich durchaus nicht immer
entscheiden, ob die Darstellung eine «religiöse» Bedeutung hat - woraus der
Verfasser auch gar kein Geheimnis macht (54.142). Es gibt Beispiele mit
deutlicher Ausrichtung auf die vitalen und fruchtbaren Mächte, die aus der
Mutterschaft entspringen und das Leben des Alls erhalten, auch in
geheimnisvoll-göttlichem Lichte erscheinen mögen. Dagegen gibt es auch Beispiele,

9 Letzten Endes bestimmte sich die Eignung von Tieren zum Opfer, das die Nahrung der
Götter darstellt, nach den in der Bevölkerung selbst üblichen Bedürfnissen. In Israel wurden
Opfer von Rindern und Kleinvieh, zum Teil auch von reinen Vögeln (die in biblischer Zeit noch
nicht domestiziert waren, sondern gejagt wurden), dargebracht, und diese Komponenten waren
zweifellos durch die Lebensbedingungen von Bauern und Viehzüchtern sowie durch die Bedürfnisse

der gesellschaftlichen Oberschicht am Königshofe diktiert (vgl. dazu meine Ausführungen
in dem Art. ma'akalîm ûmasqaôt [Speisen und Getränke], Encyclopaedia BiblicaIV [1962],
548-550). Die in Mesopotamien gebräuchlichen Opfertiere waren Rinder und Kleinvieh, aber
auch Schweine, Raubtiere und Fische (vgl. etwa B. Meissner, Babylonien und Assyrien II,
Heidelberg 1925, 84). Im Hethiter-Reich waren es überwiegend Gross- und Kleinvieh, aber auch
Schweine und Hunde (vgl. A.Goetze, Kleinasien, Kulturgeschichte des Alten Orients III. 1,

München 1957, 164).



146 M. Haran

die nichts anderes zum Ausdruck bringen als die Fruchtbarkeit des Viehs und
den dem Menschen dadurch zufliessenden Segen und Nutzen, dergestalt, dass

die Bilder inhaltlich rein säkular sind. Aber es gibt noch eine durchaus ernst
zu nehmende Möglichkeit, die der Verfasser ausser acht gelassen zu haben

scheint, nämlich die, dass das Bild weder religiösen Symbolwert noch säkularen

Inhalt, sondern rein dekorative Funktion hat. Das Bild als solches hat
sicherlich einen fassbaren Inhalt und Sinn, aber künstlerische Formen neigen
dazu, ihres Inhalts verlustig zu gehen und ausschliesslich ornamentalen
Zwecken zu dienen (zahlreiche Kunst- und Bauwerke in Europa tragen Szenen

aus der griechischen Mythologie, ohne dass man daraus auf den Glauben
ihrer Erbauer oder Benutzer schliessen dürfte). Dies gilt in erhöhtem Masse

für den besonderen Fall des säugenden Muttertiers, dessen Verbreitung
geographisch und chronologisch den gesamten Bereich des Vorderen Orients
umfasst - es ist nahezu undenkbar, dass angesichts einer so ungeheuren
Verbreitung das Motiv nicht zur zeichnerischen Routine geworden sein sollte,

ohne eigentliche Orientierung auf seinen Bildgehalt hin. Zwischen diesen
drei Festpunkten, d.h. der religiös-symbolischen, der säkularen und der
konventionell erstarrten Funktion liegt noch ein weites Feld, wo das Material
nicht exakt zu fassen ist und sich kaum sagen lässt, welcher der drei
Kategorien es eigentlich angehört.

Man hat den Eindruck, dass der Verfasser nicht nur die Möglichkeit, dass

das Motiv des säugenden Muttertiers rein dekorative, sinnentleerte Funktion
gehabt haben könnte, völlig vernachlässigt, sondern andererseits die Deutung
als religiöses Symbol gegenüber der einfachen säkularen überbetont, sich
dabei auch allzu häufig auf Material beruft, das eben jenem schwer definierbaren

Zwischenbereich angehört. Ein in unserem Zusammenhang wichtiges
Beispiel dafür sind die Schlüsse, die er aus den sechs in Palästina gefundenen
Siegelabdrücken aus der frühen Eisenzeit ziehen will - ein unbestreitbar
ärmlicher Befund, zumal auf dem Hintergrund einer so weiten Verbreitung
dieses Bildmotivs im Alten Orient. Auch qualitativ sind diese Bilder recht
anspruchslos, wie auch der Verfasser zugibt (117). Lassen wir die Frage auf
sich beruhen, was die ethnische Zugehörigkeit der mutmasslichen Benutzer
dieser Siegel war, und gehen wir auch dem möglichen Ursprung der Siegel
nicht weiter nach. Auch ohne das sind mir diese sechs Siegel kein so recht
überzeugender Beweis dafür, dass «die säugende Capride im früheisenzeitli-
chen Israel ein ebenso beliebtes wie autochthones Symbol war» (114).10

10 Interessanterweise fuhrt der Verf. in diesem Zusammenhang, nur die sechs Siegelbilder
und den Sakrabäus aus Tell en-Naçbeh an (114-118). Die Darstellung der säugenden Kuh aus

Kuntillet'Ajrud bringt er erst später (137 f.). Vielleicht nimmt er diese Trennung vor, um im



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 147

Ebenso schwer fällt mir zu glauben, dass das säugenden Muttertier zu jener
Zeit in Palästina sowie im gesamten Alten Orient als Verkörperung einer
numinosen Macht aufgefasst worden sein soll - wenn der einzige Beweis dafür
in der Tatsache besteht, dass das Tier in Palästina als ihr Böcklein säugende
Capride und gleichzeitig in Assyrien als ihr Kalb säugende Kuh vorkommt
(142). Zum Vergleich als solchem bleibt zu bedenken, dass sowohl der
geographische Abstand und die stilistischen Unterschiede in der Darstellung als

auch der gemeinorientalische Charakter dieses Bildmotivs es uns eigentlich
verbieten, solche Vergleiche anzustellen und sie als Zeugnisse für die Intention

der Hersteller heranzuziehen.

VI

Allerdings hat die Annahme, im biblischen Israel habe es den Glauben an
ein «Numen» gegeben, das sich in der Gestalt eines säugenden Muttertiers
verkörperte, noch einen grundsätzlich schwachen Punkt. Wie immer wir die
frühesten Entwicklungsstufen primitiver Religionen ansetzen mögen, so lässt

sich doch kaum leugnen, dass Tabus wesenhaft im frühesten Stadium eines

religiösen Glaubens wurzeln und dann im Lauf der Zeit eine immer mehr
verfeinerte Form erhalten. Der Glaube an personhafte Gottheiten, der sich
auf dem Hintergrund eines magischen Weltbildes erhebt (oder dieses
verdrängt),11 und das gewandelte ethische Bewusstsein tragen das ihre dazu bei,

unmittelbaren Anschluss an das Bild aus Kuntillet'Ajrud, dessen Stil unverkennbar phönizisch
ist, das phönizische und neu-assyrische Material zu bringen, das stilistisch betrachtet ebenfalls

phönizisch ist (118 f.). Möglicherweise hat der Verf. auch erst während des Schreibens von dem
Fund aus Ajrud erfahren und ihn unter die phönizischen Beispiele eingereiht, ohne zu bedenken,
dass er unter den Funden aus dem palästinischen Raum genannt werden müsste. Dessenungeachtet

hätte er hier stutzig werden müssen und sich fragen, ob nicht die Tatsache, dass zwei
verschiedene Stilarten in ein und demselben geographischen Raum vorkommen, ein deutliches
Anzeichen dafür ist, dass die Motive eben nicht autochthon sind, dass vielmehr so gut, wie das

eine phönizisch ist, das andere, das deutliche mesopotamische Züge aufweist, von ausserhalb
entlehnt sein könnte. Die achte in Israel gefundene Darstellung dieser Art (dazu oben, S. 46 f.) ist
deutlich un-israelitisch. Eine weitere Darstellung einer säugenden Kuh in ausgesprochen phö-
nizischem Stil wurde im transjordanischen Buseira auf einer Kesselwand eingraviert gefunden
(138f.); eine vergrösserte Abbildung dieser Zeichnung, die von Frau C.-M. Bennett bei den

Grabungen in Buseira gefunden wurde, findet sich bei E.Stern, PEQ110 (1978), 14.
11 Zum magischen Weltbild als dem Weltbild der Alten und Hintergrund für die Herausbildung

des Glaubens an personhafte Götter (und zwar nicht als erste Stufe, die vom Glauben an
personhafte Götter abgelöst worden wäre), vgl. S. Mowinckel, Religion und Kultus, Göttingen
1953, bes. die Kapitel3f. 6.20. Auch Mowinckel leugnet den primitiven Charakter des Tabus
und dessen Zugehörigkeit zur tiefsten Schicht religiösen Glaubens nicht.



148 M. Haran

aus solchen archaischen Verboten ethisch verfeinerte Verordnungen zu
machen. Lassen wir einmal dahingestellt, ob die sechs in Palästina gefundenen

Siegelabdrücke als Beleg für den Glauben an eine numinose Macht, der
im damaligen Israel bestanden haben soll, überhaupt ausreichen, so muss
doch gesagt werden, dass die blosse Annahme, dass im biblischen Israel ein
solcher Glaube existiert habe, den Glauben des biblischen Israel auf eine der
primitiven Stufen zurückwirft. Und nach den historischen Nachrichten sowie
den massgeblichen literarischen Zeugnissen, die wir haben, überzeugt dies

ganz und gar nicht, nicht einmal in bezug auf die vorisraelitischen polytheistischen

Religionen. Der mögliche Einwand, in biblischer Zeit sei der Glaube
an jenes göttlich-universale «Numen» eine Art Tiefenschicht der historischen

israelitischen Religion gewesen, ein unreflektierter Volksglaube, lässt

sich folgendermassen entkräften: Wenn diese Schicht zu jener Zeit noch
irgendwelches Gewicht gehabt hätte, wären die Tabus ja wohl in Israel selbst

entstanden und nicht von den Kanaanäern entlehnt worden, denn nicht
immer und nicht notwendigerweise müssen solche Verbote fertig übernommen

werden. Ausserdem: Wenn der Glaube an die numinose Macht der
Mutterschaft in allen Gegenden und zu allen Zeiten des Alten Orients
verbreitet war, wie der Verfasser behauptet, müssten wir damit rechnen, dass

dieser Glaube je nach Ort und Zeit verschiedene Tabus gezeitigt haben würde.

Aber es ist eine unbestrittene Tatsache, dass es keinerlei Anzeichen für das

Vorhandensein der alttestamentlichen oder irgendwie ähnlicher Verbote
ausserhalb Israels gibt.

Wenn andererseits die Annahme des Verfassers, dass diese Verbote unverändert

von den Kanaanäern übernommen worden seien und diese wiederum
sie von früheren historischen Stufen als eine Art allgemeines Erbe der
altorientalischen Kultur erhalten hätten, stichhaltig ist, dann hätten sie sich in
Israel doch schon von ihren magischen Ursprüngen entfernt haben und in
jeder Hinsicht als moralische Kategorien gegolten haben müssen. Das heisst

aber, dass man die Behauptung, diese Verbote stammten aus dem Tabu,
überhaupt nicht zu beweisen braucht (und es im Grunde auch gar nicht
kann), dass es im 10./9. Jahrhundert in Israel noch den Glauben an eine
numinose Macht in Gestalt eines säugenden Muttertiers gegeben habe (und
die in Palästina gefundenen Siegelabdrücke sagen darüber, wie bereits

erwähnt, schlechterdings gar nichts aus).12 Die Verbote selbst bestanden

12 Laut biblischer Auffassung beruht die Heiligkeit des Lebens nicht auf einer dem Leben

zugrundeliegenden numinosen Macht, sondern auf dem Glauben, dass der Mensch von Gott den

«Hauch des Lebens» erhalten habe (Jes 42,5; Ps 104,30; Hi 27,3 u.ö.). Laut biblischer
Auffassung vereinigt der Mensch drei Elemente in sich (vgl. Gen 2,7): den Körper, der «Staub von



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 149

damals in Israel zweifellos, und zwar in verfeinerter Form, aber ihr Ursprung,
nach dieser Auffassung der primitiv-primäre Glaube an ein «Numen»,
musste bereits in ferne Vergessenheit geraten sein, wohingegen die Darstellungen

des säugenden Tiers nicht mehr waren als konventionelle, sinnentleerte

dekorative Elemente (vergleichbar der Verwendung des Hufeisens und
der gespreizten Hand heutigen Tages).

In meinen Augen methodisch befremdlich ist also der Umstand, dass der
Verfasser die vier Jahrtausende des Alten Orients in all seinen Bereichen als

einen einheitlichen und in bezug auf die religiöse Entwicklung unveränderlichen

Komplex zu betrachten scheint, ohne Unterscheidung zwischen
Originellem und Konventionellem, zwischen lebendig Sinngebendem und Ver-
äusserlichtem und Verflachtem. Faktisch bleibt ihm auch gar nichts anderes

übrig, denn das naturgemäss schweigende und unentschiedene Bildmaterial,
das der Verfasser als Hauptquelle für die Entscheidung unserer Frage gewählt
hat, bietet gar keine Möglichkeit zu solchen Unterscheidungen. Entsprechend

einer monolithischen und einseitigen Betrachtung der altorientalischen

Kultur stellt sich der Verfasser also vor, der Glaube an eine numinose,
in Gestalt eines säugenden Muttertiers verkörperte Macht habe sich als nicht
abreissender Strom über den gesamten Alten Orient erstreckt, von Anfang bis
Ende - und das während er ausser dem stummen und unbestimmten
Bildmotiv keinen auch nur annähernden Beweis dafür hat, dass dieser Glaube
sich im Alten Orient überhaupt irgendwie verwirklicht hat, abgesehen von
jenen vier (eigentlich nur drei, wenn man die Vogelmutter abzieht) Verboten,
die uns auch nur aus der Bibel bekannt sind.

VII

Das Willkürliche der Entscheidungen, die der Verfasser seinem Material
aufzwingt, äussert sich in seiner Einstellung zu den aufpflanzen bezüglichen
alttestamentlichen Verboten, die sich nach Ansicht vieler Forscher aus Tabu-

der Erde» ist; den Hauch des Lebens (rûali hahayyim), auch nL'sämäh genannt, was dem
lateinischen spiritus entspricht; und die «Seele» (nephes), die dem englischen soul entspricht. Wenn
der Mensch stirbt, kehrt sein Staub zur Erde zurück, der Lebenshauch kehrt zurück «zu Gott, der
ihn gegeben hat» (Qoh 12,7; vgl. Ps 104,29; Hi 34,14 f.), die Seele aber, die das Individuelle jedes
einzelnen Menschen ausmacht, fahrt hinab in die Unterwelt und führt dort ein schattenhaftes
Dasein. Der «Hauch des Lebens» wird von Gott nicht nur dem Menschen verliehen, sondern

jeglichem Lebewesen auf Erden (Gen 6,17; 7,15.22; Ps 104,29 f. u. 5.), und insofern besteht eine
wesenhafte Nähe zwischen dem menschlichen Leben und dem der übrigen Lebewesen. All diese

Unterscheidungen, die in der Weltauffassung des Alten Orients verankert sind, kommen bei Keel
nicht vor, da er sich ausschliesslich auf das Bildmotiv stützt.



150 M. Haran

Vorstellungen entwickelt haben, aber im Lauf der Zeit verfeinert worden sind
und eine ausschliesslich (oder überwiegend) soziale und ethische Bedeutung
erhalten haben. Es handelt sich um die Verordnungen, von den Bäumen vor
dem vierten Jahr keine Früchte zu ernten und die des vierten Jahres besonders

zu behandeln (Lev 19,23-25), von der Nachlese, von dem Vergessenen und
von der Ackerecke (Lev 19,9 f. ; 23,22 ; Dt 24,19-22) und vom Brachjahr (Ex
23,10f.; Lev 25,1-7). Der Verfasser stimmt der Auffassung zu, dass diese

Verbote ihren ersten Ursprung im Bereich des Tabu haben, und dadurch
definiert er sie nach seinem System als Analogien zu den vier auf Tiere
bezüglichen Verboten, sozusagen als zwei Arme eines Systems verbundener
Röhren. Ungeachtet dessen ist er nicht bereit zuzugeben, dass auch die Verbote

aus der Tierwelt sich bereits von ihren magischen Ursprüngen entfernt
haben, wie er dies den Verboten aus der Pflanzenwelt ohne weiteres zugesteht.

Er versteift sich darauf, dass die Verbote aus der Tierwelt im Unterschied

zu ihren Gegenstücken aus der Pflanzenwelt dem Begriff des Tabu
noch sehr nahe stehen müssten. Als Beweis führt er wiederum das Bildmotiv
des säugenden Muttertiers an, das nach seiner Meinung - also im biblischen
Israel - als Verkörperung einer numinosen göttlichen Macht aufgefasst worden

wäre (53f.). Von diesem überhaupt schwachen Beweisstück ist schon
oben die Rede gewesen, und auf das methodisch Unzulängliche einer
Unterscheidung zwischen Verboten, die nach dem Ansatz des Verfassers selbst

eigentlich zusammengesehen werden müssten, braucht nicht eigens
hingewiesen zu werden.

Ebenfalls keinen stichhaltigen Beweis hat der Verfasser für seine Annahme,

dass die vier ihn interessierenden Verbote unverändert von den Kanaa-
näern übernommen worden seien. Nicht genug damit, dass sich bis jetzt auch
nicht der leiseste Hinweis auf diese oder auch nur entfernt ähnliche Verbote
innerhalb des epigraphischen Materials aus den Weiten Kanaans gefunden
hat, die konkreten Ausprägungsformen der kanaanäischen Kultur im östlichen

Mittelmeerraum und in Nordafrika mit der dort herrschenden
Begeisterung für Menschenopfer scheint kein allzu geeigneter Hintergrund für die

Entwicklung von Zartgefühl in bezug auf Tieropfer. Auch die Annahme, der
alttestamentliche Kontext bezeuge den kanaanäischen Ursprung von Gesetzen,

scheint mir ein bisschen zu einfach. Gelegentlich kann der
alttestamentliche Kontext eigens auf mit der Landwirtschaft verbundene
Bestimmungen verweisen, aber in solchen Fällen darf nicht gefolgert werden, dass

jede Bestimmung innerhalb dieses Kontextes unbedingt landwirtschaftlicher
Art sein müsse, und sicherlich darf nicht jede solche Vorschrift «automatisch»

als kanaanäisches Erbe eingestuft werden. Innerhalb der Gruppe von
Vorschriften Ex 34,18-26, im «kleinen Bundesbuch» etwa, einem ausge-



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 151

sprochenen landwirtschaftlichen Kontext, hat es der Kompilator für richtig
gehalten, den Sabbat zu erwähnen, um dem Landarbeiter das Gebot der
Arbeitsruhe am siebten Tag selbst in der Erntezeit, einer landwirtschaftlichen
Hochsaison, ans Herz zu legen (im Zusammenhang mit «Ernten» spricht er
auch von «Pflügen», weil er das feste Begriffspaar nicht auseinandernimmt).
Demnach war der Umstand, dass der Sabbat keine wesenhaft landwirtschaftliche

Institution ist und auch keinerlei kanaanäische Grundlage hat, kein
Hinderungsgrund, ihn in einem der frühesten alttestamentlichen
Gesetzeskomplexe mit eindeutig landwirtschaftlicher Ausrichtung zu nennen.13 Dabei
darf man nicht vergessen, dass der Verfasser den behaupteten landwirtschaftlichen

Kontext, der den kanaanäischen Ursprung der Bestimmungen belegen
soll, ja nur bei zweien der ihn beschäftigenden biblischen Verbote aufweisen
kann. Auf die beiden anderen trifft nicht einmal dies zu.14

13 In meinem Buch, Temples and Temple Service in Ancient Israel, Oxford 1978, 327-339,
habe ich zu zeigen versucht, dass die Vorschriften, «das Blut meines Opfers nicht über Gesäuertem»

zu schlachten/opfern und das Fleisch des Festopfers nicht bis zum nächsten Morgen
aufzubewahren (Ex 23,18; 34,25), womit in diesem Kontext eine Reihe von Nebenvorschriften
zu den drei Wallfahrtsfesten eröffnet wird, an deren Abschluss jeweils das Verbot steht, das

Böcklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, sich ursprünglich auf das Pessach-Opfer beziehen.

Dabei ist dieses Opfer, das als einziges im Jahreskreis bei Nacht verzehrt wird und dessen

nomadische Grundlagen ziemlich deutlich sind, gewiss nicht landwirtschaftlichen Ursprungs
und sicherlich kein kanaanäisches Erbe.

14 Es ist beachtenswert, dass das Verbot, ein Jungtier innerhalb der ersten sieben Tage nach
seiner Geburt zu opfern, sich in Ex 22,29 nur auf die Erstgeborenen vom Vieh bezieht, in Lev
22,27 dagegen auf sämtliche Opfer von Säugetieren. Allerdings besteht kein Zweifel, dass auch
Ex 22,29 dieses humanitäre Verbot durchaus nicht auf die Erstlinge einschränken will, sondern
dass es hier mit Bezug auf Erstlinge genannt wird wegen des Kontextes, in dem es um Erstgeburt
bei Mensch und Vieh geht (vgl. Ex 22,28 f.). Zwar ist das Bundesbuch (dem der Vers Ex 22,29
angehört) gewiss nach Kontext und literarischer Gestaltung früher anzusetzen als das

Heiligkeitsgesetz (dem der Vers Lev 22,27 angehört), aber nichtsdestoweniger ist die Formulierung des

Verbots im Heiligkeitsgesetz allgemeiner und grundsätzlicher als die im Bundesbuch (vgl. mein
oben erwähntes Buch, 325). Auch hieraus geht hervor, dass der Kontext eine Formulierung des

betreffenden Gebots in bezug auf einen klar umrissenen Gegenstand und aus einem ganz
bestimmten Blickwinkel veranlassen kann, und eine ausschliesslich auf den Kontext fundierte
Folgerung kann ein Fehlschluss sein (wenn wir etwa ausschliesslich aufgrund von Ex 34,21 auf
den Charakter des Sabbat schliessen wollten, müssten wir zu dem Schluss gelangen, dass sich das

Arbeitsverbot nur oder hauptsächlich auf Arbeiten wie Pflügen und Ernten beziehe). Umso
beschränktere Aussagekraft hat der Kontext als solcher, wenn es um das Wesen und um den
historischen Ursprung von Vorschriften geht.



152 M. Haran

VIII
Zum Zweck der bisherigen Diskussion bin ich zunächst darauf eingegangen,

den Ursprung der vier alttestamentlichen Verbote im Tabu zu suchen.
Selbst wenn dies der Fall sein sollte, besagt das noch keineswegs, dass es sich
bei den vier Verboten um gemeinaltorientalisches Erbe handelt; ausserdem
ist die Herausbildung des Tabus von den Verboten selbst so weit entfernt, dass

daraus (im Unterschied zur Meinung des Verfassers) durchaus nicht auf das

religiöse Bewusstsein der biblischen Epoche geschlossen werden darf. Allerdings

ist schon die These, dass diese Verbote aus dem Tabu stammten, nicht
mehr als eine unbewiesene Vermutung. Über die alttestamentlichen Verbote
aus der Pflanzenwelt könnte man sich allenfalls noch unterhalten, ob ein
Tabu zugrunde liegt oder nicht, denn in diesem Fall lassen sich von
anthropologischer Seite unter Umständen gewisse Erscheinungen aus dem Bereich

von Brauchtum und Aberglauben anführen, die vielleicht daraufhindeuten
könnten, dass auch die alttestamentlichen Verbote ursprünglich einmal so

etwas Ähnliches waren und magischer Herkunft sind.15 Aber für die vier auf
Tiere gerichteten Verbote ist bis heute kein entsprechendes oder auch nur
vergleichbares Beispiel aufgezeigt worden; diese kennen wir nur aus der
Bibel.

Wenn also die Bibel der einzige Beleg für das Bestehen der vier Verbote ist,
dürfte es wohl richtiger sein, davon auszugehen, dass sie Ausdruck menschlicher

Empfindsamkeit sind, hervorgegangen aus der Neigung zu moralischem

Feingefühl (das wiederum bei Individuen und gesellschaftlichen
Gruppen in unterschiedlichem Masse ausgeprägt ist) ohne die Annahme
unmittelbarer Vorstufen aus dem Tabu. Offenbar hat der Verfasser hier den

allgemeinen historischen Entwicklungsgang, nämlich dass die Tabuisierung
der Herausbildung eines moralischen Bewusstseins vorangeht, mit der Frage
nach den eigenständigen Anfangen der konkreten, ihn beschäftigenden Verbote

verwechselt. Denn selbst wenn man zugibt, dass die Ethik ein in der
menschlichen Entwicklungsgeschichte relativ später Überbau ist, lässt sich
doch wohl nicht leugnen, dass die Ethik wesenhaft autonom ist und vom
Zeitpunkt ihres Auftretens an sich allmählich verbreitert und verstärkt, so
dass sie dann nach der ihr eigenen Gesetzlichkeit auch neue Forderungen
aufstellen kann. Selbst wenn die moralischen Forderungen demnach begrifflich

in ein Stadium gehören, das in der Schicht des Tabu-Glaubens gründet,
heisst das noch lange nicht, dass überhaupt jedes ethische Verbot eine direkte
Vorstufe im Bereich des Tabus hat.

15 Vgl. dazu etwa G. A. Smith, Deuteronomy (CBSC, 1918), 284, und die Verweise dort. Der
Vergleich überhaupt bleibt im Bereich des Hypothetischen.



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 153

Wenn es sich also so verhält, dass es zu den biblischen Verboten keine
ausserbiblische Parallele gibt, der Verfassersich aber beeilt, sie an ein nahezu
universales Bildmotiv anzulehnen, das er als eindeutigen Ausdruck des Glaubens

an ein Numen auffasst, welches den biblischen Verboten unmittelbar
zugrunde liegen soll, dann kann ich mich des Eindrucks nicht erwehren, dass

er durch seine Verquickung ziemlich weit auseinanderliegender Stufen
methodisch unzulässige Sprünge macht.

IX

Zu den vier biblischen Verboten gibt es keine ausserbiblische Parallele,
aber inner- und ausserbiblisch fehlt es nicht an Beispielen für ethisches

Empfinden, Rücksichtnahme auf Tiere und Verständnis für deren Gefühle.
Der Verfasser führt solche Belege sogar selbst an, ordnet sie aber m.E. nicht
richtig ein. Er zitiert die meisten Verse, in denen menschliches Mitgefühl mit
der Tierwelt zum Ausdruck kommt - vom Gebot, das Nutzvieh am Sabbat
ruhen zu lassen (Ex 20,10; Dt 5.14), über das Lob des Gerechten, der «die
Seele seines Viehs kennt» (Prov 12,10), bis hin zum Gebot, dem Ochsen, der
da drischt, nicht das Maul zu verbinden (Dt 25,4); ausserdem wussten die
biblischen Menschen darum, dass ein Hirt Lämmer im Busen trägt, mit
säugenden Tieren behutsam umgeht (Gen 33,13; Jes 40,11; Ps 78,71) und um
jedes einzelne seiner Schafe besorgt ist (Ez 34,4). Ausgeprägtes Verständnis
für den Mutterinstinkt bei Tieren findet sich auch in der Erzählung von der
Rückführung der Bundeslade aus dem Philisterland, die der Verfasser ebenfalls

heranzieht: Zwei säugende Kühe, deren Kälber zu Hause eingesperrt
waren, «gingen dahin und muhten», kehrten aber trotz ihrer instinktmässi-
gen Neigung nicht zurück zu ihren Kälbern, sondern zogen die Gotteslade
nach Bet Schemesch, woraus eindeutig hervorging, dass die Seuche bei den
Philistern von Israels Gott ausgegangen war (I Sam 6,7 -12). Ebenso nennt der
Verfasser einige ägyptische und besonders ugaritische Texte, die ebenfalls
Verständnis für die Gefühle von Tieren bezeugen, darunter die poetische
Wendung, die im Baals-Mythos zweimal vorkommt: klb. arh. l'glh/klb. tat.
limrh/km. Ib. 'nt. atr. b'l. (A. Herdner, CTA 6,11, 6-9.28-30), d.h. «wie das

Herz der Kuh auf ihr Kalb, wie das Herz des Mutterschafes aufsein Lamm, so

(war) das Herz Anats auf Baal (gerichtet)».16 Nicht weniger aufschlussreich
sind die ägyptischen Reliefbilder, von denen der Verfasser einige bringt und
die in der unmittelbaren Sprache realistischer Zeichnung jenem menschli-

16 Darin möchte der Verf. einen Nachhall des göttlichen Elements im Mutterschaftsverhältnis
zwischen Kuh und Kalb finden und sozusagen eine Erinnerung daran, diese Beziehung durch



Abb. 5: Relief auf dem Sarg der Prinzessin Kauit, Deir el-Bahri

chen Mitgefühl mit den Empfindungen säugender Tiere unmissverständli-
chen Ausdruck verleihen. Eines dieser Bilder ist ein Detail aus dem obersten
Fries auf dem Reliefsarg der Prinzessin Kauit in Deir el-Bahri aus der 11.

Dynastie (Museum Kairo, Nr. 623). Dort ist eine Kuh dargestellt, die von einem
Hirtenjungen gemolken wird, während das Kalb an eines ihrer Beine gefesselt
ist, und aus ihrem Auge eine Träne rinnt (vgl. Abb. 5).17 Ein anderes Bild
dieser Art findet sich auf dem Relief aus Grab Nr. 2184 in Giza: Die Kuh,
deren Hinterbeine gefesselt sind und die von einem Knaben gemolken wird,
wendet ihren Kopfmit einem Ausdruck des Schmerzes mit herausgestreckter
Zunge dem Kalb zu, das ein anderer Knabe gewaltsam von ihr wegzieht (vgl.
Abb. 6).

Nun besteht bei diesen Zeugnissen, sowohl bei den literarischen als auch
bei den ikonographischen, überhaupt kein Zweifel, dass es sich um rein
menschlich-ethische Empfindungsäusserungen handelt ohne jegliche
Konnotation von Tabu. Selbst wenn die Belege ein Verbotsmoment enthalten

Schaffung eines Tabus zu schützen (137). In Wirklichkeit handelt es sich um nichts anderes als

einen Ausdruck der Anerkennung des auch Tieren innewohnenden Mutterinstinkts, und zu den

biblischen Äusserungen dieser Art, die auch der Verf. (51 f.) nicht mit Tabu in Verbindung bringt,
besteht kein grundsätzlicher Unterschied (dazu im folgenden).

17 Dieselbe Darstellung findet sich auch auf den Reliefbruchstücken vom Sarkophag der
Prinzessin Kemsit vom selben Ort und aus derselben Zeit (British Museum, Nr. 43037). Das

Auge, aus dem die T räne fliesst, ist auf einem der Bruchstücke erhalten (vgl. Keel, Abb. 6.7.17).
Zweifellos war derselbe Künstler am Werk.



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 155

Abb.6: Relief aus Grab Nr.2184, Giza

sollten, lässt sich doch kaum ein Tabu dahinter erkennen (was für ein Tabu
sollte etwa hinter dem Verbot stecken, einem dreschenden Ochsen das Maul
zu verbinden?). Auch der Verfasser versteigt sich nicht zu der Behauptung,
dass diese Belege irgendwie auf numinoser Grundlage beruhten. Zu diesem
Punkt weiss er nur zu bemerken, dass «es eigentlich zu erwarten» sei, «dass

man diese heilige Sphäre des Segens und der Schönheit mit gewissen Tabus
umgeben hat» (52). Aber wenn er meint, die erwarteten Tabus in Gestalt der
vier ihn beschäftigenden alttestamentlichen Verbote gefunden zu haben,
dann hat er sich getäuscht. Die blosse Erwartung ist sicherlich kein Beweis

dafür, dass diese vier Verbote tatsächlich in den Bereich des Tabus gehörten,
zumal eigentlich überhaupt keine weiteren Beweise vorliegen.

Weiterhin wäre einzuwenden, dass der Verfasser offenbar nicht gemerkt
hat, dass diese biblischen und ikonographischen Belege im Grunde gegen
seine These sprechen. Nach seinem Ansatz wäre in bezug auf diese Bilder
etwa die Frage zu stellen: Wenn das säugende Muttertier wirklich in allen
Gegenden und zu allen Zeiten im Alten Orient ein Symbol numinoser
Heiligkeit war, wie konnten es die ägyptischen Künstler dann wagen, eine so

grobe Verletzung dieses Symbols bildlich darzustellen? Auch die biblische
Erzählung I Sam 6,7-12 hätte ihn stutzig machen müssen, denn wenn in
Israel tatsächlich der Glaube an eine numinose Macht, verkörpert in der
Gestalt einer säugenden Kuh, herrschte und dieser Glaube sogar die direkte
Grundlage für humanitäre Verbote bildete, wie kam man dann dazu, eine
Geschichte zu erzählen, in der zwei säugende Kühe «dahingehn und wei-



156 M. Haran

nen», während ihre Kälber zu Hause angebunden stehen? Denn diese
ägyptischen Darstellungen und andere dieser Art sowie die biblische Erzählung
I Sam 6,7-12 bieten doch ganz eindeutig einen Tatbestand, der dem
Bildmotiv der säugenden Kuh geradezu ins Gesicht schlägt, sozusagen einen

Anti-Typus, da die Kuh in diesen Fällen nicht nur nicht säugt, sondern man
sie sogar daran hindert und das Kalb gewaltsam von ihr fernhält. Es versteht
sich von selbst, dass solche Tatbestände in der realen Wirklichkeit durchaus
vorkommen, aber auch die Reaktionen der Kühe auf den bildlichen Darstellungen

und in der biblischen Erzählung sind nicht weniger «natürlich», und
sie gehören ausschliesslich der Alltagswirklichkeit an ohne jegliche Verletzung

einer numinosen Heiligkeit. Diese Reaktionen enthalten nicht mehr als

eine Äusserung des Schmerzes über den Zustand der Kühe, deren natürlicher
Trieb geknebelt wird, sowie Anzeichen von menschlichem Verständnis für
ihr Leiden - aber keinerlei Hinweis auf Übertretung eines Tabus. Daraufhin
lässt sich also sagen, dass die Träne im Auge und die herausgestreckte Zunge
auf den ägyptischen Zeichnungen sowie der Schmerzenslaut der Kühe in der
biblischen Erzählung dafür sprechen, auch im verbreiteten «positiven»
Bildmotiv des säugenden Muttertiers nicht den Glauben an eine darin
eingeschlossene numinose Macht zu finden, sondern nur ein Empfinden von
Mitgefühl und schlichter menschlicher Solidarisierung - seelisch und körperlich

- mit dem auch Tieren innewohnenden Mutterinstinkt (den sie mit der

Gattung Mensch gemeinsam haben).18 Diese menschliche Solidarisierung
kann natürlich sowohl von der Seite der säugenden Mutter als auch von der
des saugenden Jungen her einsetzen.

Demnach hätte der Verfasser besser daran getan, die vier alttestamentli-
chen Verbote mit den übrigen alttestamentlichen und künstlerischen
Zeugnissen zusammenzunehmen und gemeinsam zu behandeln. Und so wie er in
bezug auf den Charakter der übrigen Zeugnisse zugibt, dass sie keinerlei
Tabu-Hintergrund haben, hätte er auch zu den vier Verboten sagen müssen,
dass sie nichts anderes sind als Ausdruck einer menschlich-ethischen
Empfindsamkeit und einer Ehrfurcht vor dem Mutterinstinkt ohne direkte
Vorläuferaus dem numinosen Bereich. Das Bildmotiv des säugenden Muttertiers

18 Ein ähnliches Moment der Identifizierung findet sich gewiss auch bei der christlichen
Weiterbildung dieses Bildmotivs, das seit dem 3. nachchristlichen Jh. vorkommt und die Gestalt
der Madonna erhält, die das Kind auf ihren Armen trägt und ihm manchmal auch die Brust gibt ;

vgl. W.Braunfels/G.A.Wellen, Lexikon der christlichen Ikonographie (hg. v. E.Kirschbaum),
III (1971) s.v. «Maria, Marienbild», 155-161. Erstmals kommt dieses christliche Bildmotiv
offenbar auf den Wandmalereien in der Katakombe der Priscilla in Rom vor, die nach Meinung
vieler aus der 1. Hälfte oder aus der Mitte des 3.Jh.s stammen; vgl. etwa Bourguet (A. 3),

Pis. 66-70.



Das Böcklein in der Milch seiner Matter und das säugende Muttertier 157

ist zwar über den gesamten Alten Orient hin verbreitet, aber als Beleg für
einen numinosen Glauben im biblischen Israel und als etwaige Grundlage für
die biblischen Verbote ist es nahezu wertlos und vermag die vier biblischen
Verbote nicht von den übrigen einschlägigen Zeugnissen zu scheiden. Folglich

müssen sowohl die Belege aus den literarischen Texten und aus dem
künstlerischen Befund als auch die vier biblischen Verbote gleichermassen
auf eine im Prinzip ethische Sensivität hinweisen, die durch das ethische
Bewusstsein als solches motiviert ist. Auch eine solche Sensivität gab es, und
nicht nur in Israel, aber (mag dies nun Zufall sein oder nicht) nur im Alten
Testament hat sie gesetzlichen Niederschlag gefunden.

X

Um exakt zu sein, sollte auch nicht verschwiegen werden, dass die
Reaktionen der Kühe auf die brutale Gewalt, die ihnen das Säugen verwehrt, wie
sie auf den ägyptischen Zeichnungen zum Ausdruck kommen, ja eigentlich
nicht «natürlich» sind, sondern deutlich anthropopathische Züge tragen. Ein
gequältes Stück Vieh vergiesst keine Tränen - das ist ein menschliches
Charakteristikum. Wenn der ägyptische Künstler die Kuh weinen lässt, bringt er
also ihr Leiden mit Hilfe menschlicher Reaktionen zum Ausdruck, was
wiederum auf dem Hintergrund schlichter gefühlsmässiger Solidarisierung mit
dem Tier, das säugen möchte, aber nicht darf, zu verstehen ist. Das dürfte
auch der Verfasser nicht bestreiten, denn er spricht von anthropozentrischen
und «sentimentalen» Zügen dieser Bilder. Aber faktisch stellt sich heraus,
dass sich auch in den vier alttestamentlichen Verboten solche Elemente von
gefühlsmässiger Solidarisierung des Menschen mit dem Tier, von tiefer
Sympathie für den beiden gemeinsamen Mutterinstinkt und von Zurückschrek-
ken vor der Möglichkeit grober Verletzung dieses Instinkts, finden. Solidarität

ist allem Anschein nach auch die Grundlage eben dieser Verbote, und es

besteht kein Grund (und eigentlich auch keine Möglichkeit), sie auf einen
numinosen Glauben zurückzuführen.

Wenn nämlich der Sinn dieser Verbote wirklich in einer der Ikone der
säugenden Mutter innewohnenden numinosen Heiligkeit beschlossen wäre,
würde diese Heiligkeit doch natürlicherweise daraufhinwirken, für die Dauer
des Säugens jedes Antasten von Tiermutter und Jungem zu untersagen. Aber
so lautet die biblische Vorschrift nicht, sondern nach Ablauf von sieben

Tagen erlaubt sie, das Tieijunge seiner Mutter wegzunehmen und als Opfer
darzubringen (Ex 22,29; Lev 22,27). Demnach wird hier kein grundsätzliches,

in der Tatsache der Mutterschaft verankertes Verbot wirksam, sondern
einzig und allein eine ethische Scheu vor der Verletzung des Mutterinstink-



158 M. Haran

tes, der sich beim Tier wie beim Menschen findet. Diese Scheu ist klar fassbar,
denn im Alten Testament selbst ist ausdrücklich gesagt, dass auch der
Mensch vom Augenblick seiner Geburt an beginnt, an den Brüsten seiner
Mutter zu saugen (vgl. Ps 22,10; Hi 3,12), wohingegen ein Verwehren dieses

Erlebnisses sowohl auf ihn als auch aufdie Mutter traumatische Wirkung hat
(vgl. Thr 4,3). Das biblische Verbot besagt also ungefähr folgendes: Mindestens

sieben Tage lang lass die Tiermutter säugen und das Junge saugen, lass

den Muttertrieb sich verwirklichen, auch wenn er dich nicht davon abhalten
wird, das Tier als Opfer darzubringen.19

Entsprechend hat die zwischen zwei Tieren bestehende Mutterbindung
keinerlei absolute Gültigkeit und schliesst die Möglichkeit, dass beide als

Opfertiere verwendet werden, durchaus nicht aus. Das biblische Verbot, «das

Tier und sein Junges» an einem einzigen Tage zu schlachten (Lev 22,28), will
nur dafür Sorge tragen, dass die beiden getrennt geschlachtet werden, aus
einem gewissen Respekt vor der Mutterschaft überhaupt heraus.20 Ebenso ist
festzustellen, dass das Schlagen von «Mutter und Kind», wenn es am
Menschen geschieht, biblisch als eine der schlimmsten Greueltaten gilt (Gen
32,11; Hos 10,14; vgl. Jer 6,21; 47,3). Daraufhin ist doch wohl anzunehmen,
dass eben jene humanitäre Scheu auch dem Verbot, Vogelmutter und -kind
zu nehmen (Dt 22,7), dessen Formulierung an die Nennung jenes menschlichen

Greuels anklingt, zugrunde liegt. Und wiederum ist zu beobachten,
dass die Mutterbindung als solche keine absolute Verbindlichkeit hat, denn es

ist ja nicht verboten, einen brütenden Vogel mitsamt seinem Gelege zu greifen,

sondern sogar geboten, in diesem Fall die Mutterbindung zu lösen und
die Vogelmutter fliegen zu lassen. Über den Sinn dieses Fliegenlassens besteht
auch kein Zweifel - die Vogelmutter soll nicht hilflos zusehen müssen, wie
der Mensch ihre Eier und ihre Jungen verzehrt und sich an ihnen gütlich tut

19 Nach dem Wortlaut des Verses richtet sich das Verbot auf das neugeborene Jungtier, das

die ersten sieben Tage seines Lebens bei seiner Mutter verbringen soll. Aber faktisch richtet sich
das Verbot sicher ebenso auf das Muttertier, dem das Säugen mindestens sieben Tage lang

gewährt werden soll. Der biblische Text drückt sich hier, wie überhaupt, konkret aus. Praktisch
wurde in der Regel nicht das milchgebende und entsprechend wertvollere Muttertier, sondern
das neugeborene Jungtier zum Schlachten bestimmt. Sogar formal gesehen impliziert die
Vorschrift, das Jungtier sieben Tage lang bei seiner Mutter zu lassen, auch das Verbot, das Muttertier
innerhalb dieses Zeitraums zu schlachten (vgl. Abravanel in seinem Kommentar zu Lev 22).

20 Die mask. Form «ihn und sein Junges» («soll man nicht am selben Tage schlachten») ist

durch den Anfang des Verses bedingt: die dort genannten Tiere, sûr (Rind) und seh (Schaf),
stehen für Gross- bzw. Kleinvieh und implizieren kein natürliches Geschlecht. Aber hier bezieht
sich die Bezeichnung auf die weiblichen Vertreter der jeweiligen Spezies (zu sôr als weibliches
Rind vgl. noch Num 18,17), da das Tier der Mutter nachgeht (vgl. den Kommentar von S. D.

Luzzatto zu Lev 22,28).



Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier 159

(Jes 10,14 geht es um ein gefundenes Nest und um das Einsammeln verlassener

Eier, die Mutter wird nicht erwähnt).
Was die Säugetiere betrifft, so verbietet die alttestamentliche Vorschrift

nicht, ein Zicklein zu Lebzeiten seiner Mutter zu schlachten, verboten ist nur
die Benutzung der Muttermilch, um das Fleisch des Zickleins zum Genuss
zuzubereiten.21 Auch hier wäre doch erstaunlich, wenn der Glaube an eine im
säugenden Muttertier angeblich verkörperte numinose Macht eine solch
furchtbare Verletzung der Mutter durch Schlachten ihres Jungen vor der
Entwöhnung nicht verhindert hätte, wohingegen das alttestamentliche Verbot

erst nach erfolgtem Schlachten einsetzt und das Kochen des Fleisches in
der Milch der Mutter untersagt. Aber ohne weiteres einsichtig wird dieses

Verbot als menschlich-ethisches Zurückschrecken vor einem Missbrauch der
Milch gegen den Willen des Muttertiers und, was noch schlimmer ist (und den
entscheidenden Unterschied zwischen dieser und jeder anderen Milch
ausmacht), zu einem Zweck, der das absolute Gegenteil von dem ist, wozu diese

Milch zu Lebzeiten der Tierjungen bestimmt war.22 Zur Motivierung einer
solchen Scheu genügt eine gefühlsmässige Solidarisierung mit dem säugenden
Muttertier und dem saugenden Tierjungen vollauf, die Bindung zwischen den
beiden braucht an keiner numinosen Macht aufgehängt zu werden, für einen
Glauben an die und ihre Beziehung zum alttestamentlichen Verbot es keinen
Beweis gibt.

Dagegen lehnt der Verfasser die ethische Begründung als ausreichende
Erklärung für die vier alttestamentlichen Verbote ab und verliert einige
abschätzige Worte über die Heranziehung dieser Verbote zu einer
anthropozentrischen und sentimentalen Deutung (vgl. 28.46.143). Aber es ist doch
nun einmal so, das die anthropozentrische Auffassung, die sich in den
ägyptischen Darstellungen deutlich abzeichnet, auch die Grundvoraussetzung für
ein menschliches Erfassen der Tierwelt überhaupt ist. Und wenn eine solche
Auffassung etwas Sentimentales hat, dann heisst das, dass auch das
sentimentale Moment sehr real ist und nicht unterschätzt werden darf.

Menachem Haran, Jerusalem

21 Unter den bescheidenen Bedingungen eines landwirtschaftlichen Betriebs in biblischer
Zeit fanden sich alle drei - Muttertier, Böcklein und Milch - im Besitz desselben Menschen.
Ausserdem ist es undenkbar, dass das Böcklein vor den Augen seiner Mutter geschlachtet worden
wäre. Das Freilassen der Vogelmutter vor Plünderung ihres Nestes ist ein analoges Beispiel dafür.
Allerdings ist zu bedenken, dass Vögel im Unterschied zu Säugetieren im biblischen Israel nicht
domestiziert waren, sondern mit Netzen und Fallen gefangen wurden, während die Eier als
herrenloses Gut eingesammelt wurden, vgl. dazu meinen Beitrag zur Encyclopaedia Biblica (s. o.
A. 9), 5 52 f.

22 Auf eben diese Dinge hat bereits Philon (de virtutibus 143) hingewiesen, und allem
Anschein nach hat er damit Recht.


	Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und das säugende Muttertier

