Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 2

Artikel: Das EGO des Weisen : Subjektivierungsprozesse in der Weltliteratur
Autor: Hoffken, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121
Das EGO des Weisen

Subjektivierungsprozesse in der Weisheitsliteratur

G. von Rad hat in seiner Auslegung des weisheitlichen Denkens Israels
auch auf die Rolle hingewiesen, die das Ego des weisheitlichen Lehrers im
Bildungs- wie Vermittlungsprozess von Erkenntnis spielt: der als «autobio-
graphische Stilisierung» bezeichnete Sachverhalt wird von ithm einmal als
«traditionelle Stilform» bezeichnet, in die der Lehrer seine Erkenntnis ver-
packen konnte, etwa —, um den Unterricht zu beleben; anderseits sieht von
Rad auch die Systemwidrigkeit dieser Formulierungsweise: geht es der Weis-
heit, urspriinglich wenigstens, nicht um Personliches, sondern um Uberper-
sonlich-Wahres, nicht ums Individuelle, sondern ums Allgemeine und poten-
tiell immer Giiltige. Insofern konnte diese Stilform —traditionell gar—und die
Rolle und Aufgabe des Lehrers «fast ein Gegensatz» sein. Die Aufthebung
dieses Gegensatzes sieht von Rad darin, dass der Lehrer damit «seine per-
sonliche Verantwortung» fiir seine Erkenntnisse ausspricht.!.

Der Text ist zunidchst auch exemplarisch fiir eine bestimmte methodische
Weise, «traditionelle Stilformen» ans Licht zu bringen: Der Autor stellt
Texte verschiedener Epochen und Autoren nebeneinander, und das ergibt
dann sogleich so etwas wie ein sprachliches Grundmuster. Schaut man aber
genauer hin, so ist dieser Umgang mit diesem literarischen Gut erstaunlich:
denn die als dlteres Weisheitsgut tradierend geltenden Sammlungen Prov
10-31 sind nahezu «ichlos», sieht man einmal von Lehreroffnungen ab, die
sich an den «Sohn» richten und ihn auffordern, auf des Vaters Rede, Mah-
nung, Weisung zu horen. Solche dialogorientierten Aussagen finden sich
haufiger.” Daneben findet sich ein Ich noch in Zitaten von Schiilermeinungen
im Munde des Lehrers.? Instruktiv fiir die wenigen Belege, in denen das Ich
des Lehrers eine bestimmte, positive Rolle spielt?, ist Prov 24,301t

I'G. von Rad, Weisheit in Israel, 1970, 56—38.

222,17-21(LXX); 23,15£.19; 27,11; 30,18 31, 2. Diese Dialogorientierung setzt sich fort in
Prov 1-9: Anrede «mein Sohnx»: Prov 1,8.10.15; 3,11 (vgl. BHS und O. Pl6ger, Spriiche Salomos,
1981, ad loc.) 21; 5,20 u. 6. — Erweitert um die Mahnung hore auf «meine Worte/Weisung/Ge-
bote» u.d.: 2,1; 3,1; 4,10.20; 5,1.7; 7,6 .24, — Zu 4,1-5 u. 7,6 £.(f) s.u.

320,9.22;22,13; 24,29: 26,19 (30,20 anders).

4 Dazu noch aus den Spriichen Agurs 30,1-3.7-9.



122 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

Ich ging am Acker des Faulen voriiber,
am Weinberg des Menschen, Verstandes bar.
Und siehe da: er war ganz und gar von Unkraut bewachsen,
seine Oberfliche bedeckten Nesseln und seine Steinmauer war eingerissen.
Und ich sah’s, nehme es mir zu Herzen,
ich schaute, nahm Belehrung an:
Ein bisschen Schlafen, ein bisschen Schlummern,
ein bisschen Hinde falten im Bett.
So kommt deine Armut wie ein Rduber,
und deine Not wie ein Mann mit Schild.

Die Beobachtung, die der Lehrer macht und die jeder potenticll machen
kann, wird ihm zu Anlass, eine generalisierte Lehre zu gewinnen bzw. zu
formulieren: Faulheit macht arm. Oder anders: Die individuelle Sicht des
Ego fithrt hin zum iiberindividuell Giiltigen, das Besondere (der Lehrerbe-
obachtung) hin zum Allgemeinen.

Andere Stellen wie Ps 37,25.35f. berufen sich in beteuerndem Sinne auf
die geballte Lebenserfahrung des Ego: es kann, aufgrund seiner Lebenserfah-
rung, die Einsichten der Lehre bekriftigen, individuell bestitigen. Deduktion
und Affirmation sind mithin — bezogen auf die traditionelle Weisheitslehre —
die vorziiglichen Funktionen des Lehrer-Ego.

Es ist nun interessant, dass dies auch die Aufgaben sind, die das Ich in den
Reden der Dialogpartner Hiobs hat. In den Reden der Grundschicht spielt
dies Ich keine spezifische Rolle; taucht es auf, st es dialogorientiert, also im
Sinne der Lehreroffnung formuliert;’ die Lehre, die sie vortragen, entspricht
eben dem iiblichen Typ der Tradition, fiir die das Ich keine irgendwie kon-
stitutive Rolle fiir Erkenntnis hat. Das gilt auch fiir Eliphas, dem man gern
eine eher «erfahrungsbezogene» Optik zutraut.®

Deutlich tritt der Erfahrungsbezug aufin der 1. Rede des Eliphas, Kap. 4f.:
4,8, bezieht die Lehre vom Untergang des Frevlers durch Gottes Wirken auf
die Erfahrung des Eliphas («wie ich sah...»); dem entspricht 5,3 («ich sah»)
auch inhaltlich. Die Lehre wire auch formulierbar ohne diese Form des
Erfahrungsbezugs; es ist daher eher geraten, diesen als «werbend» zu klassi-

3> Ohne jedes Ich sind die Reden Kap. 11 (Zophar); 25 (Bildad); 22 (Eliphas); dialogisch in
Beziehung auf Hiob: 4,1; 8,9; 15,6.9f.; 18,2f.; 20,2f. (Ich- und Wir-Stellen). Interessant ist
neben 8,9 (die Gegenwart der Redenden ist im Vergleich mit den Friiheren der Weisheit leer)
auch 5,27 (t.e.): dort steht «wir haben erkundet/erforscht» wohl nicht zufillig in Parallele zu
«wir haben gehé6rt»; das Erkundete ist das Gehorte und insofern das Ubernommene. Das Ich
kann keine eigene Rolle haben...

¢ Dazu H.-P. Miiller, Das Hiobproblem (EdF 84), Darmstadt 1978, 73ff. (K.Budde;
C. Kuhl).



P. Hoffken, Das EGO des Weisen 123

fizieren. Konstitutiv ist das Ich eben nicht. —4,12-16 ist deswegen gewichtig,
welil hier Eliphas sich ausfiihrlich auf eine Art Offenbarung bezieht, die ihm
erging und offenbar den Rahmen gingiger Weisheit sprengt oder transzen-
diert. Dies i1st deswegen aufschlussreich, weil das Ich nicht als solches, son-
dern nur als durch Offenbarung angegangenes seine Abweichung von iibli-
cher Lehre tradiert oder formuliert.

Den Erfahrungsbezug thematisiert die Eliphas-Rede in 15,17-19: «ich will
dich unterweisen, hore mir zu! Was ich sah, will ich erzdhlen»; aber dies ist
dann tiberindividuell und kollektive Erfahrung der Weisen, eben das, was von
den Vorfahren tberkam (t.e.).” Inhaltlich wird denn auch ab V.20 eine
detaillierte Beschreibung des Geschicks des «Frevlers» gegeben.

Insgesamt bleibt das Ergebnis auch bei Eliphas mager, was die Rolle des
Ich betrifft.

Das aber bedeutet: Die tradierte Weisheit stellt von sich aus keine Sprache
zur Verfligung, mit deren Hilfe die Leiderfahrung eines Einzelnen wie Hiob
thematisierbar wire. Es ist daher kein Zufall, dass Hiob sein Leiden eben
nicht nur «weisheitlich» thematisieren kann, sondern dass zur Beschreibung
seiner «Erfahrung» auf Sprache und damit Formen zuriickgegriffen werden
muss, die solche subjektive Erfahrung zwar nicht selber thematisieren, aber
immerhin zulassen: die Klage des Einzelnen und Sprachformen des Rechts;
beide sind in Hinblick auf Subjektivitdt hin mutierbar, bzw. die Rechtsspra-
che wohl a priori darauf hin angelegt. Damit meine ich, lassen sich die von
H.P. Miiller® genannten Interpretationstypen zu den Dialogen des Hiobbu-
ches einander auf rigide Weise zuordnen und die Notwendigkeit der Aufwei-
tung des rein Weisheitlichen sinnvoll demonstrieren: Sie ist angesichts der in
den Hiobreden thematisierten Erfahrung des Redner-Ichs Hiobs notwendig
und als notwendig zu begreifen.’

Dem Beschriebenen entsprechen die beiden autobiographischen Stellen in
Prov 4, (v.a. 2—4) und 7,6f.: In der ersten Passage erinnert der Vater-Lehrer
seine eigene Jugendzeit und die thm durch seinen Vater angetane Belehrung,

7 Dass hzhin 15,17 Vision meine (F. Hesse, Hiob, ZBK AT 14 [1978] ad loc.), ist vom Kontext
her nicht anzunehmen.

8 Miiller, a.a. O. 76 ff., unterscheidet die drei Interpretationstypen weisheitlich, psalmistisch
und juridisch. Zur Sprache des Rechts vgl. H.J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im Alten
Testament, WMANT 14 (1964); v.a. 94f. (Verteidigung), 111ff. (Gestindnis).

? Im iibrigen lassen sich die zwei Seiten der Dialoge nicht iiber einen Kamm scheren, sondern
miissen getrennt behandelt werden; so fehlt den Reden der Gegner/Freunde Hiobs nicht nur das
signifikante Ich, sondern auch die Wendung zu Gott, die Hiobs Reden neben der Wendung an
und gegen sie kennzeichnet. Die anderen reden iiber Gott. Von daher gewinnt der Dialog-Part
seine auf Offenbarung Gottes zielende Dynamik rein aus den Reden Hiobs.



124 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

um die Parallelitiat dessen, was er weitergibt (V.2), und dessen, was er empfing
(V. 3ff), ins Bewusstsein zu heben.'” Was er gelernt hat, entspricht weithin
dem, was er weitergibt. In 7,6f. ist im MT der Einsatz einer umfianglichen
Beschreibung der dunklen Machenschaften der «fremden Frau» als autobio-
graphische Reminiszenz des Lehrers formuliert (anders LXX). Fiir die wei-
tere Entfaltung der Szene spielt das freilich keine grosse Rolle. Ob das
urspriinglich ist, bleibe offen: Beir LXX wie bei MT bleibt der Bezug von
V. 6f. auf 8 und 10 problematisch."

In den Reden des Elihu, Hiob 32-37, findet sich zu Beginn eine ausfiihr-
lichere Redeeinheit, in der das Ich des Redners eine bestimmte Rolle spielt:
Elihu stellt fest (bzw. der Verfasser der Texte stellt fest), dass er zwar jung an
Jahren, aber von besserer Einsicht als die bisherigen Redner sei; dies aber ist
ungewohnlich, dass der Junge redet, und bedarf ausfiihrlicher Begriindung
(32,6-33,3). Im Grunde stellt diese Passage nur eine ausgebaute, dialog-
orientierte Darbietung des Redner-Ichs dar, die hier unter einem speziellen
Zwecke erscheint. Eine andere Ausweitung der Dialogorientierung ist darin
zu sehen, dass V. 4-7 unter dem Aspekt gleicher Geschopflichkeit von Hiob
und Elihu stehen. Im weiteren Verlauf reduzieren sich diese Elemente dann
sehr: vgl. 33,8.12.31-33;34,2.10.34;35,4;36,2-4;37,1.20. Man kann sich
durchaus vorstellen, dass man in solcher und dhnlicher Art dialogisch mit-
einander umging, also sein Wissen, seine Uberlegenheit, sein Einstehen fiir
einen anderen betonte. Es ist vielleicht kennzeichnend fiir die tiber die dlteren
Dialogpartner Hiobs hinausweisende Bedeutung des Ego, dass sich der «jun-
ge» Lehrer eben in seiner von den Gepflogenheiten abweichenden Eigenart
thematisieren muss. Aber im Grunde sind es weithin rhetorische Formeln,
die das Ich vortrigt: etwa in der Beteuerung, nur zur Sache, unparteiisch
reden zu wollen (32,21f)) u.a.m."”

11

1. In der sogenannten Krisis der Weisheit tritt nun das Ich massiv und
manifest in Erscheinung: das gilt sowohl fiir die Hiob-Reden im Hiob-Buch
(Kap. 3-31%*) als auch fiir das Qohelet-Buch. Trotz dieser Konvergenz in der
Aufwertung der Ich-Rolle sind die Unterschiede betrachtlich.

10 ygl. dazu O.Ploger, Spriiche Salomonis, 1981, 6f.

I Letzte Diskussion bei Ploger, a.a.0. 76fF.

12 Zu betonen bleibt noch die Wendung des Inspirationsgedankens auf das Redner-Ich hin:
33,7-9, u. dazu G. Fohrer, Das Buch Hiob, 1963, 450; F. Hesse (A.7), 177.



P. Hiffken, Das EGO des Weisen 125

Bei Qohelet ldsst sich beobachten, dass das «Ich» in eine kriteriale Rolle
gegeniiber dem tradierten weisheitlichen Bildungsgut gerit, die den Autor in
einer ausgesprochenen Beobachterrolle verharren ldsst. Dabei sind zwei Ebe-
nen der autobiographischen Darbietung zu unterscheiden: Im ersten Falle
spricht ein vollig unfiktives Ego, ein Mann der seine Erfahrungen macht und
reflektiert; die dabei hdufigen Sprucheinleitungen mit «ich sah...», «ich
dachte...»" verweisen darauf, dass hier ein individuelles Ich formuliert, des-
sen Intention die ist, kritisch an eigener Erfahrung das tradierte Bildungsgut
zu messen, dabei durchaus auch zu destruieren, zu relativieren oder zu
reformulieren.

Diese Einsicht ist nicht neu; H. Gese'* beschreibt den Vorgang ganz dhn-
lich, ohne 1hn freilich am Problem des Ich-Sagens beir Qohelet weiter zu
verfolgen. Daher im folgenden einige kurze Hinweise auf die Rolle des «Ich»
fiir den Kritik-Vorgang an tradierter Weisheit, die sich durchaus als «Diasta-
se von Erfahrung und Tradition» zu erkennen gibt:

Qoh 7,16 (ff.) bezieht sich auf die Beobachtung, die das Ego des Lehrers
machte: Fromme kommen als solche um, Gottlose als solche davon - sie
werden alt. Das weicht ab von den Beteuerungen alterer Lehrer (Ps 37,25f.
35f.; Prov 10,28.30 u.0.). Den Schluss aus dieser Beobachtung und Erfah-
rung zieht Qohelet so, dass er die Grenze zwischen «fromm» und «gottlos»,
zwischen «weise» und «toricht» relativiert, welchen Relativismus er am
Schluss der Einheit (V. 23) an der Lebenserfahrung des Schiilers festmacht.
Ahnlich, vom Range der Icherfahrung wie vom Thema her, in 8,9-14.

Wird hier relativiert, so zeigt das folgende Beispiel 3,16—22 die destruktive
Rolle des Ich und seiner Beobachtung und Reflexion gegeniiber der Tradi-
tion: Der Lehrer beobachtet die Verkehrung von Recht und Unrecht (V. 16),
er reflektiert sie unter einem traditionellen Aspekt: Gott als Richter zwischen

B3 «Ich sah»: 1,14; 2,24: 3,10.16; 4,15: 5,12.17; 6,1; 7,15; 8,91.; 9,13; 10,5.7. — «Ich dach-
te/sprach»: 2,1f.15; 3,17f.; 6,3; 7,23; (8,14); 9,16. — Das Ich spricht hier aus einer quasi
neutralen Beobachterrolle heraus, entbehrt also des affirmativ-werbenden Charakters der Eli-
phas-Rede in Hi 4f.; s.a. Ps 37,25.35 (73,3), wo das Ich in gleicher Rolle begegnet. Viel zu
undifferenziert sind die Bemerkungen von O. Loretz, Zur Darbietungsform der «Ich-Erzahlung»
im Buche Qohelet, CBQ 25 (1963) 4659, der die zwei Ebenen nicht auseinanderhélt. Vgl. Ders.,
Qohelet und der Alte Orient, 1964, 217: wonach die 1. Person aus Authentiegriinden gewihlt
wiirde. Aber einleuchtend ist die Begriindung nicht, man miisse nicht «das erzidhlende <Ichy mit
dem personlichen Erleben Qohelets (zu) identifizieren», denn das kann man auf keinen Fall:
zwischen Erleben, oder hier besser Erfahrungen, und Literatur liegt immer eine ganze Menge von
Differenzen, etwa Nachdenken, Papier, Feder und der Wille, solche Erfahrungen zu verschrif-
ten.

4 Die Krisis der Weisheit bei Kohelet, in: Vom Sinai zum Zion, 1974 (169-179) 170;
M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 21973, 214 T,



126 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

Recht und Unrecht (V. 17); V. 18 treibt diese Reflexion dariiber hinaus: diese
Verkehrung dient der Priifung der Menschen im Hinblick auf die «Erkennt-
nis», dass sie sich vom Tiere kaum unterscheiden (V. 18-21), was beider
Todesgeschick betrifft. V.22 formuliert den Schluss des Ego: der Mensch
bescheide sich bei seinem Tun in Frohlichkeit. Entsprechend in 4,1-6 («ich
sah», V.1; «ich pries die Toten», V.2; «ich sah», V.4): Angesichts der
Erfahrung von Unterdriickung und Gewalt kommt der Prediger zum Lob-
preis der Verstorbenen und — mehr noch — der Ungeborenen, die Unterdriik-
kung und Gewalt nicht mehr oder noch nicht kennen. V. 4 zieht daraus den
personlichen Schluss auf die umfassende Nichtigkeit des gesellschaftlichen
Treibens, das auf dem Neid als grundlegender Triebfeder beruht. Den Schluss
bildet daher das relative Lob der Musse gegeniiber dem Streben.

Im zweiten Falle spricht nun interessanterweise ein fiktives Ich, das sich in
der Rolle Salomos darstellt bzw. diese Rolle iibernimmt: 1,11-2,11." Es
scheint mithin so, dass der Autor (oder Redaktor?) sich dem Zwang unter-
zogen sieht, sein Ich hinter dem Salomos zu verbergen, sei es deshalb, weil die
Rolle Salomos fiir den Weisen (noch) unumgénglich war, sei es deshalb, weil
mit Hilfe der Salomorolle auch kritisch zum tradierten, «salomonischen»
Weisheitsbetrieb Stellung zu beziehen war. Mdoglich auch, dass der eine
Grund nicht ohne den anderen war: Auf alle Fille prasentiert sich das
Qohelet-Ich in dieser idealautobiographischen Rolle auf eine Weise, die den
Autor die Moglichkeiten eines Konigs wie Salomo voll ausspielen lisst, also
jene spezifisch koniglichen Tatigkeiten aufmarschieren lasst, die zwischen
Bautatigkeit und Tatigkeit im Harem liegen, aber nicht mehr unter dem
Aspekt des erfiillten Lebens, sondern unter dem des scheiternden Daseins,
das nur mehr der Erkenntnis «alles ist eitel» dient. Damit aber bekennt
«Salomo» selber das Scheitern der Weisheit, und die Rolleniibernahme
konnte sich von daher als dusserst kalkuliert erweisen.

Das zeigt sich, wenn man die Salomo-Fiktion des Qoh mit der der SapSal
vergleicht: Mitten im Werk taucht in Kap. 6-9 eine autobiographisierte
Schicht auf, die gleichfalls Elemente der Salomo-Autobiographie in sich
vereinigt.' Diese ist freilich so organisiert, dass sie zunidchst betont, dass

15 Zum Problem vgl. K. Galling, Der Prediger, in: Die Fiinf Megilloth, HAT 118 (?1969) 75f.
861f. — S.a.0. Loretz, a.a.0. 551, der den Travestiecharakter («ich war Konig...») jedoch
iibersieht. Dazu jetzt N. Lohfink, Kohlelet, Neue Echter Bibel (1980) 23 ff.; jedoch ist unklar, ob
1,16; 2,7.9 als Zeugen fiir eine Riicknahme der Salomo-Fiktion gelten kdnnen: es geht um
Herrscher iiber Jerusalem. Wichtig (a.a.O. 27f.), dass Salomo als hellenistischer Herrscher
beschrieben wird.

16 Dazu vgl. U.Offerhaus, Komposition und Intention der Sapientia Salomonis, Diss. ev.-
theol. Bonn 1981, 71-115, wo das Problem dieser Kapitel vorziiglich bearbeitet ist.



P. Héffken, Das EGO des Weisen 127

Salomo ein Mensch wie alle Menschen war, d.h. hinsichtlich Geburt wie
Sterben von anderen — Konigen wie Gemeinen — keinen Unterschied kannte
(7,111); die Differenz, so wird in 7,7 bereits gesagt, besteht nur darin, dass
Salomo um Weisheit bat — und sie erhielt. Darauf laufen dann auch die
weiteren Aufstellungen hinaus: auf das grosse Gebet des Salomo um Weis-
heit, Kap. 9. Dazwischen stehen Uberlegungen und Darstellungen zu dem,
was die Weisheit flir Salomo und fiir die, die nach ihr begehren, an Folgen
zeitigte, die durchaus als universale Bereicherung des homo salomonicus
beschrieben werden. Das Hauptgewicht besteht freilich in der Prédsentation
des Ubergangs Salomos vom status des unqualifizierten zum qualifizierten
homo sapiens, den die Bitte um Weisheit markiert und dem alle anderen
Erwidgungen untergeordnet sind.

Das aber verleiht dem Salomo-Ich eine prototypische Funktion, denn
daran konnen alle — nicht allein Konige, wie der Rahmen des Ganzen, wie
auch der Buchanfang es hinstellt, — partizipieren und also Weisheit erwerben.
Insofern wird der fiktive Salomo zum Vorbild fiir weisheitlich gelingendes
Leben. Die Zweifel Qohelets sind ausgerdaumt, die Funktion der Idealbio-
graphie wird radikal anders bestimmt: Wihrend die salomonische Ich-Fik-
tion in Qoh mithin eine destruierende und reduzierende Bedeutung fiir die
Geltung der Weisheit hat, gewinnt sie in SapSal eine im koniglichen Rahmen
fundierende Bedeutung: Konig Salomo als Prototyp jedes Menschen, der um
Weisheit bitten darf... Damit ist diese Fiktion nicht nur prototypisch, son-
dern zugleich ausweitend: auf jeden dieser Beter um Weisheit fdllt dank der
Weisheit auch konigliches Licht... Der Vergleich mit SapSal profiliert
gleichzeitig die Funktion der Salomo-Fiktion bei Qohelet. Man wird so sagen
miissen: Qohelet sagt zwar auf eine individuelle Weise «ich», aber so, dass
dieses Ich sich in der Rolle des Salomo artikuliert (dem verdanken wir wohl
das Uberleben des Buches).

2. Die Reden Hiobs'!” sind insofern vergleichbar mit Qohelet, als auch hier
die Artikulation einer «Ich»-Erfahrung im Zentrum steht: Hiob redet (bzw.
der Verfasser der Reden lisst ihn so reden) pausenlos von seiner Ich-Erfah-
rung her. Da diese — vorgegeben durch die Hioberzdhlung — eine Leidens-
erfahrung ist, ist der Rekurs auf die Sprachform der Klage notwendig, wobei
freilich zu sehen ist, dass diese Klage ihr Gegeniiber in den Redepartnern wie

17 Diese Reden sind bekanntlich ein Grenzfall: wegen der Reden der Freunde/Gegner sind sie
sowohl dem weisheitlichen Feld zuzuordnen als auch, als eigenstindige Redegiinge, dem der
Gebetssprache (v.a. Klage, s. C. Westermann, Der Aufbau des Buches Hiob, 1956 ; dazu Miiller,
Hiobproblem [A. 6], 82(T.). Aber gerade daher wohl markieren sie die Krisis der Weisheit.



128 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

in Gott haben kann und meist nacheinander hat. Auch hier wird die Erfah-
rung des Ich zum Kriterium der Argumentation, das die gingige weisheitliche
Setzung des So-Seins des Wirklichen aus den Angeln zu heben sich bemiiht."
Dabei wird freilich nicht allein diese Erfahrung Thema, sondern die Orga-
nisation der Reden ist so angelegt, dass sie auf die Begegnung mit Gott hin
driangen und damit auf so etwas wie Offenbarung, die die aufgestauten Apo-
rien der Wirklichkeitserfahrung liberbietend verdndert —d. 1. ein Zug, der mit
Ps 73" ebenso verbindet wie dann wieder mit der SapSal: die dem frommen
Dulder aus héherer Vergangenheit in den Mund gelegte Erfahrung des Dia-
logautors ist nur mehr durch Offenbarung tliberholbar.

Hier 1st es nun kein Zufall, dass Gott sehr ausfiihrlich iiber sich selber
reden muss, genauer: liber sein Schopferhandeln. Das ist durchaus verwandt
der Losung der Eingangskapitel in Prov 1ff., in denen die Weisheit selber
Offenbarung zu kiinden sich anschickt und dabei ihrerseits sich selber the-
matisieren muss. Das zeigt: Die sich aufdrangende Erfahrung des Ich hat auch
Folgen fiir die Antwort der Offenbarung — sie muss selber Ich-Aussage wer-

den,
Nun gibt es den ideal-biographischen Lebensriickblick auch im Hiobbuch
in Kap. 29: Im grosseren Redezusammenhang stellt dies Kapitel die Schil-

18 Der Bezug auf die Psalmensprache bringt es freilich mit sich, dass der Unterschied zu Qoh
bestimmt werden muss: hier Beobachtung, Distanz, dort Nidhe und Leidensdruck; ein Schema
librigens, das in der Destruktion vorgegebener Gewissheiten immer neu wiederkehrt. Vom Typ
her wiirde man Qoh «wissenschaftlicher» Erfahrung, Hiob «existentieller» Erfahrung zuordnen
konnen.

19y, 1-16 thematisiert die dornenreiche Erfahrung des Beter-Ichs angesichts des Gliicks der
Gottlosen, eine Darbietung, die in V.13-16 ausgesprochen erzihlerische Dimensionen an-
nimmt; V.17 (ff.) macht klar, wie es zur Aufhebung der existentiellen und denkerischen (!)
Aporien kommt: durch Offenbarung im Tempel, aufgrund der der Beter auch erkennt, dass er
zuvor recht einsichtslos war (V.22, was librigens den terminologischen Trick verunmdoglicht,
Ps 73 vom «sog. Theodizee-Problem», so A. Weiser, Die Psalmen, 71966, 345, zu dissoziieren).
Wichtiger ist freilich die Erkenntnis, dass das Gebet so angelegt ist, dass der Beter seine eigene
Erfahrung vergegenwirtigt unter dem Aspekt, er habe seine Identitit «fast» verloren (V.2), und
unter dem zusitzlichen, dass diese «dennoch» (V. 23) durch Gott bewahrt blieb und bleibt. Dies
zu unterstreichen ist nicht unniitz: Wandel und Kontinuitit der Identitit samt ihrer behaupteten
Selbigkeit werden nicht am Beter, sondern an seinem Gott festgemacht, ein Aspekt, der ntl.
durchaus zu respektieren sein wird.

20 Das gilt dhnlich fiir Hi 38 ff.; die rhetorischen Fragen verlangen die Antwort: Ich — Gott;
zum Selbstpreis der Weisheit: Sir 24; SapSal 10 ff. geht andere Wege, um die Rolle der Weisheit
(3. Person) bzw. die Gottes (2. Person) zu explizieren. Bei Qoh fehlt dies Moment: Gott wird hier
in der Tat zur reinen Grenze menschlicher Existenz.



P. Hiffken, Das EGO des Weisen 129

derung des herrlichen Einst im Gegeniiber zur trostlosen Gegenwart dar
(30,1.9: wth: «und nun»). Es handelt sich also um ein breit herausgearbeitetes
Element der Schlussklage Hiobs,?' das in kriftigen Strichen die gelungene,
quasi-konigliche Existenzweise Hiobs vor seiner Lebenskrise herausarbeitet
und dabei zunichst sein umfassendes Gehiitet- und Bewahrtsein durch Gott
beschreibt (V.2-6), um dann in eine Beschreibung seines Auftretens und
Wirkens auf andere tiberzugehen (V. 7-10). Der Textduktus ist im folgenden
wohl gestort.”? Jetzt folgt in V.11-17 eine Beschreibung seines rechtlich-
karitativen Verhaltens gegeniiber anderen und in V. 18—-20 ein Redezitat, in
dem Hiob die Erwartung ausspricht, seine wohlfundierte, kraftvolle Existenz
werde von Dauer sein. Endlich schliesst V.21-25 ab: Das Thema von
V. 7-10 wird fortgefiihrt unter dem Gedanken: Hiob locutus causa finita;
oder anders: Hiob als fiirsorgliche Vaterfigur fiir andere. Kein Zufall, dass die
Rede (jetzt) mit dem Konigsvergleich schliesst.

Es wire reizvoll, diese «Autobiographie» den etwas kargeren Angaben in
1,1ff. zu konfrontieren; doch ist wichtiger die Beobachtung, dass dies die
Idealbeschreibung nicht nur des Weisen im AT ist, aber doch in dieser Hin-
sicht ithre Zuspitzung erfahrt, wenn vorziiglich auf den Entscheidungstrager
Hiob abgehoben wird, dessen Rat oder Rede entscheidend wirkt in der
Gruppe, in der sie gedussert werden. ..

Im Zusammenhang der Schlussrede Hiobs gewinnt dieser Riickblick auf
sein Leben einen konzisen Sinn darin, dass Hiob von Gott die Herstellung der
Identitit fordert, die durch das, was Kap. 30 beschreibt, abgebrochen ist. Wie
in Ps 73 hat die Riickbindung des Redner-Ichs die Funktion, Identitit nicht
an sich selber festzumachen (etwa in der Behauptung, mit sich selber iden-
tisch zu sein), sondern sie von Gott her zu verlangen und zu erwarten, als
etwas, was dem Sprecher gegenwirtig gerade entzogen ist.?

21 C.Westermann (A.17), 34f., will dies Kontrastmotiv aus der Klage des Volkes ableiten;
d. 1. sicherlich nicht angéngig, eher wére an die Qina zu denken, die Einst und Jetzt hinsichtlich
des Beklagten kontrastiert.

22 S, etwa F. Hesse, 160f. (f.); G. Fohrer, 401f.(f.). - Zur sozialen Einordnung des realen Hiob-
autors (und Qoh) vgl. F.Criisemann, Hiob und Kohelet, in: Werden und Wirken des Alten
Testaments, Festschrift fiir C. Westermann, 1980, 373-393.

23 Der Versuch Hesses, Hi 29 von der paulinisch-lutherischen Rechtfertigungslehre her zu
kritisieren, ist sicherlich instruktiv; m. E. bleibt bei obigem, an dem Woher von Identitit inter-
essierten Interpretationsansatz der Bezug zur Rechtfertigungslehre durchaus positiv moglich.



130 P. Hiffken, Das EGO des Weisen
111

Wenn bei Qohelet und den Hiobreden die kritische Rolle des Ich auffillt,
so tritt im Buch des Siraziden dessen konstruktive Rolle fiir den weisheitli-
chen Vorgang der Bildung und Uberlieferung des Gedachten hervor. Der
Sirazide spricht zwar recht selten von seinem Ich, aber dann an hervorgeho-
benen Stellen seines Werkes, die genau diese konstruktive Rolle des weis-
heitlichen Lehr- und Lehrer-Ichs verdeutlichen.

Dabei ist kennzeichnend, dass die Fiktionalitdt der dlteren Weisheit auf-
gegeben wird und das Lehrer-Ich des Siraziden deutlich als Ich der Autoren-
literatur in Erscheinung tritt.?*

Von zentraler Bedeutung ist hier Kap. 24. In diesem Kap. liegt bekannt-
lich zunéichst ein Selbst-Lobpreis der Weisheit vor, die aus ihrer uranfang-
lichen Heimatlosigkeit auf Gottes Geheiss durch Heimischwerden in Israel
befreit wurde und sich selbst und ihre angenechmen Folgen fiir Menschen
ausfiihrlich beschreibt, V. 1-31. Dem schliesst sich die Identifizierung dieser
Weisheit mit der Mose-Tora an, deren weisheitliche Wirkungen im Verglei-
che mit den 4 Urstromen aus Gen 2 als tiberaus reichlich und unergriindlich
beschrieben werden (V. 32-39). Dem folgt nun die Eigenaussage des Verfas-
sers (V. 30-34):

Auch ich ging aus wie ein Kanal vom Fluss, wie ein Graben in den Garten.

Ich sprach: Ich will meinen Garten trinken, meine Wiese bewissern.

Und siehe da: der Kanal wurde mir zum Fluss und mein Fluss wurde zum Meer.

Ich werde noch Belehrung wie die Morgenrote leuchten lassen, und sie aufstrahlen lassen ins
Weite.

Noch werde ich Lehre wie Prophetie ergiessen (lassen), und sie zuriicklassen fiir kiinftige
Geschlechter;

Sehet, dass ich mich nicht fiir mich allein abgemiiht habe, sondern fiir alle, die sie
suchen.

Man sieht, wie die anfiangliche Ankniipfung an das Metaphernfeld des
Abschnitts iiber die Tora plétzlich ihre bescheidene Dimension verliert und
der Verfasser die Metaphorik voll auf sich und seine Arbeit bezieht.*

24 Als Ausdruck dersich abzeichnenden hellenistischen Krise interpretiert diese Aufwertung
des Lehrer-Ich M. Léhr, Bildung aus dem Glauben, Ev.-theol. Diss. Bonn 1975, 118, basierend auf
M. Hengel (A. 14) 130 ff. Davon abgesehen ist beim Siraziden klar erkannt: Der Mensch trigt die
Ordnung der Dinge, die gleichzeitig ihn trdgt. Insofern wird die Weisheit nicht destruiert (Qoh)
auf das dem Beobachter mogliche Mass, sondern sie stabilisiert sich durch die menschliche
Praxis und Interaktion mit «Weisheit» als Konzept und Ordnung.

25 Kennzeichnend sind die spiteren Glossen, die V. Ryssel, Die Spriiche Jesus’ des Sohnes
Sirach (in: Kautzsch I: 356 f.) mitteilt: diese bezichen die Verse auf die Weisheit, nicht auf den
Weisheitslehrer. G.von Rad (A.1), 336, u. V. Hamp, Das Buch Sirach, EB IV, 1959, 658, iiber-
schiitzen demgegeniiber sicherlich die Bedeutung von Sir 33,16, vgl. den Zusammenhang.



P. Hiftken, Das EGO des Weisen 131

Hier tritt uns das ganz neue Selbstbewusstsein des Weisheitslehrers ent-
gegen, der weiss, wie wichtig er fiir Aneignung wie Weitergabe der Weisheit-
Tora (traditio also) ist — und nicht nur fiir den Zeitgenossen, fiir Kiinftige gar,
wobei der Verweis auf Prophetie naturgemass aufschlussreich ist fiir die
zeitliche Dimension, in der der Verfasser denkt. Das Ich des Siraziden tritt
voll verséhnt in den Bildungs- und Ubermittlungsprozess der weisheitlichen
Tora oder toradefinierten Weisheit ein.

Genannt seien noch 39,12f. (G); 3,9-12 (31,9ft.). Ferner 33,16.25-27:

Ich meinerseits habe als letzter achtgegeben und (war) wie einer,
der Nachlese hilt unter den Winzern.

Durch Gottes Segen kam ich an die Spitze,

und wie ein Winzer fiillte ich die Kelter.

Sehet, dass ich mich nicht allein abmiihte,

sondern fiir alle, die Bildung suchen.

Horet auf mich, ihr Fiirsten des Volkes...

Beide Grundreflexionen auf das Ich des Siraziden beginnen mit Klein-
heitsaussagen (einer, der einen kleinen Seitengraben vom grossen Fluss
anlegt, Kap. 24; einer, der als letzter Nachlese halt, Kap. 33), die sich sehr
kalkuliert ins Gegenteil verkehren: der kleine Graben wird zum Fluss und
Meer, der Nachleser kommt «an die Spitze», hat eine volle Kelter. Und diese
Umkehrung ins Grosse zielt nun nicht mehr allein aufihn selber (das auch!),
sondern auf das Ganze, auf alle Bildungsbeflissenen Israels. Man wird so
sagen miissen: In der Person des Siraziden geschieht nicht nur bescheidene
Verarbeitung und Deutung tradierter Weisheit (samt Tora, Prophetie), son-
dern im Vollzug solcher Verarbeitung und Deutung vollzieht sich ein Um-
schlag in eine neue Qualitit des Gedeuteten und des Deuters, der nunmehr in
seiner belehrenden Aktivitdt sich ans Ganze gewiesen weiss.?

Man kann diese Subjektivierung der Weisheitslehre an einem anderen
Punkt zeigen: In den traditionellen gestaffelten Zahlenspruch?’ riickt bei
Jesus Sirach betont die Subjektivitidt des Lehrers ein: die Einleitungszeile
wird subjektiviert und dem Lehrer-Ego assimiliert. Das heisst nicht, dass
personliche Aussagen in dlterer Weisheit fehlen miissten: aber sie sind cha-
rakteristisch anderer Art. So Prov 30,18, wenn der Lehrer 3—4 Dinge

26 Dazu s. H. Stadelmann, Ben Sira als Schriftgelehrter, Tiibingen 1980 (Kap. 4, 271ff.).

27 Die wichtige Literatur bei G.von Rad (A.1) 54 A.18. Wenn von Rad 55 A.20 Prov 30, 18f.
und Sir 25, 7 fT. gegeniiber stellt und «eine weitrdumige stilgeschichtliche Abwértsentwicklung»
konstatiert, ist sicherlich eher an die veridnderte Rolle des Lehrer-Ego und seine neue Zielsetzung
zu denken.



132 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

benennt, die «mir zu hoch» sind, bzw. die «ich nicht verstehe». Aber die
Inhalte verweisen darauf, dass der Spruchautor nicht seine individuelle
Fahigkeit oder Unfdhigkeit zu verstehen im Blick hat, sondern objektive
Verstehensschwellen sieht. Und andere Belege formulieren ebendies auch
ganz objektiv (Prov 6,16-19; 30,15.21.29). Diese Linie gibt es auch beim
Siraziden: 23,16. Kennzeichnender ist freilich der Vorgang, dass der Sirazide
in diese Kopfzeile der Spriiche Bewertungen seiner Person einrtickt, die die-
sen subjektivierenden Prozess der Durchdringung der Sprachform beredt
ausdriicken:

«Vor dreien bangt mir das Herz/und vor vieren flirchte ich mich» (26,5);
«Wegen zweien ist mein Herz betriibt/und wegen dreien liberkommt mich
der Zorn» (26,28, vgl. 50,25 — positive Wendung in 25,7 u.a.). Dabei
beschrinkt sich diese subjektive Stellungnahme weithin auf diese Kopfzeile.
Aber es ist offensichtlich, dass die Tradition durch die Subjektivitdt des
Verfassers sich bricht: er beteuert, er bekréftigt nicht nur, vielmehr zieht stark
die Bewertung des Lehrers in die Kopfzeile ein, sei sie nun positiv oder
negativ.

Dieser Subjektivierungsvorgang, der die Wertung des Lehrers und seine
Meinung unverbliimt zum Ausdruck bringt, durchzieht selbstverstdndlich
auch weitere Sprachformen, z. B.: Eine ldngere Ausfiihrung {iber Frauenthe-
men wird eingeleitet mit dem Statement:

«lch ziehe es vor, mit Lowe und Drache zusammenzuleben,
als zusammenzuleben mit einer schlechten Frau» (25,16).

Summa summarum: Das Ego des Siraziden ist nicht mehr der Ort, der als
erfahrungsbezogenes Kriterium flir wahr oder falsch gegeniiber tradierter
Lehre (so Qohelet, auch Hiob) fungiert; dies Ego stellt vielmehr eine vollig
neue Synthese dar: es ist der Ort, an dem sich Interpretation und Weitergabe
der Weisheit-Tora oder Tora-Weisheit vollzieht, so dass diese auch von
diesem Ego lebt. Das Ego erkennt sich und reflektiert sich als wichtiges
Bedingungsmoment des Uberlieferungsprozesses. Damit ist ein letzter Ge-
sichtspunkt zu erwdhnen, der mit der Charakteristik des Buches des Siraziden
als Autorenwerk zusammenhéingt: das Buch wird insofern prototypisch, als
sich nunmehr der Gedanke einbiirgert, Worte und Uberlieferungen unter
dem Namen des Autors (oder auch nur des mutmasslichen Autors) zu tra-
dieren. Das wird fiir die rabbinische Literatur in vieler Hinsicht ein leitender
Gesichtspunkt, aber damit zugleich wird das Ich des Autors zugunsten des
von ithm Formulierten unwichtig. Es ist wohl kennzeichnend, dass in Pirge
Abot die Tradition mit zwei ungefdhren Zeitgenossen des Siraziden nament-



P. Hoffken, Das EGO des Weisen 133

lich einsetzt — Simon der Gerechte und Antigonos von Socho.?® — Das Ich-
Sagen scheint hier die dialektische Funktion gehabt zu haben, den Vorgang
zu entbinden, dass der Autor samt dem von ithm Formulierten tradierbar
wurde, wobei das Interesse weniger am Autor, als an dem von ihm Gesagten
hangt, so dass — m. E. — das Ich und seine Reflexion in rabbinischer Literatur
von Desinteresse wird.

IV

In der Entwicklung des weisheitlichen Denkens lassen sich im Hinblick
auf das Ego des Weisheitslehrers verschiedene Stadien unterscheiden, die
kurz gefasst so aussehen: Einem fritheren Zustand entspricht es, dass das Ego
im Wesentlichen eine affirmative, in Massen eine deduktive Bedeutung hat.
V.a. Hiob und Qohelet kennen, wenngleich in literarischer Gestaltung und
auch Fiktion, ein Ich, das kritisch die tradierte Lehre bemisst und sich - je
verschieden — zum Kriterium dieses Tradierten einsetzt. Bei Jesus Sirach
stossen wir auf eine Art Synthese: Das Ich erkennt sich fiir den Vermitt-
lungsprozess des Tradierten als wichtig: er funktioniert nur durch und iiber
es.

Diese Entwicklung wire wohl korrelierbar mit weiteren Entwicklungen in
spatatl.-frithjiidischer Literatur etwa in Gebeten, die jenseits gattungskriti-
scher Typik das Ego des Beters u.a. auch subjektivieren, indem sie es histo-
risieren und damit autobiographisieren: Die Interpretation bestimmter Da-
vidspsalmen, als bestimmten Situationen des biblisch erzdhlten «Lebens
Davids» entstammend, ist nur ein Moment dieser Autobiographisierung; die
fiktive Nachgestaltung von Lebensphasen Davids in Gebeten ein zweites
Moment.?* Doch ist diese Subjektivierung nur ein Element, das sich in der
Gebetsliteratur Ausdruck verschafft: das Festhalten des Typischen und Typi-
sierten, also des genuin kultischen Betens, das Wichtigere. Endlich ist auch
auf erzahlende Literatur hinzuweisen, die seit Dt 1-3, der Nehemia-Denk-
schrift und, dieser nachgestaltet, der Esra-Erzdhlung in steigendem Masse
Texte produziert, in der entweder ein «Ich» allein oder aber in einer

28 ygl. Mischna Abot I.2f. und zu Simon dem Gerechten und Antigonos von Socho etwa
K. Marti-G. Beer, Abot (Viter). Text, Ubersetzung und Erklirung, 1927, 6-8.

29 ygl. kurz J. Becker, Wege der Psalmenexegese, 1975, 99 ff. - Zur Nachdichtung: 11 QPs? 151
A/B als Beispiel — «David» erzidhlt seine Erwidhlung von ISam 16 nach, usw.



134 P. Hiffken, Das EGO des Weisen

Mischung aus Ich- und Er-Stil agiert.’® Auch dieses in sich keineswegs ein-
heitliche Phinomen muss in diesem Zusammenhang verstanden werden:
Das Ego zieht — wie immer fiktiv — in die Literatur ein und gewinnt, falls es
sich um Nachgestaltung biblischer Vorgaben geht, eine authentisierende
Funktion, die hier nur angesprochen sein kann. Insofern ist dieser Vorgang
Teil eines umfassenderen Subjektivierungsprozesses, der nicht nur die Aneig-
nung der biblischen Literatur betrifft.

Nachtrag: Es muss noch kurz dazu Stellung genommen werden, wieso der fiir das Ich-Thema
gewichtige Abschnitt aus Sir 51,13 ff. nicht behandelt wurde. Angesichts der schwierigen For-
schungssituation, zu der jiingst H. Stadelmann?! zu vergleichen ist, hiitte hier so umfinglich
ausgeholt werden miissen, dass die Argumentation den Rahmen dieses Aufsatzes gesprengt
hétte. Meines Erachtens liegt die Losung fiir die verschiedenen Textauffassungen in Sir 51 (H und
G) bzw. Sir 51 Syr und dann 11 QPs? Sir 51,13 ff. nicht in der Annahme eines sirazidischen
Grundtextes, den die verschiedenen weiteren Versionen oder Wendungen unterschiedlich aus-
deuteten oder verinderten,’? sondern in einer Sir und Q gemeinsamen Vorlage, die sich z. B. im
Akrostichon von 11 QPs?® besser erhalten hat.>3 Der Sirazide hat diesen Text seiner eigenen
Gestalt assimiliert und energischer seine eigenen weisheitlichen Prioritdten eingebracht. Desun-
geachtet ist der Text in seiner Zweiteiligkeit — einmal der intime Umgang und Erwerb von
Weisheit durch das Lehrer-Ich, zum anderen dessen auffordernder Vorbildcharakter fiir die
«Schiiler», es dem Lehrer gleichzutun — auch nur eine Spezialisierung der sonst bei Sirach
erkannten Sicht, dass das Ich zundchst nur fiir sich selber Weisheit erarbeitet, um diese dann in
einem zweiten Schritt fiir andere relevant zu machen (Kap. 24; 33). - Stimmt diese Sicht, dann ist
Sirach Exponent einer breiteren, positiven Bildungsbewegung seiner Zeit, die das Lehrer-Ich
dhnlich positiv verstand wie er.

Peter Hiffken, Bonn

30 S Mowinckel, Ich und Er in der Ezra-Erzidhlung, in: Verbannung und Heimkehr. Fest-
schrift fiir W. Rudolph, 1961, 211ff. — Das Material hat sich dank Qumran allerdings vermehrt,
etwa GenAp.

31 Ben Sira, 30-33.

32 0. Rickenbacher, Weisheitsperikopen bei Ben Sira, 1973, 197fT., bestiirkt mich durch
seinen Versuch in dieser Annahme.

33 M. Hengel (A.14) 243, A.186.



	Das EGO des Weisen : Subjektivierungsprozesse in der Weltliteratur

