
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 2

Artikel: Das EGO des Weisen : Subjektivierungsprozesse in der Weltliteratur

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Das EGO des Weisen

Subjektivierungsprozesse in der Weisheitsliteratur

I

G. von Rad hat in seiner Auslegung des weisheitlichen Denkens Israels
auch auf die Rolle hingewiesen, die das Ego des weisheitlichen Lehrers im
Bildungs- wie Vermittlungsprozess von Erkenntnis spielt: der als
«autobiographische Stilisierung» bezeichnete Sachverhalt wird von ihm einmal als

«traditionelle Stilform» bezeichnet, in die der Lehrer seine Erkenntnis
verpacken konnte, etwa -, um den Unterricht zu beleben; anderseits sieht von
Rad auch die Systemwidrigkeit dieser Formulierungsweise: geht es der Weisheit,

ursprünglich wenigstens, nicht um Persönliches, sondern um
Überpersönlich-Wahres, nicht ums Individuelle, sondern ums Allgemeine und potentiell

immer Gültige. Insofern könnte diese Stilform - traditionel 1 gar - und die
Rolle und Aufgabe des Lehrers «fast ein Gegensatz» sein. Die Aufhebung
dieses Gegensatzes sieht von Rad darin, dass der Lehrer damit «seine
persönliche Verantwortung» für seine Erkenntnisse ausspricht.1.

Der Text ist zunächst auch exemplarisch für eine bestimmte methodische
Weise, «traditionelle Stilformen» ans Licht zu bringen: Der Autor stellt
Texte verschiedener Epochen und Autoren nebeneinander, und das ergibt
dann sogleich so etwas wie ein sprachliches Grundmuster. Schaut man aber

genauer hin, so ist dieser Umgang mit diesem literarischen Gut erstaunlich:
denn die als älteres Weisheitsgut tradierend geltenden Sammlungen Prov
10-31 sind nahezu «ichlos», sieht man einmal von Lehreröffnungen ab, die
sich an den «Sohn» richten und ihn auffordern, auf des Vaters Rede,
Mahnung, Weisung zu hören. Solche dialogorientierten Aussagen finden sich
häufiger.2 Daneben findet sich ein Ich noch in Zitaten von Schülermeinungen
im Munde des Lehrers.3 Instruktiv für die wenigen Belege, in denen das Ich
des Lehrers eine bestimmte, positive Rolle spielt4, ist Prov 24,30ff.:

1 G. von Rad, Weisheit in Israel, 1970, 56-58.
2 22,17-21 (LXX); 23,15 f. 19; 27,11 ; 30,18 ; 31,2. Diese Dialogorientierung setzt sich fort in

Prov 1-9 : Anrede «mein Sohn»: Prov 1,8.10.15 ; 3,11 (vgl. BHS und O. Plöger, Sprüche Salomos,
1981, ad loc.) 21; 5,20 u.ö. - Erweitert um die Mahnung höre auf«meine Worte/Weisung/Gebote»

u.a.: 2,1; 3,1; 4,10.20; 5,1.7; 7,6f.24. - Zu 4,1-5 u. 7,6f.(f.) s.u.
3 20,9.22; 22,13; 24,29; 26,19 (30,20 anders).
4 Dazu noch aus den Sprüchen Agurs 30,1-3.7-9.



122 P. Höffken, Das EGO des Weisen

Ich ging am Acker des Faulen vorüber,
am Weinberg des Menschen, Verstandes bar.

Und siehe da: er war ganz und gar von Unkraut bewachsen,
seine Oberfläche bedeckten Nesseln und seine Steinmauer war eingerissen.

Und ich sah's, nehme es mir zu Herzen,
ich schaute, nahm Belehrung an:

Ein bisschen Schlafen, ein bisschen Schlummern,
ein bisschen Hände falten im Bett.

So kommt deine Armut wie ein Räuber,
und deine Not wie ein Mann mit Schild.

Die Beobachtung, die der Lehrer macht und die jeder potentiell machen
kann, wird ihm zu Anlass, eine generalisierte Lehre zu gewinnen bzw. zu
formulieren: Faulheit macht arm. Oder anders: Die individuelle Sicht des

Ego führt hin zum überindividuell Gültigen, das Besondere (der
Lehrerbeobachtung) hin zum Allgemeinen.

Andere Stellen wie Ps 37,25.35f. berufen sich in beteuerndem Sinne auf
die geballte Lebenserfahrung des Ego: es kann, aufgrund seiner Lebenserfahrung,

die Einsichten der Lehre bekräftigen, individuell bestätigen. Deduktion
und Affirmation sind mithin - bezogen auf die traditionelle Weisheitslehre -
die vorzüglichen Funktionen des Lehrer-Ego.

Es ist nun interessant, dass dies auch die Aufgaben sind, die das Ich in den
Reden der Dialogpartner Hiobs hat. In den Reden der Grundschicht spielt
dies Ich keine spezifische Rolle; taucht es auf, ist es dialogorientiert, also im
Sinne der Lehreröffnung formuliert;5 die Lehre, die sie vortragen, entspricht
eben dem üblichen Typ der Tradition, für die das Ich keine irgendwie
konstitutive Rolle für Erkenntnis hat. Das gilt auch für Eliphas, dem man gern
eine eher «erfahrungsbezogene» Optik zutraut.6

Deutlich tritt der Erfahrungsbezug aufin derl. Rede des Eliphas, Kap. 4fi:
4,8, bezieht die Lehre vom Untergang des Frevlers durch Gottes Wirken auf
die Erfahrung des Eliphas («wie ich sah...»); dem entspricht 5,3 («ich sah»)
auch inhaltlich. Die Lehre wäre auch formulierbar ohne diese Form des

Erfahrungsbezugs; es ist daher eher geraten, diesen als «werbend» zu klassi-

5 Ohne jedes Ich sind die Reden Kap. 11 (Zophar); 25 (Bildad); 22 (Eliphas); dialogisch in
Beziehung auf Hiob: 4,1; 8,9; 15,6.9f.; 18,2f.; 20,2f. (Ich- und Wir-Stellen). Interessant ist
neben 8,9 (die Gegenwart der Redenden ist im Vergleich mit den Früheren der Weisheit leer)
auch 5,27 (t. e.): dort steht «wir haben erkundet/erforscht» wohl nicht zufällig in Parallele zu
«wir haben gehört»; das Erkundete ist das Gehörte und insofern das Übernommene. Das Ich
kann keine eigene Rolle haben...

6 Dazu H.-P. Müller, Das Hiobproblem (EdF 84), Darmstadt 1978, 73ff. (K.Budde;
C. Kühl).



P. Höffken, Das EGO des Weisen 123

fizieren. Konstitutiv ist das Ich eben nicht. -4,12-16 ist deswegen gewichtig,
weil hier Eliphas sich ausführlich auf eine Art Offenbarung bezieht, die ihm
erging und offenbar den Rahmen gängiger Weisheit sprengt oder transzen-
diert. Dies ist deswegen aufschlussreich, weil das Ich nicht als solches,
sondern nur als durch Offenbarung angegangenes seine Abweichung von üblicher

Lehre tradiert oder formuliert.
Den Erfahrungsbezug thematisiert die Eliphas-Rede in 15,17-19 : «ich will

dich unterweisen, höre mir zu! Was ich sah, will ich erzählen»; aber dies ist
dann überindividuell und kollektive Erfahrung der Weisen, eben das, was von
den Vorfahren überkam (t.e.).7 Inhaltlich wird denn auch ab V. 20 eine
detaillierte Beschreibung des Geschicks des «Frevlers» gegeben.

Insgesamt bleibt das Ergebnis auch bei Eliphas mager, was die Rolle des

Ich betrifft.
Das aber bedeutet: Die tradierte Weisheit stellt von sich aus keine Sprache

zur Verfügung, mit deren Hilfe die Leiderfahrung eines Einzelnen wie Hiob
thematisierbar wäre. Es ist daher kein Zufall, dass Hiob sein Leiden eben

nicht nur «weisheitlich» thematisieren kann, sondern dass zur Beschreibung
seiner «Erfahrung» auf Sprache und damit Formen zurückgegriffen werden

muss, die solche subjektive Erfahrung zwar nicht selber thematisieren, aber
immerhin zulassen: die Klage des Einzelnen und Sprachformen des Rechts;
beide sind in Hinblick auf Subjektivität hin mutierbar, bzw. die Rechtssprache

wohl a priori daraufhin angelegt. Damit meine ich, lassen sich die von
H. P. Müller8 genannten Interpretationstypen zu den Dialogen des Hiobbu-
ches einander auf rigide Weise zuordnen und die Notwendigkeit der Aufweitung

des rein Weisheitlichen sinnvoll demonstrieren: Sie ist angesichts der in
den Hiobreden thematisierten Erfahrung des Redner-Ichs Hiobs notwendig
und als notwendig zu begreifen.9

Dem Beschriebenen entsprechen die beiden autobiographischen Stellen in
Prov 4, (v.a. 2-4) und 7,6f.: In der ersten Passage erinnert der Vater-Lehrer
seine eigene Jugendzeit und die ihm durch seinen Vater angetane Belehrung,

7 Dass hzh in 15,17 Vision meine (F. Hesse, Hiob,ZBK AT 14 [1978] ad loc.), ist vom Kontext
her nicht anzunehmen.

8 Müller, a. a. O. 76 ff., unterscheidet die drei Interpretationstypen weisheitlich, psalmistisch
und juridisch. Zur Sprache des Rechts vgl. H. J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im Alten
Testament, WMANT 14 (1964); v.a. 94ff. (Verteidigung), lllff. (Geständnis).

9 Im übrigen lassen sich die zwei Seiten der Dialoge nicht über einen Kamm scheren, sondern
müssen getrennt behandelt werden ; so fehlt den Reden der Gegner/Freunde Hiobs nicht nur das

signifikante Ich, sondern auch die Wendung zu Gott, die Hiobs Reden neben der Wendung an
und gegen sie kennzeichnet. Die anderen reden über Gott. Von daher gewinnt der Dialog-Part
seine auf Offenbarung Gottes zielende Dynamik rein aus den Reden Hiobs.



124 P. Höffken, Das EGO des Weisen

um die Parallelität dessen, was er weitergibt (Y. 2), und dessen, was er empfing
(V. 3 ff.), ins Bewusstsein zu heben.10 Was er gelernt hat, entspricht weithin
dem, was er weitergibt. In 7,6 f. ist im MT der Einsatz einer umfänglichen
Beschreibung der dunklen Machenschaften der «fremden Frau» als

autobiographische Reminiszenz des Lehrers formuliert (anders LXX). Für die weitere

Entfaltung der Szene spielt das freilich keine grosse Rolle. Ob das

ursprünglich ist, bleibe offen: Bei LXX wie bei MT bleibt der Bezug von
V. 6 f. auf 8 und 10 problematisch."

In den Reden des Elihu, Hiob 32-37, findet sich zu Beginn eine ausführlichere

Redeeinheit, in der das Ich des Redners eine bestimmte Rolle spielt:
Elihu stellt fest (bzw. der Verfasser der Texte stellt fest), dass er zwar jung an

Jahren, aber von besserer Einsicht als die bisherigen Redner sei; dies aber ist
ungewöhnlich, dass der Junge redet, und bedarf ausführlicher Begründung
(32,6-33,3). Im Grunde stellt diese Passage nur eine ausgebaute,
dialogorientierte Darbietung des Redner-Ichs dar, die hier unter einem speziellen
Zwecke erscheint. Eine andere Ausweitung der Dialogorientierung ist darin
zu sehen, dass V. 4-7 unter dem Aspekt gleicher Geschöpflichkeit von Hiob
und Elihu stehen. Im weiteren Verlauf reduzieren sich diese Elemente dann
sehr: vgl. 33,8.12.31-33; 34,2.10.34; 35,4; 36,2-4; 37,1.20. Man kann sich
durchaus vorstellen, dass man in solcher und ähnlicher Art dialogisch
miteinander umging, also sein Wissen, seine Überlegenheit, sein Einstehen für
einen anderen betonte. Es ist vielleicht kennzeichnend für die über die älteren
Dialogpartner Hiobs hinausweisende Bedeutung des Ego, dass sich der «junge»

Lehrer eben in seiner von den Gepflogenheiten abweichenden Eigenart
thematisieren muss. Aber im Grunde sind es weithin rhetorische Formeln,
die das Ich vorträgt: etwa in der Beteuerung, nur zur Sache, unparteiisch
reden zu wollen (32,21 f.) u.a.m.12

II

1. In der sogenannten Krisis der Weisheit tritt nun das Ich massiv und
manifest in Erscheinung: das gilt sowohl für die Hiob-Reden im Hiob-Buch
(Kap. 3-31*) als auch für das Qohelet-Buch. Trotz dieser Konvergenz in der
Aufwertung der Ich-Rolle sind die Unterschiede beträchtlich.

10 Vgl. dazu O. Plöger, Sprüche Salomonis, 1981, 6 f.
11 Letzte Diskussion bei Plöger, a.a.O. 76ff.
12 Zu betonen bleibt noch die Wendung des Inspirationsgedankens auf das Redner-Ich hin:

33,7-9, u. dazu G.Fohrer, Das Buch Hiob, 1963, 450; F.Hesse (A.7), 177.



P. Höjjken, Das EGO des Weisen 125

Bei Qohelet lässt sich beobachten, dass das «Ich» in eine kriteriale Rolle
gegenüber dem tradierten weisheitlichen Bildungsgut gerät, die den Autor in
einer ausgesprochenen Beobachterrolle verharren lässt. Dabei sind zwei Ebenen

der autobiographischen Darbietung zu unterscheiden: Im ersten Falle
spricht ein völlig unfiktives Ego, ein Mann der seine Erfahrungen macht und
reflektiert; die dabei häufigen Sprucheinleitungen mit «ich sah...», «ich
dachte...»13 verweisen darauf, dass hier ein individuelles Ich formuliert, dessen

Intention die ist, kritisch an eigener Erfahrung das tradierte Bildungsgut
zu messen, dabei durchaus auch zu destruieren, zu relativieren oder zu
reformulieren.

Diese Einsicht ist nicht neu; H. Gese14 beschreibt den Vorgang ganz ähnlich,

ohne ihn freilich am Problem des Ich-Sagens bei Qohelet weiter zu
verfolgen. Daher im folgenden einige kurze Elinweise auf die Rolle des «Ich»
für den Kritik-Vorgang an tradierter Weisheit, die sich durchaus als «Diastase

von Erfahrung und Tradition» zu erkennen gibt:
Qoh 7,16 (ff.) bezieht sich auf die Beobachtung, die das Ego des Lehrers

machte: Fromme kommen als solche um, Gottlose als solche davon - sie

werden alt. Das weicht ab von den Beteuerungen älterer Lehrer (Ps 37,25 f.

35f.; Prov 10,28.30 u.ö.). Den Schluss aus dieser Beobachtung und Erfahrung

zieht Qohelet so, dass er die Grenze zwischen «fromm» und «gottlos»,
zwischen «weise» und «töricht» relativiert, welchen Relativismus er am
Schluss der Einheit (V. 23) an der Lebenserfahrung des Schülers festmacht.
Ähnlich, vom Range der Icherfahrung wie vom Thema her, in 8,9-14.

Wird hier relativiert, so zeigt das folgende Beispiel 3,16-22 die destruktive
Rolle des Ich und seiner Beobachtung und Reflexion gegenüber der Tradition:

Der Lehrer beobachtet die Verkehrung von Recht und Unrecht (V. 16),

er reflektiert sie unter einem traditionellen Aspekt : Gott als Richter zwischen

13 «Ich sah»: 1,14; 2,24; 3,10.16; 4,15; 5,12.17; 6,1; 7,15; 8,9f.; 9,13; 10,5.7.-«Ich
dachte/sprach»: 2,1 f. 15; 3,17f.; 6,3; 7,23; (8,14); 9,16. - Das Ich spricht hier aus einer quasi
neutralen Beobachterrolle heraus, entbehrt also des affirmativ-werbenden Charakters der Eli-
phas-Rede in Hi 4f.; s.a. Ps 37,25.35 (73,3), wo das Ich in gleicher Rolle begegnet. Viel zu
undifferenziert sind die Bemerkungen von O. Loretz, Zur Darbielungsform der «Ich-Erzählung»
im Buche Qohelet, CBQ25 (1963)46-59, der die zwei Ebenen nicht auseinanderhält. Vgl. Ders.,

Qohelet und der Alte Orient, 1964, 217: wonach die 1. Person aus Authentiegründen gewählt
würde. Aber einleuchtend ist die Begründung nicht, man müsse nicht «das erzählende <Ich> mit
dem persönlichen Erleben Qohelets (zu) identifizieren», denn das kann man auf keinen Fall:
zwischen Erleben, oder hier besser Erfahrungen, und Literatur liegt immer eine ganze Menge von
Differenzen, etwa Nachdenken, Papier, Feder und der Wille, solche Erfahrungen zu verschrif-
ten.

14 Die Krisis der Weisheit bei Kohelet, in: Vom Sinai zum Zion, 1974 (169-179) 170;

M.Hengel, Judentum und Hellenismus, 21973, 214 ff.



126 P. Höffken, Das EGO des Weisen

Recht und Unrecht (V. 17); V. 18 treibt diese Reflexion darüber hinaus: diese

Verkehrung dient der Prüfung der Menschen im Hinblick auf die «Erkenntnis»,

dass sie sich vom Tiere kaum unterscheiden (V. 18-21), was beider
Todesgeschick betrifft. V. 22 formuliert den Schluss des Ego: der Mensch
bescheide sich bei seinem Tun in Fröhlichkeit. Entsprechend in 4,1-6 («ich
sah», V. 1; «ich pries die Toten», V. 2; «ich sah», V. 4): Angesichts der
Erfahrung von Unterdrückung und Gewalt kommt der Prediger zum
Lobpreis der Verstorbenen und - mehr noch - der Ungeborenen, die Unterdrük-
kung und Gewalt nicht mehr oder noch nicht kennen. V. 4 zieht daraus den

persönlichen Schluss auf die umfassende Nichtigkeit des gesellschaftlichen
T reibens, das aufdem Neid als grundlegender T riebfeder beruht. Den Schluss
bildet daher das relative Lob der Musse gegenüber dem Streben.

Im zweiten Falle spricht nun interessanterweise ein fiktives Ich, das sich in
der Rolle Salomos darstellt bzw. diese Rolle übernimmt: 1,11-2,II.15 Es

scheint mithin so, dass der Autor (oder Redaktor?) sich dem Zwang unterzogen

sieht, sein Ich hinter dem Salomos zu verbergen, sei es deshalb, weil die
Rolle Salomos für den Weisen (noch) unumgänglich war, sei es deshalb, weil
mit Hilfe der Salomorolle auch kritisch zum tradierten, «salomonischen»
Weisheitsbetrieb Stellung zu beziehen war. Möglich auch, dass der eine
Grund nicht ohne den anderen war: Auf alle Fälle präsentiert sich das

Qohelet-Ich in dieser idealautobiographischen Rolle auf eine Weise, die den

Autor die Möglichkeiten eines Königs wie Salomo voll ausspielen lässt, also

jene spezifisch königlichen Tätigkeiten aufmarschieren lässt, die zwischen
Bautätigkeit und Tätigkeit im Harem liegen, aber nicht mehr unter dem

Aspekt des erfüllten Lebens, sondern unter dem des scheiternden Daseins,
das nur mehr der Erkenntnis «alles ist eitel» dient. Damit aber bekennt
«Salomo» selber das Scheitern der Weisheit, und die Rollenübernahme
könnte sich von daher als äusserst kalkuliert erweisen.

Das zeigt sich, wenn man die Salomo-Fiktion des Qoh mit der der SapSal

vergleicht: Mitten im Werk taucht in Kap. 6-9 eine autobiographisierte
Schicht auf, die gleichfalls Elemente der Salomo-Autobiographie in sich

vereinigt.16 Diese ist freilich so organisiert, dass sie zunächst betont, dass

15 Zum Problem vgl. K.Galling, Der Prediger, in: Die Fünf Megilloth, HAT 118 (21969) 75 f.

86ff. - S.a.O. Loretz, a.a.O. 55ff, der den Travestiecharakter («ich war König...») jedoch
übersieht. Dazu jetzt N. Lohfink, Kohlelet, Neue Echter Bibel (1980) 23 ff. Jedoch ist unklar, ob

1,16; 2,7.9 als Zeugen für eine Rücknahme der Salomo-Fiktion gelten können: es geht um
Herrscher über Jerusalem. Wichtig (a.a.O. 27f.), dass Salomo als hellenistischer Herrscher
beschrieben wird.

16 Dazu vgl. U. Offerhaus, Komposition und Intention der Sapientia Salomonis, Diss, ev.-
theol. Bonn 1981, 71-115, wo das Problem dieser Kapitel vorzüglich bearbeitet ist.



P. Höffken, Das EGO des Weisen 127

Salomo ein Mensch wie alle Menschen war, d.h. hinsichtlich Geburt wie
Sterben von anderen - Königen wie Gemeinen - keinen Unterschied kannte
(7,Iff.); die Differenz, so wird in 7,7 bereits gesagt, besteht nur darin, dass

Salomo um Weisheit bat - und sie erhielt. Darauf laufen dann auch die
weiteren Aufstellungen hinaus: auf das grosse Gebet des Salomo um Weisheit,

Kap. 9. Dazwischen stehen Überlegungen und Darstellungen zu dem,
was die Weisheit für Salomo und für die, die nach ihr begehren, an Folgen
zeitigte, die durchaus als universale Bereicherung des homo salomonicus
beschrieben werden. Das Hauptgewicht besteht freilich in der Präsentation
des Übergangs Salomos vom status des unqualifizierten zum qualifizierten
homo sapiens, den die Bitte um Weisheit markiert und dem alle anderen
Erwägungen untergeordnet sind.

Das aber verleiht dem Salomo-Ich eine prototypische Funktion, denn
daran können alle - nicht allein Könige, wie der Rahmen des Ganzen, wie
auch der Buchanfang es hinstellt, - partizipieren und also Weisheit erwerben.
Insofern wird der fiktive Salomo zum Vorbild für weisheitlich gelingendes
Leben. Die Zweifel Qohelets sind ausgeräumt, die Funktion der Idealbiographie

wird radikal anders bestimmt: Während die salomonische Ich-Fiktion

in Qoh mithin eine destruierende und reduzierende Bedeutung für die

Geltung der Weisheit hat, gewinnt sie in SapSal eine im königlichen Rahmen
fundierende Bedeutung: König Salomo als Prototyp jedes Menschen, der um
Weisheit bitten darf... Damit ist diese Fiktion nicht nur prototypisch,
sondern zugleich ausweitend: auf jeden dieser Beter um Weisheit fallt dank der
Weisheit auch königliches Licht... Der Vergleich mit SapSal profiliert
gleichzeitig die Funktion der Salomo-Fiktion bei Qohelet. Man wird so sagen
müssen: Qohelet sagt zwar auf eine individuelle Weise «ich», aber so, dass
dieses Ich sich in der Rolle des Salomo artikuliert (dem verdanken wir wohl
das Überleben des Buches).

2. Die Reden Hiobs17 sind insofern vergleichbar mit Qohelet, als auch hier
die Artikulation einer «Ich»-Erfahrung im Zentrum steht: Hiob redet (bzw.
der Verfasser der Reden lässt ihn so reden) pausenlos von seiner Ich-Erfahrung

her. Da diese - vorgegeben durch die Hioberzählung - eine
Leidenserfahrung ist, ist der Rekurs auf die Sprachform der Klage notwendig, wobei
freilich zu sehen ist, dass diese Klage ihr Gegenüber in den Redepartnern wie

17 Diese Reden sind bekanntlich ein Grenzfall : wegen der Reden der Freunde/Gegner sind sie

sowohl dem weisheitlichen Feld zuzuordnen als auch, als eigenständige Redegänge, dem der
Gebetssprache (v. a. Klage, s. C. Westermann, Der Aufbau des Buches Hiob, 1956 ; dazu Müller,
Hiobproblem [A. 6], 82 ff.). Aber gerade daher wohl markieren sie die Krisis der Weisheit.



128 P. Höffken, Das EGO des Weisen

in Gott haben kann und meist nacheinander hat. Auch hier wird die Erfahrung

des Ich zum Kriterium der Argumentation, das die gängige weisheitliche
Setzung des So-Seins des Wirklichen aus den Angeln zu heben sich bemüht.18

Dabei wird freilich nicht allein diese Erfahrung Thema, sondern die
Organisation der Reden ist so angelegt, dass sie auf die Begegnung mit Gott hin
drängen und damit auf so etwas wie Offenbarung, die die aufgestauten Apo-
rien der Wirklichkeitserfahrung überbietend verändert - d. i. ein Zug, der mit
Ps 7319 ebenso verbindet wie dann wieder mit der SapSal: die dem frommen
Dulder aus höherer Vergangenheit in den Mund gelegte Erfahrung des

Dialogautors ist nur mehr durch Offenbarung überholbar.
Hier ist es nun kein Zufall, dass Gott sehr ausführlich über sich selber

reden muss, genauer: über sein Schöpferhandeln. Das ist durchaus verwandt
der Lösung der Eingangskapitel in Prov Iff., in denen die Weisheit selber

Offenbarung zu künden sich anschickt und dabei ihrerseits sich selber
thematisieren muss. Das zeigt: Die sich aufdrängende Erfahrung des Ich hat auch
Folgen für die Antwort der Offenbarung - sie muss selber Ich-Aussage
werden.20

Nun gibt es den ideal-biographischen Lebensrückblick auch im Hiobbuch
in Kap. 29: Im grösseren Redezusammenhang stellt dies Kapitel die Schil-

18 Der Bezug aufdie Psalmensprache bringt es freilich mit sich, dass der Unterschied zu Qoh
bestimmt werden muss: hier Beobachtung, Distanz, dort Nähe und Leidensdruck; ein Schema

übrigens, das in der Destruktion vorgegebener Gewissheiten immer neu wiederkehrt. Vom Typ
her würde man Qoh «wissenschaftlicher» Erfahrung, Hiob «existentieller» Erfahrung zuordnen
können.

19 V. 1-16 thematisiert die dornenreiche Erfahrung des Beter-Ichs angesichts des Glücks der
Gottlosen, eine Darbietung, die in V. 13-16 ausgesprochen erzählerische Dimensionen
annimmt; V. 17 (ff.) macht klar, wie es zur Aufhebung der existentiellen und denkerischen

Aporien kommt: durch Offenbarung im Tempel, aufgrund der der Beter auch erkennt, dass er
zuvor recht einsichtslos war (V. 22, was übrigens den terminologischen Trick verunmöglicht,
Ps73 vom «sog. Theodizee-Problem», so A. Weiser, Die Psalmen, 71966, 345, zu dissoziieren).

Wichtiger ist freilich die Erkenntnis, dass das Gebet so angelegt ist, dass der Beter seine eigene

Erfahrung vergegenwärtigt unter dem Aspekt, er habe seine Identität «fast» verloren (V. 2), und

unter dem zusätzlichen, dass diese «dennoch» (V. 23) durch Gott bewahrt blieb und bleibt. Dies

zu unterstreichen ist nicht unnütz: Wandel und Kontinuität der Identität samt ihrer behaupteten
Selbigkeit werden nicht am Beter, sondern an seinem Gott festgemacht, ein Aspekt, der ntl.
durchaus zu respektieren sein wird.

20 Das gilt ähnlich für Hi 38 ff.: die rhetorischen Fragen verlangen die Antwort: Ich - Gott;
zum Selbstpreis der Weisheit: Sir 24; SapSal 10ff. geht andere Wege, um die Rolle der Weisheit
(3. Person) bzw. die Gottes (2. Person) zu explizieren. Bei Qoh fehlt dies Moment: Gott wird hier
in der Tat zur reinen Grenze menschlicher Existenz.



P. Höffken, Das EGO des Weisen 129

derung des herrlichen Einst im Gegenüber zur trostlosen Gegenwart dar
(30,1.9: w'th: «und nun»). Es handelt sich also um ein breit herausgearbeitetes
Element der Schlussklage Eliobs,21 das in kräftigen Strichen die gelungene,
quasi-königliche Existenzweise Hiobs vor seiner Lebenskrise herausarbeitet
und dabei zunächst sein umfassendes Gehütet- und Bewahrtsein durch Gott
beschreibt (V. 2-6), um dann in eine Beschreibung seines Auftretens und
Wirkens auf andere überzugehen (V. 7-10). Der Textduktus ist im folgenden
wohl gestört.22 Jetzt folgt in V. 11-17 eine Beschreibung seines
rechtlichkaritativen Verhaltens gegenüber anderen und in V. 18-20 ein Redezitat, in
dem Hiob die Erwartung ausspricht, seine wohlfundierte, kraftvolle Existenz
werde von Dauer sein. Endlich schliesst V. 21-25 ab: Das Thema von
V. 7-10 wird fortgeführt unter dem Gedanken: Hiob locutus causa finita',
oder anders: Hiob als fürsorgliche Vaterfigur für andere. Kein Zufall, dass die
Rede (jetzt) mit dem Königsvergleich schliesst.

Es wäre reizvoll, diese «Autobiographie» den etwas kargeren Angaben in
1,1 ff. zu konfrontieren; doch ist wichtiger die Beobachtung, dass dies die

Idealbeschreibung nicht nur des Weisen im AT ist, aber doch in dieser
Hinsicht ihre Zuspitzung erfahrt, wenn vorzüglich auf den Entscheidungsträger
Hiob abgehoben wird, dessen Rat oder Rede entscheidend wirkt in der
Gruppe, in der sie geäussert werden...

Im Zusammenhang der Schlussrede Hiobs gewinnt dieser Rückblick auf
sein Leben einen konzisen Sinn darin, dass Hiob von Gott die Herstellung der
Identität fordert, die durch das, was Kap. 30 beschreibt, abgebrochen ist. Wie
in Ps 73 hat die Rückbindung des Redner-Ichs die Funktion, Identität nicht
an sich selber festzumachen (etwa in der Behauptung, mit sich selber identisch

zu sein), sondern sie von Gott her zu verlangen und zu erwarten, als

etwas, was dem Sprecher gegenwärtig gerade entzogen ist.23

21 C. Westermann (A. 17), 34f., will dies Kontrastmotiv aus der Klage des Volkes ableiten;
d. i. sicherlich nicht angängig, eher wäre an die Qina zu denken, die Einst und Jetzt hinsichtlich
des Beklagten kontrastiert.

22 S. etwa F. Hesse, 160f. (f.); G. Fohrer, 401 f. (f.). - Zur sozialen Einordnung des realen Hiob-
autors (und Qoh) vgl. F.Criisemann, Hiob und Kohelet, in: Werden und Wirken des Alten
Testaments, Festschrift für C. Westermann, 1980, 373-393.

23 Der Versuch Hesses, Hi 29 von der paulinisch-lutherischen Rechtfertigungslehre her zu
kritisieren, ist sicherlich instruktiv; m. E. bleibt bei obigem, an dem Woher von Identität
interessierten Interpretationsansatz der Bezug zur Rechtfertigungslehre durchaus positiv möglich.



130 P. Höffken, Das EGO des Weisen

III

Wenn bei Qohelet und den Hiobreden die kritische Rolle des Ich auffallt,
so tritt im Buch des Siraziden dessen konstruktive Rolle für den weisheitlichen

Vorgang der Bildung und Überlieferung des Gedachten hervor. Der
Sirazide spricht zwar recht selten von seinem Ich, aber dann an hervorgehobenen

Stellen seines Werkes, die genau diese konstruktive Rolle des

weisheitlichen Lehr- und Lehrer-Ichs verdeutlichen.
Dabei ist kennzeichnend, dass die Fiktionalität der älteren Weisheit

aufgegeben wird und das Lehrer-Ich des Siraziden deutlich als Ich der Autorenliteratur

in Erscheinung tritt.24

Von zentraler Bedeutung ist hier Kap. 24. In diesem Kap. liegt bekanntlich

zunächst ein Selbst-Lobpreis der Weisheit vor, die aus ihrer uranfanglichen

Heimatlosigkeit auf Gottes Geheiss durch Heimischwerden in Israel
befreit wurde und sich selbst und ihre angenehmen Folgen für Menschen
ausführlich beschreibt, V. 1-31. Dem schliesst sich die Identifizierung dieser
Weisheit mit der Mose-Tora an, deren weisheitliche Wirkungen im Vergleiche

mit den 4 Urströmen aus Gen 2 als überaus reichlich und unergründlich
beschrieben werden (V. 32-39). Dem folgt nun die Eigenaussage des Verfassers

(V. 30-34):
Auch ich ging aus wie ein Kanal vom Fluss, wie ein Graben in den Garten.
Ich sprach: Ich will meinen Garten tränken, meine Wiese bewässern.

Und siehe da: der Kanal wurde mir zum Fluss und mein Fluss wurde zum Meer.
Ich werde noch Belehrung wie die Morgenröte leuchten lassen, und sie aufstrahlen lassen ins

Weite.
Noch werde ich Lehre wie Prophétie ergiessen (lassen), und sie zurücklassen für künftige

Geschlechter;
Sehet, dass ich mich nicht für mich allein abgemüht habe, sondern für alle, die sie

suchen.

Man sieht, wie die anfangliche Anknüpfung an das Metaphernfeld des

Abschnitts über die Tora plötzlich ihre bescheidene Dimension verliert und
der Verfasser die Metaphorik voll auf sich und seine Arbeit bezieht.25

24 Als Ausdruck der sich abzeichnenden hellenistischen Krise interpretiert diese Aufwertung
des Lehrer-Ich M. Lohr, Bildung aus dem Glauben, Ev.-theol. Diss. Bonn 1975,118, basierend auf
M. Hengel (A. 14) 130 ff. Davon abgesehen ist beim Siraziden klar erkannt: Der Mensch trägt die

Ordnung der Dinge, die gleichzeitig ihn trägt. Insofern wird die Weisheit nicht destruiert (Qoh)
auf das dem Beobachter mögliche Mass, sondern sie stabilisiert sich durch die menschliche
Praxis und Interaktion mit «Weisheit» als Konzept und Ordnung.

25 Kennzeichnend sind die späteren Glossen, die V. Ryssel, Die Sprüche Jesus' des Sohnes

Sirach (in: Kautzsch I: 356 f.) mitteilt: diese beziehen die Verse auf die Weisheit, nicht auf den

Weisheitslehrer. G. von Rad (A. 1), 336, u. V. Hamp, Das Buch Sirach, EB IV, 1959, 658,
überschätzen demgegenüber sicherlich die Bedeutung von Sir 33,16, vgl. den Zusammenhang.



P. Höffken, Das EGO des Weisen 131

Hier tritt uns das ganz neue Selbstbewusstsein des Weisheitslehrers
entgegen, der weiss, wie wichtig er für Aneignung wie Weitergabe der Weisheit-
Tora (traditio also) ist - und nicht nur für den Zeitgenossen, für Künftige gar,
wobei der Verweis auf Prophétie naturgemäss aufschlussreich ist für die
zeitliche Dimension, in der der Verfasser denkt. Das Ich des Siraziden tritt
voll versöhnt in den Bildungs- und Übermittlungsprozess der weisheitlichen
Tora oder toradefinierten Weisheit ein.

Genannt seien noch 39,12f. (G); 3,9-12 (31,9IT.). Ferner 33,16.25-27:

Ich meinerseits habe als letzter achtgegeben und (war) wie einer,
der Nachlese hält unter den Winzern.
Durch Gottes Segen kam ich an die Spitze,
und wie ein Winzer füllte ich die Kelter.
Sehet, dass ich mich nicht allein abmühte,
sondern für alle, die Bildung suchen.

Höret auf mich, ihr Fürsten des Volkes...

Beide Grundreflexionen auf das Ich des Siraziden beginnen mit
Kleinheitsaussagen (einer, der einen kleinen Seitengraben vom grossen Fluss
anlegt, Kap. 24; einer, der als letzter Nachlese hält, Kap. 33), die sich sehr
kalkuliert ins Gegenteil verkehren: der kleine Graben wird zum Fluss und
Meer, der Nachleser kommt «an die Spitze», hat eine volle Kelter. Und diese

Umkehrung ins Grosse zielt nun nicht mehr allein auf ihn selber (das auch
sondern auf das Ganze, auf alle Bildungsbeflissenen Israels. Man wird so

sagen müssen: In der Person des Siraziden geschieht nicht nur bescheidene

Verarbeitung und Deutung tradierter Weisheit (samt Tora, Prophétie),
sondern im Vollzug solcher Verarbeitung und Deutung vollzieht sich ein
Umschlag in eine neue Qualität des Gedeuteten und des Deuters, der nunmehr in
seiner belehrenden Aktivität sich ans Ganze gewiesen weiss.26

Man kann diese Subjektivierung der Weisheitslehre an einem anderen
Punkt zeigen: In den traditionellen gestaffelten Zahlenspruch27 rückt bei
Jesus Sirach betont die Subjektivität des Lehrers ein: die Einleitungszeile
wird subjektiviert und dem Lehrer-Ego assimiliert. Das heisst nicht, dass

persönliche Aussagen in älterer Weisheit fehlen müssten: aber sie sind
charakteristisch anderer Art. So Prov 30,18, wenn der Lehrer 3-4 Dinge

26 Dazu s. H. Stadelmann, Ben Sira als Schriftgelehrter, Tübingen 1980 (Kap. 4, 271 ff.).
27 Die wichtige Literatur bei G. von Rad (A. 1) 54 A. 18. Wenn von Rad 55 A. 20 Prov 30,18 f.

und Sir 25,7 ff. gegenüber stellt und «eine weiträumige stilgeschichtliche Abwärtsentwicklung»
konstatiert, ist sicherlich eher an die veränderte Rolle des Lehrer-Ego und seine neue Zielsetzung
zu denken.



132 P. Höffken, Das EGO des Weisen

benennt, die «mir zu hoch» sind, bzw. die «ich nicht verstehe». Aber die
Inhalte verweisen darauf, dass der Spruchautor nicht seine individuelle
Fähigkeit oder Unfähigkeit zu verstehen im Blick hat, sondern objektive
Verstehensschwellen sieht. Und andere Belege formulieren ebendies auch

ganz objektiv (Prov 6,16-19; 30,15.21.29). Diese Linie gibt es auch beim
Siraziden: 23,16. Kennzeichnender ist freilich der Vorgang, dass der Sirazide
in diese Kopfzeile der Sprüche Bewertungen seiner Person einrückt, die diesen

subjektivierenden Prozess der Durchdringung der Sprachform beredt
ausdrücken:

«Vor dreien bangt mir das Herz/und vor vieren fürchte ich mich» (26,5);
«Wegen zweien ist mein Herz betrübt/und wegen dreien überkommt mich
der Zorn» (26,28, vgl. 50,25 - positive Wendung in 25,7 u.a.). Dabei
beschränkt sich diese subjektive Stellungnahme weithin auf diese Kopfzeile.
Aber es ist offensichtlich, dass die Tradition durch die Subjektivität des

Verfassers sich bricht: er beteuert, er bekräftigt nicht nur, vielmehr zieht stark
die Bewertung des Lehrers in die Kopfzeile ein, sei sie nun positiv oder

negativ.
Dieser Subjektivierungsvorgang, der die Wertung des Lehrers und seine

Meinung unverblümt zum Ausdruck bringt, durchzieht selbstverständlich
auch weitere Sprachformen, z.B.: Eine längere Ausführung über Frauenthemen

wird eingeleitet mit dem Statement:

«Ich ziehe es vor, mit Löwe und Drache zusammenzuleben,
als zusammenzuleben mit einer schlechten Frau» (25,16).

Summa summarum: Das Ego des Siraziden ist nicht mehr der Ort, der als

erfahrungsbezogenes Kriterium für wahr oder falsch gegenüber tradierter
Lehre (so Qohelet, auch Hiob) fungiert; dies Ego stellt vielmehr eine völlig
neue Synthese dar: es ist der Ort, an dem sich Interpretation und Weitergabe
der Weisheit-Tora oder Tora-Weisheit vollzieht, so dass diese auch von
diesem Ego lebt. Das Ego erkennt sich und reflektiert sich als wichtiges
Bedingungsmoment des Überlieferungsprozesses. Damit ist ein letzter
Gesichtspunkt zu erwähnen, der mit der Charakteristik des Buches des Siraziden
als Autorenwerk zusammenhängt: das Buch wird insofern prototypisch, als
sich nunmehr der Gedanke einbürgert, Worte und Überlieferungen unter
dem Namen des Autors (oder auch nur des mutmasslichen Autors) zu
tradieren. Das wird für die rabbinische Literatur in vieler Hinsicht ein leitender
Gesichtspunkt, aber damit zugleich wird das Ich des Autors zugunsten des

von ihm Formulierten unwichtig. Es ist wohl kennzeichnend, dass in Pirqe
Abot die Tradition mit zwei ungefähren Zeitgenossen des Siraziden nament-



P. Höffken, Das EGO des Weisen 133

lieh einsetzt - Simon der Gerechte und Antigonos von Socho.28 - Das Ich-
Sagen scheint hier die dialektische Funktion gehabt zu haben, den Vorgang
zu entbinden, dass der Autor samt dem von ihm Formulierten tradierbar
wurde, wobei das Interesse weniger am Autor, als an dem von ihm Gesagten
hängt, so dass - m. E. - das Ich und seine Reflexion in rabbinischer Literatur
von Desinteresse wird.

IV

In der Entwicklung des weisheitlichen Denkens lassen sich im Hinblick
auf das Ego des Weisheitslehrers verschiedene Stadien unterscheiden, die
kurz gefasst so aussehen: Einem früheren Zustand entspricht es, dass das Ego
im Wesentlichen eine affirmative, in Massen eine deduktive Bedeutung hat.
V.a. Hiob und Qohelet kennen, wenngleich in literarischer Gestaltung und
auch Fiktion, ein Ich, das kritisch die tradierte Lehre bemisst und sich - je
verschieden - zum Kriterium dieses Tradierten einsetzt. Bei Jesus Sirach
stossen wir auf eine Art Synthese: Das Ich erkennt sich für den Vermitt-
lungsprozess des Tradierten als wichtig: er funktioniert nur durch und über
es.

Diese Entwicklung wäre wohl korrelierbar mit weiteren Entwicklungen in
spätatl.-frühjüdischer Literatur etwa in Gebeten, die jenseits gattungskritischer

Typik das Ego des Beters u.a. auch subjektivieren, indem sie es

historisieren und damit autobiographisieren: Die Interpretation bestimmter
Davidspsalmen, als bestimmten Situationen des biblisch erzählten «Lebens
Davids» entstammend, ist nur ein Moment dieser Autobiographisierung; die
fiktive Nachgestaltung von Lebensphasen Davids in Gebeten ein zweites
Moment.29 Doch ist diese Subjektivierung nur ein Element, das sich in der
Gebetsliteratur Ausdruck verschafft: das Festhalten des Typischen und Typi-
sierten, also des genuin kultischen Betens, das Wichtigere. Endlich ist auch
auf erzählende Literatur hinzuweisen, die seit Dt 1-3, der Nehemia-Denk-
schrift und, dieser nachgestaltet, der Esra-Erzählung in steigendem Masse

Texte produziert, in der entweder ein «Ich» allein oder aber in einer

28 Vgl. Mischna Abot 1.2 f. und zu Simon dem Gerechten und Antigonos von Socho etwa
K. Marti-G. Beer, 'Abot (Väter). Text, Übersetzung und Erklärung, 1927, 6-8.

29 Vgl. kurz J. Becker, Wege der Psalmenexegese, 1975,99 ff.- Zur Nachdichtung: 11 QPsa 151

A/B als Beispiel - «David» erzählt seine Erwählung von ISam 16 nach, usw.



134 P. Höffken, Das EGO des Weisen

Mischung aus Ich- und Er-Stil agiert.30 Auch dieses in sich keineswegs
einheitliche Phänomen muss in diesem Zusammenhang verstanden werden:
Das Ego zieht - wie immer fiktiv - in die Literatur ein und gewinnt, falls es

sich um Nachgestaltung biblischer Vorgaben geht, eine authentisierende
Funktion, die hier nur angesprochen sein kann. Insofern ist dieser Vorgang
Teil eines umfassenderen Subjektivierungsprozesses, der nicht nur die Aneignung

der biblischen Literatur betrifft.

Nachtrages muss noch kurz dazu Stellung genommen werden, wieso der für das Ich-Thema
gewichtige Abschnitt aus Sir 51,13 ff. nicht behandelt wurde. Angesichts der schwierigen
Forschungssituation, zu der jüngst H. Stadelmann31 zu vergleichen ist, hätte hier so umfänglich
ausgeholt werden müssen, dass die Argumentation den Rahmen dieses Aufsatzes gesprengt
hätte. Meines Erachtens liegt die Lösung für die verschiedenen Textauffassungen in Sir 51 (H und
G) bzw. Sir 51 Syr und dann 11 QPsa Sir 51,13 ff. nicht in der Annahme eines sirazidischen

Grundtextes, den die verschiedenen weiteren Versionen oder Wendungen unterschiedlich
ausdeuteten oder veränderten,32 sondern in einer Sir und Q gemeinsamen Vorlage, die sich z. B. im
Akrostichon von 11 QPsa besser erhalten hat.33 Der Sirazide hat diesen Text seiner eigenen
Gestalt assimiliert und energischer seine eigenen weisheitlichen Prioritäten eingebracht. Desun-
geachtet ist der Text in seiner Zweiteiligkeit - einmal der intime Umgang und Erwerb von
Weisheit durch das Lehrer-Ich, zum anderen dessen auffordernder Vorbildcharakter für die

«Schüler», es dem Lehrer gleichzutun - auch nur eine Spezialisierung der sonst bei Sirach
erkannten Sicht, dass das Ich zunächst nur für sich selber Weisheit erarbeitet, um diese dann in
einem zweiten Schritt für andere relevant zu machen (Kap. 24 ; 33). - Stimmt diese Sicht, dann ist
Sirach Exponent einer breiteren, positiven Bildungsbewegung seiner Zeit, die das Lehrer-Ich
ähnlich positiv verstand wie er.

Peter Höfflcen, Bonn

30 S.Mowinckel, Ich und Er in der Ezra-Erzählung, in: Verbannung und Heimkehr.
Festschrift für W.Rudolph, 1961, 211 ff. - Das Material hat sich dank Qumran allerdings vermehrt,
etwa GenAp.

31 Ben Sira, 30-33.
32 O. Rickenbacher, Weisheitsperikopen bei Ben Sira, 1973, 197 ff., bestärkt mich durch

seinen Versuch in dieser Annahme.
33 M. Hengel (A. 14) 243, A. 186.


	Das EGO des Weisen : Subjektivierungsprozesse in der Weltliteratur

