Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)
Heft: 2
Artikel: Die sogenannte Jothamfabel : eine politisch-religiose Parabeldichtung :

Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen
israelitischen Literaturgeschichte

Autor: Bartelmus, Rudiger
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 41 Heft 2 . 1985

Die sogenannte Jothamfabel —
eine politisch-religiose Parabeldichtung

Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen
israelitischen Literaturgeschichte

|

In seinem vor gut 50 Jahren erstmals verdffentlichten Buch «Konigtum
Gottes» kommt M. Buber im Blick auf Ri 9,8-15 zu dem Ergebnis, dass
dieser Text «die starkste antimonarchische Dichtung der Weltliteratur» dar-
stelle' — und viele haben seinerzeit diese Aussage, zumindest nach ihrer
inhaltlichen Seite hin, zustimmend aufgenommen.

Nachdem bis in die friihen fiinfziger Jahre hinein diese radikal antimo-
narchische Deutung von Ri19,8-15 weitgehend unbestritten war, haben sich
in jlingerer Zeit die Stimmen wieder gemehrt, die — aus den unterschiedlich-
sten Motiven heraus — darum bemiiht sind, nachzuweisen, dass hier keine
prinzipielle Kritik am Konigtum vorliege. Dabei reichen die Begriindungen
fiir diese Bewertung der Tendenz der Erzdhlung von dem historischen Argu-
ment, im AT habe angesichts der positiven Wertung des davidischen Konig-
tums und der damit verbundenen (politischen) Messiashoffnung eine so radi-
kale Denkweise keinen Ort, bis hin zu der politisch-konservativen petitio
principii, dass in der H1. Schrift als dem Worte Gottes keine Institutionskritik
vorkommen kann bzw. darf, wobei letztere Pramisse natiirlich nicht immer
explizit ausgesprochen wird. Ein besonders krasses Beispiel fiir die letztge-
nannte Position stellt m. E. die Arbeit E. Nielsens liber «Shechem» dar, in der
schlicht behauptet wird: «anarchistic tendencies are relatively recent phe-
nomena»,” und von dieser historisch-soziologisch ungeschiitzten Behaup-
tung aus eine schon fast romantisch zu nennende urspriinglich konigsfreund-
liche Version der Erzdhlung von der Konigswahl der Biume rekonstruiert

I'M. Buber, Kénigtum Gottes, Heidelberg 31956, 24 ('1932).
2 E. Nielsen, Shechem, Kopenhagen 1955, 149.



98 R. Bartelmus

wird: Der alte Konig der Baume — eine Zeder — ist gestorben, so dass ein
Nachfolger gewahlt werden muss. Natiirlich ist klar, dass als Nachfolger nur
ein dhnlich wiirdiger Baum in Frage kommt. Die ganze Umfrage unter den
Bdumen hat demzufolge urspriinglich nur den Zweck, den wiirdigsten unter
ihnen herauszufinden...! Und nur weil der Kontext von einer Negativfigur
wie Abimelech handelt, ist diese rekonstruierte urspriingliche Version der
Erzdhlung an Anfang und Schluss gedndert und so in ihrer Tendenz ins
Gegenteil verkehrt worden...

Dass dieser den Text in keiner Weise ernst nehmende Missgriff nirgends in
der neueren Forschung positiv aufgenommen wurde, verwundert nicht wei-
ter, doch scheint E. Nielsen die Forschung insofern entscheidend beeinflusst
zu haben, als die kompromisslose Sicht Bubers, deren Berechtigung ange-
sichts der politischen Erfahrungen der dreissiger Jahre kaum jemals in Zwei-
fel gezogen worden war, seither wieder zur Disposition steht. So deutet etwa
E.H.Maly die «Fabel» so, dass sie sich urspriinglich gegen Leute gewendet
habe, die sich grundlos der «burden of leadership» entziehen wollten,* wah-
rend etwa S.Herrmann in seiner «Geschichte Israels» zu dem Schluss
kommt, die «Fabel» se1 nicht generell antimonarchisch, sondern wolle nur
davor warnen, den Ungeeignetsten zum KoOnig zu machen.*

Diese wenigen Beispiele zur kontroversen Diskussion der Grundtendenz
der sogenannten Jothamfabel mogen einstweilen geniigen; sie haben wohl
deutlich genug gezeigt, dass hier noch Fragen offen sind und dass es sich lohnt,
hier noch einmal griindlicher nachzufragen — allerdings nicht nur beschrankt
auf die systematisch-theologische Frage nach der «Grundtendenz» der Er-
ziahlung, sondern unter Einbeziehung aller gdngigen exegetischen Methoden
und Fragestellungen.

11

Beginnen wir unsere Untersuchungen an einem Punkt, der in den bisher
genannten Untersuchungen erstaunlicherweise kaum eine Rolle spielt —
namlich bei dem genauen hebrdischen Wortlaut, bei der Grammatik. Dabei
zeigt es sich, dass die eingangs erdrterte Frage nach der Grundtendenz der
«Fabel» letztlich durch die grammatisch-syntaktische Analyse einer einzigen
— allerdings dreimal verwendeten — Verbform schliissig entschieden werden
kann. Es handelt sich dabei um die — schon von der Masora durch eine

3 E. H. Maly, The Jotham Fable — Anti-Monarchical? CBQ 22 (1960) 303.
4§, Herrmann, Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, Miinchen 1973, 163.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 99

ungewohnliche Vokalisation deutlich hervorgehobene — Form hehdalti®, ein
qatal in Erststellung am Beginn einer Rede. Nach alledem, was wir {iber die
hebriische Syntax wissen, kann eine solche Form nur eine abgeschlossene,
zum Gegenwartspunkt des Sprechenden vorzeitige, d.h. hier vergangene
Handlung bezeichnen. Doch seit die LXX diese Form auf das folgende Futur
bezogen hat® —es liegt ein Participum conjunctum vor —, hat sich — ausser bei
M. Buber und in den Kommentaren von E. Bertheau und R.G. Boling’ —
iiberall in den mir bekannten Kommentaren und Ubersetzungen die ange-
sichts des hebriischen Wortlauts unhaltbare Ubersetzung mit «Soll ich...»
anstelle von «Habe ich...» durchgesetzt. Selbst die in Tempusfragen sonst
meist zuverldssige Grammatik von W. Gesenius-E. Kautzsch (GK) findet
hier ein angebliches Perfectum confidentiae, das eine futurische Ubersetzung
erlaube,® zumal dieser Zeitbezug durch das folgende w*gatal whikty nahege-

3 Ri9,9.11.13. Was die Masoreten bewogen hat, diese seltsame Vokalisation vorzunehmen,
ist nicht mehr auszumachen. Mdéglicherweise hat K. Budde, Das Buch der Richter, Frei-
burg/Leipzig/Tiibingen 1897, 72f. das Richtige getroffen, wenn er annimmt, man wolle viel-
leicht «zwischen Hiph. und Hoph. die Auswahl lassen». In der Sache entscheiden sich die
klassischen Grammatiken (und ihnen folgend die Kommentare) kontrovers: E. Kautzsch,
W. Gesenius’ Hebriische Grammatik, Leipzig 281909 (= Hildesheim 1977) § 63k, nimmt mit
A. de Balmis an, es liege Qal vor, weil Hi. und Ho. der Wurzel sonst nicht belegt sind (dhnlich
C. F. Burney, The Book of Judges..., New York 1903 [=1970] 273, und neuerdings W. Baum-
gartner, Hebriisches und aramdisches Lexikon zum AT, Leiden 1967, 281); das Qdmes hatiif sei
aus Qames verfliichtigt, da die Silbe zwischen Ton und Gegenton stehe. Wodurch der Wechsel
des Klangspektrums von a nach o/u bedingt sein soll, erklédrt er allerdings nicht. F. Bottcher,
Ausfiihrliches Lehrbuch der hebrdischen Sprache, hg. v. E. Miihlau, I, Leipzig 1866, 239, hilt
dagegen die Form fiir ein Hi. mit Haplographie des /4 (dhnlich G.F. Moore, A critical and
exegetical Commentary on Judges, Edinburgh 1895, 249), weil hdl als Intransitivum nicht mit
Akkusativ konstruiert werden konne. E.Konig, Historisch-kritisches Lehrgebidude der he-
brdischen Sprache, I, Leipzig 1881, § 30.2vy, schliesslich pladiert mit Qimchi trotz der nota acc. fiir
Ho., weil in hebriischen Passivkonstruktionen éGfters das (transformierte) Subjekt mit 7 hervor-
gehoben sein kann und die Vokalisation fiir Ho. spricht. Eine eindeutige Entscheidung kann hier
wohl nicht getroffen werden, doch scheidet die erstgenannte Moglichkeit aller Wahrscheinlich-
keit nach aus, so dass nur die Entscheidung zwischen der Annahme von Hi. oder Ho. offen-
bleibt.

6 LXXA und LXX® stimmen zwar im Wortlaut nicht {iberein, entscheiden sich jedoch beide
fiir die Ubersetzung mit Ptz. Zur Funktion von wfgdtal in der direkten Rede vgl. R. Bartelmus,
HYH. Bedeutung und Funktion eines hebrdischen «Allerweltswortes» —zugleich ein Beitrag zur
Frage des hebriischen Tempussystems (ATS 17) St. Ottilien 1982, 73 ff.

7 E. Bertheau, Das Buch Richter und Rut, Leipzig 1845, 140, bzw. R.G. Boling, Judges, New
York 1975, 166.

8 GK §106n. E. Kénig, a.a.0., 111, § 129 ff., diskutiert verschiedene Méglichkeiten der angeb-
lich futurischen Funktion von Perfekten, doch kann auch er keine Fille namhaft machen, in
denen etwas anderes als Futur II vorliegt, was am Redebeginn keinen Sinn ergibt. Analoges gilt



100 R. Bartelmus

legt werde. Doch sieht man einmal davon ab, dass ein Perfectum confidentiae
— sofern es so etwas im biblischen Hebriisch iiberhaupt gibt? — in einem
Fragesatz wohl kaum am rechten Ort verwendet ware — Frage und «Vertrau-
en» schliessen sich doch eheraus!—, aus Stellen wie Dt 12,9f.; Jos4,7;R113,3
oder Il Sam 7,8f. geht eindeutig hervor, dass die Abfolge gatal—w*qatalin der
direkten Rede im Sinne der temporellen Opposition Vergangenheit vs Zu-
kunft zu verstehen ist.” Nimmt man von daher den temporellen Wert der
Form hhdlty im Sinne der abgeschlossenen vergangenen Handlung ernst,
dann kann freilich an der radikal antimonarchischen Tendenz der Erzdhlung
kein Zweifel bestehen. In der «Fabel» geht es dann ndmlich nicht um eine
Konigswahl, sondern ganz im Gegenteil um eine Art «Schwarzer-Peter-
Spiel» der Biume um das iiberfliissige, ja gefdhrliche Amt eines Konigs." Die
Problemstellung lautet dann nicht: Wer soll, oder gar: Wer darf Konig wer-
den? sondern schlicht: Wer hat so abgewirtschaftet, wer ist so impotent
geworden, wer ist so heruntergekommen, dass er als Konig in Frage kommen
konnte? Von daher erklart es sich denn auch, dass alle Fruchtbdume, d. h. alle
niitzlichen Glieder der «Baum-Gesellschaft», den ironischen Antrag der
tibrigen Baume emport von sich weisen — sie sind doch noch nicht so weit
heruntergekommen! — und an einen ausgewiesenen Nichtsnutz, den Dorn-
strauch, weitergeben. Der quittiert das Angebot denn auch mit einem sarka-
stischen Kommentar. — Nur nutzlose Subjekte ohne Zukunft geben sich mit
Herrschaft tiber andere ab.

Ginge es in der Exegese allein darum, die Grundtendenz eines Textes zu
erheben, konnte man mit dieser simplen grammatischen Erkenntnis an dieser
Stelle abbrechen; die antimonarchische Tendenz des Textes liegt offen zu-
tage. Doch weitergehende Schliisse lassen sich immer erst dann ziehen, wenn
geklart ist, wann, wo und zu welchem Zweck ein Text in welchem religiosen
bzw. sozialen Kontext entstanden ist bzw. gebraucht wurde. Und so miissen

fiir P.Jolion, Grammaire de I’'Hébreu Biblique, Rom 1923, §112j. Auch die bei GK genannten
Beispicle sind grosstenteils Belege fiir Futur II.

9 M.E. liegt bei der Aussonderung dieser angeblichen grammatischen Kategorie eine illegi-
time Vermengung von Grammatik und Stil vor; grammatische Kategorien sind nicht mit einer
Pluralitdt von Funktionen zu verbinden, die sich gegenseitig widersprechen.

19" Dass w*gatal — unabhiingig von der konkreten temporellen Funktion des vorhergehenden
qatal in Spezialfillen — in der direkten Rede in jedem Fall den Wechsel ins Futur signalisiert,
ergibt sich auch aus Gen 12, 11-13 bzw. Jos 6,2f.; 8,If. Zu Ausnahmen wie [ Sam 12,2 vgl.
R. Bartelmus, a.a.0. 67,A.102 und 131.

1 Obwohl R. G. Boling, a.a.0. 166, die richtige Ubersetzung von hhdlty getroffen hat, beharrt
erseltsamerweise darauf, dass in dem Text das Motiv der «rivalry between the trees for suprema-
cy» vorliege (173).



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 101

im folgenden noch wenigstens vier weitere Fragenkreise gekldrt werden.
Dabei sollen zunichst in freiem Anschluss an die «Traditionsgeschichtli-
che(n) Untersuchungen zum Richterbuch» von W. Richter' einige Gedan-
ken zur Einbettung der «Fabel» in den Kontext von R1 9 bzw. des ganzen
Richterbuches angerissen werden, dann sollen in einem syntaktisch-formkri-
tischen Teil einige bisher kaum beachtete sprachlich-stilistische Details aus
Ri9,7-20 besprochen werden und von ihnen aus in einem weiteren Teil die
Gattungsfrage einer erneuten Betrachtung unterzogen werden. Schliesslich
soll dann in einem abschliessenden historischen Teil erdrtert werden, in
welcher Phase der politisch-religiosen Entwicklung Israels die Entstehung
von Ri9,8-15bzw. R19,7-20 am wahrscheinlichsten anzusetzen sein konn-
te.

111

Zunichst sei kurz gekldrt, worin der angekiindigte «freie Anschluss» an
die bahnbrechende Arbeit W. Richters besteht,”” bzw. worin sich meine
Argumentation von der W. Richters unterscheidet. Volle Ubereinstimmung
mit W. Richter besteht insofern, als ich nicht bereit bin, bei der friiher iibli-
chen literarkritischen Atomisierung heute vorliegender Texteinheiten ste-
henzubleiben, die davon ausging, dass die Endgestalt der heutigen Texte
mehr oder weniger schematisch kompilierenden Redaktoren zu verdanken
sei, sondern mit ihm nach den gestaltenden Kriften frage, die aus vorlie-
genden historiographischen Notizen, miindlichen Uberlieferungen u.a.m.
«Literatur» im engeren Sinne schufen, und diese erste Phase literarischer
Produktion in vordeuteronomischer (= vordt) Zeit ansetze."” Unterschiede zu

12W. Richter, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richterbuch, BBB 18, Bonn
1963.

3 Im Hintergrund steht natiirlich auch der zweite — getrennt verdffentlichte — Teil der
Untersuchungen Richters zum Richterbuch: W.Richter, Die Bearbeitungen des « Retterbuches»
in der deuteronomischen Epoche, BBB21, Bonn 1964.

14 So neuerdings wieder H. Donner, Der Redaktor. Uberlegungen zum vorkritischen Umgang
mit der Heiligen Schrift, Henoch 2 (1980) 1ff.

I3 Mit dieser Datierung setze ich mich zwar in Gegensatz zu der heute weitverbreiteten
Tendenz der konsequenten Spitdatierung aller wesentlichen literarischen Werke in die nach-
deuteronomische Zeit, doch solange sich die Gegenargumente gegen die Richtersche Hypothese
auf'schlichte thetische Negation beschrianken (so etwa bei F. Criisemann, Der Widerstand gegen
das Konigtum. Die antikoniglichen Texte des AT und der Kampf um den friihen israelitischen
Staat, WMANT 49, Neukirchen 1978, 41), sehe ich keinen Grund, sie aufzugeben.



102 R. Bartelmus

seinem Ansatz ergeben sich dort, wo W. Richter m.E. zu stark von der ihm
vorgegebenen literarkritischen Fragestellung dominiert wird, so dass er auch
an Stellen, die u. U. durchaus einheitlich konzipiert sein kénnen, allzu selbst-
verstindlich aufgrund rationalistischer, moderner Uberlegungen zur literar-
kritischen Schere greift. Wo die Unterschiede im einzelnen liegen, wird im
Verlaufder folgenden Darstellung deutlich werden, hier sei nur grundsétzlich
auf die unterschiedliche Gewichtung der verschiedenen methodischen
Schritte hingewiesen: Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist der Text in
seiner Endgestalt —und von da aus frage ich zurtick in den Entstehungsprozess
des Textes,'® wahrend W. Richter doch eher im Sinne H. Gunkels bzw.
A. Jolles’ bei den kleinsten Einheiten — den «einfachen Formen» — ansetzt
und von da aus nach vorwarts fragt. M.a. W., die Frage nach dem «Sitz in der
Literatur», wie L. Alonso-Schokel diesen stiarker ganzheitlichen Ansatz ein-
mal genannt hat,'” geht bei mir der Frage nach dem «Sitz im Leben» ganz
prononciert voraus.

Von daher liegt es nahe, sich die wichtigsten inhaltlichen Elemente der die
«Jothamfabel» umgebenden Textpartien einmal vorweg ins Gedachtnis zu-
riickzurufen: Sieht man von den «Anhiangen» zum Richterbuch in Kap.
17-21 ab, nimmt unter den im Richterbuch enthaltenen Einzelerzihlungen
das 9. Kap., das den literarischen Rahmen zur «Jothamfabel» bildet, eine
gewisse Ausnahmestellung ein. Wahrend die tibrigen namentlich erwahnten
«Helden» wie Ehud, Gideon, Jephtha oder Simson durchweg als positive
Gestalten gezeichnet sind und als «Richter» bzw. «Retter» Israels eingefiihrt
werden, die fiir das Uberleben Israels im Kulturland Kanaan sorgen,
erscheint der «Held» dieses Kapitels — Abimelech ben Jerubbaal, der aus
Israel stammende Konig von Sichem — in einem diisteren Licht. Wie wenig
Abimelech in die Reihe der «Richter» passt, bzw. wie stark die Fremdartig-
keit seiner Gestalt und der von ihm handelnden Erzdhlung empfunden wur-
de, ldsst sich anhand einer einfachen Beobachtung belegen: In der Abime-
lech-Episode fehlt die von der deuteronomistischen (= dtr) Redaktion an-
dernorts konsequent als Klammer fiir die heterogenen Traditionen des Rich-
terbuchs verwendete Formel: «und er richtete. .. Israel» — sie findet sich in so
grundverschiedenen Erzdhlungen wie dem dtr Bericht vom Auftreten des
Charismatikers Othniel (Ri 3,10ff.) und der Heroensage von Simson (Ri

16vgl. zu diesem Ansatz u.a. R.Smend, Die Entstehung des Alten Testaments, Stuttgart
31984, 11; H.-C.Schmitt, Die nichtpriesterliche Josephsgeschichte, BZAW 154, Berlin 1980,
passim (u.a. If.A. 15; 211T.).

17 L. Alonso-Schokel, Die stilistische Analyse bei den Propheten, VTS 7 (1959) 162.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religidse Parabeldichtung 103

13-16)"® —, und an ihre Stelle ist eine andere, sonst nirgends im AT belegte
Formulierung getreten. Mit der singuldren Fiigung: «Und Abimelech
herrschte iiber Israel» (Wysr...; Ri 9,22) soll Abimelech offenbar ganz
bewusst als Aussenseiter in der Geschichte Israels herausgestellt werden, der
nach dtr Auffassung weder unter die «Richter» noch unter die «Konige»
Israels eingereiht werden kann."” .

Analoges lasst sich librigens auch beobachten, wenn man die Abimelech-
Episode einmal ohne die beiden dtr redaktionellen Bemerkungen in V.22
und 535 liest, d.h. auf eine frithere Stufe der Uberlieferungsgeschichte der
Abimelech-Tradition zurtickgeht. Schon in dem vordt «Retterbuch», das
W. Richter als literarische Vorstufe des kanonischen Richterbuchs aufgezeigt
hat,? spielt der durch siebzigfachen Brudermord zum kanaandischen Stadt-
konig von Sichem avancierte Abimelech keine positive Rolle, sondern dient
lediglich als Kontrastfigur zu den Idealgestalten der charismatischen Retter
Israels — insbesondere zu seinem Vater Jerubbaal/Gideon:?' Auf der einen
Seite Gideon, der berufene Kadmpfer im Jahwekrieg gegen Midian, der die
ihm dank seiner positiven Taten vom Volk angetragene Herrschaft iiber
Israel weit von sich weist, auf der anderen Seite Abimelech, der skrupellose
Machtmensch, der selbst die Ausrottung seiner ganzen Verwandtschaft in
Kauf nimmt, um an die Macht zu kommen, und dessen Wirken als « Konig»
von Sichem und Umgebung den Israeliten nur zum Schaden gereicht.

Doch nicht nur in inhaltlicher Hinsicht fillt das Kapitel weit aus dem
Rahmen der im Retterbuch gesammelten Erzdhlungen, auch in formaler
Hinsicht sind die Besonderheiten gegeniiber den iibrigen Texten des Retter-,
ja des ganzen Richterbuchs, kaum zu verkennen. So weisen die ilibrigen
erzihlenden Einzeltraditionen — das in anderer Weise auffillige Debora-Lied

18 Vgl. zu dieser Gattungsbestimmung und der prinzipiellen Unterscheidung von «Retter-»
und «Heroentraditionen» R. Bartelmus, Heroentum in Israel und seiner Umwelt, AThANT 65,
Ziirich 1979, 79 {f.

19 Die einzige annihernd vergleichbare Wendung findet sich auffilligerweise beim Nord-
reichpropheten Hosea (Hos 8,4), wo Hosea Israel vorwirft, es setze ohne bzw. gegen Jahwe
Konige bzw. Herrscher ein (m/lk und srr, jeweils im Hi.). Von daher konnte man vermuten, dass
die Filigung eventuell sogar schon vordtr ist. Vgl. zu diesem Problem u.A. 81 sowie H. Utz-
schneider, Hosea. Prophet vor dem Ende, OBO 31, Freiburg/Gottingen 1980, 66 fT., v.a. 105 fT.
und 128.

20 yg]. W.Richter, a.a.0. (1963), passim. Die These Richters ist u.a. bei R.Smend (A.16)
126 f., zustimmend aufgenommen.

21 Sp auch F. Criisemann, a.a.0. 41f., und bereits C. F. Burney, a.a.0. 273 - beide allerdings
ohne Bezug aufdie Hypothese des Retterbuchs. Mit W. Richter, a.a.0. 334 f, gehe ich davon aus,
dass die genealogische Anbindung der Gestalt des Abimelech an Israel durch die Gleichsetzung
von Jerubbaal mit Gideon bewusste Konstruktion des Autors des Retterbuchs ist.



104 R. Bartelmus

(Ri 5) kann hier ausser Betracht bleiben — eine ausgesprochen einfache
Erzahlungsstruktur auf — knappe Angaben zum Ablauf der Ereignisse wech-
seln mit kurzen dialogischen Partien —, wiahrend in der Abimelech-Episode
doch ein ganz anderer— wenn man so will «anspruchsvollerer» — Erzdhlstil zu
beobachten ist.

Rund ein Viertel des Textes besteht hier aus einer gross angelegten, dem
Jotham in den Mund gelegten Rede, die — wenn auch nach Meinung der
meisten neueren Forscher zusammengesetzt aus Elementen verschiedener
Herkunft — gleichwohl relativ geschlossen in den jetzt vorliegenden Zusam-
menhang eingefiigt ist und die librigen Einzelheiten des Kapitels deutlich
dominiert. Der Verdacht liegt nahe, dass dieses in der friihen israelitischen
Literatur nicht gerade hiufige Stilmittel der «grossen Rede» gewdhlt ist, um
das zentrale Anliegen des Autors des Retterbuchs zum Ausdruck zu bringen.
M.a.W. ich vermute, dass der Autor des Retterbuchs zu dieser ungewdhn-
lichen, fiir seine Zeit modernen Stilform greift, um seinem zentralen Anliegen
die notige Aufmerksamkeit zu sichern. Das bedeutet jedoch zugleich, dass
diese Redekomposition neben ihrer unmittelbar textbezogenen Funktion zur
Illustration des Konflikts zwischen den Sichemiten und der Sippe des Jerub-
baal/Gideon eine zweite, iibergeordnete Funktion hat: Sie dient — darin ver-
gleichbar den literaturgeschichtlich allerdings jiingeren Reden des dtr Ge-
schichtswerks?* — dem Autor des Retterbuchs dazu, sein eigentliches Anlie-
gen in literarischer Verkleidung zu artikulieren, das weit {iber eine historio-
graphische Auflistung der Ereignisse in der vorstaatlichen Zeit sine ira et
studio hinausgeht, und zielt auf die eigene Gegenwart des Autors; d.h. die
Rede des Jotham enthilt — das belegen parallele Beobachtungen an anderen
alttestamentlichen und antiken Texten — aller Wahrscheinlichkeit nach das
politisch-religiose Programm des Autors des Retterbuchs. Dieser Schluss
wird zusétzlich noch durch die Stellung der Rede im Gesamtwerk des Autors
des Retterbuchs gestiitzt: Wie W. Richter gezeigt hat, umfasste das Retter-
buch wohl nur den Grundbestand der Kap. 3—-9 des heutigen Richterbuchs
und schloss mit einem Riickverweis auf die hier verhandelte Rede des Jotham
(Ri9,56f.);> von daher wird deutlich, dass der Autor dieser Rede ein beson-

22 ygl. dazu M. Noth, Uberlieferungsgeschichtliche Studien, Tiibingen 21957, 5. Noth geht
davon aus, dass die dtr Reden der «riickblickende(n) und vorausschauende(n) Deutung des
Geschehens» dienen. Analoges gilt zweifellos im Blick auf die Verwendung von Reden in der
griechischen historiographischen Literatur (z. B. bei Xenophon oder Thukydides), ja schon im
Blick auf die Verwendung von Reden bei Homer.

23 W _Richter, a.a.O. 328. Selbst wenn die Jephta-Geschichte bereits Teil des Retterbuchs
gewesen sein sollte, was nach Richter wenig wahrscheinlich ist, wire der Rede wenig von ihrem
Gewicht genommen.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religidse Parabeldichtung 105

deres Gewicht beigemessen haben muss, das in krassem Gegensatz zur histo-
rischen Bedeutung der in thr kommentierten Ereignisse um die Gestalt des
Abimelech steht.

Sind diese ersten Beobachtungen zur Einbettung der «Jothamfabel» in den
weiteren Kontext richtig, dann erscheint plotzlich ein zweiter, bisher wenig
beachteter Teilaspekt in dem eingangs zitierten Satz M. Bubers, die Jotham-
fabel sei die «stidrkste antimonarchische Dichtung der Weltliteratur», in
einem neuen Licht mit Konsequenzen fiir die gattungsmaéssige Klassifikation
dieses Textes und die Frage nach seiner Herkunft. Denn lassen sich die eben
erwidhnten Indizien fiir einen einheitlichen und stilbildenden Willen hinter
der ganzen Redekomposition vermehren?* und lassen sich die oft hervorge-
hobenen inhaltlichen Spannungen zwischen «Fabel» und umgebender Rede
relativieren bzw. befriedigend erkldren,* dann ergibt sich eine neue Sicht der
Dinge, was die literar-, form- und redaktionskritischen Forschungsergebnisse
der vergangenen rund 50 Jahre zu Ri 9 betrifft. Die Moglichkeit liegt dann
jedenfalls nahe, dass die hier in erster Linie diskutierten VV. 8-15 gar keine
urspriinglich selbstidndige Fabel enthalten, wie dies — sieht man von einem
extrem konservativ argumentierenden Aufsatz von P.M. Adinolfi einmal
ab?® — praktisch iiberall in der mir bekannten neueren Sekundéirliteratur
angenommen wird.?” Es konnte sich vielmehr genau umgekehrt so verhalten,
dass die ganze Redekomposition das urspriingliche literarische Werk eines
einzelnen Autors —das Werk eben des Autors des Retterbuchs —ist,>® der zur
rhetorischen Form der Parabel gegriffen hat, um sein aktuelles Anliegen —

24 Bei W. Richter, a.a.0. 238, findet sich ein Verweis auf einen (mir nicht zuginglichen)
Kommentar von Studer, der ebenfalls davon ausgeht, dass die Rede des Jotham als Einheit
konzipiert sei; Studer spricht jedoch von einer «Spott- und Fluchrede» und iibersieht damit den
aussertextlichen Bezug der Redekomposition. Auch E.Bertheau, a.a.O. 139ff., W.Nowack,
Richter-Ruth, Gottingen 1900, 87f., und - zweifelnd — G. F. Moore, a.a.0. 250, verhandeln die
Rede als Einheit.

23 Schon G. F. Moore, a.a.0. 237, hielt 1895, d.h. in der Zeit der Hochbliite der rigorosen
Literarkritik !, die Spannungen zwischen Rede und Kontext flir so wenig relevant, dass er — in
restriktiver Anwendung des sonst in seinem Kommentar angewandten Erklarungsmodells der
neueren Urkundenhypothese — Fabel und Kontext nicht zwei verschiedenen Quellen zuweist.
Anders allerdings W. Nowack, a.a.0. 84 ff., und K. Budde, a.a.0. 72, die VV. 1-6 J und 7-20
(ohne 16b—19a) E zuweisen.

26 p. M. Adinolfi, Originalita dell’apologo di Jotham, RivBiblt 7 (1959) 322 1.

27 ygl. etwa das Resumée bei A. Weiser, Einleitung in das Alte Testament, G6ttingen 21963,
64, sowie jlingst wieder V. Fritz, Abimelech und Sichem, VT 32 (1982) 132.

28 Wenn K. Budde, a.a.0. 72, und W. Nowack, a.a.0. 87, betonen, die Fabel lasse sich nicht
aus dem Zusammenhang von E 16sen, liegen dieser These offenbar die gleichen Beobachtungen
zugrunde, aufgrund derer ich die Einheit von «Fabel» und Redekontext vertrete; der Unter-
schied liegt allein in der Wahl unterschiedlicher Erklarungsmodelle fiir den Gesamtzusammen-



106 R. Bartelmus

einen Frontalangriff auf das Konigtum seiner Zeit — gewissermassen doppelt
verhiillt in Form einer Parabel im Munde des Jotham zum Ausdruck zu
bringen.

Als Vergleichsmaterial zu unserem Text kdmen dann jedoch nicht die
asopischen Fabeln oder dgyptische bzw. babylonische Texte in Frage,?” son-
dern Texte wie die Nathanparabel (II Sam 12,11f)) oder das Weinberglied
Jesajas (Jes 5,11f.) — doch davon spiter. In jedem Fall eriibrigt sich dann die
Annahme einer urspriinglich selbstindigen Existenz der «Fabel», die — das
hat schon G. F. Moore in seinem Kommentar (1895!) richtig gesehen—in V.15
keinen richtigen Schluss hétte.’® Auf alle Fille wirkt angesichts dessen die
Sicherheit, mit der noch jiingst F. Criisemann alle eventuellen Zweifel an der
urspriinglichen Selbstindigkeit der Fabel ausgeschlossen hat, indem er seine
Uberlegungen mit dem Satz einleitet: «Dass die Jotham-Fabel... ein gegen-
iiber threm Kontext selbstandiges Stiick ist, nicht fiir thn geschaffen wurde
und also... einer eigenen Interpretation bedarf, ...kann vorausgesetzt wer-
den», zumindest befremdlich.’ Mag es angesichts der bisherigen Beobach-
tungen immerhin auch denkbar erscheinen, dass der Autor des Retterbuchs
zur Gestaltung der Redekomposition auf bereits vorliegende Einzelelemente
zuriickgegriffen haben konnte — als Vergleichsmaterial konnte man dann
mutatis mutandis die Redekompositionen der Evangelisten Matthidus und
Lukas heranziehen* —, syntaktisch-stilistische Beobachtungen am Text von

hang des Richterbuchs — bei Budde und Nowack die Enneateuchhypothese, bei mir die Rich-
tersche Hypothese des Retterbuches.

29 ygl. dazu etwa H.Diels, Orientalische Fabeln in griechischem Gewande, Int. Wochen-
schrift fiir Wissenschaft, Kunst und Technik 4 (1910) 993 ff.; E. Ebeling, Die babylonische Fabel
und ihre Bedeutung fiir die Literaturgeschichte, MAOG 11, 3, Leipzig 1927, 3 ff.; W. G. Lambert,
Babylonian Wisdom Literature, Oxford 21967, 150 ff. Weitere Literatur bei F. Criisemann, a.a.O.
22-27 A.23-71. Das m.E. grundlegende Missverstindnis bei der Gattungszuweisung geht in
diesem Falle wohl schon auf H. Gunkel zuriick, der die Fabel als eine Sonderform des Marchens
betrachtet (RGG?Z, 11, 490f.) und verkennt, dass die Fabel ihre Heimat in der Tendenzdichtung,
in der Rhetorik, hat. Niheres dazu u. V!

30 G.F. Moore, a.a.0. 250. Auch wenn man F. Criisemanns Bemiihungen, die Vershilfte 15b
als sekundér zu erweisen (a.a.0. 19f.), als gegliickt ansehen konnte, wire das Problem damit nicht
behoben, sondern nur um einen Halbvers verschoben.

3UF. Criisemann, a.a.0. 19. An diesem Punkt stimmt Criisemann sogar einmal W. Richter
(a.a.0. 308.316) zu, den er sonst stets zu widerlegen trachtet. Der grosste Teil der Erérterungen
Criisemanns ist allein dem Problem gewidmet, Griinde fiir diese — m.E. falsche — Primisse
nachtriglich beizubringen: Die Schwierigkeit der sozialen Verortung der véllig aus dem Rahmen
der altorientalischen Fabeln und Tenzonen fallenden Erzdhlung des Jotham (a.a.O. 27ff.)
erweist sich als ein Scheinproblem, wenn man die Problematik der Pradmisse erkannt hat!

32 Vgl. dazu S.Schulz, Die Stunde der Botschaft, Hamburg 1967, 160.253 .



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 107

Ri19,7-20% ergeben im Verein mit genaueren gattungsgeschichtlichen Erwi-
gungen, allgemeinen Uberlegungen historischer Art und einem Blick in die
Werkstatt vergleichbarer Autoren mit dhnlichem Anliegen, dass die von
F. Criisemann, V. Fritz u.v.a. in den Rang einer Tatsache gehobene Hypo-
these der urspriinglichen Selbstdndigkeit der VV. 8-15 gar nicht so abgesi-
chert ist, wie das meist dargestellt wird, und dass die von mir vorgeschlagene
Losung, die den Redetext als eine in sich geschlossene Redekomposition
wertet, zumindest nicht a priori auszuschliessen ist.

IV

Zur Unterstiitzung der eben entwickelten Hypothese lassen sich nun noch
einige weitere grammatisch-syntaktische Beobachtungen zum Text von Ri
9,7-20 beibringen. Derartigen Beobachtungen kommt wohl am ehesten so
etwas wie « Beweiskraft» zu, gehdren sie doch zu den Mitteln der exegetischen
Wissenschaft, die am chesten dem Ideal der intersubjektiven Uberpriifbarkeit
entsprechen und die somit am wenigsten dem Verdacht der blossen Speku-
lation ausgesetzt sind. Jedenfalls lassen sich grammatisch-syntaktische Re-
geln mit ungleich héherer Wahrscheinlichkeit veri- bzw. falsifizieren, als das
etwa bei der Rekonstruktion eines vermuteten Gattungsformulars oder bei
der Beurteilung der inneren Konsistenz von Texten moglich ist, wo das Mass
an subjektiven, allein von unserer neuzeitlichen Logik diktierten Eintragun-
gen wohl immer hGher ist als im Bereich von Grammatik und Syntax — ganz
einfach weil in letzterem Bereich die zu Verfiigung stehende Menge an Beleg-
bzw. Vergleichsmaterial in der Regel grosser ist.

Von besonderer Bedeutung fiir unsere Fragestellung sind naturgemaéss
Anfang und Schluss der angeblich urspriinglich selbstidndigen Einheit bzw.
die Anschlussstellen im Kontext, d. h. die Stellen, an denen der postulierte
sachliche Neueinsatz auch sprachlich zum Ausdruck kommen miisste. Doch
seltsamerweise finden sich in der Sekundarliteratur kaum irgendwo ernsthaf-
te Erorterungen dieser Frage. Selbst bei W. Richter, der in seinen spéteren
Werken zu Recht grossten Wert auf exakte sprachliche Analysen legt, fehlen
in diesem Fall Erorterungen der sprachlichen Gestaltung der Ubergiinge, und
es wird rein inhaltlich argumentiert.** Und bei E. Zenger, der in dem Metho-

33 Die Frage, ob die VV. 16b—19a sekundire (moralisierende ) Auffiillung der Rede sind, ist
im Rahme unserer Fragestellung ohne Belang. In diesem Fall scheinen mir die von der bisherigen
Forschung vorgebrachten Argumente fiir eine sekundidre Einfligung relativ plausibel (vgl.
W.Richter, a.a.0. 250f.313f. bzw. W.Nowack, a.a.0. 88).

34 Vgl. W.Richter, a.a.0. 249f.



108 R. Bartelmus

denbuch von J. Schreiner den alttestamentlichen Teil verantwortet und der
darin Ri 9 als Paradigma zur Darstellung der exegetischen Methoden ver-
wendet, wobei er sich weitgehend an die Ergebnisse W. Richters halt,?
erschopft sich die sprachliche Analyse gar in folgender Feststellung: « Vor der
eigentlichen Analyse» (sc. der inhaltlichen Analyse!) «ist es notwendig, den
Text in seiner sprachlichen und inhaltlichen Art erwas aufzuschliisseln. Dies
geschieht am besten durch Ubersetzung aus dem Urtext... oder zumindest
durch aufmerksames Lesen verschiedener Ubersetzungen.»®® Dass bei derar-
tiger methodischer Unschérfe das auffallige Phianomen, dass der Anfang der
angeblich urspriinglich selbstindigen Fabel entgegen allen Erwartungen
durch eine Figura etymologica aus absolutem Infinitiv und finiter Verbform
gebildet ist, tibersehen wird, ja dass E. Zenger den absoluten Infinitiv in seiner
Ubersetzung mit dem Partizip gleichsetzt und demzufolge iibersetzt: «Ge-
hend gingen die Baume...»,*” nimmt nicht weiter wunder, sollte allerdings in
einem Methodenbuch besser vermieden werden.

Dabei miisste jeder Alttestamentler — selbst wenn er die Beschiftigung mit
dem Sprachsystem des biblischen Hebréiisch nur fiir eine Randerscheinung
seiner Arbeit hilt und gewohnt ist, im Zweifelsfall die mehr als 70 Jahre alte
Grammatik von Gesenius-Kautzsch als letzte sprachliche Instanz zu betrach-
ten — angesichts eines so formulierten «Erziahlungsbeginns» zumindest stut-
zig werden, kann er doch in jeder beliebigen Grammatik nachlesen, dass die
paronomastische Verwendung des absoluten Infinitivs der betonten Hervor-
hebung von Sachverhalten dient: Was hat eine solche Stilfigur der Rhetorik
am Anfang einer Erzdhlung zu suchen, die dadurch eine vollig absurde
Umverteilung der Gewichtung ihrer Aussagen erfahren wiirde?

Unter den Kommentatoren halt trotz der eindeutigen Sachlage lediglich
G.F. Moore das Phinomen iiberhaupt fiir erwdhnenswert — bezeichnender-
weise halt auch er die Fabel in der vorliegenden Form nicht fiir urspriinglich
selbstdndig?® —, geht der Frage jedoch nicht weiter nach und stellt nur kate-
gorisch fest, dass hier nur «very little emphasis» vorliege.** Und die Gram-

33 J. Schreiner (Hg.), Einfiihrung in die Methoden der biblischen Exegese, Wiirzburg 1971,
97ft. (E. Zenger, Ein Beispiel exegetischer Methoden aus dem Alten Testament).

36 Ebd. 98. Sperrung von mir.

37 Ebd. 99. Ob E.Zenger dabei die LXX im Blick hat, die in dhnlicher Weise die Figura
etymologica mit Ptz. und Verbum finitum wiedergibt, ldsst sich aus seinen Ausfiihrungen nicht
ersehen, allenfalls vermuten. Doch selbst wenn Zenger sich an die LXX hitte halten wollen,
hétte die im Deutschen vollig ungebrauchliche Verwendung des Ptz. zumindest einer Erklirung
bedurft.

38 G.F. Moore, a.a.0. 238.246.

3% Ebd. 249.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 109

matiken? — Selbst ein philologischer Tiiftler wie E. KOnig weiss in seiner
materialreichen Syntax dem Ergebnis G.F. Moores nichts hinzuzufiigen,*
und noch die m. W. neueste sprachwissenschaftliche Untersuchung zu dieser
Frage — eine Jerusalemer Dissertation von T. Muraoka* — beharrt auf dem
gleichen Erkenntnisstand. Dort wird schlicht resignierend festgestellt: « What
kind of emphasis is intended... escapes me in Jud. 9.8».*> Wie der gleiche
Autor allerdings in der unmittelbar anschliessenden Anmerkung dieses
wenigstens ehrliche ignoramus dahingehend verschlimmbessern konnte,
dass er unter Verweis auf Ez 1,3 (!) die Behauptung anfiigen kann: «This is a
typical way of beginning a popular-style narrative»,* entzieht sich wiederum
meiner Kenntnis. Denn ich vermag beim besten Willen im Anfang des Eze-
chielbuchs keine volkstiimliche Erzdhlung zu erkennen, und andere alttesta-
mentliche Belege fiir diesen angeblich typischen Erzdhlungsbeginn existieren
nicht. Und dass im modernen Ivrit das englische «Once upon a time...» mit
hyvh hyh wiedergegeben wird, wie T. Muraoka unter Verweis auf seinen Leh-
rer C. Rabin nachtrigt, ist zwar interessant, hat mit dem hier verhandelten
biblisch-hebriischen Problem jedoch nichts zu tun, und ist {ibrigens wohl
weniger von der Funktion des absoluten Infinitivs her als von der Semantik
von hyh im lvrit her zu erkldren.*

Etwas anders sehen die Losungsvorschldge in den Grammatiken von GK
und P. Joiion aus, doch konnen auch sie wenig befriedigen. So erldutert etwa
E. Kautzsch, dass der paronomastisch verwendete absolute Infinitiv nicht
nur zur Verstarkung der Verbbedeutung verwendet wird, sondern «haufigam
Beginn einer Rede... nur im Interesse einer gewissen Volltonigkeit»** — was
immer damit gemeint sein mag. Sieht man allerdings seine Belegstellen
durch, dann wird klar, dass diese Art von Differenzierung nicht weiterfiihrt,
denn es liegt in allen Fillen eindeutig Emphase vor; stets handelt es sich um
Reden, in denen der durch die Figura etymologica hervorgehobene Sachver-
halt von existentieller Bedeutung fiir den Sprecher oder den Horer 1st, so z. B.
in Gen 15,13, wo Jahwe seine Offenbarungsrede an Abraham mit der Fiigung

40 E, Kénig, a.a.0., 111, §329r.

41 T, Muraoka, Emphasis in Biblical Hebrew, Jerusalem 1969.

42 Ebd. 67.

4 Ebd. 164 A.15.

44 Diese scheint sich allerdings kaum von der Semantik der Wurzel im biblischen Hebréisch
zu unterscheiden (vgl. dazu R.Bartelmus, a.a.0. [A.6], passim).

5 GK §l13o0.



110 R. Bartelmus

yd' td’ einleitet.*® Immerhin belegen seine und P. Joiions*” Beispiele tiber-
zeugend, dass diese syntaktische Fligung am Beginn einer Erzdhlung, d.h. in
der von H. Weinrich als typisch fiir die «erzdhlte Welt» erachteten «ent-
spannten Sprechhaltung», keinen Ort hat und haben kann, weil sie ein ma-
krosyntaktisches Signal fiir «gespanntes Reden» darstellt, das seinerseits
typisch fiir die «besprochene Welt» ist.*

Ahnlich diirftig ist das Ergebnis, wenn man die syntaktischen Ausfiihrun-
gen der Sekundérliteratur zum Anschluss zwischen V.15 und V.16 durch-
sieht, der mit w A erfolgt. Dabei handelt es sich keineswegs um ein Zeichen
fiir einen deutlichen Absatz, wie W. Richter meint,*” sondern um ein ma-
krosyntaktisches Signal fiir die Zusammengehdorigkeit von Textblocken, das
vor allem mitten in Reden dort eingesetzt wird, wo der Text «umkippt», d. h.
wo der Redner zum eigentlichen Anliegen kommt, fiir das die vorher erwdhn-
ten Sachverhalte gewissermassen nur ein Vorspiel waren.”® Fiir unseren
Zusammenhang ist in dieser Frage eine Stelle aus Jes 5 besonders aufschluss-
reich, handelt es sich doch beim sog. Weinberglied um einen Text, der in den
meisten Einleitungen und Lexika in einem Atemzug mit R1 9,8-15 genannt
wird — wenn auch in der Regel als Gegenbeispiel: Ri 9,8-15 gilt in der Regel
als Beispiel fiir eine Fabel, Jes 5,1-6(7) als Beispiel fiir eine Parabel.”! Dort
steht nun gerade dieses w'th in V.3 genau an der Stelle, wo Jesaja vom
scheinbar distanzierten Erzdhlen in die unmittelbare Anrede an die Biirger
Jerusalems und Judas libergeht, d.h. in der gleichen Funktion wie in R1 9, 16.
M.a.W., die Uberleitung zwischen angeblich urspriinglich selbstindiger

46 Weitere Belegstellen finden sich z.B. in Gen 26, 28; 43,7.20; 44,4.15; ISam 10,16; 20,
6.7.9.21 (hypertropher Gebrauch!); 23,10; II Sam 1,6; 20,18.

47 p.Joiion, a.a.0. §123k.

48 vgl. H. Weinrich, Tempus. Besprochene und erzihlte Welt, Stuttgart 21971, 28 ff.

49 W_Richter, a.a.0. 250.309.

30 Als Beispiele seien genannt: Gen 4,11; Ex 3,9; Num 22,34; Dt 4,1;J0s9,19; Ri 7,3; 1 Sam
8,9;1I1Sam 7,8; 1 Kon 1,12; 11 Kon 5,15; vgl. zum Problem auch E. Jenni, Zur Verwendung von
‘attd «jetzt» im Alten Testament, ThZ 28 (1972) 8 — dort weitere Literatur. Angesichts dieses
Sachverhalts wirkt es auch hochst fragwiirdig, wenn E. Zenger (a.a.O. 113) behauptet, dass V.16a
«gut an V.7 ankniipfen konnte», denn in V.7 ist nichts gesagt, was eine Weiterflihrung der Rede
mit w'th rechtfertigen wiirde.

31 Zu Ausnahmen von dieser Gattungsbestimmung vgl. u. A. 55. Bei O. Eissfeldt, Einleitung
in das Alte Testament, Tiibingen 31964, 39f., und G. Fohrer, Art. Fabel II, RGG? 11, 853, wird
anstelle von «Parabel» als Gegenbegriff «Gleichnis» verwendet, obwohl kaum sachliche Ver-
bindungen zu ntl. Gleichnissen vorliegen. Ganz unklar bleibt die Gattungsbestimmung bei
A.Weiser (a.a.0. 64), der von einem «Fabelmotiv» im Weinberglied spricht, das er schliesslich
als «Gleichnis» qualifiziert, bzw. bei H. Wildberger, Jesaja, BK X/1, Neukirchen 1972, 164 ff.,
der, angefangen von der Gattungsbestimmung «Beginn eines kleinen Volksliedes» (164) bis hin
zu «Gleichnis», «Gerichtsrede» (166; 174), verschiedene Termini gebraucht.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 111

Fabel und Redekontext erfolgt in R19 in der gleichen Weise, in der Jesaja von
seiner Parabel zu ihrer Anwendung iiberleitet.>

Will man nun nicht annehmen, dass die Anwendung der beiden genannten
makrosyntaktischen Signale am Anfang und Schluss der «Fabel» auf reinem
Zufall beruht, muss man wohl zugestehen, dass die sprachliche Verklamme-
rung zwischen «Fabel» und Redekontext nicht den geringsten Anlass zu einer
Scheidung beider Teile gibt, dass also die Beweislast fiir einen potentiellen
literarkritischen Schnitt in diesem Falle allein bei den inhaltlichen Argu-
menten verbleibt; wenn liberhaupt, hat hier der von W. Richter u.a. postu-
lierte Redaktor die beiden Teile perfekt ineinandergefiigt. Diese inhaltlichen
— seit Beginn der literar- und formkritischen Arbeit am Richterbuch immer
wieder vorgebrachten — Argumente, die zuletzt von E. Zenger iibersichtlich
zusammengefasst wurden,? seien hier kurz eingeschoben und vor dem Hin-
tergrund anderer vergleichbarer Texte diskutiert, ehe ich auf die grundsatz-
lichen Probleme der Gattungsbestimmung unseres Textes als «Fabel» zu
sprechen komme.

So hat man behauptet, dass die Tendenz von Fabel und Kontext unter-
schiedlich sei: Die Biume wollen einen Konig — die Sichemiten bekommen
ihn angeboten. Weiters wird darauf hingewiesen, dass die Baume mehrere
Moglichkeiten zur Auswahl haben, die Sichemiten dagegen im Prinzip nur
eine; dass als Hauptakteure einmal die «Konigsmacher» und einmal der
Konig selbst auftreten; dass die Fabel das Konigtum allein, die Erzdhlung
dagegen die Alternative Oligarchie-Monarchie thematisiere und dass Kon-
text und Fabel ein unterschiedliches Ritual voraussetzen — die Fabel die
Salbung zum Konig, der Kontext die blosse Inthronisation. Schliesslich hat
man festgestellt, dass die Anwendung der Fabel auf die konkrete Situation
(VV.16-20) mit dem Inhalt der Fabel nicht voll iibereinstimmt, da in der
Fabel der erwidhlte Konig selbst, in der Rede dagegen ein anderer — ndmlich
Jotham — droht, und dass die Verwendung der Fiigung b’mt in V.15 und 16
nicht genau die gleiche Nuancierung aufweist — in V.15 zielt sie eher auf
Vergewisserung, in V.16 ist sie im moralischen Sinn zur Qualifikation des
Verhaltens der Sichemiten gegeniiber der Sippe des Jerubbaal/Gideon ver-
wendet.

Sieht man nun einmal davon ab, dass ein grosser Teil dieser Argumente
durch die falsche futurische Ubersetzung der Form hhdlty und das daraus

52 Dass w'th in V.5 noch einmal in etwas anderer Funktion erscheint, kann hier ausser
Betracht bleiben.
33 E.Zenger, a.a.0. 110.113. Vgl. dazu auch o.A.25.



112 R. Bartelmus

folgende Missverstandnis bedingt ist, die Fabel sei moglicherweise gar nicht
radikal antimonarchisch gemeint — ein Vergleich mit dhnlich strukturierten
Texten im AT ergibt, dass schon die Pramisse, Erzihlung und Redekontext
missten voll kompatibel sein, die Grundvoraussetzungen parabolischer
Rede verkennt und mit allegorischer Rede verwechselt.”* Anders als eine
Allegorie verschleiert namlich eine Parabel zundchst ganz bewusst ihren
aktuellen Bezug, um an dem einen intendierten Vergleichspunkt den Horer
gewissermassen zu lberrumpeln, zu «iiberfiihren». Als Vergleichsmaterial
bieten sich von daher die Nathanparabel in II Sam 12 und das bereits
erwahnte Weinberglied Jesajas an, die — zumindest was die jetzt vorliegende
Endgestalt des Textes betrifft — offensichtlich nach dem gleichen Konstruk-
tionsprinzip wie Ri9,7-20 gestaltet und (im Falle von Il Sam 12) auch aufein
vorher explizit berichtetes Ereignis bezogen sind. In allen drei Fallen geht es
darum, dass jemand eine Geschichte scheinbar neutral zur Unterhaltung
erzahlt, dann aber unvermittelt aus der Welt der Erzdhlung in die Gegenwart
seiner Horer liberleitet und diesen die Geschichte gewissermassen als Spiegel
vorhalt.

Betrachtete man nun die Nathanparabel mit der gleichen Logik, die den
eben zitierten Argumenten zur literarkritischen Ausldsung der Jothamfabel
aus dem Kontext zugrunde liegt, miisste man etwa so argumentieren: In der
Parabel geht es um Viehzucht, im Kontext um Ehebruch; in der Parabel
stehen sich ein Reicher und ein Armer gegeniiber, im Kontext ein K6nig und
sein Feldhauptmann bzw. dessen Ehefrau, in der Parabel wird das einzige
Schiflein des Armen geschlachtet, im Kontext schldft David mit Bathseba
und deren Mann wird indirekt ermordet... Angesichts solcher Spannungen
muss die Geschichte doch einmal selbstindig existiert haben und ist nur im
jetzigen Kontext recht ungeschickt mit der Bathseba-Episode verbunden! —
Die Absurditit derartiger Argumentation spricht wohl fiir sich, so dass ich
mir eine analoge Behandlung von Jes 5 ersparen kann, das im {ibrigen sogar
noch starker allegorische Ziige aufweist und trotzdem meist als Parabel klas-

3 Diesen Vorwurfrichtet auch F. Criisemann, a.a.0. 28 f. (A.79), m. E. zu Recht an W. Rich-
ter und eine ganze Reihe weiterer Forscher, allerdings ohne daraus Konsequenzen fiir seine
eigene Abgrenzung zu zichen. Zum Problem insgesamt vgl. u.a. bereits A. Jiilicher, Die Gleich-
nisreden Jesu, Darmstadt 1963 (= Tiibingen 1910); E. Fuchs, Die Analogie, in: W. Harnisch (Hg.),
Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von Hermeneutik und Literaturwissen-
schaft, Darmstadt 1982, 1T, bes. 9ff.; R. Dithmar, Fabeln, Parabeln, Gleichnisse, Miinchen
61981, 11ff., und W. Schottroff, Das Weinberglied Jesajas (Jes 5,1-7). Ein Beitrag zur Geschichte
der Parabel, ZAW 82 (1970) 72. Wesentliches Merkmal parabolischer Rede im Gegensatz zu
allegorischer Rede ist, dass Bild- und Sachhilfte nur in einem tertium comparationis tiberein-
stimmen.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 113

sifiziert wird.>® In jedem Fall ist durch diese oberflichliche Gegeniiberstel-
lung wohl deutlich geworden, dass die Selbstverstandlichkeit, mit der man im
Falle von R1 9 davon ausgeht, die Erzihlung von den Bdumen sei urspriing-
lich selbstandig gewesen, wihrend man im Falle von I Sam 12 davon ausgeht,
die Erzdhlung vom Reichen und Armen sei speziell fiir die Kontextsituation
erdacht,’ ihren Grund nicht in der Kompatibilitidt bzw. Inkompatibilitit von
Kontext und Erzdhlung haben kann, sondern aufanderen Primissen beruhen
muss.

v

Der Grund fiir diese unterschiedliche Behandlung der strukturell so dhn-
lich gebauten Texte ist wohl in der giangigen unterschiedlichen Gattungszu-
weisung zu suchen, die unbewusst die Bereitschaft gefordert hat, die «Fabel»
in Ri 9 als selbstindige Einheit, die «Parabel» in II Sam 12 dagegen als Teil
ihres Kontexts zu betrachten: Weil in R1 9 Pflanzen wie Menschen handeln,
spricht man von einer Fabel, weil in II Sam 12 dieses inhaltliche Element
«nichtmenschliche Protagonisten» fehlt, spricht man von einer Parabel und
schliesst von da aus unter Einbeziehung allgemeiner literaturgeschichtlicher
Kenntnisse auf die urspriingliche Selb- bzw. Unselbstidndigkeit der betreffen-
den Erzdhlung. Das allgemeine Vorwissen iiber das, was eine «Fabel» sei,
bestimmt alle weiteren Schritte.

55 Literatur dazu bei W. Schottroff, a.a.0. 72 f.; vgl.a. J. T. Willis, The Genre of [saiah 5: 1-7,
JBL 96 (1977) 3371f., bzw. G.A. Yee, A Form-Critical Study of Isaiah 5: 1-7 as a Song and
Juridical Parable, CBQ 43 (1981) 30 ff. (mit der sich aus dem Titel ergebenden Einschriankung).
Schottroff entscheidet sich selbst allerdings mit H. Gunkel, Art. Fabel 2, in RGG?2 11, 491, dafiir,
Jes 5,1-6 als «Fabel» zu klassifizieren (a.a.O. 841f.), wobei er sich wie Gunkel eines primér
inhaltsbezogenen Fabelbegriffes bedient (Nidheres dazu s.u. V), in dem Fabel und Tenzone
miteinander vermischt werden. Zur prinzipiellen Unterscheidung dieser beiden Gattungen vgl.
F.Crilisemann, a.a.0. 23f. — Wie wenig genau die dabei in der Forschung verwendeten Begriffe
definiert sind, geht schon allein daraus hervor, dass H. Gunkel selbst in: Das Mérchen im Alten
Testament, Tiibingen 1917, 27f., als Vergleichsmaterial zu Jes 5, 1ff. Tiermérchen erwidhnt und
daraufhin zu dem Schluss kommt: «Eine klassische Parabel mit bestrickender Naturwahrheit
erziahlt, von gewaltiger Leidenschaft erfiillt, und — auf alte Mérchenstoffe gegriindet.» Dieser
verwirrenden Auslegung Gunkels — und nicht dem Art. in RGG?2, wie W. Schottroff, a.a.0. 75
A.22, unterstellt — hat J. Hempel, Jahwegleichnisse der israelitischen Propheten, ZAW 42 (1924)
77 A.2, die These gegeniibergestellt, dass eine eindeutige Parabel vorliegt.

56 Eine Ausnahme bilden hier H. Gunkel, Mérchen..., 35f., und O. Eissfeldt, a.a.0. 196,
sowie — etwas vorsichtiger formulierend — W. Schottroff, a.a.0. 68, der von einer «gingigen
Erzdhlungstradition» bzw. einer «zu lehrhaften (sic!) Zwecken tradierte(n) Fallerzihlung»



114 R. Bartelmus

Trotz weiter Verbreitung®’ bedarf diese inhaltliche, allein an der biologi-
schen Qualitdt der Protagonisten orientierte Gattungsdefinition der Fabel
mit all ithren Konsequenzen einer griindlichen Hinterfragung. Denn sie ldsst
sich weder mit den heute giiltigen Kriterien der Gattungstheorie in der all-
gemeinen Literaturwissenschaft vereinbaren, die unter Gattungen Gruppen
strukturell gleich konstituierter Texte versteht,*® noch geniigt sie literaturge-
schichtlichen Anforderungen, denn im &ltesten ausdriicklich als «Fabel»-
Sammlung ausgewiesenen Werk, dem Corpus Aesopicum, finden sich durch-
aus auch Geschichten mit menschlichen Protagonisten,’® die strukturell gese-
hen die gleichen Bauelemente aufweisen wie die umgebenden Tier- und
Pflanzenfabeln. Angesichts dieses Dilemmas bedarf es einer ausfiihrlicheren
methodischen Besinnung zur Frage der Definition der Fabel; sie sei hier kurz
in unsere Uberlegungen zu Ri 9 eingeschoben, um von da aus einer Losung
der noch offengebliebenen Fragen nidherzukommen.

Versucht man, sich einen Uberblick iiber die uferlose literaturwissenschaftliche Literatur
zum Thema «Fabel» zu verschaffen, so lassen sich im Prinzip zwei grundsétzlich verschiedene
Hauptrichtungen ausmachen, denen die einzelnen Ansidtze mehr oder minder zwanglos zuge-
ordnet werden kdnnen, wenn sich auch bei einzelnen Autoren gewisse Uberschneidungen erge-
ben.%® Hauptmerkmal der einen, bereits in den Grundziigen angesprochenen Forschungsrich-
tung ist die Orientierung an der biologischen Qualitit der Protagonisten. Diese Orientierung an
einer aussersprachlichen Grosse bringt es mit sich, dass man die Abgrenzung zu Mirchen, in
denen Tiere agieren, oder zur sog. Tenzonen-Dichtung, die Streitgespriche zwischen Pflanzen
oder Tieren beinhaltet, oft nicht mit der wiinschenswerten Genauigkeit vollziehen kann.®! Hand

spricht. Gunkel, auf den sich die genannten Autoren offenbar beziehen, hat hier bei seiner Suche
nach kleinsten urspriinglichen Einheiten das Prinzip wohl iibertrieben. Auch der Versuch von
U.Simon, The Poor Man’s Ewe-Lamb. An Example of a Juridical Parable, Bibl 48 (1967) 207 ff.,
in der Erzihlung Nathans eine reale juristische Fall-Moglichkeit aufzuweisen, indem er auf
analoge Gebriuche bei heutigen Beduinen hinweist, vermag m. E. nicht zu tiberzeugen: Nathan
trigt David ja keinen «Fall» vor, sondern erzihlt im Mirchenstil eine Geschichte, auf die — und
das scheint mir die eigentliche Pointe — David (wie ein Kind auf Mérchen) emotionell reagiert.
Als Richterin einem konkreten Rechtsstreit hitte er allenfalls den vierfachen Ersatz des Lammes
dekretieren kénnen (vgl. Ex 21,37), nicht aber aufgrund einer emotionellen Aufwallung ein
Todesurteil fillen diirfen (II Sam 12,5), fiir das der Delinquent ja auch nicht greifbar ist; lage
wirklich ein Rechtsfall vor, miissten Klidger und Beklagter anwesend sein.

37 Diese inhaltlich geprigte Gattungsdefinition findet sich in allen mir bekannten theologi-
schen Lexika (RGG 23, BHH, Bibellexikon etc.) und Einleitungen.

38 vgl. K. Hempfer, Gattungstheorie, Miinchen 1973, 17.

%S0 z.B. die Fabel vom schiffbriichigen Athener (A.Hausrath Nr.30; E.Chambry
Nr.53).

60 So etwa bei E.Jenni, Art. Fabel, BHH I, 461. Die Auswahl der im folgenden zitierten
Literatur erhebt in keiner Weise den Anspruch auf Vollstindigkeit.

61'So bei E. Ebeling/H. Gunkel, Art. Fabel, RGG? 11, 489 ff., G. Fohrer, Art. Fabel II, RGG?
I1, 853, W.Schottroff, a.a.0. 89 (im Anschluss an E.Leibfried, Fabel, Stuttgart 1967, 11ff.),



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 115

in Hand mit dieser Orientierung an der biologischen Qualitdt der Protagonisten geht haufig die
wohl von der angenommenen Néihe zum Mirchen abhingige Vorstellung, dass die so definierten
Fabeln der Volksdichtung zuzurechnen seien, also anonymen Ursprungs sind und auch anonym
tradiert wurden. In den Kategorien des Aristoteles ausgedriickt: Trotz ihres (zugestandenen)
lehrhaften Charakters gehéren die so beschriebenen Fabeln zur Dichtung, d. h. zur eher zweck-
freien Verwendung von Sprache, und nicht zur Rhetorik, d. h. zur zweckhaften Verwendung von
Sprache. — Da die letztgenannten Prdmissen angesichts der literaturgeschichtlichen Fakten,
zumindest der griechischen Zeit, nicht haltbar sind, hat sich v.a. im Bereich der klassischen
Philologie, aber auch in der neueren deutschen Literaturwissenschaft eine andere Bestimmung
der Gattung Fabel durchgesetzt, die in thren Wurzeln auf den Alexandriner Theon zuriickzu-
fiihren ist. Seit dieser die Fabel als Adyog wevdnic sixovifov aAjvetay definiert hat,%? ist in diesem
Bereich der Fabelforschung das Kriterium der Bildhaftigkeit — kombiniert mit der Anschauung,
Fabeln zielten auf den Ausdruck einer allgemeinen Wahrheit — in den Mittelpunkt der Uber-
legungen geriickt worden.®® Wiederum in den Kategorien des Aristoteles ausgedriickt: Fiir
diesen Bereich der Fabelforschung steht fest, dass Fabeln der Rhetorik zuzurechnen sind. Als
Beweis dafiir ldsst sich die Tatsache benennen, dass zumindest in der altgriechischen Literatur-
geschichte z. B. die Fabelsammlung des Asop in Rhetorenschulen als Exemplasammlung ver-
wendet wurde und dass etwa Livius zum Ausweis der rhetorischen Fihigkeiten des Menenius
Agrippa diesem die beriithmte Fabel vom Bauch und den Gliedern in den Mund legt.%*

Mag man dieser Richtung in der Fabelforschung auch den Vorwurf machen, das Kriterium
der Bildhaftigkeit sei zu allgemein, gegeniiber der erstgenannten Richtung hat sie den Vorteil,
dass sie ihre Kriterien mit den literarischen Gegebenheiten vereinbaren kann, die gegen die
Einbezichung des literaturfremden Kriteriums «menschliche/nichtmenschliche Protagonisten»
sprechen. Der Nachteil liegt aber darin, dass man von da aus — vor allem wenn man die Kurz-
formel des Theon zum Ausgangspunkt nimmt — Miihe hat, hinreichend genaue Grenzen zu den
iibrigen erzihlenden Gattungen bildhafter Rede wie etwa Parabel, Gleichnis oder Allegorie zu

E.Nielsen, a.a.0. 147, in der 0. A.29 zitierten Literatur u.d. Problematisch erscheint mir ins-
besondere die mangelhafte Abgrenzung zwischen Fabel und Tenzone, die strukturell so vollig
verschieden aufgebaut sind (vgl. 0. A.55). Ganz absurd wird die Gattungsbestimmung «Fabel»
m. E. in einem Fall wie der Erzihlung vom Adler und der Schlange im Etana-Mythos (AOT
2351ff.,, ANET 1141Yf.), die schon allein aufgrund ihres Umfangs und ihres hochst komplexen
Inhalts wohl kaum als «Fabel» klassifiziert werden kann; dazu kommt, dass ihr das Struktur-
merkmal «Einstrangigkeit» ebenso fehlt wie eine Pointe. Die in mancherlei Hinsicht fragwiirdige
Arbeit H. Freydanks zu diesem Text (Die Tierfabel im Etana-Mythus. Ein Deutungsversuch,
MIOF 17 [1971/72] 1 ff.) macht durch die Fiille der in ihr aufgezeigten oder zumindest vermuteten
allegorischen Anspielungen immerhin so viel klar, dass dort keine Fabel vorliegt.

62 Theon, progymn. Kap. 3 — zitiert bei: R. Keydell, Art. Fabel, Der Kleine Pauly. dtv Lexi-
kon der Antike in fiinf Banden, 11, 485.

63 So R. Keydell, a.a.0. 485fT.; L. W. Daly, Art. Fabel, dtv Lexikon der Antike, Philosophie,
Literatur, Wissenschaft I, 122 (unter ausdriicklicher Ablehnung einer inhaltlichen Einschrian-
kung!), R. Dithmar, a.a.O. 11ff., und bereits G.E. Lessing, Vom Wesen der Fabel, zitiert bei
E. Leibfried, Texte zur Theorie der Fabel, Stuttgart 1978, 52 ff. bzw. R. Dithmar, a.a.O. 23.

64 Livius, Ab urbe condita 2, 32, 8 ff. Dass die dsopischen Fabeln als Exemplasammlung
Verwendung fanden, ergibt sich aus den héufig angefiigten Epimythoi, die Angaben fiir den
Anwendungsbereich enthalten.



116 R. Bartelmus

ziehen.®> Trotzdem meine ich, dass eine literaturwissenschaftlich praktikable Definition der
Fabel von diesem Ansatz ausgehen muss, wobei ein bisher noch nicht genanntes, in den meisten
Untersuchungen stillschweigend vorausgesetztes Kriterium noch eigens betont werden soll: Als
Fabel kann man nur eine in sich geschlossene Geschichte bezeichnen, die auf eine Pointe
abzielt ;% sie kann in einen Kontext eingefiigt sein,’’ ist jedoch auch ohne einen Kontext aus sich
heraus verstindlich. Demgegeniiber wire eine Parabel eine Geschichte, die kontextgebunden
und in sich unabgeschlossen ist; ihre Pointe liegt nicht in einer allgemeinen Wahrheit, sondern
darin, dass einer der Protagonisten im umgebenden Kontext durch sie zu einem Urteil (meist
tibersich selbst) veranlasst wird; d. h. ihr Schluss liegt nicht in ihr selbst, sondern im Kontext: Die

Parabel will nicht piddagogisch-mieutisch belehren, sie will iiberrumpeln bzw. iiberfiihren.%®

Betrachtet man nun von diesen grundsitzlichen Uberlegungen her die hier
in Rede stehende Einheit R19,8-15, dann ist zunédchst so viel klar, dass zwar
der Schluss durchaus richtig wire, von der Gattungszuweisung «Fabel» auf
die urspriingliche Selbstandigkeit der Einheit zu schliessen — das Problem
liegt in der unzureichenden Gattungsbestimmung allein aufgrund der biolo-
gischen Qualitit der Protagonisten.® Geht man nun von der inneren Struktur
von Ri19,8-15 aus, das aus einer Einleitung (V. 8a) und vier nahezu identisch

65 Zum Problem vgl. R. Dithmar, a.a.O. 111, oder E. Fuchs, a.a.O. 1., mit verschiedenen
Losungsvorschligen. Einigkeit besteht allein bei der Ausgrenzung der Allegorie; vgl. dazu o.
A.S5.

66 [ etzteres betont auch F. Criisemann, a.a.0. 23f,, iibersieht aber, dass als «Fabel» nur in
sich geschlossene Geschichten bezeichnet werden sollten, sonst kénnte er nicht auch II Kén 14,9
unter die Fabeln einbezichen (so auch die meisten Einleitungen und Lexika).

67 So die dlteste bekannte Fabel der griechischen Literatur, die Fabel von «Habicht und
Nachtigall» (Hesiod, Erga kai Hémerai, 202-212). Man kann angesichts dieser Tatsache
immerhin fragen, ob nicht auch Fabeln ihren Ursprung in grosseren Texten haben.

8 Ein gutes Beispiel fiir eine solche Parabel findet sich z.B. in den Ubungstexten von
C.Brockelmann, Arabische Grammatik, Leipzig #1974, 44+: Die in sich kaum sinnhafte Erziih-
lung von der Eule von Basra, die als Brautgabe fiir ihre Tochter von der Eule von Mosul ein
verddetes Landgut fordert, erhilt ihren Sinn dadurch, dass sie dem Kalifen Ma’mun erzihlt wird,
der durch sie daran erinnert wird, sich um die Belange seines Reiches zu kiimmern. Dass in
jlingerer Zeit als «Sitz im Leben» der Parabeln hiufig der Bereich der Rechtssprechung genannt
wird (so z.B. bei U.Simon, a.a.0., G.A. Yee, a.a.0., J. T. Willis, a.a.0.), entspricht wohl eher
einem Modetrend der alttestamentlichen Wissenschaft als den textlichen Gegebenheiten; dass
Parabeln auch im Rechtsbereich eine Rolle gespielt haben kénnen, soll damit nicht bestritten
werden - liberall, wo Rhetorik (miindlich oder schriftlich) eine Rolle spielt, kénnen Parabeln als
Mittel eingesetzt sein, jemanden «zu tberfiihren»!

69 Nach dem gleichen Prinzip vorgehend, kénnte man z.B. auch Geschichten, in denen
Minner als Hauptprotagonisten vorkommen, von Geschichten unterscheiden, in denen Frauen
die Hauptprotagonisten sind, und die entsprechenden Geschichten als je verschiedene Gattun-
gen zusammenfassen; es fragt sich nur, welchen Erklirungswert eine solche «Gattungsbestim-
mung» haben sollte.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichiung 117

gebauten Dialogen zwischen je einer Gruppe und einem Einzelnen besteht,”
so liegt offen zutage, dass der fiir eine Fabel verbindliche, die Pointe enthal-
tende Schluss fehlt.” Nirgends ist davon die Rede, wie die Biume aufdie Rede
des Dornbusches reagiert haben, ja nicht einmal die offene Frage, ob der
Dornbusch nun Konig geworden ist oder nicht, wird beantwortet: An die
Stelle eines wie immer gearteten Erzidhlungsschlusses ist die unmittelbare
Anrede des Jotham an die Sichemiten getreten, die tendenzids die Argumen-
tationsstruktur des Dornbusches aufnimmt und damit deutlich macht, dass
hier eine unmittelbare Analogie beabsichtigt ist. Die sog. Jothamfabel stellt
also keine urspriingliche «einfache Form» dar, die im Volke von Mund zu
Mund weitererziahlt wurde, sondern erweist sich als absichtsvolles literari-
sches Konstrukt im Rahmen einer ebenso absichtsvoll in die letzte Einzel-
erzahlung des Retterbuchs eingebauten programmatischen Rede.

VI

Was den letzten Punkt meiner Uberlegungen — die Frage nach der histo-
rischen Einordnung dieser in die Abimelechgeschichte eingebauten Rede des
Jotham bzw. nach dem historischen Ort des Autors des Retterbuchs — betrifft,
kann ich mich wieder relativ eng an die Argumentation W. Richters an-
schliessen, der zwar die angebliche Fabel getrennt vom Kontext auswertet,
die Entstehung von «Fabel» und Kontext jedoch zeitlich und sachlich so
nahe zusammenriickt, dass man sich nur wundern kann, dass er daraus keine
Folgerungen fiir seine formkritische Analyse gezogen hat; jedenfalls lassen
sich so viele seiner historischen Argumente auch im Rahmen meiner These
verwenden.

In Auseinandersetzung mit der auch nach obigen Uberlegungen unhalt-
baren Friihdatierung der Fabel durch M. Buber kommt W. Richter zu fol-
gendem Ergebnis: «Ganz unmdoglich kann... ein beduinischer Israelit damit

70 Auf die stereotyp formulierte Aufforderung, das Kénigsamt zu iibernehmen, folgt stets
eine indirekte, das Amt charakterisierende Antwort; keiner der Angesprochenen antwortet mit
«ja» oder «nein» (bzw. dem hebriischen Aquivalent), so dass die Geschichte — erzihltechnisch
gesehen — nicht zu Ende gefiihrt ist.

"1'So schon G. F. Moore (s.0. A.30). Die Tatsache, dass die «Jothamfabel» im Mittelalter in
leicht verstiimmelter Form in Handschriften der dsopischen Sammlung aufgenommen wurde,
spricht nicht gegen meine Zuweisung von Ri 9,8-15 zur Gattung Parabel, sondern dafiir, dass
man im Mittelalter bereits einer inhaltsbezogenen Gattungsbestimmung zuneigte. Da man den
Kontext kannte, konnte man davon absehen, dass dem Text die abschliessende Lehre und
tiberhaupt der Schluss fehlt.



118 R. Bartelmus

das Konigtum der Stiddte Palastinas verurteilen wollen; vielmehr will die
Fabel offensichtlich auf bestehende Institutionen anspielen... die Fabel...
kann nicht dlter sein als die Institution, auf die sie anspielt.»’ Und in den
daran unmittelbar anschliessenden Erdrterungen um die Verwendung von
Salbungs- und Inthronisationsformel meint er dann als « Terminus a quo die
Wahl Jerobeams zum Konig» benennen zu konnen,”? obwohl von diesem
ersten Konig des Nordreichs keine Salbung tiberliefert ist und obwohl sich
dieser Konig einer weitgehenden Zustimmung im Volk und in prophetischen
Kreisen erfreuen konnte.” Auf der anderen Seite datiert W. Richter die Ent-
stehung des ganzen Retterbuchs nur knapp 100 Jahre spiter in die Zeit der
Konige Jehu und Joahas,” wobei er vor allem zwei Gesichtspunkte betont:
Zum einen schliesst er sich der verbreiteten Vermutung an, es kénne kein
Zufall sein, dass sowohl von Abimelech als auch von Jehu die Ermordung von
70 potentiellen Konkurrenten berichtet wird,’® zum anderen scheint ihm das
Fehlen einer gileaditischen Tradition im Retterbuch darauf hinzuweisen,
dass zum Zeitpunkt von dessen Abfassung Gilead gerade nicht zu Israel
gehorte, was fiir die Zeit Jehus und Joahas’ zutrifft.

Was W. Richter libersehen hat, ist die Tatsache, dass Jehu der einzige
Konig des Nordreichs ist, von dem eine Salbung berichtet wird — und dies
sogar gleich zweimal in den Konigsbiichern’” —, was mit der zweimaligen
Erwdhnung des Sachverhalts «Salben» in Ri 9,8-15 in auffilliger Weise
zusammenstimmt. M.a. W., ldsst man die literarkritische Auslosung der «Fa-
bel» aus dem Kontext fallen, die nach den obigen Uberlegungen weder not-
wendig noch liberhaupt angezeigt ist, gewinnt das Pladoyer W. Richters fiir
die historisch-soziokulturelle Einordnung der Entstehung des Retterbuchs in
die Friihzeit des Hauses Jehu zusitzliche gewichtige Argumente. In der
ganzheitlich interpretierten Abimelecherzihlung lassen sich dann wenig-
stens vier Anspielungen auf die Zeit Jehus ausmachen: Der Mord Abime-
lechs an den 70 Halbbriidern spielt dann auf die Ereignisse bei der Machter-
greifung Jehus an. Jothams Anrede an die Sichemiten Iésst sich ohne weiteres
doppelsinnig als Anrede an die israelitischen Leser bzw. Horer von Ri 9
verstehen, denn Sichem war — wie Hebron im Siidreich — das natiirliche
Zentrum des Nordreichs,’® das als Bild fiir das Ganze stehen kann. Selbst die

72 W.Richter, a.a.0. 291f.

73 Ebd. 293.

74 Vel. I Kon 11,29f1.; 12,20.

75 W.Richter, a.a.0. 340f.

76 vgl. Ri 9,2.5 mit I Kén 10, 1-11.
TT1K6n 19,16 11 Kén 9,1-6.

78 So S.Herrmann, a.a.O. 238.



Die sogenannte Jothamfabel — eine politisch-religiose Parabeldichtung 119

Tatsache, dass Abimelech als Konig von Sichem nicht dort residiert, sondern
im nahegelegenen Aruma,” muss dann nicht unbedingt als historisches
Detail interpretiert werden, sondern kann doppelsinnig als Anspielung dar-
auf verstanden werden, dass Jehu und Joahas — wie die meisten Konige des
Nordreichs — nicht in Sichem, sondern im benachbarten Samaria residier-
ten.®" Dass schliesslich in der Parabel von einer Konigssalbung die Rede ist,
erklart sich wohl am besten aus dem Umstand, dass sich die mit der Parabel
angegriffene Institution eben dieses sakralen Aktes bediente — und sicher ist
das nur bei Jehu nachzuweisen.?!

Eine letzte Beobachtung, die allerdings iiber den engeren Rahmen unseres
Themas hinausweist, sei zum Schluss noch angefiigt. Ist es reiner Zufall, dass
in den Kdnigsbiichern ausgerechnet in der Zeit des Joahas, der selbst gegen
die Syrer nichts ausrichtet, die Gestalt eines anonymen masi‘a, eines «Ret-
ters», erscheint, der Israel aus der Hand der Syrer befreit?®? Liegt hierin
vielleicht der Anlass fiir die Aufnahme und geschlossene Neuedition der
«Rettergeschichten» der Landnahmezeit?

Hier schliesst sich der Kreis unserer Uberlegungen. Ausgangspunkt war
die Frage nach Herkunft und Funktion der sog. Jothamfabel im Rahmen
ihres engeren Kontexts, als den ich mit W. Richter das vordeuteronomische

9 Ri 9,41.

80 Ob man mit H. Gressmann, Die Anfiinge Israels, Gottingen 21922, 211.216, der /nw" mit
«umherziehen» tibersetzt, so weit gehen kann, auch noch darin eine Anspielung auf die beste-
henden Verhéltnisse zu sehen (er denkt an I Sam 8,2), sei dahingestellt; denkbar wire eine solche
Anspielung auf die unstete Lebensweise der Konige, die stindig zwischen Residenz- und Haupt-
stadt hin- und herziehen miissen, durchaus.

81 Dieser Ansatz des «Retterbuchs» in der Zeit der Dynastie Jehu scheint sich mit dem
Faktum nicht zu vertragen, dass gerade Jehu «Exponent der jahwetreuen, konservativ-israeli-
tischen Kreise gewesen ist» (A.H.J. Gunneweg, Geschichte Israels bis Bar Kochba, Stuttgart
21976, 99, mit Verweis auf I Kon 10,15fT), der somit wenig Anlass fiir eine Kritik an der
Institution des Konigtums bot. Das Problem wird allerdings durch Hos 1,4 -5 relativiert: Offen-
bar waren die jahwetreuen Kreise in dieser Zeit in sich nicht so homogen, wie man es sich um
einer «klaren Linie» in der Geschichte Israels willen wiinschen mochte. — Schon der Dtrbzw. die
Dtr hatten angesichts dieser Tatsache Miihe, Jehu mit den Mitteln des iiblichen Schwarz-
Weiss-Schemas zu charakterisieren, wie man aus II Kén 10,2836 entnehmen kann, wo das
iibliche Resumée iiber die Regierungszeit doch recht zwiespéltig ausgefallen ist. (Ahnliches gilt
iibrigens auch fiir Joahas in Il Kén 18,1-9.) Gehérte der Autor des Retterbuchs den Kreisen an,
aus denen ca. ein halbes Jahrhundert spater der Prophet Hosea hervorging, 16st sich auch dieses
Problem in zufriedenstellender Weise. — Dass der Autor des Retterbuchs auch Ereignisse aus der
Zeit vor Jehu paradigmatisch in seiner Abimelech-Erzdhlung mit verarbeitet hat (so den Flam-
mentod Simris IK6n 16,18 in Ri 9,15.20.49), scheint mir sicher und spricht fiir die Weite des
Horizonts dieses Geschichtsschreibers.

8211 Kén 13, 5.



120 R. Bartelmus

Retterbuch annehmen zu konnen meinte. Die daraus entwickelte Hypothese,
die die «Fabel» enthaltende Rede sei doch in starkerem Masse als geschlos-
sene Komposition zu betrachten, als dies in der neueren Forschung ange-
nommen wird, hat sich von verschiedenen Aspekten her stiitzen lassen.
Sprachliche, stilistische und inhaltliche Gestaltung der Redekomposition,
insbesondere die Verwendung des konsequent doppeldeutig eingesetzten Stil-
mittels «Parabel», bestidrkten diesen Eindruck und machten dariiber hinaus
deutlich, dass wir im Autor des Retterbuchs einen literarisch versierten nord-
israelitischen Verfechter eines rigoros antimonarchischen Jahwismus sehen
konnen, dessen Gedankenwelt nicht allzuweit vom Hosea-Buch anzusiedeln
sein diirfte.®? Der Erzihler der Parabel von dem «Schwarzer-Peter-Spiel» der
Bidume um das nutzlose Amt des Konigs stand also nicht einsam auf der
Jotham-Kanzel am Berg Garizim, wie erst jiingst wieder ein Fundamentalist
namens B. Cobbey-Crisler durch Schallmessungen im Talkessel von Sichem
zu beweisen suchte,* er war auch nicht ein vollig anonymer Teil des israeliti-
schen «Volksmunds», sondern er war als Autor des Retterbuchs ein
«Schreibtischtiter» (im positiven Sinne), der den Kampf gegen die s.E. per-
vertierten Macht- und Gesellschaftsstrukturen seiner Zeit dadurch fiihrte,
dass er die altisraelitischen Traditionen aus der Landnahmezeit zu neuem
Leben erweckte, indem er sie geordnet und mit implizitem Kommentar ver-
sehen gewissermassen «neu edierte». Er schrieb Geschichte —allerdings nicht
als ein Historist, der wissen will, «wie es wirklich gewesen ist», sondern im
Blick auf seine Gegenwart® — und ist insofern durchaus mit dem judiischen
Autor der «Geschichte von der Thronfolge Davids» vergleichbar.®® In der
verworrenen Geschichte der Dynastien des Nordreichs entwickelte er ein
Programm, das zwar im Gewand eines Geschichtswerks auftritt, dessen
gegenwartsbezogene Absichten aber kaum misszuverstehen sind: Er sieht in
der Institution des Konigtums den Anfang vom Ende des Nordreichs und
beschwort als Alternative die alten Institutionen der Landnahmezeit als die
allein angemessene Existenzform Israels, die das Uberleben in einer Welt mit
immer enger werdenden politischen Spielrdumen allein unter dem Schutze
Jahwes ermoglichen sollen.

Riidiger Bartelmus, Miinchen

83S.0. A.19 und 81.

84 B. Cobbey-Crisler, The Acoustics and Crowd Capacity of natural Theatres in Palestine,
BA 39 (1976) 128 ff; vgl. dagegen schon W.Nowack, a.a.O. 87.

85 Vgl. dazu W. Richter, a.a.0. 34l.

86 Auch der Hesiod der Erga konnte in diesem Zusammenhang genannt werden, denn dessen
Werk impliziert in gleicher Weise eine Systemkritik an den Verhéltnissen seiner Zeit.



	Die sogenannte Jothamfabel : eine politisch-religiöse Parabeldichtung : Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen israelitischen Literaturgeschichte

