
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 2

Artikel: Die sogenannte Jothamfabel : eine politisch-religiöse Parabeldichtung :
Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen
israelitischen Literaturgeschichte

Autor: Bartelmus, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 41 Heft 2 1985

Die sogenannte Jothamfabel -
eine politisch-religiöse Parabeldichtung

Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen
israelitischen Literaturgeschichte

I

In seinem vor gut 50 Jahren erstmals veröffentlichten Buch «Königtum
Gottes» kommt M. Buber im Blick auf Ri 9,8-15 zu dem Ergebnis, dass

dieser Text «die stärkste antimonarchische Dichtung der Weltliteratur»
darstelle1 - und viele haben seinerzeit diese Aussage, zumindest nach ihrer
inhaltlichen Seite hin, zustimmend aufgenommen.

Nachdem bis in die frühen fünfziger Jahre hinein diese radikal
antimonarchische Deutung von Ri 9,8-15 weitgehend unbestritten war, haben sich
in jüngerer Zeit die Stimmen wieder gemehrt, die - aus den unterschiedlichsten

Motiven heraus - darum bemüht sind, nachzuweisen, dass hier keine

prinzipielle Kritik am Königtum vorliege. Dabei reichen die Begründungen
für diese Bewertung der Tendenz der Erzählung von dem historischen Argument,

im AT habe angesichts der positiven Wertung des davidischen Königtums

und der damit verbundenen (politischen) Messiashoffnung eine so radikale

Denkweise keinen Ort, bis hin zu der politisch-konservativen petitio
principii, dass in der Hl. Schrift als dem Worte Gottes keine Institutionskritik
vorkommen kann bzw. darf, wobei letztere Prämisse natürlich nicht immer
explizit ausgesprochen wird. Ein besonders krasses Beispiel für die letztgenannte

Position stellt m. E. die Arbeit E.Nielsens über«Shechem»dar, in der
schlicht behauptet wird: «anarchistic tendencies are relatively recent
phenomena»,2 und von dieser historisch-soziologisch ungeschützten Behauptung

aus eine schon fast romantisch zu nennende ursprünglich königsfreundliche

Version der Erzählung von der Königswahl der Bäume rekonstruiert

1 M. Buber, Königtum Gottes, Heidelberg '1956, 24 (4932).
2 E. Nielsen, Shechem, Kopenhagen 1955, 149.



98 R. Bartelmus

wird: Der alte König der Bäume - eine Zeder - ist gestorben, so dass ein

Nachfolger gewählt werden muss. Natürlich ist klar, dass als Nachfolger nur
ein ähnlich würdiger Baum in Frage kommt. Die ganze Umfrage unter den

Bäumen hat demzufolge ursprünglich nur den Zweck, den würdigsten unter
ihnen herauszufinden...! Und nur weil der Kontext von einer Negativfigur
wie Abimelech handelt, ist diese rekonstruierte ursprüngliche Version der

Erzählung an Anfang und Schluss geändert und so in ihrer Tendenz ins

Gegenteil verkehrt worden...
Dass dieser den Text in keiner Weise ernst nehmende Missgriff nirgends in

der neueren Forschung positiv aufgenommen wurde, verwundert nicht weiter,

doch scheint E. Nielsen die Forschung insofern entscheidend beeinflusst
zu haben, als die kompromisslose Sicht Bubers, deren Berechtigung
angesichts der politischen Erfahrungen der dreissiger Jahre kaum jemals in Zweifel

gezogen worden war, seither wieder zur Disposition steht. So deutet etwa
E.H.Maly die «Fabel» so, dass sie sich ursprünglich gegen Leute gewendet
habe, die sich grundlos der «burden of leadership» entziehen wollten,3 während

etwa S. Flerrmann in seiner «Geschichte Israels» zu dem Schluss

kommt, die «Fabel» sei nicht generell antimonarchisch, sondern wolle nur
davor warnen, den Ungeeignetsten zum König zu machen.4

Diese wenigen Beispiele zur kontroversen Diskussion der Grundtendenz
der sogenannten Jothamfabel mögen einstweilen genügen; sie haben wohl
deutlich genug gezeigt, dass hier noch Fragen offen sind und dass es sich lohnt,
hier noch einmal gründlicher nachzufragen - allerdings nicht nur beschränkt
auf die systematisch-theologische Frage nach der «Grundtendenz» der
Erzählung, sondern unter Einbeziehung aller gängigen exegetischen Methoden
und Fragestellungen.

II

Beginnen wir unsere Untersuchungen an einem Punkt, der in den bisher

genannten Untersuchungen erstaunlicherweise kaum eine Rolle spielt -
nämlich bei dem genauen hebräischen Wortlaut, bei der Grammatik. Dabei

zeigt es sich, dass die eingangs erörterte Frage nach der Grundtendenz der
«Fabel» letztlich durch die grammatisch-syntaktische Analyse einer einzigen

- allerdings dreimal verwendeten - Verbform schlüssig entschieden werden
kann. Es handelt sich dabei um die - schon von der Masora durch eine

3 E. H. Maly, The Jotham Fable - Anti-Monarchical? CBQ 22 (1960) 303.
4 S. Herrmann, Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, München 1973, 163.



Die sogenannte Jothamfabe! - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 99

ungewöhnliche Vokalisation deutlich hervorgehobene - Form heh°dalti5, ein
qätal in Erststellung am Beginn einer Rede. Nach alledem, was wir über die
hebräische Syntax wissen, kann eine solche Form nur eine abgeschlossene,

zum Gegenwartspunkt des Sprechenden vorzeitige, d.h. hier vergangene
Handlung bezeichnen. Doch seit die LXX diese Form auf das folgende Futur
bezogen hat6 - es liegt ein Participum conjunctum vor-, hat sich - ausser bei
M. Buber und in den Kommentaren von E. Bertheau und R.G. Boling7 -
überall in den mir bekannten Kommentaren und Übersetzungen die
angesichts des hebräischen Wortlauts unhaltbare Übersetzung mit «Soll ich...»
anstelle von «Habe ich...» durchgesetzt. Selbst die in Tempusfragen sonst
meist zuverlässige Grammatik von W. Gesenius-E. Kautzsch (GK) findet
hier ein angebliches Perfectum confidentiae, das eine futurische Übersetzung
erlaube,8 zumal dieser Zeitbezug durch das folgende weqätal whlkty nahege-

5 Ri 9,9.11.13. Was die Masoreten bewogen hat, diese seltsame Vokalisation vorzunehmen,
ist nicht mehr auszumachen. Möglicherweise hat K. Budde, Das Buch der Richter,
Freiburg/Leipzig/Tübingen 1897, 72 f. das Richtige getroffen, wenn er annimmt, man wolle
vielleicht «zwischen Hiph. und Hoph. die Auswahl lassen». In der Sache entscheiden sich die
klassischen Grammatiken (und ihnen folgend die Kommentare) kontrovers: E. Kautzsch,
W. Gesenius' Hebräische Grammatik, Leipzig 281909 Hildesheim 1977) §63k, nimmt mit
A. de Balmis an, es liege Qal vor, weil Hi. und Ho. der Wurzel sonst nicht belegt sind (ähnlich
C. F. Burney, The Book of Judges..., New York 1903 [= 1970] 273, und neuerdings W.
Baumgartner, Hebräisches und aramäisches Lexikon zum AT, Leiden 1967,281); das Qämes hätüfsei

aus Qämes verflüchtigt, da die Silbe zwischen Ton und Gegenton stehe. Wodurch der Wechsel
des Klangspektrums von a nach o/u bedingt sein soll, erklärt er allerdings nicht. F. Böttcher,
Ausführliches Lehrbuch der hebräischen Sprache, hg. v. E. Mühlau, I, Leipzig 1866, 239, hält
dagegen die Form für ein Hi. mit Haplographie des h (ähnlich G. F. Moore, A critical and

exegetical Commentary on Judges, Edinburgh 1895, 249), weil hdl als Intransitivum nicht mit
Akkusativ konstruiert werden könne. E. König, Historisch-kritisches Lehrgebäude der
hebräischen Sprache, I, Leipzig 1881, §30.2y, schliesslich plädiert mit Qimchi trotz der nota acc. für
Ho., weil in hebräischen Passivkonstruktionen öfters das (transformierte) Subjekt mit 't

hervorgehoben sein kann und die Vokalisation für Ho. spricht. Eine eindeutige Entscheidung kann hier
wohl nicht getroffen werden, doch scheidet die erstgenannte Möglichkeit aller Wahrscheinlichkeit

nach aus, so dass nur die Entscheidung zwischen der Annahme von Hi. oder Ho.
offenbleibt.

6 LXXa und LXXb stimmen zwar im Wortlaut nicht überein, entscheiden sich jedoch beide

für die Übersetzung mit Ptz. Zur Funktion von vfqätal in der direkten Rede vgl. R. Bartelmus,
HYH. Bedeutung und Funktion eines hebräischen «Allerweltswortes» - zugleich ein Beitrag zur
Frage des hebräischen Tempussystems (ATS 17) St. Ottilien 1982, 73 ff.

7 E. Bertheau, Das Buch Richter und Rut, Leipzig 1845,140, bzw. R. G. Boling, Judges, New
York 1975, 166.

8 GK§106n. E. König, a.a.O., III, §129 ff, diskutiert verschiedene Möglichkeiten der angeblich

futurischen Funktion von Perfekten, doch kann auch er keine Fälle namhaft machen, in
denen etwas anderes als Futur II vorliegt, was am Redebeginn keinen Sinn ergibt. Analoges gilt



100 R. Bartelmus

legt werde. Doch sieht man einmal davon ab, dass ein Perfectum confidentiae

- sofern es so etwas im biblischen Hebräisch überhaupt gibt9 - in einem
Fragesatz wohl kaum am rechten Ort verwendet wäre - Frage und «Vertrauen»

schliessen sich doch eher aus -, aus Stellen wie Dt 12,9 f. ; Jos 4,7 ; Ri 13,3

oder II Sam 7,8 f. geht eindeutig hervor, dass die Abfolge qätal- weqätalin der
direkten Rede im Sinne der temporellen Opposition Vergangenheit vs

Zukunft zu verstehen ist.10 Nimmt man von daher den temporellen Wert der
Form hhdlty im Sinne der abgeschlossenen vergangenen Handlung ernst,
dann kann freilich an der radikal antimonarchischen Tendenz der Erzählung
kein Zweifel bestehen. In der «Fabel» geht es dann nämlich nicht um eine

Königswahl, sondern ganz im Gegenteil um eine Art «Schwarzer-Peter-
Spiel» der Bäume um das überflüssige, ja gefährliche Amt eines Königs." Die
Problemstellung lautet dann nicht: Wer soll, oder gar: Wer darf König
werden? sondern schlicht: Wer hat so abgewirtschaftet, wer ist so impotent
geworden, wer ist so heruntergekommen, dass er als König in Frage kommen
könnte? Von daher erklärt es sich denn auch, dass alle Fruchtbäume, d.h. alle
nützlichen Glieder der «Baum-Gesellschaft», den ironischen Antrag der
übrigen Bäume empört von sich weisen - sie sind doch noch nicht so weit
heruntergekommen! - und an einen ausgewiesenen Nichtsnutz, den
Dornstrauch, weitergeben. Der quittiert das Angebot denn auch mit einem
sarkastischen Kommentar. - Nur nutzlose Subjekte ohne Zukunft geben sich mit
Herrschaft über andere ab.

Ginge es in der Exegese allein darum, die Grundtendenz eines Textes zu
erheben, könnte man mit dieser simplen grammatischen Erkenntnis an dieser
Stelle abbrechen; die antimonarchische Tendenz des Textes liegt offen
zutage. Doch weitergehende Schlüsse lassen sich immer erst dann ziehen, wenn
geklärt ist, wann, wo und zu welchem Zweck ein Text in welchem religiösen
bzw. sozialen Kontext entstanden ist bzw. gebraucht wurde. Und so müssen

für P.Joüon, Grammaire de l'Hébreu Biblique, Rom 1923, § 112j. Auch die bei GK genannten
Beispiele sind grösstenteils Belege für Futur II.

9 M. E. liegt bei der Aussonderung dieser angeblichen grammatischen Kategorie eine illegitime

Vermengung von Grammatik und Stil vor; grammatische Kategorien sind nicht mit einer
Pluralität von Funktionen zu verbinden, die sich gegenseitig widersprechen.

10 Dass Wqätal-unabhängig von der konkreten temporellen Funktion des vorhergehenden
qätal in Spezialfällen - in der direkten Rede in jedem Fall den Wechsel ins Futur signalisiert,
ergibt sich auch aus Gen 12, 11-13 bzw. Jos 6,2f.; 8,lf. Zu Ausnahmen wie I Sam 12,2 vgl.
R. Bartelmus, a.a.O. 67, A. 102 und 131.

11 Obwohl R. G. Boling, a.a.O. 166, die richtige Übersetzung von hhdlty getroffen hat, beharrt
er seltsamerweise darauf, dass in dem Text das Motiv der «rivalry between the trees for supremacy»

vorliege (173).



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 101

im folgenden noch wenigstens vier weitere Fragenkreise geklärt werden.
Dabei sollen zunächst in freiem Anschluss an die «Traditionsgeschichtli-
che(n) Untersuchungen zum Richterbuch» von W. Richter12 einige Gedanken

zur Einbettung der «Fabel» in den Kontext von Ri 9 bzw. des ganzen
Richterbuches angerissen werden, dann sollen in einem syntaktisch-formkritischen

Teil einige bisher kaum beachtete sprachlich-stilistische Details aus
Ri 9,7-20 besprochen werden und von ihnen aus in einem weiteren Teil die

Gattungsfrage einer erneuten Betrachtung unterzogen werden. Schliesslich
soll dann in einem abschliessenden historischen Teil erörtert werden, in
welcher Phase der politisch-religiösen Entwicklung Israels die Entstehung
von Ri 9,8 -15 bzw. Ri 9,7-20 am wahrscheinlichsten anzusetzen sein könnte.

III

Zunächst sei kurz geklärt, worin der angekündigte «freie Anschluss» an
die bahnbrechende Arbeit W. Richters besteht,13 bzw. worin sich meine

Argumentation von der W. Richters unterscheidet. Volle Übereinstimmung
mit W. Richter besteht insofern, als ich nicht bereit bin, bei der früher
üblichen literarkritischen Atomisierung heute vorliegender Texteinheiten
stehenzubleiben, die davon ausging, dass die Endgestalt der heutigen Texte
mehr oder weniger schematisch kompilierenden Redaktoren zu verdanken
sei,14 sondern mit ihm nach den gestaltenden Kräften frage, die aus
vorliegenden historiographischen Notizen, mündlichen Überlieferungen u.a.m.
«Literatur» im engeren Sinne schufen, und diese erste Phase literarischer
Produktion in vordeuteronomischer vordt) Zeit ansetze.15 Unterschiede zu

12 W.Richter, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richterbuch, BBB 18, Bonn
1963.

13 Im Hintergrund steht natürlich auch der zweite - getrennt veröffentlichte - Teil der

Untersuchungen Richters zum Richterbuch: W. Richter, Die Bearbeitungen des «Retterbuches»
in der deuteronomischen Epoche, BBB21, Bonn 1964.

14 So neuerdings wieder H. Donner, Der Redaktor. Überlegungen zum vorkritischen Umgang
mit der Heiligen Schrift, Henoch 2 (1980) Iff.

15 Mit dieser Datierung setze ich mich zwar in Gegensatz zu der heute weitverbreiteten
Tendenz der konsequenten Spätdatierung aller wesentlichen literarischen Werke in die nach-
deuteronomische Zeit, doch solange sich die Gegenargumente gegen die Richtersche Hypothese
aufschlichte thetische Negation beschränken (so etwa bei F. Crüsemann, Der Widerstand gegen
das Königtum. Die antiköniglichen Texte des AT und der Kampfum den frühen israelitischen
Staat, WMANT 49, Neukirchen 1978, 41), sehe ich keinen Grund, sie aufzugeben.



102 R. Bartelmus

seinem Ansatz ergeben sich dort, wo W. Richter m.E. zu stark von der ihm
vorgegebenen literarkritischen Fragestellung dominiert wird, so dass er auch

an Stellen, die u. U. durchaus einheitlich konzipiert sein können, allzu
selbstverständlich aufgrund rationalistischer, moderner Überlegungen zur
literarkritischen Schere greift. Wo die Unterschiede im einzelnen liegen, wird im
Verlaufder folgenden Darstellung deutlich werden, hier sei nur grundsätzlich
auf die unterschiedliche Gewichtung der verschiedenen methodischen
Schritte hingewiesen: Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist der Text in
seiner Endgestalt - und von da aus frage ich zurück in den Entstehungsprozess
des Textes,16 während W.Richter doch eher im Sinne H. Gunkels bzw.
A. Jolies' bei den kleinsten Einheiten - den «einfachen Formen» - ansetzt
und von da aus nach vorwärts fragt. M.a. W., die Frage nach dem «Sitz in der
Literatur», wie L. Alonso-Schökel diesen stärker ganzheitlichen Ansatz einmal

genannt hat,17 geht bei mir der Frage nach dem «Sitz im Leben» ganz
prononciert voraus.

Von daher liegt es nahe, sich die wichtigsten inhaltlichen Elemente der die
«Jothamfabel» umgebenden Textpartien einmal vorweg ins Gedächtnis
zurückzurufen: Sieht man von den «Anhängen» zum Richterbuch in Kap.
17-21 ab, nimmt unter den im Richterbuch enthaltenen Einzelerzählungen
das 9. Kap., das den literarischen Rahmen zur «Jothamfabel» bildet, eine

gewisse Ausnahmestellung ein. Während die übrigen namentlich erwähnten
«Helden» wie Ehud, Gideon, Jephtha oder Simson durchweg als positive
Gestalten gezeichnet sind und als «Richter» bzw. «Retter» Israels eingeführt
werden, die für das Überleben Israels im Kulturland Kanaan sorgen,
erscheint der «Held» dieses Kapitels - Abimelech ben Jerubbaal, der aus
Israel stammende König von Sichern - in einem düsteren Licht. Wie wenig
Abimelech in die Reihe der «Richter» passt, bzw. wie stark die Fremdartigkeit

seiner Gestalt und der von ihm handelnden Erzählung empfunden wurde,

lässt sich anhand einer einfachen Beobachtung belegen: In der Abime-
lech-Episode fehlt die von der deuteronomistischen dtr) Redaktion
andernorts konsequent als Klammer für die heterogenen Traditionen des

Richterbuchs verwendete Formel: «und er richtete... Israel» - sie findet sich in so

grundverschiedenen Erzählungen wie dem dtr Bericht vom Auftreten des

Charismatikers Othniel (Ri 3,10ff.) und der Heroensage von Simson (Ri

16 Vgl. zu diesem Ansatz u.a. R.Smend, Die Entstehung des Alten Testaments, Stuttgart
31984, 11; H.-C. Schmitt, Die nichtpriesterliche Josephsgeschichte, BZAW 154, Berlin 1980,

passim (u.a. If.A. 15; 21 ff.).
17 L. Alonso-Schökel, Die stilistische Analyse bei den Propheten, VTS 7 (1959) 162.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 103

13-16)18 -, und an ihre Stelle ist eine andere, sonst nirgends im AT belegte
Formulierung getreten. Mit der singulären Fügung: «Und Abimelech
herrschte über Israel» (WysrRi 9,22) soll Abimelech offenbar ganz
bewusst als Aussenseiter in der Geschichte Israels herausgestellt werden, der
nach dtr Auffassung weder unter die «Richter» noch unter die «Könige»
Israels eingereiht werden kann.19

Analoges lässt sich übrigens auch beobachten, wenn man die Abimelech-
Episode einmal ohne die beiden dtr redaktionellen Bemerkungen in V.22
und 55 liest, d.h. auf eine frühere Stufe der Überlieferungsgeschichte der
Abimelech-Tradition zurückgeht. Schon in dem vordt «Retterbuch», das

W. Richter als literarische Vorstufe des kanonischen Richterbuchs aufgezeigt
hat,20 spielt der durch siebzigfachen Brudermord zum kanaanäischen Stadtkönig

von Sichern avancierte Abimelech keine positive Rolle, sondern dient
lediglich als Kontrastfigur zu den Idealgestalten der charismatischen Retter
Israels - insbesondere zu seinem Vater Jerubbaal/Gideon:21 Auf der einen
Seite Gideon, der berufene Kämpfer im Jahwekrieg gegen Midian, der die
ihm dank seiner positiven Taten vom Volk angetragene Herrschaft über
Israel weit von sich weist, auf der anderen Seite Abimelech, der skrupellose
Machtmensch, der selbst die Ausrottung seiner ganzen Verwandtschaft in
Kauf nimmt, um an die Macht zu kommen, und dessen Wirken als «König»
von Sichern und Umgebung den Israeliten nur zum Schaden gereicht.

Doch nicht nur in inhaltlicher Hinsicht fällt das Kapitel weit aus dem
Rahmen der im Retterbuch gesammelten Erzählungen, auch in formaler
Hinsicht sind die Besonderheiten gegenüber den übrigen Texten des Retter-,
ja des ganzen Richterbuchs, kaum zu verkennen. So weisen die übrigen
erzählenden Einzeltraditionen - das in anderer Weise auffallige Debora-Lied

18 Vgl. zu dieser Gattungsbestimmung und der prinzipiellen Unterscheidung von «Retter-»
und «Heroentraditionen» R. Bartelmus, Heroentum in Israel und seiner Umwelt, AThANT 65,
Zürich 1979, 79 ff.

19 Die einzige annähernd vergleichbare Wendung findet sich auflalligerweise beim
Nordreichpropheten Hosea (Hos 8,4), wo Hosea Israel vorwirft, es setze ohne bzw. gegen Jahwe

Könige bzw. Herrscher ein (mlk und srr, jeweils im Hi.). Von daher könnte man vermuten, dass

die Fügung eventuell sogar schon vordtr ist. Vgl. zu diesem Problem u.A. 81 sowie H. Utz-
schneider, Hosea. Prophet vor dem Ende, OBO 31, Freiburg/Göttingen 1980, 66 ff, v. a. 105 ff
und 128.

20 Vgl. W.Richter, a.a.O. (1963), passim. Die These Richters ist u.a. bei R.Smend (A. 16)

126 f., zustimmend aufgenommen.
21 So auch F. Crüsemann, a.a.O. 41 f., und bereits C. F. Burney, a.a.O. 273 - beide allerdings

ohne Bezug aufdie Hypothese des Retterbuchs. Mit W. Richter, a.a.O. 334 f., gehe ich davon aus,
dass die genealogische Anbindung der Gestalt des Abimelech an Israel durch die Gleichsetzung
von Jerubbaal mit Gideon bewusste Konstruktion des Autors des Retterbuchs ist.



104 R. Bartelmus

(Ri 5) kann hier ausser Betracht bleiben - eine ausgesprochen einfache

Erzählungsstruktur auf- knappe Angaben zum Ablauf der Ereignisse wechseln

mit kurzen dialogischen Partien -, während in der Abimelech-Episode
doch ein ganz anderer-wenn man so will «anspruchsvollerer»-Erzählstil zu
beobachten ist.

Rund ein Viertel des Textes besteht hier aus einer gross angelegten, dem
Jotham in den Mund gelegten Rede, die - wenn auch nach Meinung der
meisten neueren Forscher zusammengesetzt aus Elementen verschiedener
Herkunft - gleichwohl relativ geschlossen in den jetzt vorliegenden
Zusammenhang eingefügt ist und die übrigen Einzelheiten des Kapitels deutlich
dominiert. Der Verdacht liegt nahe, dass dieses in der frühen israelitischen
Literatur nicht gerade häufige Stilmittel der «grossen Rede» gewählt ist, um
das zentrale Anliegen des Autors des Retterbuchs zum Ausdruck zu bringen.
M.a. W. ich vermute, dass der Autor des Retterbuchs zu dieser ungewöhnlichen,

für seine Zeit modernen Stilform greift, um seinem zentralen Anliegen
die nötige Aufmerksamkeit zu sichern. Das bedeutet jedoch zugleich, dass

diese Redekomposition neben ihrer unmittelbar textbezogenen Funktion zur
Illustration des Konflikts zwischen den Sichemiten und der Sippe des Jerub-
baal/Gideon eine zweite, übergeordnete Funktion hat: Sie dient - darin
vergleichbar den literaturgeschichtlich allerdings jüngeren Reden des dtr
Geschichtswerks22 - dem Autor des Retterbuchs dazu, sein eigentliches Anliegen

in literarischer Verkleidung zu artikulieren, das weit über eine historio-
graphische Auflistung der Ereignisse in der vorstaatlichen Zeit sine ira et

studio hinausgeht, und zielt auf die eigene Gegenwart des Autors; d.h. die
Rede des Jotham enthält - das belegen parallele Beobachtungen an anderen
alttestamentlichen und antiken Texten - aller Wahrscheinlichkeit nach das

politisch-religiöse Programm des Autors des Retterbuchs. Dieser Schluss

wird zusätzlich noch durch die Stellung der Rede im Gesamtwerk des Autors
des Retterbuchs gestützt: Wie W. Richter gezeigt hat, umfasste das Retterbuch

wohl nur den Grundbestand der Kap. 3-9 des heutigen Richterbuchs
und schloss mit einem Rückverweis aufdie hier verhandelte Rede des Jotham
(Ri 9,56 f.);23 von daher wird deutlich, dass der Autor dieser Rede ein beson-

22 Vgl. dazu M.Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien, Tübingen 21957, 5. Noth geht

davon aus, dass die dtr Reden der «rückblickende(n) und vorausschauende(n) Deutung des

Geschehens» dienen. Analoges gilt zweifellos im Blick auf die Verwendung von Reden in der

griechischen historiographischen Literatur (z. B. bei Xenophon oder Thukydides), ja schon im
Blick auf die Verwendung von Reden bei Homer.

23 W.Richter, a.a.O. 328. Selbst wenn die Jephta-Geschichte bereits Teil des Retterbuchs

gewesen sein sollte, was nach Richter wenig wahrscheinlich ist, wäre der Rede wenig von ihrem
Gewicht genommen.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 105

deres Gewicht beigemessen haben muss, das in krassem Gegensatz zur
historischen Bedeutung der in ihr kommentierten Ereignisse um die Gestalt des

Abimelech steht.
Sind diese ersten Beobachtungen zur Einbettung der «Jothamfabel» in den

weiteren Kontext richtig, dann erscheint plötzlich ein zweiter, bisher wenig
beachteter Teilaspekt in dem eingangs zitierten Satz M. Bubers, die Jothamfabel

sei die «stärkste antimonarchische Dichtung der Weltliteratur», in
einem neuen Licht mit Konsequenzen für die gattungsmässige Klassifikation
dieses Textes und die Frage nach seiner Herkunft. Denn lassen sich die eben
erwähnten Indizien für einen einheitlichen und stilbildenden Willen hinter
der ganzen Redekomposition vermehren24 und lassen sich die oft hervorgehobenen

inhaltlichen Spannungen zwischen «Fabel» und umgebender Rede

relativieren bzw. befriedigend erklären,25 dann ergibt sich eine neue Sicht der
Dinge, was die literar-, form- und redaktionskritischen Forschungsergebnisse
der vergangenen rund 50 Jahre zu Ri 9 betrifft. Die Möglichkeit liegt dann
jedenfalls nahe, dass die hier in erster Linie diskutierten YV. 8-15 gar keine
ursprünglich selbständige Fabel enthalten, wie dies - sieht man von einem
extrem konservativ argumentierenden Aufsatz von P.M. Adinolfi einmal
ab26 - praktisch überall in der mir bekannten neueren Sekundärliteratur
angenommen wird.27 Es könnte sich vielmehr genau umgekehrt so verhalten,
dass die ganze Redekomposition das ursprüngliche literarische Werk eines
einzelnen Autors - das Werk eben des Autors des Retterbuchs - ist,28 der zur
rhetorischen Form der Parabel gegriffen hat, um sein aktuelles Anliegen -

24 Bei W. Richter, a.a.O. 238, findet sich ein Verweis auf einen (mir nicht zugänglichen)
Kommentar von Studer, der ebenfalls davon ausgeht, dass die Rede des Jotham als Einheit
konzipiert sei ; Studer spricht jedoch von einer «Spott- und Fluchrede» und übersieht damit den

aussertextlichen Bezug der Redekomposition. Auch E. Bertheau, a.a.O. 139 ff., W. Nowack,
Richter-Ruth, Göttingen 1900, 87 f., und - zweifelnd - G. F. Moore, a.a.O. 250, verhandeln die
Rede als Einheit.

25 Schon G. F. Moore, a.a.O. 237, hielt 1895, d. h. in der Zeit der Flochblüte der rigorosen
Literarkritikl, die Spannungen zwischen Rede und Kontext fur so wenig relevant, dass er - in
restriktiver Anwendung des sonst in seinem Kommentar angewandten Erklärungsmodells der

neueren Urkundenhypothese - Fabel und Kontext nicht zwei verschiedenen Quellen zuweist.
Anders allerdings W.Nowack, a.a.O. 84fifi, und K.Budde, a.a.O. 72, die VV. 1-6 J und 7-20
(ohne 16b-19a) E zuweisen.

26 P.M. Adinolfi, Originalité dell'apologo di Jotham, RivBiblt 7 (1959) 322ff.
27 Vgl. etwa das Résumée bei A. Weiser, Einleitung in das Alte Testament, Göttingen s1963,

64, sowie jüngst wieder V.Fritz, Abimelech und Sichern, VT 32 (1982) 132.
28 Wenn K. Budde, a.a.O. 72, und W. Nowack, a.a.O. 87, betonen, die Fabel lasse sich nicht

aus dem Zusammenhang von E lösen, liegen dieser These offenbar die gleichen Beobachtungen
zugrunde, aufgrund derer ich die Einheit von «Fabel» und Redekontext vertrete; der Unterschied

liegt allein in der Wahl unterschiedlicher Erklärungsmodelle für den Gesamtzusammen-



106 R. Bartelmus

einen Frontalangriff auf das Königtum seiner Zeit - gewissermassen doppelt
verhüllt in Form einer Parabel im Munde des Jotham zum Ausdruck zu
bringen.

Als Vergleichsmaterial zu unserem Text kämen dann jedoch nicht die

äsopischen Fabeln oder ägyptische bzw. babylonische Texte in Frage,29
sondern Texte wie die Nathanparabel (II Sam 12,Iff.) oder das Weinberglied
Jesajas (Jes 5, Iff.) - doch davon später. In jedem Fall erübrigt sich dann die
Annahme einer ursprünglich selbständigen Existenz der «Fabel», die - das

hat schon G. F. Moore in seinem Kommentar (1895 richtig gesehen-in V. 15

keinen richtigen Schluss hätte.30 Auf alle Fälle wirkt angesichts dessen die
Sicherheit, mit der noch jüngst F. Crüsemann alle eventuellen Zweifel an der
ursprünglichen Selbständigkeit der Fabel ausgeschlossen hat, indem er seine
Überlegungen mit dem Satz einleitet: «Dass die Jotham-Fabel... ein gegenüber

ihrem Kontext selbständiges Stück ist, nicht für ihn geschaffen wurde
und also... einer eigenen Interpretation bedarf, ...kann vorausgesetzt
werden», zumindest befremdlich.31 Mag es angesichts der bisherigen Beobachtungen

immerhin auch denkbar erscheinen, dass der Autor des Retterbuchs
zur Gestaltung der Redekomposition auf bereits vorliegende Einzelelemente
zurückgegriffen haben könnte - als Vergleichsmaterial könnte man dann
mutatis mutandis die Redekompositionen der Evangelisten Matthäus und
Lukas heranziehen32 -, syntaktisch-stilistische Beobachtungen am Text von

hang des Richterbuchs - bei Budde und Nowack die Enneateuchhypothese, bei mir die Rich-
tersche Hypothese des Retterbuches.

29 Vgl. dazu etwa H. Diels, Orientalische Fabeln in griechischem Gewände, Int. Wochenschrift

für Wissenschaft, Kunst und Technik 4 (1910) 993 ff.; E.Ebeling, Die babylonische Fabel
und ihre Bedeutung für die Literaturgeschichte, MAOG II, 3, Leipzig 1927, 3 ff.; W.G. Lambert,
Babylonian Wisdom Literature, Oxford21967,150 ff. Weitere Literatur bei F. Crüsemann, a.a.O.

22-27 A.23-71. Das m.E. grundlegende Missverständnis bei der Gattungszuweisung geht in
diesem Falle wohl schon auf H. Gunkel zurück, der die Fabel als eine Sonderform des Märchens
betrachtet (RGG2, II, 490 f.) und verkennt, dass die Fabel ihre Heimat in der Tendenzdichtung,
in der Rhetorik, hat. Näheres dazu u. V!

30 G. F. Moore, a.a.O. 250. Auch wenn man F. Crüsemanns Bemühungen, die Vershälfte 15b

als sekundär zu erweisen (a.a.O. 19 f.), als geglückt ansehen könnte, wäre das Problem damit nicht
behoben, sondern nur um einen Halbvers verschoben.

31 F.Crüsemann, a.a.O. 19. An diesem Punkt stimmt Crüsemann sogar einmal W.Richter
(a.a.O. 308.316) zu, den er sonst stets zu widerlegen trachtet. Der grösste Teil der Erörterungen
Crüsemanns ist allein dem Problem gewidmet, Gründe für diese - m.E. falsche - Prämisse

nachträglich beizubringen : Die Schwierigkeit der sozialen Verortung der völlig aus dem Rahmen
der altorientalischen Fabeln und Tenzonen fallenden Erzählung des Jotham (a.a.O. 27 ff.)
erweist sich als ein Scheinproblem, wenn man die Problematik der Prämisse erkannt hat!

32 Vgl. dazu S.Schulz, Die Stunde der Botschaft, Hamburg 1967, 160.253f.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 107

Ri9,7-2033 ergeben im Verein mit genaueren gattungsgeschichtlichen
Erwägungen, allgemeinen Überlegungen historischer Art und einem Blick in die
Werkstatt vergleichbarer Autoren mit ähnlichem Anliegen, dass die von
F. Crüsemann, V. Fritz u.v.a. in den Rang einer Tatsache gehobene Hypothese

der ursprünglichen Selbständigkeit der VV. 8-15 gar nicht so abgesichert

ist, wie das meist dargestellt wird, und dass die von mir vorgeschlagene
Fösung, die den Redetext als eine in sich geschlossene Redekomposition
wertet, zumindest nicht a priori auszuschliessen ist.

IV

Zur Unterstützung der eben entwickelten Hypothese lassen sich nun noch

einige weitere grammatisch-syntaktische Beobachtungen zum Text von Ri

9,7-20 beibringen. Derartigen Beobachtungen kommt wohl am ehesten so

etwas wie «Beweiskraft» zu, gehören sie doch zu den Mitteln der exegetischen
Wissenschaft, die am ehesten dem Ideal der intersubjektiven Überprüfbarkeit
entsprechen und die somit am wenigsten dem Verdacht der blossen Spekulation

ausgesetzt sind. Jedenfalls lassen sich grammatisch-syntaktische
Regeln mit ungleich höherer Wahrscheinlichkeit veri- bzw. falsifizieren, als das

etwa bei der Rekonstruktion eines vermuteten Gattungsformulars oder bei
der Beurteilung der inneren Konsistenz von Texten möglich ist, wo das Mass

an subjektiven, allein von unserer neuzeitlichen Fogik diktierten Eintragungen

wohl immer höher ist als im Bereich von Grammatik und Syntax - ganz
einfach weil in letzterem Bereich die zu Verfügung stehende Menge an Belegbzw.

Vergleichsmaterial in der Regel grösser ist.

Von besonderer Bedeutung für unsere Fragestellung sind naturgemäss
Anfang und Schluss der angeblich ursprünglich selbständigen Einheit bzw.
die Anschlussstellen im Kontext, d.h. die Stellen, an denen der postulierte
sachliche Neueinsatz auch sprachlich zum Ausdruck kommen müsste. Doch
seltsamerweise finden sich in der Sekundärliteratur kaum irgendwo ernsthafte

Erörterungen dieser Frage. Selbst bei W. Richter, der in seinen späteren
Werken zu Recht grössten Wert auf exakte sprachliche Analysen legt, fehlen
in diesem Fall Erörterungen der sprachlichen Gestaltung der Übergänge, und
es wird rein inhaltlich argumentiert.34 Und bei E. Zenger, der in dem Metho-

33 Die Frage, ob die VV. 16b-19a sekundäre (moralisierende Auffüllung der Rede sind, ist
im Rahme unserer Fragestellung ohne Belang. In diesem Fall scheinen mir die von der bisherigen
Forschung vorgebrachten Argumente für eine sekundäre Einfügung relativ plausibel (vgl.
W.Richter, a.a.O. 250f.313f. bzw. W.Nowack, a.a.O. 88).

34 Vgl. W.Richter, a.a.O. 249f.



108 R. Bartelmus

denbuch von J. Schreiner den alttestamentlichen Teil verantwortet und der
darin Ri 9 als Paradigma zur Darstellung der exegetischen Methoden
verwendet, wobei er sich weitgehend an die Ergebnisse W. Richters hält,35

erschöpft sich die sprachliche Analyse gar in folgender Feststellung: «Vor der
eigentlichen Analyse» (sc. der inhaltlichen Analyse!) «ist es notwendig, den
Text in seiner sprachlichen und inhaltlichen Art etwas aufzuschlüsseln. Dies
geschieht am besten durch Übersetzung aus dem Urtext... oder zumindest
durch aufmerksames Lesen verschiedener Übersetzungen.»36 Dass bei derartiger

methodischer Unschärfe das auffällige Phänomen, dass der Anfang der
angeblich ursprünglich selbständigen Fabel entgegen allen Erwartungen
durch eine Figura etymologica aus absolutem Infinitiv und finiter Verbform
gebildet ist, übersehen wird, ja dass E. Zenger den absoluten Infinitiv in seiner
Übersetzung mit dem Partizip gleichsetzt und demzufolge übersetzt: «Gehend

gingen die Bäume...»,37 nimmt nicht weiter wunder, sollte allerdings in
einem Methodenbuch besser vermieden werden.

Dabei müsste jeder Alttestamentler - selbst wenn er die Beschäftigung mit
dem Sprachsystem des biblischen Elebräisch nur für eine Randerscheinung
seiner Arbeit hält und gewohnt ist, im Zweifelsfall die mehr als 70 Jahre alte
Grammatik von Gesenius-Kautzsch als letzte sprachliche Instanz zu betrachten

- angesichts eines so formulierten «Erzählungsbeginns» zumindest stutzig

werden, kann er doch in jeder beliebigen Grammatik nachlesen, dass die
paronomastische Verwendung des absoluten Infinitivs der betonten Hervorhebung

von Sachverhalten dient: Was hat eine solche Stilfigur der Rhetorik
am Anfang einer Erzählung zu suchen, die dadurch eine völlig absurde

Umverteilung der Gewichtung ihrer Aussagen erfahren würde?
Unter den Kommentatoren hält trotz der eindeutigen Sachlage lediglich

G. F. Moore das Phänomen überhaupt für erwähnenswert - bezeichnenderweise

hält auch er die Fabel in der vorliegenden Form nicht für ursprünglich
selbständig38 -, geht der Frage jedoch nicht weiter nach und stellt nur
kategorisch fest, dass hier nur «very little emphasis» vorliege.39 Und die Gram-

35 J.Schreiner (Hg.), Einführung in die Methoden der biblischen Exegese, Würzburg 1971,
9 7 ff. (E. Zenger, Ein Beispiel exegetischer Methoden aus dem Alten Testament).

36 Ebd. 98. Sperrung von mir.
37 Ebd. 99. Ob E. Zenger dabei die LXX im Blick hat, die in ähnlicher Weise die Figura

etymologica mit Ptz. und Verbum finitum wiedergibt, lässt sich aus seinen Ausführungen nicht
ersehen, allenfalls vermuten. Doch selbst wenn Zenger sich an die LXX hätte halten wollen,
hätte die im Deutschen völlig ungebräuchliche Verwendung des Ptz. zumindest einer Erklärung
bedurft.

38 G.F. Moore, a.a.O. 238.246.
39 Ebd. 249.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 109

matiken? - Selbst ein philologischer Tüftler wie E. König weiss in seiner
materialreichen Syntax dem Ergebnis G. F. Moores nichts hinzuzufügen,40
und noch die m. W. neueste sprachwissenschaftliche Untersuchung zu dieser

Frage - eine Jerusalemer Dissertation von T. Muraoka41 - beharrt auf dem

gleichen Erkenntnisstand. Dort wird schlicht resignierend festgestellt: «What
kind of emphasis is intended... escapes me in Jud. 9.8».42 Wie der gleiche
Autor allerdings in der unmittelbar anschliessenden Anmerkung dieses

wenigstens ehrliche ignoramus dahingehend verschlimmbessern konnte,
dass er unter Verweis auf Ez 1,3 die Behauptung anfügen kann: «This is a

typical way ofbeginning a popular-style narrative»,43 entzieht sich wiederum
meiner Kenntnis. Denn ich vermag beim besten Willen im Anfang des

Ezechielbuchs keine volkstümliche Erzählung zu erkennen, und andere alttesta-
mentliche Belege für diesen angeblich typischen Erzählungsbeginn existieren
nicht. Und dass im modernen Ivrit das englische «Once upon a time...» mit
hyh hyh wiedergegeben wird, wie T. Muraoka unter Verweis auf seinen Lehrer

C. Rabin nachträgt, ist zwar interessant, hat mit dem hier verhandelten
biblisch-hebräischen Problem jedoch nichts zu tun, und ist übrigens wohl
weniger von der Funktion des absoluten Infinitivs her als von der Semantik

von hyh im Ivrit her zu erklären.44

Etwas anders sehen die Lösungsvorschläge in den Grammatiken von GK
und P. Joüon aus, doch können auch sie wenig befriedigen. So erläutert etwa
E. Kautzsch, dass der paronomastisch verwendete absolute Infinitiv nicht
nur zur Verstärkung der Verbbedeutung verwendet wird, sondern «häufig am
Beginn einer Rede... nur im Interesse einer gewissen Volltönigkeit»45 - was
immer damit gemeint sein mag. Sieht man allerdings seine Belegstellen
durch, dann wird klar, dass diese Art von Differenzierung nicht weiterführt,
denn es liegt in allen Fällen eindeutig Emphase vor; stets handelt es sich um
Reden, in denen der durch die Figura etymologica hervorgehobene Sachverhalt

von existentieller Bedeutung für den Sprecher oder den Hörer ist, so z. B.

in Gen 15,13, wo Jahwe seine Offenbarungsrede an Abraham mit der Fügung

40 E.König, a.a.O., III, §329r.
41 T. Muraoka. Emphasis in Biblical Hebrew, Jerusalem 1969.
42 Ebd. 67.
43 Ebd. 164 A.15.
44 Diese scheint sich allerdings kaum von der Semantik der Wurzel im biblischen Hebräisch

zu unterscheiden (vgl. dazu R. Bartelmus, a.a.O. [A.6], passim).
45 GK §113 o.



110 R. Bartelmus

yd' td' einleitet.46 Immerhin belegen seine und P. Jotions47 Beispiele
überzeugend, dass diese syntaktische Fügung am Beginn einer Erzählung, d.h. in
der von H. Weinrich als typisch für die «erzählte Welt» erachteten
«entspannten Sprechhaltung», keinen Ort hat und haben kann, weil sie ein
makrosyntaktisches Signal für «gespanntes Reden» darstellt, das seinerseits

typisch für die «besprochene Welt» ist.48

Ähnlich dürftig ist das Ergebnis, wenn man die syntaktischen Ausführungen

der Sekundärliteratur zum Anschluss zwischen Y. 15 und V. 16 durchsieht,

der mit w'th erfolgt. Dabei handelt es sich keineswegs um ein Zeichen
für einen deutlichen Absatz, wie W. Richter meint,49 sondern um ein
makrosyntaktisches Signal für die Zusammengehörigkeit von Textblöcken, das

vor allem mitten in Reden dort eingesetzt wird, wo der Text «umkippt», d.h.
wo der Redner zum eigentlichen Anliegen kommt, für das die vorher erwähnten

Sachverhalte gewissermassen nur ein Vorspiel waren.50 Für unseren
Zusammenhang ist in dieser Frage eine Stelle aus Jes 5 besonders aufschlussreich,

handelt es sich doch beim sog. Weinberglied um einen Text, der in den

meisten Einleitungen und Lexika in einem Atemzug mit Ri 9,8-15 genannt
wird - wenn auch in der Regel als Gegenbeispiel: Ri 9,8-15 gilt in der Regel
als Beispiel für eine Fabel, Jes 5,1-6(7) als Beispiel für eine Parabel.51 Dort
steht nun gerade dieses w'th in V. 3 genau an der Stelle, wo Jesaja vom
scheinbar distanzierten Erzählen in die unmittelbare Anrede an die Bürger
Jerusalems und Judas übergeht, d.h. in dergleichen Funktion wie in Ri 9,16.

M.a.W., die Überleitung zwischen angeblich ursprünglich selbständiger

46 Weitere Belegstellen finden sich z. B. in Gen 26, 28; 43,7.20; 44,4.15; ISam 10,16; 20,
6.7.9.21 (hypertropher Gebrauch!); 23,10; II Sam 1,6; 20,18.

47 P. Joüon, a.a.O. § 123k.
48 Vgl. H. Weinrich, Tempus. Besprochene und erzählte Welt, Stuttgart 21971, 28 ff.
49 W.Richter, a.a.O. 250.309.
50 Als Beispiele seien genannt: Gen 4,11 ; Ex 3,9 ; Num 22,34 ; Dt 4,1 ; Jos 9,19 ; Ri 7,3 ; I Sam

8,9; II Sam 7,8; I Kön 1,12; II K.ön 5,15; vgl. zum Problem auch E. Jenni, Zur Verwendung von
'attä «jetzt» im Alten Testament, ThZ 28 (1972) 8 - dort weitere Literatur. Angesichts dieses

Sachverhalts wirkt es auch höchst fragwürdig, wenn E. Zenger (a.a.O. 113) behauptet, dass V.16a

«gut an V.7 anknüpfen könnte», denn in V.7 ist nichts gesagt, was eine Weiterftihrung der Rede

mit w'th rechtfertigen würde.
51 Zu Ausnahmen von dieser Gattungsbestimmung vgl. u. A. 55. Bei O. Eissfeldt, Einleitung

in das Alte Testament, Tübingen31964, 39 f., und G. Fohrer, Art. Fabel II, RGG3 II, 853, wird
anstelle von «Parabel» als Gegenbegriff «Gleichnis» verwendet, obwohl kaum sachliche
Verbindungen zu ntl. Gleichnissen vorliegen. Ganz unklar bleibt die Gattungsbestimmung bei
A. Weiser (a.a.O. 64), der von einem «Fabelmotiv» im Weinberglied spricht, das er schliesslich
als «Gleichnis» qualifiziert, bzw. bei H. Wildberger, Jesaja, BK X/l, Neukirchen 1972, 164 ff.,
der, angefangen von der Gattungsbestimmung «Beginn eines kleinen Volksliedes» (164) bis hin
zu «Gleichnis», «Gerichtsrede» (166; 174), verschiedene Termini gebraucht.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 111

Fabel und Redekontext erfolgt in Ri 9 in der gleichen Weise, in der Jesaja von
seiner Parabel zu ihrer Anwendung überleitet.52

Will man nun nicht annehmen, dass die Anwendung der beiden genannten
makrosyntaktischen Signale am Anfang und Schluss der «Fabel» auf reinem
Zufall beruht, muss man wohl zugestehen, dass die sprachliche Verklammerung

zwischen «Fabel» und Redekontext nicht den geringsten Anlass zu einer
Scheidung beider Teile gibt, dass also die Beweislast für einen potentiellen
literarkritischen Schnitt in diesem Falle allein bei den inhaltlichen
Argumenten verbleibt; wenn überhaupt, hat hier der von W. Richter u.a. postulierte

Redaktor die beiden Teile perfekt ineinandergefügt. Diese inhaltlichen

- seit Beginn der literar- und formkritischen Arbeit am Richterbuch immer
wieder vorgebrachten - Argumente, die zuletzt von E. Zenger übersichtlich
zusammengefasst wurden,53 seien hier kurz eingeschoben und vor dem
Hintergrund anderer vergleichbarer Texte diskutiert, ehe ich auf die grundsätzlichen

Probleme der Gattungsbestimmung unseres Textes als «Fabel» zu
sprechen komme.

So hat man behauptet, dass die Tendenz von Fabel und Kontext
unterschiedlich sei: Die Bäume wollen einen König - die Sichemiten bekommen
ihn angeboten. Weiters wird darauf hingewiesen, dass die Bäume mehrere
Möglichkeiten zur Auswahl haben, die Sichemiten dagegen im Prinzip nur
eine; dass als Hauptakteure einmal die «Königsmacher» und einmal der
König selbst auftreten; dass die Fabel das Königtum allein, die Erzählung
dagegen die Alternative Oligarchie-Monarchie thematisiere und dass Kontext

und Fabel ein unterschiedliches Ritual voraussetzen - die Fabel die

Salbung zum König, der Kontext die blosse Inthronisation. Schliesslich hat

man festgestellt, dass die Anwendung der Fabel auf die konkrete Situation
(VV. 16-20) mit dem Inhalt der Fabel nicht voll übereinstimmt, da in der
Fabel der erwählte König selbst, in der Rede dagegen ein anderer - nämlich
Jotham - droht, und dass die Verwendung der Fügung b'mt in V. 15 und 16

nicht genau die gleiche Nuancierung aufweist - in V. 15 zielt sie eher auf
Vergewisserung, in V.16 ist sie im moralischen Sinn zur Qualifikation des

Verhaltens der Sichemiten gegenüber der Sippe des Jerubbaal/Gideon
verwendet.

Sieht man nun einmal davon ab, dass ein grosser Teil dieser Argumente
durch die falsche futurische Übersetzung der Form hhdlty und das daraus

52 Dass w'th in V.5 noch einmal in etwas anderer Funktion erscheint, kann hier ausser
Betracht bleiben.

53 E.Zenger, a.a.O. 110.113. Vgl. dazu auch o. A.25.



112 R. Bartelmus

folgende Missverständnis bedingt ist, die Fabel sei möglicherweise gar nicht
radikal antimonarchisch gemeint - ein Vergleich mit ähnlich strukturierten
Texten im AT ergibt, dass schon die Prämisse, Erzählung und Redekontext
müssten voll kompatibel sein, die Grundvoraussetzungen parabolischer
Rede verkennt und mit allegorischer Rede verwechselt.54 Anders als eine

Allegorie verschleiert nämlich eine Parabel zunächst ganz bewusst ihren
aktuellen Bezug, um an dem einen intendierten Vergleichspunkt den Hörer
gewissermassen zu überrumpeln, zu «überführen». Als Vergleichsmaterial
bieten sich von daher die Nathanparabel in II Sam 12 und das bereits
erwähnte Weinberglied Jesajas an, die - zumindest was die jetzt vorliegende
Endgestalt des Textes betrifft - offensichtlich nach dem gleichen
Konstruktionsprinzip wie Ri 9,7-20 gestaltet und (im Falle von II Sam 12) auch aufein
vorher explizit berichtetes Ereignis bezogen sind. In allen drei Fällen geht es

darum, dass jemand eine Geschichte scheinbar neutral zur Unterhaltung
erzählt, dann aber unvermittelt aus der Welt der Erzählung in die Gegenwart
seiner Hörer überleitet und diesen die Geschichte gewissermassen als Spiegel
vorhält.

Betrachtete man nun die Nathanparabel mit der gleichen Logik, die den

eben zitierten Argumenten zur literarkritischen Auslösung der Jothamfabel
aus dem Kontext zugrunde liegt, müsste man etwa so argumentieren: In der
Parabel geht es um Viehzucht, im Kontext um Ehebruch; in der Parabel
stehen sich ein Reicherund ein Armer gegenüber, im Kontext ein König und
sein Feldhauptmann bzw. dessen Ehefrau, in der Parabel wird das einzige
Schäflein des Armen geschlachtet, im Kontext schläft David mit Bathseba

und deren Mann wird indirekt ermordet... Angesichts solcher Spannungen
muss die Geschichte doch einmal selbständig existiert haben und ist nur im
jetzigen Kontext recht ungeschickt mit der Bathseba-Episode verbunden! -
Die Absurdität derartiger Argumentation spricht wohl für sich, so dass ich
mir eine analoge Behandlung von Jes 5 ersparen kann, das im übrigen sogar
noch stärker allegorische Züge aufweist und trotzdem meist als Parabel klas-

54 Diesen Vorwurf richtetauch F. Crüsemann, a.a.O. 28 f. (A.79), m. E. zu Recht an W. Richter

und eine ganze Reihe weiterer Forscher, allerdings ohne daraus Konsequenzen für seine

eigene Abgrenzung zu ziehen. Zum Problem insgesamt vgl. u. a. bereits A. Jülicher, Die
Gleichnisreden Jesu, Darmstadt 1963 Tübingen 1910); E. Fuchs, Die Analogie, in: W. Harnisch (Hg.),
Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von Hermeneutik und Literaturwissenschaft,

Darmstadt 1982, Iff., bes. 9ff.; R.Dithmar, Fabeln, Parabeln, Gleichnisse, München
61981,11 ff., und W. Schottroff, Das Weinberglied Jesajas (Jes 5,1-7). Ein Beitrag zur Geschichte
der Parabel, ZAW 82 (1970) 72. Wesentliches Merkmal parabolischer Rede im Gegensatz zu
allegorischer Rede ist, dass Bild- und Sachhälfte nur in einem tertium comparationis
übereinstimmen.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 113

sifiziert wird.55 In jedem Fall ist durch diese oberflächliche Gegenüberstellung

wohl deutlich geworden, dass die Selbstverständlichkeit, mit der man im
Falle von Ri 9 davon ausgeht, die Erzählung von den Bäumen sei ursprünglich

selbständig gewesen, während man im Falle von II Sam 12 davon ausgeht,
die Erzählung vom Reichen und Armen sei speziell für die Kontextsituation
erdacht,56 ihren Grund nicht in der Kompatibilität bzw. Inkompatibilität von
Kontext und Erzählung haben kann, sondern aufanderen Prämissen beruhen
muss.

V

Der Grund für diese unterschiedliche Behandlung der strukturell so ähnlich

gebauten Texte ist wohl in der gängigen unterschiedlichen Gattungszuweisung

zu suchen, die unbewusst die Bereitschaft gefördert hat, die «Fabel»
in Ri 9 als selbständige Einheit, die «Parabel» in II Sam 12 dagegen als Teil
ihres Kontexts zu betrachten: Weil in Ri 9 Pflanzen wie Menschen handeln,
spricht man von einer Fabel, weil in II Sam 12 dieses inhaltliche Element
«nichtmenschliche Protagonisten» fehlt, spricht man von einer Parabel und
schliesst von da aus unter Einbeziehung allgemeiner literaturgeschichtlicher
Kenntnisse auf die ursprüngliche Selb- bzw. Unselbständigkeit der betreffenden

Erzählung. Das allgemeine Vorwissen über das, was eine «Fabel» sei,

bestimmt alle weiteren Schritte.

55 Literatur dazu bei W. Schottroff, a.a.O. 72 f. ; vgl.a. J. T. Willis, The Genre of Isaiah 5:1-7,
JBL 96 (1977) 337 ff., bzw. G.A. Yee, A Form-Critical Study of Isaiah 5: 1-7 as a Song and

Juridical Parable, CBQ 43 (1981) 30 flF. (mit der sich aus dem Titel ergebenden Einschränkung).
Schottroff entscheidet sich selbst allerdings mit H.Gunkel, Art. Fabel 2, in RGG2 II, 491, dafür,
Jes 5,1-6 als «Fabel» zu klassifizieren (a.a.O. 84ff), wobei er sich wie Gunkel eines primär
inhaltsbezogenen Fabelbegriffes bedient (Näheres dazu s.u. V), in dem Fabel und Tenzone
miteinander vermischt werden. Zur prinzipiellen Unterscheidung dieser beiden Gattungen vgl.
F. Crüsemann, a.a.O. 23 f. - Wie wenig genau die dabei in der Forschung verwendeten Begriffe
definiert sind, geht schon allein daraus hervor, dass H.Gunkel selbst in: Das Märchen im Alten
Testament, Tübingen 1917, 27f., als Vergleichsmaterial zu Jes 5, Iff. 77ermärchen erwähnt und
daraufhin zu dem Schluss kommt: «Eine klassische Parabel mit bestrickender Naturwahrheit
erzählt, von gewaltiger Leidenschaft erfüllt, und - auf alte Märchenstoffe gegründet.» Dieser
verwirrenden Auslegung Gunkels - und nicht dem Art. in RGG2, wie W. Schottroff, a.a.O. 75

A.22, unterstellt - hat J. Hempel, Jahwegleichnisse der israelitischen Propheten, ZAW 42 (1924)
77 A.2, die These gegenübergestellt, dass eine eindeutige Parabel vorliegt.

56 Eine Ausnahme bilden hier H.Gunkel, Märchen..., 35f., und O. Eissfeldt, a.a.O. 196,

sowie - etwas vorsichtiger formulierend - W. Schottroff, a.a.O. 68, der von einer «gängigen
Erzählungstradition» bzw. einer «zu lehrhaften (sie!) Zwecken tradierte(n) Fallerzählung»



114 R. Bartelmus

Trotz weiter Verbreitung57 bedarf diese inhaltliche, allein an der biologischen

Qualität der Protagonisten orientierte Gattungsdefinition der Fabel
mit all ihren Konsequenzen einer gründlichen Hinterfragung. Denn sie lässt

sich weder mit den heute gültigen Kriterien der Gattungstheorie in der
allgemeinen Literaturwissenschaft vereinbaren, die unter Gattungen Gruppen
strukturell gleich konstituierter Texte versteht,58 noch genügt sie
literaturgeschichtlichen Anforderungen, denn im ältesten ausdrücklich als «Fabel»-
Sammlung ausgewiesenen Werk, dem Corpus Aesopicum, finden sich durchaus

auch Geschichten mit menschlichen Protagonisten,59 die strukturell gesehen

die gleichen Bauelemente aufweisen wie die umgebenden Tier- und
Pflanzenfabeln. Angesichts dieses Dilemmas bedarf es einer ausführlicheren
methodischen Besinnung zur Frage der Definition der Fabel; sie sei hier kurz
in unsere Überlegungen zu Ri 9 eingeschoben, um von da aus einer Lösung
der noch offengebliebenen Fragen näherzukommen.

Versucht man, sich einen Überblick über die uferlose literaturwissenschaftliche Literatur
zum Thema «Fabel» zu verschaffen, so lassen sich im Prinzip zwei grundsätzlich verschiedene

Hauptrichtungen ausmachen, denen die einzelnen Ansätze mehr oder minder zwanglos
zugeordnet werden können, wenn sich auch bei einzelnen Autoren gewisse Überschneidungen
ergeben.60 Hauptmerkmal der einen, bereits in den Grundzügen angesprochenen Forschungsrichtung

ist die Orientierung an der biologischen Qualität der Protagonisten. Diese Orientierung an
einer aussersprachlichen Grösse bringt es mit sich, dass man die Abgrenzung zu Märchen, in
denen Tiere agieren, oder zur sog. Tenzonen-Dichtung, die Streitgespräche zwischen Pflanzen
oder Tieren beinhaltet, oft nicht mit der wünschenswerten Genauigkeit vollziehen kann.61 Hand

spricht. Gunkel, auf den sich die genannten Autoren offenbar beziehen, hat hierbei seiner Suche
nach kleinsten ursprünglichen Einheiten das Prinzip wohl übertrieben. Auch der Versuch von
U. Simon, The Poor Man's Ewe-Lamb. An Example ofa Juridical Parable, Bibl 48 (1967) 207 ff,
in der Erzählung Nathans eine reale juristische Fall-Möglichkeit aufzuweisen, indem er auf
analoge Gebräuche bei heutigen Beduinen hinweist, vermag m. E. nicht zu überzeugen: Nathan
trägt David ja keinen «Fall» vor, sondern erzählt im Märchenstil eine Geschichte, aufdie - und
das scheint mir die eigentliche Pointe - David (wie ein Kind auf Märchen) emotionell reagiert.
Als Richter in einem konkreten Rechtsstreit hätte er allenfalls den vierfachen Ersatz des Lammes
dekretieren können (vgl. Ex 21,37), nicht aber aufgrund einer emotionellen Aufwallung ein
Todesurteil fallen dürfen (II Sam 12,5), für das der Delinquent ja auch nicht greifbar ist; läge

wirklich ein Rechtsfall vor, müssten Kläger und Beklagter anwesend sein.
57 Diese inhaltlich geprägte Gattungsdefinition findet sich in allen mir bekannten theologischen

Lexika (RGG2-3, BHH, Bibellexikon etc.) und Einleitungen.
58 Vgl. K. Hempfer, Gattungstheorie, München 1973, 17.
59 So z.B. die Fabel vom schiffbrüchigen Athener (A.Hausrath Nr.30; E.Chambry

Nr. 53).
60 So etwa bei E. Jenni, Art. Fabel, BHH I, 461. Die Auswahl der im folgenden zitierten

Literatur erhebt in keiner Weise den Anspruch auf Vollständigkeit.
61 So bei E. Ebeling/H. Gunkel. Art. Fabel, RGG2 II, 489 ff, G. Fohrer, Art. Fabel II, RGG3

II, 853, W. Schottroff, a.a.O. 89 (im Anschluss an E. Leibfried, Fabel, Stuttgart 1967, 11 ff).



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 115

in Hand mit dieser Orientierung an der biologischen Qualität der Protagonisten geht häufig die

wohl von der angenommenen Nähe zum Märchen abhängige Vorstellung, dassdie so definierten
Fabeln der Volksdichtung zuzurechnen seien, also anonymen Ursprungs sind und auch anonym
tradiert wurden. In den Kategorien des Aristoteles ausgedrückt: Trotz ihres (zugestandenen)
lehrhaften Charakters gehören die so beschriebenen Fabeln zur Dichtung, d. h. zur eher zweckfreien

Verwendung von Sprache, und nicht zur Rhetorik, d. h. zur zweckhaften Verwendung von
Sprache. - Da die letztgenannten Prämissen angesichts der literaturgeschichtlichen Fakten,
zumindest der griechischen Zeit, nicht haltbar sind, hat sich v. a. im Bereich der klassischen

Philologie, aber auch in der neueren deutschen Literaturwissenschaft eine andere Bestimmung
der Gattung Fabel durchgesetzt, die in ihren Wurzeln auf den Alexandriner Theon zurückzuführen

ist. Seit dieser die Fabel als^ôyoçigËuSriçeixoviÇcov 6df|tteiav definiert hat,62 ist in diesem

Bereich der Fabelforschung das Kriterium der Bildhaftigkeit - kombiniert mit der Anschauung,
Fabeln zielten auf den Ausdruck einer allgemeinen Wahrheit - in den Mittelpunkt der
Überlegungen gerückt worden.63 Wiederum in den Kategorien des Aristoteles ausgedrückt: Für
diesen Bereich der Fabelforschung steht fest, dass Fabeln der Rhetorik zuzurechnen sind. Als
Beweis dafür lässt sich die Tatsache benennen, dass zumindest in der altgriechischen
Literaturgeschichte z. B. die Fabelsammlung des Äsop in Rhetorenschulen als Exemplasammlung
verwendet wurde und dass etwa Livius zum Ausweis der rhetorischen Fähigkeiten des Menenius

Agrippa diesem die berühmte Fabel vom Bauch und den Gliedern in den Mund legt.64

Mag man dieser Richtung in der Fabelforschung auch den Vorwurf machen, das Kriterium
der Bildhaftigkeit sei zu allgemein, gegenüber der erstgenannten Richtung hat sie den Vorteil,
dass sie ihre Kriterien mit den literarischen Gegebenheiten vereinbaren kann, die gegen die

Einbeziehung des literaturfremden Kriteriums «menschliche/nichtmenschliche Protagonisten»
sprechen. Der Nachteil liegt aber darin, dass man von da aus - vor allem wenn man die
Kurzformel des Theon zum Ausgangspunkt nimmt - Mühe hat, hinreichend genaue Grenzen zu den

übrigen erzählenden Gattungen bildhafter Rede wie etwa Parabel, Gleichnis oder Allegorie zu

E.Nielsen, a.a.O. 147, in der o. A.29 zitierten Literatur u.ö. Problematisch erscheint mir
insbesondere die mangelhafte Abgrenzung zwischen Fabel und Tenzone, die strukturell so völlig
verschieden aufgebaut sind (vgl. o. A. 55). Ganz absurd wird die Gattungsbestimmung «Fabel»
m.E. in einem Fall wie der Erzählung vom Adler und der Schlange im Etana-Mythos (AOT
235ff., ANET 114ff.), die schon allein aufgrund ihres Umfangs und ihres höchst komplexen
Inhalts wohl kaum als «Fabel» klassifiziert werden kann; dazu kommt, dass ihr das Strukturmerkmal

«Einsträngigkeit» ebenso fehlt wie eine Pointe. Die in mancherlei Hinsicht fragwürdige
Arbeit H. Freydanks zu diesem Text (Die Tierfabel im Etana-Mythus. Ein Deutungsversuch,
MIOF17 [1971/72] 1 ff.) macht durch die Fülle der in ihr aufgezeigten oder zumindest vermuteten
allegorischen Anspielungen immerhin so viel klar, dass dort keine Fabel vorliegt.

62 Theon, progymn. Kap. 3 - zitiert bei: R. Keydell, Art. Fabel, Der Kleine Pauly. dtv Lexikon

der Antike in fünf Bänden, 11, 485.
63 So R. Keydell, a.a.O. 485 ff. ; L. W. Daly, Art. Fabel, dtv Lexikon der Antike, Philosophie,

Literatur, Wissenschaft I, 122 (unter ausdrücklicher Ablehnung einer inhaltlichen Einschränkung!),

R.Dithmar, a.a.O. llff., und bereits G.E. Lessing, Vom Wesen der Fabel, zitiert bei

E.Leibfried, Texte zur Theorie der Fabel, Stuttgart 1978, 52ff. bzw. R.Dithmar, a.a.O. 23.
64 Livius, Ab urbe condita 2, 32, 8 ff. Dass die äsopischen Fabeln als Exemplasammlung

Verwendung fanden, ergibt sich aus den häufig angefügten Epimythoi, die Angaben für den

Anwendungsbereich enthalten.



116 R. Bartelmus

ziehen.65 Trotzdem meine ich, dass eine literaturwissenschaftlich praktikable Definition der
Fabel von diesem Ansatz ausgehen muss, wobei ein bisher noch nicht genanntes, in den meisten

Untersuchungen stillschweigend vorausgesetztes Kriterium noch eigens betont werden soll: Als
Fabel kann man nur eine in sich geschlossene Geschichte bezeichnen, die auf eine Pointe
abzielt;66 sie kann in einen Kontext eingefügt sein,67 ist jedoch auch ohne einen Kontext aus sich
heraus verständlich. Demgegenüber wäre eine Parabel eine Geschichte, die kontextgebunden
und in sich unabgeschlossen ist; ihre Pointe liegt nicht in einer allgemeinen Wahrheit, sondern

darin, dass einer der Protagonisten im umgebenden Kontext durch sie zu einem Urteil (meist
übersieh selbst) veranlasst wird; d. h. ihr Schluss liegt nicht in ihr selbst, sondern im Kontext: Die
Parabel will nicht pädagogisch-mäeutisch belehren, sie will überrumpeln bzw. überführen.68

Betrachtet man nun von diesen grundsätzlichen Überlegungen her die hier
in Rede stehende Einheit Ri 9,8-15, dann ist zunächst so viel klar, dass zwar
der Schluss durchaus richtig wäre, von der Gattungszuweisung «Fabel» auf
die ursprüngliche Selbständigkeit der Einheit zu schliessen - das Problem
liegt in der unzureichenden Gattungsbestimmung allein aufgrund der
biologischen Qualität der Protagonisten.69 Geht man nun von der inneren Struktur
von Ri 9,8-15 aus, das aus einer Einleitung (V. 8a) und vier nahezu identisch

65 Zum Problem vgl. R. Dithmar, a.a.O. 11 ff., oder E. Fuchs, a.a.O. 1 ff., mit verschiedenen

Lösungsvorschlägen. Einigkeit besteht allein bei der Ausgrenzung der Allegorie; vgl. dazu o.

A.55.
66 Letzteres betont auch F. Crüsemann, a.a.O. 23 f., übersieht aber, dass als «Fabel» nur in

sich geschlossene Geschichten bezeichnet werden sollten, sonst könnte er nicht auch II Kön 14,9
unter die Fabeln einbeziehen (so auch die meisten Einleitungen und Lexika).

67 So die älteste bekannte Fabel der griechischen Literatur, die Fabel von «Habicht und
Nachtigall» (Hesiod, Erga kai Hëmerai, 202—212). Man kann angesichts dieser Tatsache
immerhin fragen, ob nicht auch Fabeln ihren Ursprung in grösseren Texten haben.

68 Ein gutes Beispiel für eine solche Parabel findet sich z. B. in den Übungstexten von
C. Brockelmann, Arabische Grammatik, Leipzig 181974,44+: Die in sich kaum sinnhafte Erzählung

von der Eule von Basra, die als Brautgabe für ihre Tochter von der Eule von Mosul ein
verödetes Landgut fordert, erhält ihren Sinn dadurch, dass sie dem Kalifen Ma'mun erzählt wird,
der durch sie daran erinnert wird, sich um die Belange seines Reiches zu kümmern. Dass in
jüngerer Zeit als «Sitz im Leben» der Parabeln häufig der Bereich der Rechtssprechung genannt
wird (so z.B. bei U.Simon, a.a.O., G. A. Yee, a.a.O., J.T. Willis, a.a.O.), entspricht wohl eher
einem Modetrend der alttestamentlichen Wissenschaft als den textlichen Gegebenheiten; dass
Parabeln auch im Rechtsbereich eine Rolle gespielt haben können, soll damit nicht bestritten
werden - überall, wo Rhetorik (mündlich oder schriftlich) eine Rolle spielt, können Parabeln als
Mittel eingesetzt sein, jemanden «zu überführen»!

69 Nach dem gleichen Prinzip vorgehend, könnte man z. B. auch Geschichten, in denen
Männer als Hauptprotagonisten vorkommen, von Geschichten unterscheiden, in denen Frauen
die Hauptprotagonisten sind, und die entsprechenden Geschichten als je verschiedene Gattungen

zusammenfassen; es fragt sich nur, welchen Erklärungswert eine solche «Gattungsbestimmung»

haben sollte.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 117

gebauten Dialogen zwischen je einer Gruppe und einem Einzelnen besteht,70

so liegt offen zutage, dass der für eine Fabel verbindliche, die Pointe enthaltende

Schluss fehlt.71 Nirgends ist davon die Rede, wie die Bäume aufdie Rede
des Dornbusches reagiert haben, ja nicht einmal die offene Frage, ob der
Dornbusch nun König geworden ist oder nicht, wird beantwortet: An die
Stelle eines wie immer gearteten Erzählungsschlusses ist die unmittelbare
Anrede des Jotham an die Sichernden getreten, die tendenziös die
Argumentationsstruktur des Dornbusches aufnimmt und damit deutlich macht, dass

hier eine unmittelbare Analogie beabsichtigt ist. Die sog. Jothamfabel stellt
also keine ursprüngliche «einfache Form» dar, die im Volke von Mund zu
Mund weitererzählt wurde, sondern erweist sich als absichtsvolles literarisches

Konstrukt im Rahmen einer ebenso absichtsvoll in die letzte
Einzelerzählung des Retterbuchs eingebauten programmatischen Rede.

VI

Was den letzten Punkt meiner Überlegungen - die Frage nach der
historischen Einordnung dieser in die Abimelechgeschichte eingebauten Rede des

Jotham bzw. nach dem historischen Ort des Autors des Retterbuchs-betrifft,
kann ich mich wieder relativ eng an die Argumentation W. Richters an-
schliessen, der zwar die angebliche Fabel getrennt vom Kontext auswertet,
die Entstehung von «Fabel» und Kontext jedoch zeitlich und sachlich so
nahe zusammenrückt, dass man sich nur wundern kann, dass er daraus keine
Folgerungen für seine formkritische Analyse gezogen hat; jedenfalls lassen
sich so viele seiner historischen Argumente auch im Rahmen meiner These
verwenden.

In Auseinandersetzung mit der auch nach obigen Überlegungen unhaltbaren

Frühdatierung der Fabel durch M. Buber kommt W. Richter zu
folgendem Ergebnis: «Ganz unmöglich kann... ein beduinischer Israelit damit

70 Auf die stereotyp formulierte Aufforderung, das Königsamt zu übernehmen, folgt stets
eine indirekte, das Amt charakterisierende Antwort; keiner der Angesprochenen antwortet mit
«ja» oder «nein» (bzw. dem hebräischen Äquivalent), so dass die Geschichte - erzähltechnisch
gesehen - nicht zu Ende geführt ist.

71 So schon G. F. Moore (s. o. A.30). Die Tatsache, dass die «Jothamfabel» im Mittelalter in
leicht verstümmelter Form in Handschriften der äsopischen Sammlung aufgenommen wurde,
spricht nicht gegen meine Zuweisung von Ri 9,8-15 zur Gattung Parabel, sondern dafür, dass

man im Mittelalter bereits einer inhaltsbezogenen Gattungsbestimmung zuneigte. Da man den
Kontext kannte, konnte man davon absehen, dass dem Text die abschliessende Lehre und
überhaupt der Schluss fehlt.



118 R. Bartelmus

das Königtum der Städte Palästinas verurteilen wollen; vielmehr will die
Fabel offensichtlich auf bestehende Institutionen anspielen... die Fabel...
kann nicht älter sein als die Institution, auf die sie anspielt.»72 Und in den
daran unmittelbar anschliessenden Erörterungen um die Verwendung von
Salbungs- und Inthronisationsformel meint er dann als «Terminus a quo die
Wahl Jerobeams zum König» benennen zu können,73 obwohl von diesem
ersten König des Nordreichs keine Salbung überliefert ist und obwohl sich
dieser König einer weitgehenden Zustimmung im Volk und in prophetischen
Kreisen erfreuen konnte.74 Auf der anderen Seite datiert W. Richter die
Entstehung des ganzen Retterbuchs nur knapp 100 Jahre später in die Zeit der
Könige Jehu und Joahas,75 wobei er vor allem zwei Gesichtspunkte betont;
Zum einen schliesst er sich der verbreiteten Vermutung an, es könne kein
Zufall sein, dass sowohl von Abimelech als auch von Jehu die Ermordung von
70 potentiellen Konkurrenten berichtet wird,76 zum anderen scheint ihm das

Fehlen einer gileaditischen Tradition im Retterbuch daraufhinzuweisen,
dass zum Zeitpunkt von dessen Abfassung Gilead gerade nicht zu Israel

gehörte, was für die Zeit Jehus und Joahas' zutrifft.
Was W. Richter übersehen hat, ist die Tatsache, dass Jehu der einzige

König des Nordreichs ist, von dem eine Salbung berichtet wird - und dies

sogar gleich zweimal in den Königsbüchern77 -, was mit der zweimaligen
Erwähnung des Sachverhalts «Salben» in Ri 9,8-15 in auffalliger Weise
zusammenstimmt. M.a. W., lässt man die literarkritische Auslösung der «Fabel»

aus dem Kontext fallen, die nach den obigen Überlegungen weder
notwendig noch überhaupt angezeigt ist, gewinnt das Plädoyer W. Richters für
die historisch-soziokulturelle Einordnung der Entstehung des Retterbuchs in
die Frühzeit des Hauses Jehu zusätzliche gewichtige Argumente. In der
ganzheitlich interpretierten Abimelecherzählung lassen sich dann wenigstens

vier Anspielungen auf die Zeit Jehus ausmachen; Der Mord Abime-
lechs an den 70 Halbbrüdern spielt dann auf die Ereignisse bei der Machtergreifung

Jehus an. Jothams Anrede an die Sichemiten lässt sich ohne weiteres

doppelsinnig als Anrede an die israelitischen Leser bzw. Hörer von Ri 9

verstehen, denn Sichern war - wie Hebron im Südreich - das natürliche
Zentrum des Nordreichs,78 das als Bild für das Ganze stehen kann. Selbst die

72 W.Richter, a.a.O. 291 f.
73 Ebd. 293.
74 Vgl. I Ron 11,29 fr.; 12,20.
75 W.Richter, a.a.O. 340f.
76 Vgl. Ri 9,2.5 mit 1 Kön 10,1-11.
77 IKön 19,16; II Kön 9,1-6.
78 So S.Herrmann, a.a.O. 238.



Die sogenannte Jothamfabel - eine politisch-religiöse Parabeldichtung 119

Tatsache, dass Abimelech als König von Sichern nicht dort residiert, sondern
im nahegelegenen Aruma,79 muss dann nicht unbedingt als historisches
Detail interpretiert werden, sondern kann doppelsinnig als Anspielung darauf

verstanden werden, dass Jehu und Joahas - wie die meisten Könige des

Nordreichs - nicht in Sichern, sondern im benachbarten Samaria residierten.80

Dass schliesslich in der Parabel von einer Königssalbung die Rede ist,
erklärt sich wohl am besten aus dem Umstand, dass sich die mit der Parabel

angegriffene Institution eben dieses sakralen Aktes bediente - und sicher ist
das nur bei Jehu nachzuweisen.81

Eine letzte Beobachtung, die allerdings über den engeren Rahmen unseres
Themas hinausweist, sei zum Schluss noch angefügt. Ist es reiner Zufall, dass

in den Königsbüchern ausgerechnet in der Zeit des Joahas, der selbst gegen
die Syrer nichts ausrichtet, die Gestalt eines anonymen môsî'a, eines «Retters»,

erscheint, der Israel aus der Hand der Syrer befreit?82 Liegt hierin
vielleicht der Anlass für die Aufnahme und geschlossene Neuedition der
«Rettergeschichten» der Landnahmezeit?

Hier schliesst sich der Kreis unserer Überlegungen. Ausgangspunkt war
die Frage nach Herkunft und Funktion der sog. Jothamfabel im Rahmen
ihres engeren Kontexts, als den ich mit W. Richter das vordeuteronomische

79 Ri 9,41.
80 Ob man mit H.Gressmann, Die Anfange Israels, Göttingen z1922, 211.216, der Inw' mit

«umherziehen» übersetzt, so weit gehen kann, auch noch darin eine Anspielung auf die
bestehenden Verhältnisse zu sehen (er denkt an I Sam 8,2), sei dahingestellt ; denkbar wäre eine solche

Anspielung aufdie unstete Lebensweise der Könige, die ständig zwischen Residenz- und Hauptstadt

hin- und herziehen müssen, durchaus.
81 Dieser Ansatz des «Retterbuchs» in der Zeit der Dynastie Jehu scheint sich mit dem

Faktum nicht zu vertragen, dass gerade Jehu «Exponent der jahwetreuen, konservativ-israelitischen

Kreise gewesen ist» (A. H. J. Gunneweg, Geschichte Israels bis Bar Kochba, Stuttgart
21976, 99, mit Verweis auf I Kön 10,15ff.), der somit wenig Anlass für eine Kritik an der
Institution des Königtums bot. Das Problem wird allerdings durch Hos 1,4-5 relativiert: Offenbar

waren die jahwetreuen Kreise in dieser Zeit in sich nicht so homogen, wie man es sich um
einer « klaren Linie» in der Geschichte Israels willen wünschen möchte. - Schon der Dtr bzw. die

Dtr hatten angesichts dieser Tatsache Mühe, Jehu mit den Mitteln des üblichen Schwarz -

Weiss-Schemas zu charakterisieren, wie man aus II Kön 10,28-36 entnehmen kann, wo das

übliche Résumée über die Regierungszeit doch recht zwiespältig ausgefallen ist. (Ähnliches gilt
übrigens auch für Joahas in II Kön 18,1-9.) Gehörte der Autor des Retterbuchs den Kreisen an,
aus denen ca. ein halbes Jahrhundert später der Prophet Hosea hervorging, löst sich auch dieses

Problem in zufriedenstellender Weise. - Dass der Autor des Retterbuchs auch Ereignisse aus der
Zeit vor Jehu paradigmatisch in seiner Abimelech-Erzählung mit verarbeitet hat (so den
Flammentod Simris IKön 16,18 in Ri 9,15.20.49), scheint mir sicher und spricht für die Weite des

Horizonts dieses Geschichtsschreibers.
82 II Kön 13,5.



120 R. Bartelmus

Retterbuch annehmen zu können meinte. Die daraus entwickelte Hypothese,
die die «Fabel» enthaltende Rede sei doch in stärkerem Masse als geschlossene

Komposition zu betrachten, als dies in der neueren Forschung
angenommen wird, hat sich von verschiedenen Aspekten her stützen lassen.

Sprachliche, stilistische und inhaltliche Gestaltung der Redekomposition,
insbesondere die Verwendung des konsequent doppeldeutig eingesetzten
Stilmittels «Parabel», bestärkten diesen Eindruck und machten darüber hinaus
deutlich, dass wir im Autor des Retterbuchs einen literarisch versierten
nordisraelitischen Verfechter eines rigoros antimonarchischen Jahwismus sehen

können, dessen Gedankenwelt nicht allzuweit vom Hosea-Buch anzusiedeln
sein dürfte.81 Der Erzähler der Parabel von dem «Schwarzer-Peter-Spiel» der
Bäume um das nutzlose Amt des Königs stand also nicht einsam auf der
Jotham-Kanzel am Berg Garizim, wie erst jüngst wieder ein Fundamentalist
namens B. Cobbey-Crisler durch Schallmessungen im Talkessel von Sichern

zu beweisen suchte,84 er war auch nicht ein völlig anonymer Teil des israelitischen

«Volksmunds», sondern er war als Autor des Retterbuchs ein
«Schreibtischtäter» (im positiven Sinne), der den Kampf gegen die s. E.

pervertierten Macht- und Gesellschaftsstrukturen seiner Zeit dadurch führte,
dass er die altisraelitischen Traditionen aus der Landnahmezeit zu neuem
Leben erweckte, indem er sie geordnet und mit implizitem Kommentar
versehen gewissermassen «neu edierte». Er schrieb Geschichte - allerdings nicht
als ein Historist, der wissen will, «wie es wirklich gewesen ist», sondern im
Blick auf seine Gegenwart85 - und ist insofern durchaus mit dem judäischen
Autor der «Geschichte von der Thronfolge Davids» vergleichbar.86 In der
verworrenen Geschichte der Dynastien des Nordreichs entwickelte er ein

Programm, das zwar im Gewand eines Geschichtswerks auftritt, dessen

gegenwartsbezogene Absichten aber kaum misszuverstehen sind: Er sieht in
der Institution des Königtums den Anfang vom Ende des Nordreichs und
beschwört als Alternative die alten Institutionen der Landnahmezeit als die
allein angemessene Existenzform Israels, die das Überleben in einer Welt mit
immer enger werdenden politischen Spielräumen allein unter dem Schutze
Jahwes ermöglichen sollen.

Rüdiger Bartelmus, München

83 S.o. A.19 und 81.
84 B. Cobbey-Crisler, The Acoustics and Crowd Capacity of natural Theatres in Palestine,

BA 39 (1976) 128 ff; vgl. dagegen schon W. Nowack, a.a.O. 87.
85 Vgl. dazu W.Richter, a.a.O. 341.
86 Auch der Hesiod der Erga könnte in diesem Zusammenhang genannt werden, denn dessen

Werk impliziert in gleicher Weise eine Systemkritik an den Verhältnissen seiner Zeit.


	Die sogenannte Jothamfabel : eine politisch-religiöse Parabeldichtung : Anmerkungen zu einem Teilaspekt der vordeuteronomistischen israelitischen Literaturgeschichte

