Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 41 (1985)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Joachim Jeremias, Die Sprache des Lukasevangeliums. Redaktion und Tradition im Nicht-

Markusstoff des dritten Evangeliums, Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen 1980. 323 S.
Fiir jede ernsthafte Exegese, gerade der synoptischen Evangelien, ist es heute unumgénglich, den
Versuch zu machen, Tradition und Redaktion der einzelnen Evangelien zu unterscheiden. Nur
so ist es moglich, der theologischen Intention der Evangelisten auf die Spur zu kommen, wobei
die neuen Erkenntnisse sich wieder befruchtend auf die Einzelexegese auswirken werden. Der
Verf. schreibt denn auch in seiner Einflihrung, dass die vorliegende Publikation (ein Sonderband
von Meyer’s kritisch-exegetischem Kommentar) als Vorarbeit zu einem geplanten Lk-Kom-
mentar geschrieben wurde. Das ganze Werk ist deshalb als ein wirkliches Arbeitsbuch zu
bezeichnen, das eine Fiille von sprachlichem Material und diesbeziiglichen Beobachtungen
bringt. J. kann dabei aus der reichen Erfahrung seines ganzen Lebenswerkes schopfen.

J. will bei seinem Vorhaben soweit als moglich methodisch nachpriifbare Ergebnisse gewin-
nen (5). Das ist tatsdchlich fiir den Nicht-Markusstoff des dritten Evangelisten (J. zdhlt dazu;
1,5-4,30;5,1-11;6,20-8,3;9,51-18,14;19,1-27.39-44;21,34-38;22,14-24,53) gar nicht so
leicht zu erreichen, weil die synoptischen Parallelen fehlen. Anderseits steht uns aber hinsicht-
lich der Erfassung des 1k Sprachgebrauchs die Apg zur Verfiigung, so dass subjektiv gefirbte
Fehlbeurteilungen vermieden oder betrdchtlich reduziert werden konnen. J. sieht mit Recht,
dass eine Wortstatistik allein nicht weiterhelfen kann, da die Sprache etwas Lebendiges ist und
gleichlautende Worter und Wendungen sowohl in der Redaktion wie in der Tradition vorkom-
men konnen. J. gibt deshalb folgende Kriterien zur Scheidung zwischen Redaktion und Tradi-
tion an (8): «Vor- bzw. nicht-lukanischer Sprachgebrauch ist insbesondere dann anzunehmen,
wenn ein Wort, eine Wortgruppe oder eine syntaktische Konstruktion 1. selten oder nie von
Lukas selbstindig verwendet wird, 2. im Markusstoff weitgehend oder stets von Lukas gemieden
wird, 3. einer lukanischen Vorzugswendung mit 4hnlichem oder gleichem Inhalt gegeniibersteht,
4. deutlich semitischen Sprachhintergrund erkennen lésst, 5. auf den Nicht-Markusstoff des
Evangeliums beschriankt ist, 6. durch das {ibrige Neue Testament als gepragte Gemeindesprache
erwiesen wird.» Zudem rechnet J. Ubereinstimmungen im Wortlaut bei Mt und Lk der Tradition
zu, wobei er an der MKk-Prioritit festhilt.

Im Hauptteil «Sprachliche Analyse» (15-323) werden die oben angegebenen Texte des
Nicht-Markusstoffes der Reihe nach untersucht; es wird bei jedem einzelnen Vers angegeben, wo
Redaktion und Tradition vorliegt. Die ganze Untersuchung kann darum als Nachschlagewerk
benutzt werden. Sie wird sich im Hinblick auf die zukiinftige wissenschaftliche Exegese des
Lk-Evangeliums als unentbehrlich erweisen.

Wunder kénnen natiirlich auch von dieser grossen wissenschaftlichen Leistung nicht erwar-
tet werden. Dies zeigt sich gerade bei Perikopen, die nicht nur lk Sondergut sind, sondern auch
sonst der Auslegung Schwierigkeiten bereiten. Ich denke etwa an Lk 22,35-38. Hier zeigt die
Untersuchung von J.J. einmal mehr, dass wohl eine sprachliche Prigung durch Lk vorliegt, wir
aber doch mit mehr Tradition rechnen miissen, als man bisher annahm. Dieses Ergebnis deckt
sich mit der Beobachtung, die J. auf das ganze Evangelium ausweitet, dass ndmlich, «das Mass
lukanischer Uberarbeitung am vorgegebenen Stoff ungleich geringer zu veranschlagen ist, als
landldufig angenommen wird» (9). Die Bewertung der einzelnen Ergebnisse ist jedoch stark
davon abhingig, wie weit ein Forscher bereit ist, die von J. genannten Primissen der Untersu-
chung, die wir oben aufgefiihrt haben, zu akzeptieren.

7 Heinrich Baltensweiler, Basel



Rezensionen 75

Karl Martin Fischer, Das Ostergeschehen. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1980. 123 S.
Die vorliegende Publikation stellt die Verdffentlichung einer Vorlesung dar, welche der
Verfasser unter dem Titel «Das Ostergeschehen. Probleme des Urchristentums» in Leipzig
gehalten hat. Darum will er auch keine eigenen Forschungsergebnisse vorlegen. Er sieht seine
Aufgabe vielmehrdarin, in einem relativ kurzen Abriss die bereits vorliegenden Untersuchungen
kritisch zu priifen und die Probleme sowie ihre bis heute erarbeiteten Losungen darzustellen.
Erfreulicherweise hilt er auch mit seiner eigenen Sicht der Dinge nicht zuriick.

Obwohl der Verfasser das Schwergewicht auf die Darstellung der historisch-kritischen Erfor-
schung der einschligigen Texte legt, ist er sich doch der Grenzen dieser Forschungsmethode
bewusst. Das Ostergeschehen als solches kann durch historisch-kritische Forschung nicht
erschlossen werden (30). Die historisch-kritische Untersuchung gilt auch nicht dem Oster-
geschehen, sondern den Ostertraditionen. Diese sollen wieder neu zum Reden gebracht werden.
In methodischer Hinsicht ist dabei in Rechnung zu stellen, dass nach dem ntl. Verstdndnis die
Auferstehungsbotschaft mit den von Ernst Troeltsch im Hinblick auf die historische Methode
herausgearbeiteten drei Prinzipien des methodischen Zweifels, der Analogie und der Korrelation
in Konflikt geraten muss. Denn die Auferweckung Jesu bedeutet nach dem Verstindnis des
Neuen Testamentes etwas, was aller menschlichen Erwartung radikal entgegengesetzt ist.

Der Hauptteil der Arbeit (45-104) bringt einen Uberblick iiber die wichtigsten Ergebnisse
einer kritischen Sichtung. Es seien hier ein paar Punkte genannt.

In der Diskussion, ob die Erscheinungen in Galilda, in Jerusalem oder an beiden Orten
stattgefunden haben, entscheidet sich der Verfasser eindeutig fiir Galilda. Die Verlagerung der
Erscheinungen nach Jerusalem (bei Lk und Joh) sieht er in der Bemiihung begriindet, die
Ereignisse zu konzentrieren. Ferner ist die Anziehungskraft der «heiligen Stadt» Jerusalem mit
der spéter auftauchenden Tradition des leeren Grabes in Rechnung zu stellen.

In bezug auf das Problem des leeren Grabes vertritt der Verfasser dic Meinung, dass Paulus
keinerlei Interesse an einem leeren Grab gehabt habe und auch nie mit dem Argument, das Grab
Jesu sei leer gewesen, gefochten habe. Die Grabfindungsgeschichte in Mk 16,1-8 soll erkldren,
warum erst in den spiteren Traditionen vom leeren Grab gesprochen worden sei. Es heisst ja
dort, dass die Frauen niemandem etwas vom leeren Grab gesagt hitten. Auch die Grablegungs-
geschichte in Mk 15,42-47 par. kann in der Diskussion um das leere Grab nicht weiterhelfen.
Denn eine genaue Analyse der Geschichte zeigt, dass alle Einzelziige ausser der Tagesangabe und
dem Namen des Josef von Arimathéa sekundéar sind. Man muss also damit rechnen, dass Jesus
unehrenhaft bestattet worden ist. Darauf weisen auch die Angaben {iber die Salbung Jesu (Mk
14, 8) hin und die Tatsache, dass die Frauen, welche der Bestattung zugesehen hatten, die Absicht
bekunden, den Leichnam Jesu nachtriglich zu salben. Wenn aber Jesus ohne ein ordentliches
Begribnis beigesetzt worden ist, wire auch erklirt, warum eine Debatte liber den Verbleib des
Leichnames Jesu in der alten Tradition fehlt.

Die Datumsangabe «auferstanden am dritten Tag» schliesslich erklért sich aus dem Schrift-
beweis, welcher von den Christen mit Hos 6,2 gefiihrt worden ist.

All diese Ergebnisse fiihren aber zur Erkenntnis, dass der Ursprung des Osterglaubens in den
Ostererscheinungen zu sehen ist. Hier wird vor allem das Zeugnis des Paulus bedeutsam (I Kor
9,1:15,8 und Gal 1,16). Paulus hat offenbar eine Christusvision gehabt, die er aber jedesmal mit
anderen Worten beschreibt: «Er erschien mir»... «ich habe den Herrn geseheny... «es gefiel
ihm, mir seinen Sohn zu offenbareny. .. Fiir Paulus und offenbar auch fiir die von ihm in I Kor 15
zitierten Zeugen ist es charakteristisch, dass er erstens Christus in seiner himmlischen Herrlich-
keit geschaut hat, dass zweitens diese Schau fiir ihn exklusiv und fiir Unbeteiligte nicht wahr-
nehmbar war, und dass drittens die Erscheinung zu seiner Berufung fiithrte. Im Vordergrund steht
also die Legitimation jener, die die Erscheinungen gehabt haben.



76 Rezensionen

In den spiteren Ostergeschichten der Evangelien zeigt sich ein wesentlich anderes Bild. Die
Leiblichkeit der Erscheinungen wird immer stirker betont. Das hédngt u.a. auch damit zusam-
men, dass die Vorstellung der Totenauferstehung immer mehr zum alleinigen Interpretament
des Ostergeschehens wird, wihrend andere Interpretamente, z. B. die Erh6hung Jesu (vom Kreuz
aus) sich nur noch spirlich im Neuen Testament nachweisen lasse (Phil 2,6—11; Hebr 9,24 -26;
Lk 23,39-43). Da die Vorstellung einer Totenauferstehung in der jliidischen Apokalyptik wur-
zelt, sind damit auch Inhalte gegeben, die fiir den Glauben unaufgebbar sind. Zu denken ist etwa
daran, dass das Gottesreich nicht schlechthin als {iberweltliches Geschehen zu verstehen ist,
sondern in diese Welt hineinbricht.

Den Schluss der Verdffentlichung bilden einige Erwidgungen zur Osterpredigt (105-109),
wobei sich noch drei ausgefiihrte Predigten liber Ostertexte (Mk 16,1-8, Apg 3,1-21 und I Kor
15,20-28) anschliessen. Es soll den Studenten Mut gemacht werden, die Botschaft vom gekreu-
zigten und auferweckten Christus in das Zentrum ihrer Verkiindigung zu stellen. Es ist ein Gebot
der Wahrhaftigkeit, sich aber auch mit den Problemen, welche die Ostertraditionen uns bieten,
bekannt zu machen. Tatsdchlich kenne ich keine andere Publikation, die in so priagnanter und
iibersichtlicher Weise die Ergebnisse der ntl. Forschung auf diesem Gebiet zusammenfasst. Das
Buch sei deshalb allen Studenten, allen amtierenden Pfarrern und anderen interessierten
Gemeindegliedern zum Studium bestens empfohlen.

t Heinrich Baltensweiler, Basel

Xavier Léon-Dufour, Als der Tod seinen Schrecken verlor. Die Auseinandersetzung Jesu mit
dem Tod und die Deutung des Paulus. Ein Befund, Olten u. Freiburg 1. Br., Walter-Verlag,
1981. 370 S.

Der vom franzosischen Original (Face a la mort. Jésus et Paul) abweichende deutsche Titel fiihrt

in die Irre. Denn dass der Tod seinen Schrecken verloren héitte oder verliere, sagt L.-D. so nicht,

wohl aber: Der Schrecken sei nur das eine von zwei Gesichtern des Todes, neben das fiir Christen
noch ein anderes trete, nimlich der Tod als Zugang zum vollen Leben. L.-D. meint, man kénne
auch heute noch von Jesus und Paulus etwas {iber dieses zweifache Gesicht des Todes lernen,
besonders dann, wenn man sich den Quellen selbst zuwende. Uniibersehbar sei «die Distanz
zwischen der gingigen Darbietung der Religion und der Frohen Botschaft der Entstehungszeit»

(301). Géngige Sprechweise findet L.-D. dort, «wo ein Prediger das Leiden Jesu als das Mittel

hinstellt, durch das Erlosung bewirkt wurde» (9), aber auch, wenn «die Cristos des los dolores

Lateinamerikas ihre blutiiberstromten Wunden zur Schau stellen, geradezu als Aufforderung an

die Armen, geduldig die Unterdriickung zu ertragen» (9). All das werde von der Auffassung

bestimmt, Jesu Tod sei ein Opfer gewesen. Doch aus dem NT ergibt sich fiir L.-D.: Jesus habe

«seinen Tod nicht ausdriicklich als «Opfer> bezeichnet» (26); auch habe er nicht selbst erklért,

«er werde in den Tod gehen, um die Welt zu erlosen» (181). Sowohl die Einsetzungsworte beim

Abendmahl als auch Mk 10,45 seien nicht authentisch. Vielmehr stelle Jesus seine Existenz

angesichts des ihm drohenden Todes «in die alte Tradition vom verfolgten Gerechten, den Gott

errettet» (94). Ausserdem lasse sich nachweisen, dass Jesus «den Bund mit Gott bis ans Ende» am

Kreuz eingehalten habe (183). Aber allein im Glauben kénne man «die universale Giiltigkeit des

Lebens und Todes Jesu behaupten» und feststellen: «Gott ist bereit, alle diejenigen zu erlosen,

die sich mit dem Leben und dem Tod seines Sohnes vereinen» (183). Genau dies tue Paulus. Als

Glaubender sage er mit einer Vielfalt von Sprechweisen aus, «was der Tod Christi am Kreuz

eigentlich ist» (225). Er spreche von Rechtfertigung und Leben, Befreiung und Verwandlung,

Vers6hnung und Vereinigung, zweitrangig sei jedoch die Opfersprache. Was den Tod des Men-



Rezensionen 77

schen betrifft, so gelte auch fiir Paulus, «der Tod ist und bleibt schrecklich, aber der Glaube an
den Gott, der ihn in Jesus Christus besiegt hat, geniigt, um es im Dunkel auszuhalten»
(306).

Zweifellos ist eine Siihnedeutung des Todes Jesu schon im frithen Christentum auf Unver-
stindnis oder gar Ablehnung gestossen. Das ldsst sich durch die Sicht des Todes Jesu in
LKkEv+Apg, Hebr, JohEv belegen. L.-D.s Kritik an der gingigen Sprechweise ist demnach nicht
ohne Anhalt am Neuen Testament. Nicht umsonst hat er ganz bewusst «die johanneische
Interpretation mit zu beriicksichtigen» versucht (23) und ausdriicklich betont: «Der Hebrier-
briefist keine <erste Opfertheologie» des Christentums» (184). Zu fragen ist freilich, ob L.-D. nicht
seine Beweisfiihrung durch den Riickgriffaufden historischen Jesus unnotig geschwicht hat und
ob sich seine These halten ldsst, die Opferperspektive sei fiir Paulus bei der Deutung des Todes
Jesu zweitrangig.

Zur ersten Frage: L.-D. weiss durchaus, «dass die Evangelientexte alle im Licht von Ostern
verfasst sind» (79). Das Hauptproblem jeder Riickfrage nach dem historischen Jesus ist ihm also
bewusst. Doch hofft er, es «mit Hilfe der Kriterien der Differenz und Kohérenz iiberwinden» zu
konnen (79). Wie dem auch sei —der Rezensent ist nicht so optimistisch —, m. E. unterlduft L.-D.
aufdiese Weise, was er selbst zu Recht gefordert hat, ndmlich, den Tod Jesu weder von dem ihm
vorausgehenden Leben noch von der ihm folgenden Auferstehung zu trennen (11).

Zur zweiten Frage: Fiir L.-D. ist der bei Paulus hiufiger vorkommenden «Formulierung
«sterben fiir. .. jeglicher Gedanke einer Stellvertretung fremd» (207). Ausserdem lasse sich das
«fiir mich» oder «fiir uns» nicht so interpretieren, «als sei Jesus an die Stelle von uns Siindern
getreten»; wer das tite, der «iibernimmt die Opferperspektive des alten Gesetzes» (208 f.).
Konsequenterweise findet L.-D. die Opferperspektive iiber I Kor 11,23 ff. hinaus nur noch an drei
Stellen: 1 Kor 5,7;10,16-22; Rém 3,23-25. Mit solcher Deutung und Einordnung paulinischer
Aussagen iiber Jesu Tod steht L.-D. keineswegs allein. Welcher moderne, autonome Mensch
kann denn mit Gedanken wie Stellvertretung, Stihnopfer u.d. etwas anfangen! Paulus jedoch
konnte das. Das ist zu beachten, wenn man Aussagen des Paulus gewichtet.

Trotz dieser kritischen Bemerkungen sei ausdriicklich betont: Es lohnt sich, das Buch zu
lesen. Leider ldsst die deutsche Ubersetzung zu wiinschen iibrig. Aus dem klaren und durch-
sichtigen Verbalstil des Originals wurde ein holpriger Nominalstil. Dazu kommen Uberset-
zungsfehler: z. B. sind «critiques» nicht « Textkritiker», sondern «kritische Forscher» oder ein-
fach «Kritiker»; «Eigengut bei Matthdus» (72) muss «Sondergut des Matthdus» heissen, «hi-
storizistische Kritik» (78) «historistische Kritiky.

Martin Rese, Miinster

Paul de Tarse, apétre de notre temps. Mémorial Paul VI, par les soins de L. de Lorenzi («Be-
nedectina. Section paulinienne» 1), Abbaye de Saint Paul, Rome 1979 ; pp. 806.
L’homme de Dieu: Paul, apotre de Jésus-Christ (A. Descamps 25-60); Les devanciers de Paul
dans la mission selon les Actes (L. Legrand 61-74); Genése et évolution de la pensée paulinienne
(P.Benoit 75-100); L’Apdtre Paul, homme de Dieu: biographie spirituelle (G.Turbessi
101-162). Devant la parole de Dieu: Coherence and Value of the Old Testament in Paul’s
Thought (F.Festorazzi 165-173); L’Evangile de la paix (R.Penna 175-199); La chrestotes de
Dieu selon Paul (M. A. Siotis 201-232); L’origine vétérotestamentaire de la formule: Pour la
louange de sa gloire (F. Dreyfus 233-248); Ellipsis and Parenthesis in Ga. 2,1-10 and 2 Th.
2,1-12 (B.Orchard 249-258). Apotre et serviteur: Pierre et Paul dans 1’église ancienne: consi-
derations sur la tradition textuelle des Actes des Apotres (C. M. Martini 261-268); L’autorité de
Pierre en Ga. 1-2 et Act. 15 (S.Panimolle 269-289); Peter in the Mirror of Paul’s Letters



78 Rezensionen

(R.Pesch 291-309): La charge apostolique (J. Gribomont: examen de I’interprétation de la
péricopede 1 Th. 2,1-12 chez les peres de I'Eglise 311-338); Christ did not send me to baptize, but
to evangelize (M. Pesce 339-362); Le charisma des pasteurs dans le corpus paulinien (J. Sinchez
Bosch 363-397); Paul diakonos du Christ et des chrétiens (L. de Lorenzi 399 -454); La relation
entre la responsabilité communautaire et I’autorité ministérielle d’aprés le Nouveau Testament
(spécialment le corpus paulinien: J.Gnilka 455-470). Le peuple de Dieu en route: Sola fide
(E.Lohse 473-483); Eucharistie et unité de I’Eglise (U. Wilckens 485-508); Le christianisme
comme la voie du Seigneur (S. Lyonnet 509—-527; nous avons rendu ainsi un titre qui a toute
premiere vue s’éloigne du contenu de I'essai: agapé et charismes selon 1 Co. 12,31); Christological
Features in Eph. 1,3-14 (F.Montagnini 529-539); Christological Motives in Pauline Ethics
(P.Grech 540-558); Les conséquences éthiques de la perspective paulienne du temps de I'Eglise
(O.Cullmann 559-574); La collecte (S.Garofalo 575-593); Saint Paul et la politique (S. Ci-
priani 595-618); Mari d’une seule femme: le sens théologique d’une formule paulinienne (I. de la
Potterie 619-638; bonne histoire de I’exégeése; solution nouvelle qui ouvre a une véritable
théologie du ministére). Problemes d'évangélisation et de pastorale: La communication de
I’évangile selon saint Paul (P. Rossano 641-654); Vous étes la construction de Dieu, le Temple
de Dieu (M. A. Chevallier 655-664); L’idée de corps du Christ dans la lettre aux Ephésiens:
perspectives pour notre temps (R.Schnackenburg 665-685); L’Eglise a I’épreuve de ses divi-
sions: I Co. 11,18s (J. Dupont 687-696); Les vieillards, nos parents dans I’Eglise de Dieu (I Tim
5,1-2: C.Burini 697-720); Death and the Care of the Bereaved (D.E. H. Whiteley 721-749);
Paul de Tarse, un homme libre, nous interpelle aujourd’hui (J. M. Cambier 751-794).

Nous attirons I’attention sur cette véritable somme qui rendra les plus grands services; les
articles les plus vigoureux sont sans doute ceux de Siotis, Dreyfus, Martini, Pesch, Pesce,
Lyonnet, Cullmann, Dupont; les plus neuf celui de la Potterie; mais ’ensemble est a tout point
de vue remarquable (sauf les trop nombreuses coquilles). Un hommage bien digne a la mémoire
de Paul VI, introduit par G. Turbessi et L. de Lorenzi (7-11), préfacé par G. Benelli (13-21).

Aldo Moda, Torino

H.G. Hermesmann, Zeit und Heil. Oscar Cullmanns Theologie der Heilsgeschichte, Konfes-
sionkundliche und kontroverstheologische Studien 43, Bonifacius Verlag, Paderborn 1979;
pp.192.

Apreés une introduction qui situe exactement sa recherche (11-16), H. G. Hermesmann (encore un

auteur catholique, cette fois allemand, vingt ans apres la these de Jean Frisque: des ¢éléments qui,

tous, sont bien significatifs) procéde en six moments. Tout d’abord une esquisse bio-bibliogra-
phique (17-29); ensuite un bon chapitre sur la méthode exégétique pratiquée par Cullmann

(30—54); en troisieme lieu ’exposé de la notion de temps sous-jacente a la théologie cullman-

nienne de I'histoire du salut (55-81); en quatriéeme lieu les grandes lignes de cette théologie

(82-96); ensuite un long examen de I'influence que cette théologie a exercée sur les travaux de

Cullmann dans les domaines qu’il a étudiés d’avantage: la christologie (97—-122), I'’ecclésiologie

(123-146), ’eschatologie (147-158); enfin les problemes soulevés par cette théologie (159-179),

ainsi que le dialogue cecuménique que celle-ci a suscité (180-187). Ce livre est une bonne

introduction & la lecture de la pensée d’Oscar Cullmann: H. connait sans doute bien I’ceuvre
presentée; tient compte de ’ensemble avec maitrise et finesse, avec clarté aussi; épouse avec soin
la logique interne de la théologie cullmannienne, montrant, une fois encore (et il est bien
nécessaire!) 'apport considérable que ce grand savant a su donné aux recherches sur I’histoire, la
vie et la pensée du christianisme primitif. Certains chapitres cependant méritent de reserves: la



Rezensionen 79

biographie est trop seche apres 1938 dans la bibliographie on ne note point le caractére par-
faitement bilingue de Cullmann; H. a du mal a comprendre la portée des objections dirigées
contre la Heilsgeschichte cullmannienne; il y a des oublis dans la bibliographie critique sur
Cullmann. En tout cas, un livre a retenir.

Aldo Moda, Torino

Gerd Theissen, Psychologische Aspekte paulinischer Theologie, Forschungen zur Religion und
Literatur des Alten und Neuen Testaments 130, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1983.
419 S.

Die bisherigen Versuche psycho-historischer Paulus-Deutungen, iiber die Th. berichtet, ermu-

tigen nicht zur Fortsetzung. « Paulinische Theologie wird von den einen als neurotische Abwehr-

haltung, von den andern als Befreiung von neurotischem Zwang gewertet, von den einen als

Erfiillung, den andern als Uberwindung von Allmachtsphantasien...» Dennoch hilt der Ver-

fasser die psycho-historische Interpretation fiir einen unverzichtbaren Teil des Geschifts der

Auslegung. Er bringt zudem andere Voraussetzungen als die bisherigen Interpreten dafiir mit. Er

ist nicht Psychologe mit Amateur-Kenntnissen iiber das NT, sondern von Haus aus Neutesta-

mentler und Altphilologe. Bei seinen psychologischen Deutungen beschrinkt er sich nicht auf
ein einziges Theoriemodell, sondern er kombiniert mehrere: Lernpsychologie, zwei tiefenpsy-
chologische Theorien und kognitive Psychologie. Die Methode, nach der er vorgeht, ist kritisch
und weckt Zutrauen. Er beginnt jeweils mit der deskriptiven Analyse des Textes unter Einbezug
seiner Traditionsgeschichte. Dabei wird vorausgesetzt, dass der Text genau das sagt, was der

Schreiber sagen will. Erst nachher wird im analytischen Sinn gefragt, welche unbewussten oder

halbbewussten Motive im Text nur indirekt zum Ausdruck kommen. Und fiir diese Riick-

schliisse auf unbewusste Motive stellt Th. eine Reihe von Regeln und einschrinkenden Bedin-
gungen fest. Die Texte, mit denen er sich besonders griindlich befasst, sind: I Kor 4,1-5; Rom

2,165 1T Kor 14,20-25; II Kor 3,4-4,6; 1 Kor 11,3-16; Rom 7,7-23; 1 Kor 14; 1 Kor

2,6-16.

Von den vielen neuen Hypothesen des Verfassers ist m. E. fiir den Fortgang der Diskussion
entscheidend, was er iiber das Unbewusste im analytischen Sinn schreibt: Die paulinischen
Begriffe «das Verborgene im Menschen» oder «Decke» seien mit dem gleichzusetzen, was der
Analytiker mit «verdrdngte und nicht bewusstseinsfahige Inhalte» bezeichnet. Der paulinische
Erlosungsglaube ldsst sich dann tiefenpsychologisch so umschreiben: «Christus tritt sowohl an
die Stelle des Es wie des Uberich, iibernimmt den Schatten und verkdrpert das ideale Selbst. Er ist
der neue Kyrios — aber auch der Siindenbock. Weil er beides zugleich ist, ermdglicht er eine
Bewusstmachung bisher unbewusster Aspekie des Lebens.» Dass nach Il Kor 3 die Decke iiber
dem tétenden Gesetz lag und durch Christus entfernt wurde, bedeutet: Durch Christus verlieren
bisherige normative Systeme ihre Heiligkeit, ihre Aggressivitdt wird offenkundig. Gleichzeitig
wird die unbewusste Rebellion der Sarx gegen das Gesetz bewusst.

Das wird durch Rom 7 noch deutlicher. Nach griindlicher Diskussion aller Verstehensmog-
lichkeiten macht Th. einleuchtend, dass das Ich dieses Kapitels weder ein bloss fiktives noch ein
nur personlich-biographisches Ich ist. Die Aussagen enthalten unbestreitbar einen personlichen
Anteil des Autors. Den Widerspruch zwischen Rom 7 und Phil 3,4 -6 erklédrt Th. damit, dass der
erste Text den unbewussten Konflikt von Paulus schildert, der durch die Glaubenserfahrung
bewusst wurde, wihrend der zweite das Bewusstsein des Pharisders Paulus umschreibt. Dass
Paulus die Macht des Gesetzes als todlich er]ebt hat, fiihrt Th. auf «eine stammesgeschichtlich
verwurzelte, latente Angstbereitschaft des Menschen» zuriick, die «vor der kulturellen Evolu-
tion durch spezifische Feindsignale ausgelost wurde, nach Ablosung des instinktiven Steuerungs-



80 Rezensionen

systems durch kulturelle Verhaltensmuster mit der moralischen Forderung gekoppelt werden
kann... Je intensiver sich ein Mensch damit identifiziert, umso grosser wird die Gefahr, dass sich
diese Anforderungen mit einer destruktiven Energie verbinden, welche die Kultur selber gefahr-
den kann.» Eine solche Uberreaktion ist nach Th. zu verstehen als Abwehr einer nicht wahr-
genommenen eigenen Unfdhigkeit zur Normerfiillung.

Auch die oft karikierenden Urteile von Paulus iiber die Juden sind Zeichen einer solchen
Uberreaktion. In der Verfolgung der christlichen Minderheit durch Paulus sieht Th. eine Siin-
denbockprojektion. «Er hat in den Christen unbewusst sich selbst verfolgt. Christus wurde ihm
zum Symbol seiner negativen Identitét, d. h. all jener Aspekte, die er an sich selbst nicht wahr-
haben und von denen er sich bewusst distanzieren wollte.» Doch Christus ist nicht nur Priigel-
knabe und Siindenbock. Mit der Wende zum Glauben wird er auch Integrationssymbol, durch
das die uralte Sehnsucht nach Ganzheit und Heil zu ihrem Recht kommt. Christus als Richter
verdndert die Beziehung des Menschen zu sich selbst: «Er ermoglicht Selbstbeurteilung ohne
Selbstverurteilung.»

Als fruchtbar erweisen sich diese Deutungmodelle gegeniiber dem eingeschrinkten Ja des
Paulus zur Glossolalie. Th. beschreibt die vorchristlichen Analogien des ekstatischen Redens:
den bacchantischen Rausch, die platonische Inspiration und die Vorstellungen der Apokalyp-
tiker iiber die Himmelssprache, zeigt, welche Lernprozesse die Glossolalie in Korinth ermoglicht
und gefordert haben, und deutet sie dann tiefenpsychologisch als Ausdrucksform fiir verdriangte
Inhalte und als sprachliche Regression. Die paulinischen Anweisungen zur Glossolalie, seine
Zuordnung von Pneuma und Nous (I Kor 14,15) und die Ausfithrungen dariiberin Rom 8,18 -30
filhrt Th. auf die Auffassung zuriick, dass im ekstatischen Reden bisher nicht wahrgenommene
dunkle Aspekte der Wirklichkeit zum Vorschein kommen (Glossolalie ist nicht Erfiilltsein mit
himmlischer Kraft, sondern unaussprechliches Seufzen, Teilhabe an der Schwachheit). Zugleich
ist sie Sehnsucht nach der Integration des Dunkeln, nach Individuation, nach dem Selbst, das mit
der von aussen kommenden Christusgestalt verschmilzt.

Th.s Buch imponiert durch die Fiille der neuen Gesichtspunkte, die hier eingebracht werden,
durch die Gelehrsamkeit des Verf.s und durch die Kiihnheit, mit der er heutige psychologische
Theorien heranzieht, um den Menschen Paulus besser zu verstehen. Es I6st auch Fragen in mir
aus:

1. Der Verf. tiberspielt das Elend der heutigen Psychologie, die keine gemeinsame Sicht des
Menschen, sondern nur teilweise sich widersprechende Theorien iiber ihn hat, indem er vier
psychologische Erklarungsmodelle aneinanderreiht und jeweils ein wenig miteinander mischt,
Lerntheorie und kognitive Psychologie lassen sich zwar kombinieren, aber geht das zwischen
ihnen und der Tiefenpsychologie ? Schliesst nicht die eine Erkldrungsweise die andere aus? Der
Begriff Uberdetermination rechtfertigt die Kombination nicht, wenn die eine Erkldrungsweise
beansprucht, umfassend zu sein. Und sind nicht das Freudsche und das Jungsche Verstdndnis des
Unbewussten so kontrir, dass sie sich nicht zu einer Synthese vereinen lassen? Wenn das
Unbewusste Bereich des Verdriangten und der chaotischen Triebwiinsche ist, wie kann es
zugleich Ursprung einer archetypischen, alles ordnenden und heilenden Kraft sein?

2. Psychologische Deutungen beruhen auf Analogien, in unserm Fall auf Analogien zwi-
schen paulinischen Vorstellungen und Begriffen der heutigen Psychologie. Wie weit werden aber
Riickschliisse aus Analogien durch vorhandene Unéhnlichkeiten relativiert und in Frage
gestellt ? Paulus verfolgte die Christen, weil er in ithnen seine eigene, verdringte negative Identitét
sah: eine sog. Stindenbockprojektion. Das leuchtet mir ein. Nach seiner Bekehrung war Christus
fir ihn Sithneopfer fiir unsere Siinden, «Siindenbock des alttestamentlichen Versohnungstages».
«Damit wurde der Projektionsvorgang transparent gemacht: Alle erkennen im stellvertretenden
Stindenbock ihre Siinden an. Und alle waren iiberzeugt, dass diese Siinden {iberwunden waren.



Rezensionen 81

Kommt die Anerkennung des Siindenbocks als Mitte der Gemeinschaft nicht einer Aneignung
des Schattens gleich ?» Das leuchtet mir nicht mehr ein. Die Deutung unterschléigt die Unéhn-
lichkeiten zwischen dem psychologischen Gebrauch des Begriffs Siindenbock und den Opfer-
vorstellungen von Paulus. Die Projektion auf den Siindenbock im psychologischen Sinn ist ein
unbewusster Vorgang. Die Analyse ist bestrebt, ihn aufzuheben, bewusst zu machen und zu
verarbeiten. Der erfolgreich Analysierte hat seine Projektionen zuriickgenommen. In den Opfer-
vorstellungen, mit denen Paulus seinen Erlésungsglauben umschreibt, bleibt die Projektion
bestehen. Auch die Reinheit des Opfertiers ist wichtig (Gott hat den, der von keiner Siinde
wusste ... Il Kor 5,21). Ich glaube nicht, dass man das paulinische Denken wie Th. mit dem Satz
umschreiben kann: Christus ist der Inbegriff des Es, der Rebellion der Sarx gegen das
Gesetz.

3. Paulus erscheint in diesen Interpretationen immer wieder als Mensch, der in seinem
Denken wichtige Einsichten der modernen Psychologie vorweggenommen und seine Konflikte
im Sinn heutiger psychologischer Bewiltigungsmethoden gelGst hat. Cui bono ? Soll die moderne
Psychologie gelobt werden, weil sie uns Mittel zu einem tieferen Paulusverstdndnis an die Hand
gibt ? Soll Paulus apologetisch gepriesen werden (im Sinne von: «man kann auch als moderner,
psychologisch geschulter Mensch den paulinischen Glauben {ibernehmen»)? Oder wird damit
(faktisch) gezeigt, dass die moderne Psychologie Methoden zur Losung von seelischen Proble-
men bietet, die den paulinischen Glauben iiberfliissig machen. Manches in diesem Buch lésst
mich vermuten, dass so etwas wie eine Paulus-Apologie intendiert war, aber es gibt auch Hin-
weise darauf, dass die andern beiden Fragen mindestens zu stellen sind.

Walter Neidhart, Basel

D.Nauta u.a. (Hg.), Biografisch lexicon voor de geschiedenis van het Nederlandse protestan-
tisme, 2. Kampen, Kok, 1983. 488 S. Hfl. 89.—.
Finf Jahre liess der zweite Band des biografischen Lexikons fiir die Geschichte des niederldn-
dischen Protestantismus auf sich warten. Nach bewihrtem Muster (siehe ThZ 35 [1979] 375f.)
werden von rund flinfzig Autoren etwa vierhundert Figuren behandelt. Ein Register fiihrt die
Artikel beider Biande in alphabetischer Reihenfolge auf. Haufiger als im 1. Band trifft man auf
Gestalten, die iiber die Landesgrenzen hinaus bekannt geworden sind. Zu ihnen gehdren Méanner
wie Menno Simons (ca. 1496-1561), aber auch sein Gegeniiber beim Religionsgesprich von
Wismar 1553/54 Martin Micronius (1523 -1559), oder Protagonisten in der so wichtigen Kon-
troverse zwischen Remonstranten und Kontraremonstranten wie etwa J. Arminius (1560-1609),
S. Episcopius (1583 -1643) und J. Wtenbogaert (1557 -1644) auf der einen Seite sowie F. Gomarus
(1563 -1641), J. van Polyander von Kerckhoven (1568 =1646) und A. Walaeus (1573 -1639) aufder
anderen Seite. Bekannte Grossen aus der Universititstheologie sind ferner F. Junius (1545 -1602)
und A.Rivet (1572-1651) in Leiden, G. Voetius (1589-1676) und J. A. Cramer (1864-1952) in
Utrecht, J. Maccovius (1588 -1644) in Franeker sowie D. Gerdes (1698 =1765) und P. Hofstede de
Groot (1802-1886) in Groningen. A. Pierson (1831-1896) wirkte von 1870 bis 1874 als Professor
in Heidelberg, bevor er sich dem Christentum endgiiltig entfremdete. Der niederléndische Pro-
testantismus ist reich an originellen kirchlichen und theologischen Aussenseitern, dazu gehoren
Gestalten wie David Joris (1502/03-1556) und sein Jiinger N.M. Blesdijk (1520/21-1584),
H. Niclaes (1501/02 —ca. 1580),J. A. Comenius (1592-1670), J. de Labadie (1610 -1674) mit seinen
Anhidngern A.M. van Schurman (1607-1678) und P. Yvon (1646-1707) sowie schliesslich
P.Poiret (1646-1719) und H.F. Kohlbriigge (1803-1875). Es fillt auf, wie viele Theologen des
17.Jh.s in Heidelberg, Basel und Genf studiert haben, zu ihnen zdhlt etwa J.Bogerman



82 Rezensionen

(1576-1637), der Vorsitzende der Synode von Dordrecht, oder H. van Diest (1595-1673), der
1621 in Basel promovierte und der ebenso wie seine Landsleute J. Alting (1618 -1679), G. Horn
(1620-1670), P.Montanus (1631-1679), A.Perizonius (1626-1672) und J.Valckenier
(1617-1670) den Ziircher Orientalisten Johann Heinrich Hottinger hoch verehrte. Eine beson-
dere Farbe bringen die Figuren ins Bild, welche sich ausserhalb der Fachtheologie einen Namen
erwarben, wie etwa D. de Man (1889-1962), der mit einer Arbeit zum Spétmittelalter promo-
vierte, sich seinen Lebensunterhalt als Miinzexperte verdiente und in der ThZ iiber Nietzsche
publizierte oder J.E.J. Capitein (1717-1747), der als erster vom Negersklaven zum Pfarrer
aufstieg, sich jedoch literarisch fiir den Beibehalt der Sklaverei einsetzte, oder G.Flournois
(1639-1685/86), der aus Genf gebiirtig als Pfarrer in Surinam wirkte und zu den Begriindern des
welsch-schweizerischen Romans gehort, oder J. Grevius (ca. 1584 —ca. 1624), der schon 1624 in
einer leidenschaftlichen Schrift die Folter anprangerte. Die Redaktion will versuchen, den
nédchsten Band in einem kiirzeren Zeitraum folgen zu lassen.

Ulrich Gdbler, Amsterdam

J.B. Cobb, Jr., und D.R. Griffin, Prozesstheologie, Eine einfiihrende Darstellung, Gottingen

1979, 193 S.

Zwei amerikanische Theologen legen hier eine gut lesbare Einfiihrung in das Denken vor, das
unter dem Namen «Prozesstheologie» in der modernen amerikanischen Theologie eine fiih-
rende Bedeutung erlangt hat. Der Kreis ist sehr weit gezogen. Die Themen reichen von den
grundlegenden ontologischen Voraussetzungen dieses Denkens iiber seine spezifisch christli-
chen, heilsgeschichtlich-ekklesiologischen Inhalte bis zu seinen Konsequenzen fiir Okologie und
Uberlebenskrise. M. W. liegt hier die erste umfassende Darstellung dieser theologischen Denk-
bemiihung in deutscher Sprache vor.

Uns Kontinental-Europdern wird der Einstieg erleichtert, wenn wir Teilhard de Chardin als
Verstehenshilfe beiziehen. Teilhard wird 6fters zitiert. Die Ahnlichkeit zwischen ihm und
Whitehead und seinen theologischen Schiilern und Geistesverwandten ist frappant. Deutlich
sind auch die Unterschiede. Aber sie lassen sich leicht als verschiedene Ausgestaltungen eines
Grundkonzepts verstehen, das offenbar hiiben und driiben in der Luft liegt.

1. Teilhard und Whitehead denken evolutionistisch und beide begriinden die Evolution in
«Gotty» alsihrem Motor. «Gott» bringt das je Neue in Bewegung, das die Geschichte vorantreibt.
Whitehead unterscheidet sich darin von Teilhard, dass er ein Scheitern der Evolution, einen
katastrophalen Ausgang der Geschichte ernsthaft in Betracht zieht. Er betont die Mitverant-
wortung des Menschen stirker.

2. Teilhard und Whitehead denken Natur- und Geistesgeschichte zusammen. Das Geistige
hebt schon in der Materie an, wie es auch in seiner hochsten Entfaltung das Materielle impliziert.
So wird auch dem aussermenschlichen Sein, sogar der «toten» Materie «Erleben», «Genuss»
zugeschrieben, wenn auch in einer fiir uns nicht nachvollziehbaren Form. Das «Unbewusste»
und «Vorbewusste» spielt eine bedeutsame Rolle, ohne dass deswegen das « Bewusstsein» und
«Selbstbewusstsein» als spezifisch menschliche Weisen des Erlebens in seinem Gewicht
geschmailert wiirde.

3. «Jesus» und «Christus» werden auf verschiedenen Ebenen gesehen. Christus ist das
Prinzip «erwidernd-schopferischer Liebe», die das Wesen Gottes in seiner « Ur»- und in seiner
«Folgenatur», d.h. in seiner Transzendenz und seiner Immanenz ausmacht. Jesus ist der
Mensch, der sich innerhalb der menschlichen Geschichte dieser Liebe am tiefsten 6ffnete und
damit die Bewegung initiierte, die die Geschichte am deutlichsten aufihr Ziel hin ausrichtete. «In
dem Wirklichkeitsverstandnis, das im Reden und Handeln Jesu zum Ausdruck kommt, haben



Rezensionen 83

wir es mit der schopferisch-erwidernden Liebe Gottes als der priméren Realitédt zu tun» (101). Der
«Panchristismus» Teilhards hat seine Parallelen in gewissen Auspriagungen der Prozesstheolo-
gie.

4. Die «Eschatologie» spielt, durch das «evolutionistische» Grundmuster bedingt, hier wie
dort eine bedeutsame Rolle. Die «Kirche der Zukunft» wird sich von der friihchristlichen
Gemeinde auf zweierlei Weise unterscheiden: durch die Aufhebung der Trennung zwischen
Gldubigen und Ungliubigen und durch die Uberwindung der Trennung von der Natur, auch in
Beziehung auf den eigenen Korper. «Teilhard behauptet, das Universum sei mein Korper.
Whitehead sagt: <Die aktuelle Welt ist meine>. In diesem Fall wéren die christlichen Gemeinden,
auf die wir unsere Hoffnung richten, immer noch nur der unmittelbarste Teil der Umwelt. Die
Umwelt, die der wahre Korper ist, wiirde sich auf alle Menschen und auf alle Geschopfe
erstrecken. Das Empfinden gegenseitiger Teilhabe an allem Leben und sogar an der unbelebten
Welt wiirde unsere Haltung dieser Umwelt gegeniiber radikal dndern» (115). Wir sind hier
unmittelbar bei Teilhards «kosmischem Christus» und «kosmischem Gottesdienst».

Deutlicher als Teilhard siecht Whitehead die Zukunft durch die Macht des Bosen bedroht.
«Die Prozesstheologie insistiert darauf, dass die Zukunft wirklich offen ist und dass das, was
geschieht, davon abhingt, was die Menschen tun ... Aber das Problem des Bosen bleibt bestehen,
nicht nur als ein Stachel in unserm Denken und in unserm Lebensmut, sondern auch als eine
Bedrohung unseres Leben- und Dienenwollens... Ein Wesen, das nicht diese auf das Ganze
gerichtete Bedrohung iiberwindet, kann nicht als Gott angebetet werden...» (191).

«Das Grundiibel in der zeitlichen Welt» ist «das stindige Vergehen alles dessen, was wir
werthalten...» Wenn Gott «erwidernde Liebe ist», ist diese unsere Grundsinnwidrigkeit iiber-
wunden. «Wenn Gott sich uns gegeniiber responsiv verhilt, dann haben unsere Freuden und
unser Handeln eine Wirkung auf die Gottheit selbst. Wie schnell auch immer ithre Wirkungen in
dieser Welt im Laufe der Zeit verblassen, ihre Bedeutung ist dadurch gesichert, dass sie im Leben
Gottes gezdhlt haben. Dieses gottliche Leben.. . ist immerwéahrend, unvergédnglich, es empfangt
unablissig von der Welt, bewahrt aber in der Unmittelbarkeit seiner unvergidnglichen Gegen-
wart, was in der Welt vergangen ist...» (121).

Soviel zur «Prozesstheologie», wie sie sich laut dem vorliegenden Buch im Gegeniiber zu
Teilhard de Chardin darstellt. Um sie voll zu wiirdigen, miissten wir sie der gleichzeitig in
Lateinamerika entstandenen «Theologie der Befreiung» gegeniiberstellen. Vor allem miissten
wir sie an der ntl. Botschaft und hier an der Theologie von Paulus messen. Eine tiefgreifende
Kritik wire dann kaum zu umgehen. Sie iibersteigt die Moglichkeiten einer ersten Bekannt-
gabe.

Eduard Buess, Fliih

Wilhelm Niesel, Lobt Gott, den Herrn der Herrlichkeit. Theologie um Gottes Ehre, Konstanz
1983.
Mit diesem 1978 in der Kashiwagi-Kirche zu Tokyo gehaltenen Theologie-Kurs iiber die
Grundziige des christlichen Glaubens legt der langjdhrige Moderator des Reformierten Bundes,
Mitglied des EKD-Rates, Prisident des Reformierten Weltbundes von 1964 bis 1970, em. Pro-
fessor an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal und Pfarrer der dortigen reformierten
Gemeinde Scholler sein theologisches Testament vor (hg. v. seinem Nachfolger J. Fangmeier zu
Niesels 80. Geburtstag 1983). Diese elementare Dogmatik und Ethik atmen das Erbe K. Barths,
tiberhaupt der reformierten Tradition seit Calvin und dem Heidelberger Katechismus. Das
verrit schon die Wahl des Titels und Untertitels « Theologie um Gottes Ehre» (gloria Dei bei
Calvin); aber auch schon die genannte Zweiteilung in Dogmatik und die darauf griindende (eine



84 Rezensionen

lutherische Zwei-Reiche-Differenzierung ablehnende) Ethik der 10 Gebote als « Verherrlichung
Gottes», ebenso die Dreiteilung der Dogmatik in die durch die Christologie erschlossene Gottes-
Lehre (11f.), die Christologie mit der klassisch-reformierten Drei-Amter-Lehre (18 ff) und die
Pneumatologie: «Gottes Herrlichkeit in seinem Geist» (62 ff.), wobei die Anthropologie kurz in
der Christologie (etwa 34 f.) und ausfiihrlich (unter hamartiologischem wie soteriologisch-piste-
ologischem Aspekt) in der Geist-Lehre (95 ff.) behandelt wird, dann z.B. die exponierte und
extensive Behandlung des 4.Gebotes (Feiertag-Heiligung, 152-165) — all dies erinnert an
K. Barths Kirchliche Dogmatik (Vorwort, 7). Zugleich aber deutet N. die christliche Uberliefe-
rung in elementarisierter Weise mit eigenen Worten fiir den heutigen Horer; Beispiele: die
christologischen Begriffe wie «von Gott gezeugter Sohn» (24), Jungfrauengeburt (26 ff.), Opfer
Christi (38 ff.) oder das dreifache Amt Jesu Christi als des Konigs, Hohenpriesters und Propheten
(53 1)), die Einteilung des Dekaloges in die erste Tafel mit dem 1.—5. Gebot und in die zweite mit
dem 6.-10. Gebot, wobei das 10. das 7.-9. in sich schliesst (109 ff.), die Frage der natiirlichen
Gotteserkenntnis als heute vor allem 6kumenisch diskutiertes Problem (96 ff.), Volk Israel und
Christen (109 ff.) oder die umfassend problematisierende Auslegung des 6. Gebotes «Du sollst
nicht toéten» vom Brudermord iiber Krieg, Wirtschaftsmord, Euthanasie bis zum Suizid-Pro-
blem (171-181).

Dass dabei viele Fragen mehr angerissen als beantwortet werden, z. B. Militardienst - Wehr-
ersatzdienst (179 f.), das Verhiltnis des Christentums zu anderen Religionen wie etwa Shinto-
ismus oder Buddhismus (122 f.), die oft harte (an Barths Verdikte erinnernde) Ablehnung des
Katholizismus (z.B. 98, 113, 129), ist verstdndlich. Andere Fragen bleiben offen, etwa die Ein-
teilung des christologischen Kapitels, wonach (1) «Gottes Menschwerdung» und (2) die «Erho-
hung des Sohnes Gottes am Kreuz fiir uns» wohl klassisch De persona mediatoris [unterteiltin (1)
als status exinanitionis und (2) als status exaltationis] und (3) die «Verherrlichung des Gekreu-
zigteny klassisch De opere mediatoris meinen. Dogmatisch ist auch die Reihenfolge der Amterin
Konig—Hoherpriester—Prophet (oder wie sonst?) interessant, weil sich bekanntlich ganz ver-
schiedene Interessen damit verbinden. Manche Aussagen provozieren Widerspruch: Wenn der
Heidelberger Katechismus (Frage98) die Ansicht, dass Bilder von Jesus fiir kleine Kinder hilf-
reich seien und im Religionsunterricht doch auch gemalt werden, mit einem «Nein» (auch N.s)
belegt (142) — notwendige Verengung auf einen bild- und kérperlosen Wort-Protestantismus ?
Andere Aussagen und Perspektiven sollten unbedingt unterstiitzt werden, dass Dogmatik und
Ethik stets in Auseinandersetzung mit der Bibel, in kumenischer Weite und Verantwortung der
christlichen Tradition zu treiben sind; dass Elementarisierung in der Sache des Glaubens und in
der theologischen Sprache geboten ist; dass Theologie stets kritisch Stellung nehmend in poli-
tischem Kontext geschieht und dass sie dabei Ethik bewusst als « Verherrlichung Gottes» (und
nicht als relativ neutrale Beschéftigung der weltlichen Vernunft) konzipiert. So wie N. im Dritten
Reich aus Glaubensgriinden in der Bekennenden Kirche mitprotestiert hat, so atmet auch diese
Elementar-Theologie (die sich als Arbeitsbuch fiir Seminare, auch fiir anspruchsvolle Erwach-
senenbildung eignet) den Geist des engagiert denkenden und handelnden reformierten Chri-
sten.

Uwe Gerber, Hannover

Johannes Griindel (Hg.), Recht und Sittlichkeit. Studien zur theologischen Ethik, Universitéts-
verlag Freiburg i.Ue. Herder, Freiburg 1982. 159 S.

Recht und Rechtsprechung wandeln sich, wenn das Rechtsempfinden und das Bewusstsein von

dem, was rechtlich und sittlich ist, sich dndern. Eine solche schlichte Feststellung weist auf

komplexe Sachverhalte hin, die das Spannungsfeld von Recht, Moral und Sittlichkeit betreffen.



Rezensionen 85

Sich auf die Grundlagen ihres Verhiltnisses zu besinnen, wird aber umso mehr zu einer dring-
lichen Aufgabe der Ethik, als eine Emanzipation des Rechts von der Moral in einer Gesellschatft,
deren Sitten und ethische Grundauffassungen nicht mehr einheitlich zu ordnen sind, an Boden
gewinnt, und gleichermassen, wenn auch nicht gleich zu beurteilen, eine fortschreitende Priva-
tisierung gemeinschaftsbezogener Verhaltensweisen, wie z.B. in der Liberalisierung des Sexual-
strafrechts ersichtlich. Beides ldsst auch ein Modell der Zuordnung und Unterscheidung von
Recht und Sittlichkeit, das gerade vielen Theologen plausibel war, als fragwiirdig erscheinen:
dasjenige ndmlich Georg Jellineks, nach welchem Recht und Sittlichkeit als konzentrische
Kreise gedacht wurden. Danach sollte das Recht ein sittliches Minimum schiitzen; was aber,
wenn ebendies nicht mehr als gegeben, sondern bis in den Kern, den heute die Grundwerte- bzw.
Menschen- und Grundrechtsdebatte bezeichnet, strittig ist?

Das ist die Herausforderung, der sich der 19.Kongress der (deutschsprachigen katholischen)
Moraltheologen und Sozialethiker im September 1979 in Miinchen stellte. Das Buch enthalt
neben einer Einflihrung von J. Griindel und mit einem einfiihrenden Referat von G. Teichtweier
sowie einem Bericht iiber die Ergebnisse der Arbeitskreise von A. Auer die Hauptreferate (Phi-
losophie: O. Hoffe; Rechtswissenschaft und -philosophie: A.Kaufmann; Fundamentaltheolo-
gie: A.Glidsser; Kirchenrecht: P. Huizing) und einen hinzugefiigten Beitrag vom D. Mieth zum
Thema. Das Ganze ist eine sehr wertvolle Erginzung der schon recht breiten gegenwirtigen
Grundlagendiskussion, wobei der evangelische Leser besonders hingewiesen sei auf M. Honek-
ker, Recht und Moral (in: D. Henke u.a. [Hg.], Der Wirklichkeitsanspruch von Theologie und
Religion, 1976), und auf das Handbuch der christlichen Ethik (in Bd. Il neben F.Bockle, Straf-
recht und Sittlichkeit, W. Pannenberg, Christliche Rechtsbegriindung; in Bd.III: P. Saladin, Die
Rechtsgeltung von Menschenrechten als Beispiel fiir die Rechtserheblichkeit ethischer Krite-
rien). Ausdriicklich bezieht sich der Beitrag von Glisser auf Problemgeschichte und neuere
Entwiirfe evangelischer Rechtsbegriindung und behandelt die Frage nach dem spezifisch christ-
lichen Beitrag zu Sittlichkeit und Recht als Teil der Frage nach dem Wesen des Christen-
tums.

Fiir die systematische Verhéltnisbestimmung von Recht und Sittlichkeit sind indessen vor
allem die Beitrage von O. Hoffe, A. Kaufmann und D. Mieth ertragreich. Dabei ergibt sich eine
Linie — bei Hoffe gestiitzt auf sorgfiltig gekldrte Begriffe —, die das Terrain zwischen den Extre-
men, nidmlich dem Modell der Identitdt wie auch dem der Differenz, d.h. Moralisierung des
Rechts und Rechtspositivismus (im demokratischen Gewand des blossen Mehrheitswillens) so
erschliesst, dass sich deutlich das von Kaufmann eingebrachte Modell einer Polaritit von Recht
und Sittlichkeit abzeichnet. Gegriindet auf die Idee einer institutionellen Sittlichkeit als Sitt-
lichkeit angesichts von Rechtsverhiltnissen (Hoffe) bzw. einfacher, elementarer Sittlichkeit
(Kaufmann nach Bollnows Begriffsbildung, man kann aber auch erinnern an D. von Oppens
Gedanken der Polaritit von Gesetz und Bergpredigtsethos, in: Das personale Zeitalter, 1960) und
argumentativ vermittelt {iber das Kriterium der Universalisierung (H6ffe) bzw. der Gerechtigkeit
als logischer Notwendigkeit des Umgangs von Vernunftwesen, etwa im Sinne freier, wechsel-
seitiger Anerkennung (Mieth mit Bezug auf Rawls), wird sowohl die staatliche als auch die
kirchliche Rechtsordnung an urspriinglichen, der Person eigenen Menschenrechten und in der
Folge positivierten Grundrechten orientiert. Das verbindet sich mit einer Bejahung der Mini-
malisierung von Strafrechtsnormen und gleichzeitig der Forderung nach vermehrter —aber auch
von Sozialisierungsfunktionen des Rechtes mitgetragener — Gewissensbildung.

Manche Einzelheiten wie etwa Kaufmanns Plddoyer fiir die Lehre vom rechtsfreien Raum
im Zusammenhang mit Konfliktsfillen (z.B. Schwangerschaftsabbruch) mégen umstritten blei-
ben. Es bleibt auch weiter dariiber nachzudenken, ob die konkrete Menschenrechts- und Grund-
rechtsfindung «philosophisch» im Sinne des Postulierens angeborener, natiirlicher Rechte



86 Rezensionen

(Hoffe) oder erst im geschichtlichen Prozess selbst der gegenseitigen Anerkennung (wie Mieth
aufzunehmen wire) mit allen Risiken des Verfehlens, aber auch der Chance der Erweiterung
«richtigen Rechts» geschieht. An der iiberzeugenden Gesamttendenz des Buches auch fiir den
evangelischen Theologen bricht das nichts ab.

Hermann Ringeling, Bern

Andreas Feige, Erfahrungen mit Kirche. Daten und Analysen einer empirischen Untersuchung
iiber Beziehungen und Einstellungen junger Erwachsener zur Kirche, Hannover, Lutheri-
sches Verlagshaus, 1982. 620 S., kart. DM. 38.—.

Es ist unschwer zu erkennen, dass von kirchlicher Seite immer dann Umfragen zur Situation der

Jugend in Auftrag gegeben werden, wenn eine kritische Phase erreicht ist. Als Mitte der 50er

Jahre sich in den Jugendgruppen und -verbdnden massive Verdnderungen zeigten, wurde beim

EMNID-Institut eine Untersuchung tiber «Jugend und Religion» in Arbeit gegeben. Ende der

60er Jahre erschienen unter dem Titel « Evangelische Jugend in Deutschland» (1969) Materi-

alien und Analysen, die im Zusammenhang eines Auftrags zur Analyse der konfessionellen

Jugendarbeit standen und die Frage der Legitimation und des Selbstverstindnisses bearbeiteten.

Die gegen Ende der 70er Jahre manifest gewordenen neueren Tendenzen der Jugendbewegung

und das Phinomen der «Aussteigerjugend» sind wiederum Anlass und Frage hinsichtlich dieser

jiingsten empirischen Erhebung zur Frage des Verhiltnisses von Jugend und Kirche. Der vor-
liegende Band macht das Ergebnis eines Forschungsauftrages der evang.-luth. Landeskirche in

Braunschweig einer grosseren Offentlichkeit zuginglich.

Fiir das Forschungsprojekt wurden drei Méglichkeiten der empirischen Erhebung benutzt
und miteinander verschriankt. Zunichst die bekannte quantitative Methode des Fragebogens,
sodann der Weg, junge Erwachsene spontan und emotional auf Schliisselworter reagieren zu
lassen und diese Reaktionen zu protokollieren und auszuwerten, und schliesslich das Gruppen-
gesprich, in dem der Einzelne in seiner spezifischen Kontur und seinen speziellen Erfahrungen
zu Worte kommen kann.

Die Veroffentlichung enthélt in Teil A «Sozialwissenschaftliche Analysen» aus der Feder
von A.Feige, der eine umfangreiche soziologische Analyse der erhobenen Daten vorlegt, und
von J. Kutz, der die auf dem Weg der Reaktion auf Schliisselworter gewonnenen empirischen
Daten auswertet. Teil B «Theologische Analysen» enthilt Aufarbeitungen des empirischen
Materials unter theologischen und religionspddagogischen Perspektiven. Hier werden unter
Ausgang und Bearbeitung des empirischen Materials interessante konzeptionelle Entwiirfe zu
den folgenden Arbeitsfeldern vorgelegt: Konfirmandenunterricht (C. Bizer), Jugendarbeit und
Konfirmandenunterricht (C. Bidumler), Innovation und Jugendarbeit (M. Affolderbach), Reli-
gionsunterricht (W.Reinmuth), Pfarrer als Symbolfigur (H. Lorenz), Volkskirchliches Christen-
tum (D. Stoodt/E. Weber) und zur Gottesdienstfrage (V. Drehsen). Hier finden sich interessante
Aspekte im Uberschneidungsbereich von Empirie und Theologie.

Teil C dokumentiert die gewonnenen Daten, enthélt den Wortlaut der verwendeten Frage-
bdgen sowie Protokolle aus Diskussionen von jungen Erwachsenen iiber Christentum und Kir-
che. Eine Bibliographie rundet den Band ab.

Die Protokolle aus Diskussionen zum Thema «Junge Erwachsene reden iiber Christentum
und Kirche» (501-605) sind eine wahre Fundgrube zu den 10 Themenbereichen, nach denen sie
strukturiert sind. Dariiber hinaus diirfte die umfangreiche (3-179) Auswertung der empirischen
Untersuchung durch A.Feige besonderes Interesse verdienen. Er bietet in Kap.6 eine Zusam-
menfassung der Befunde (137ff.), so dass man von hier aus gut den Einstieg in die vorliegende



Rezensionen 87

Veroffentlichung nehmen kann. Die ablehnende Haltung gegeniiber der kirchengebundenen
Religiositéit hat bekanntlich seit 1968 rapide zugenommen. Dieser Tatbestand wird auch durch
diese Studie bestatigt. Andererseits lassen die gedusserten Erwartungen im Blick auf Kirche, den
Religionsunterricht der Schule, die beachtliche Wertschidtzung des Pfarrers wie des Christen-
tums insgesamt erkennen, dass die Einstellung der jungen Erwachsenen zu Religion und Kirche
durchaus nicht mit dem Stichwort der «totalen Irrelevanz» zu charakterisieren ist. Vielmehr
geht es um eine Mitgliedschaft zwischen Zustimmung, Erwartung und Distanz. Besonders auf-
fallend ist, dass die Erwartungen, die dem Pfarrer als Menschen entgegengebracht werden, sehr
hochgespannt sind. Wenn Christsein sich in der Person des Pfarrers verdichtet und von ihm re-
prasentiert wird, sind junge Menschen offenbar zum Vertrauen bereit. Damit wird deutlich, wie
wesentlich die personale Reprisentanz des Evangeliums ist. Zugleich liegen hier aber auch
Schwierigkeiten und Gefahrenmomente fiir den Prozess der Weitergabe des Evangeliums. Uber-
raschend auch die iiberwiegend positive Bewertung, die der Religionsunterricht erfahrt. Immer-
hin wollen nur 16,4% der Befragten auf den Religionsunterricht in der Schule verzichten, wih-
rend 83,6% ihm im Verhiltnis zu den anderen Schulfichern eine gleichrangige oder unterge-
ordnete Stellung einrdumen. Doch genug der Kostproben.

Ein wesentliches Ergebnis der Erhebung besteht darin, dass die bereits von E. Lange seinerzeit
als wichtig hervorgehobene Bildungsaufgabe der Kirche bestétigt wird. Einerseits gilt: « Das, was
Kirche, was christliches Evangelium verkiindet, stosst auf Ohren, die nach Begriindung, nach
Verstehbarkeit verlangen. Es trifft auf Ohren, fiir die das Recht auf Skepsis selbstverstdndlich
geworden ist, ja heutzutage zum Uberleben zwingend dazugehért. Aber Skepsis bedeutet auch
die grundsitzliche Bereitschaft, angesprochen zu werden, Orientierung vermittelt, Fragen nach
Sinn beantwortet zu bekommen. Davon darf die Kirche auch heute noch ausgehen» (E. Feige
160). Andererseits muss gesehen werden, «eine <Sicherung des Mitgliedsbestandes» unter gegen-
wirtigen Gesellschaftsbedingungen kann zunehmend nur dann gelingen, wenn Mitgliedschaft —
in kritischen Situationen befragt — positiv formulierbar wird. .. Diese Feststellung gilt fiir alle
Bildungsschichten, was den Anspruch angeht» (140). So ergibt sich als unabweisbare Folge, dass
«das Bildungsproblem in das Zentrum theologisch-volkskirchlich orientierter Erwédgungen auf-
zunehmen» (145) ist, wenn man nach den Moglichkeiten einer Volkskirche fragt, der es um die
Relevanz des Glaubens im Leben ihrer Mitglieder geht. Dieses Ergebnis ist nicht nur wichtig im
Hinblick auf den Religionsunterricht in der Schule, sondern im Blick auf das Entdecken der
padagogischen Dimension und der Perspektive des gemeinsamen Lernens in allen Aktivitdten
christlicher Gemeinde.

Die vorliegende Verdffentlichung bereichert unsere Einsichten und regt das Nachdenken
dariiber an, wie Kirche ihre Aufgabe in einer volkskirchlichen Gestalt wahrnehmen kann.
«Erfahrungen mit Kirche» ist in der Tat ein Beitrag zur Soziologie und Theologie der Volks-
kirchenmitgliedschaft, der zu mancherlei Entdeckungen einlddt.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Konfirmandenunterricht und Konfirmation. Texte zu einer Praxistheorie im 20.Jahrhundert,
herausgegeben und eingefiihrt von Christof Baumler und Henning Luther, Theologische
Biicherei 71, Miinchen, Kaiser Verlag, 1982. 384 Seiten, geb., DM 48.—.

Es war sicher an der Zeit, dass eine solche Dokumentation der Diskussion zum Konfirmanden-

unterricht (= KU) und zur Konfirmation (= K) vorgelegt wurde. In den zwei einfilhrenden

Abschnitten gehen die Herausgeber aufdie « Problemgeschichte von KU und K im 20. Jh.» sowie

die Bedingungen und Probleme des KU und der K-Ansitze zu einer Praxistheorie ein. Beide



88 Rezensionen

Artikel sind inhaltlich strukturiert von der Frage nach den Jugendlichen als Subjekten, der
Kirche als Institution und dem gesellschaftlichen Kontext der Begegnung der Jugendlichen mit
der kirchlichen Institution. Die Herausgeber fiihren aus ihrer Perspektive sachkundig in die
anstehenden Probleme ein.

In einem ersten Teil sind zur Problemgeschichte wichtige Beitrdge von F.Niebergall,
E. Thurneysen iliber D. Bonhoeffer, M. Doerne u.a. bis zum Bericht des EKID-Ausschusses tiber
die Neuordnung der Konfirmation von 1959 zusammengestellt. Im zweiten Teil geht es um
«Bedingungen» mit Beitrdgen von A.-D.Wolber, G.Kehrer, L.Krappmann, R.Ddbert,
P.Gmiinder, H. Matthes, P. Cornehl und E. Lange. Die Auswahl fiir dieses Kapitel diirfte wohl
am schwierigsten gewesen sein. Das folgende Kap. 3 gilt den «Ansétze(n) zu einer Praxistheorie
des Konfirmandenunterrichts». Hier sind inzwischen so klassische Beitrige versammelt wie die
von W. Neidhart, G. Otto, H. B. Kaufmann, C. Biumler, D. Stoodt u.a. Ein Kap.4 ist dankens-
werterweise der gegenwirtigen Diskussion von KU und K in den Kirchen der DDR gewidmet.
Eine Bibliographie, die zeitlich strukturiert ist, sowie die notwendigen Register schliessen den
Band ab.

Im ganzen ist die vorgelegte Zusammenstellung von Beitrdgen zu begriissen und ein niitz-
liches Unterfangen. Auch die Auswahl der Beitrige ist im ganzen auf die zentralen Texte
gerichtet. Freilich iiberrascht es, dass unter den Ansitzen zu einer Praxistheorie nicht die
Uberlegungen von W.Flemming dokumentiert sind, die ja der Diskussion der 20er Jahre
wesentliche Impulse vermittelt haben. Ebenso vermisse ich in diesem Abschnitt eine Bilanzie-
rung der Reformversuche der 60er Jahre, wie sie etwa verschiedentlich von K. Dienst vorgelegt
worden ist, zuletzt etwa in seinem Artikel « Konfirmandenunterricht», in: Handwdorterbuch des
Pfarramts, hg. von D. von Heymann, 1978ff., 3. Aktualisierung 1981. Vermutlich liegt das Aus-
blenden dieser Fragestellung aber in der von den Herausgebern gewihlten Perspektive durch die
eingangs genannten drei Leitfragen. Vielleicht hdtte man doch die Frage nach der padagogischen
Perspektive explizit aufnehmen sollen, weil ja die Problemgeschichte gerade auch von der
Stellung zur Pddagogik her erhellt wird.

Gewiinscht hitte ich mir auch, dass die im Kap.4 wiedergegebene Diskussion aus der DDR
etwas ausfiihrlicher gehalten worden wire, indem z.B. die Leitgedanken, Orientierungshilfen
und Lernziele der kirchlichen Arbeit fiir 12- bis 15jahrige Konfirmanden wiedergegeben worden
wiaren, die m.E. bei uns relativ wenig bekannt sind.

Diese letzten Uberlegungen wollen keineswegs das Verdienstvolle dieser Edition in Frage
stellen, die fiir jeden, der sich kiinftig mit Fragen von Konfirmandenunterricht und Konfirma-
tion beschiftigt, eine {iberaus niitzliche Zusammenstellung von Texten darstellt sowie eine gute
Bibliographie zur Thematik liefert. Sicher wird der Band vor allem im Zusammenhang von
Lehrveranstaltungen zum Thema der Konfirmandenarbeit seine Verwendung finden.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd.1: Angst und Schuld, Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 1982. 205 S.

Dieser Aufsatzband zu den Themen Neurose, Tragik, Angst, Schuld ist ein Beitrag zum
Gesprach zwischen Theologie und Psychoanalyse. Der Verf. bringt dazu als Dozent flir katho-
lische Dogmatik in Paderborn und als praktizierender Psychoanalytiker eine besondere Kom-
petenz mit. Er arbeitet mit dem Ziel, dass die beiden so verschiedenen und oft gegensétzlichen
Wissenschaften sich gegenseitig befruchten, denn sie sind nach seiner Meinung aufeinander
angewiesen.



Rezensionen 89

Er sieht das Elend der christlichen Theologie darin, dass sie die Wirklichkeit des Unbewuss-
ten nicht kennt (und teilweise nicht kennen will), dass sie alles Verstandesméssige liberbewertet
und das Religiose gegeniiber dem Ethischen vernachléssigt oder verkiimmern lédsst. Darum ist die
Theologie auch blind flir das Tragische am Mensch-sein, das die Sagenerzihler und die Dra-
matiker der Antike so tieferkannt haben. Auch die Tragik des durch eine Situation iiberforderten
Menschen bestreitet die Theologie in naiver Weise. Darum weiss sie auch nichts von der Tragik
Gottes. Dabei hitte sie beim Jahwisten und in der kirchlichen Erbsiindenlehre eigentlich auf das
Tragische stossen miissen. Aber die Theologie hat aus der Erbsiindenlehre ein Argument fiir den
rationalen Beweis der Erlosungsbediirftigkeit gemacht und ihr damit ihre existentielle Dimen-
sion genommen.

Nur Kierkegaard hat in seinem Nachdenken iiber die Angst und die Krankheit zum Tode
etwas von der Unausweichlichkeit gewusst, mit der der Mensch schuldig wird und, gerade wenn
er sich um das Gute besonders bemiiht, das Bose tut. Was der Dine beschrieben hat, das hat
wenige Jahrzehnte spéter S. Freud neu entdeckt und mit seiner naturwissenschaftlichen Sprache
dargestellt. «S.Freud hat den Menschen fernab von all den erhabenen Uberforderungen der
Ethik und sogar der Religion so giitig sehen konnen: als ein krankes Tier, das vor Angst wie ein
Kaninchen von unbekannten Treibern querfeldein gejagt und zu Tode gehetzt wird. Im einzel-
nen mag man sich um Freuds Theorien streiten; aber sein Mitleid, gepaart mit dem Bemiihen,
um ein moglichst vorurteilsfreies, an der naturwissenschaftlichen Objektivitdt geschultes Ver-
stehen ist etwas, von dem man ein Leben lang gar nicht geniigend lernen kann.» D. interpretiert
mit Hilfe der psychoanalytischen Neurosenlehre nicht nur antike Sagen und Tragodien (wobei er
sich auch Jungscher Kategorien bedient), die Neurosenlehre wird fiir ihn, den Dogmatiker, auch
zum hermeneutischen Schliissel der Erbsiindenlehre.

Doch nach seiner Meinung braucht die Psychoanalyse ihrerseits die Theologie oder genauer
gesagt: sie bendtigt den Glauben an den rechtfertigenden Gott. Denn die Psychoanalyse — das gilt
schon fiir S. Freud — arbeitet mit einer (oft nicht nur temporiren) Suspension des Ethischen. Der
Therapeut nimmt den Klienten an, wie er ist. Er «bestiitigt ihn in der Berechtigung, sich selbst,
seiner Personlichkeit, ein Recht zum Leben zu geben». «Jede Psychotherapie macht irgendwo
ein Stiick gewissenloser, selbstherrlicher und skrupelloser. Jede Psychotherapie ist also eine Art
Verfiihrung, eine Lehrstunde der Unmoral.» Was legitimiert sie dazu? «Die Frage nach der
Rechtfertigung der Psychotherapie wird... zu der Frage nach dem Grund der Berechtigung des
Einzelnen, seine eigene Existenz als in sich gerechtfertigt anzunehmen; und das eigentliche
Problem lautet daher: Woher kann sich ein Mensch das Recht nehmen, zu sagen: <Es darf mich
gebens>?»

Diese Frage nach der Legitimation ldsst sich nach der Meinung des Verf.s nicht mit dem
Hegelschen Dreischritt in der Entwicklung des Geistes beantworten, sondern nur mit dem
Glauben an die bedingungslose Gnade, von der Paulus schreibt. Es fillt der Psychotherapie
freilich schwer, als Grund der Bestitigung, die sie praktiziert, Gott anzuerkennen — wie es der
Theologie schwerfillt, so lernbereit die Neurosenlehre Freuds zu rezipieren.

Das Buch ist anregend, ja herausfordernd. D.s Kierkegaard-Interpretationen, seine Ausle-
gung der vier Grundformen neurotischer Angst nach F.Riemann mit Kategorien aus Kierke-
gaard, seine Meditation iiber den Einsiedler Josephus im Glasperlenspiel von Hesse u.a.m.
werden mich noch weiterhin beschiftigen. Einige seiner Thesen haben mich beeindruckt, bei
andern meldet sich Zweifel. Lisst sich Freuds Neurosenlehre, die eine eindeutige Differenz
zwischen gesund und neurotisch-krank voraussetzt, als Grundprinzip fiir das Verstéindnis des
Menschen tiberhaupt verwenden, ohne dass man semantisch schwindelt? Bringen Sophokles in
seinem Odipus, der Jahwist in Gen 3-4, Kierkegaard in seiner Analyse der Angst und Freud in
seinen Beschreibungen der Hysteriker dieselben oder nur dhnliche menschliche Erfahrungen zur



90 Rezensionen

Sprache? Warum nimmt D. stillschweigend an, dass es dieselben Erfahrungen sind? Warum fragt
er nie, ob trotz der Ahnlichkeiten die Undhnlichkeiten wichtiger sein konnten? Cui bono?
Walter Neidhart, Basel

Olivier Millet (Hg.), Correspondance de Wolfgang Capiton (1471-1541). Analyse et index. In:
Publication de la Bibliotheque Nationale et Universitaire de Strasbourg, Strasbourg 1982.
XLIX +275+41S.

Nicht nur fiir die Strassburger, auch fiir die Schweizer und siiddeutsche Reformationsgeschichte

neben Bucer konstitutiv ist die theologische Entwicklung des Elsédssers Wolfgang Kopfel, der sich

als Humanist Capito nannte. Wihrend jedoch Bucers Schriften als gut erschlossen und zuging-
lich bezeichnet werden diirfen, liegt von Capito noch das meiste «im dunkeln». Es ist daher ein

Verdienst von Olivier Millet, einem Schiiler R. Stauffers in Paris, den in europdischen Biblio-

theken und Archiven, vor allem aber im Strassburger Thesaurus Baumianus ruhenden Brief-

wechsel Capitos von 1507 -1541 gesichtet zu haben. An die 800 Briefe konnen hier in chrono-
logischer Reihenfolge nach Fundort und Inhalt, leider nicht im Wortlaut prasentiert werden. Sie
laden zur Analyse und weiterer Forschung ein, ist doch der Einfluss Capitos auf Zwingli,

Oekolampad und die iibrigen angeschriebenen Mitreformatoren in den gédngigen Biographien

und Reformationsgeschichten noch zu wenig berticksichtigt. Auch gibt es keine jiingere umfas-

sende Capito-Biographie, die auch in die europdische Reformationsgeschichte neue Akzente
bringen konnte.
Karl Hammer, Basel

Hermann Rohrs, Frieden — eine pddagogische Aufgabe. 1dee und Realitét der Friedenspddago-

gik, Agentur Pedersen, Westermann, Braunschweig 1983.

Der Autor, Direktor des Erziehungswiss. Seminars der Universitit Heidelberg und Prisident des
Weltbundes fiir Erziehung, hat mit seinem Werk ein praktisch-padagogisches und ideenge-
schichtlich-hermeneutisches Kompendium zum Thema Frieden und zur Friedenspddagogik
fertiggestellt, das Ergebnisse zweier friedenerzieherischer Versuche in Kindergarten und Schule
mit einer ideengeschichtlich und pidagogisch weitgreifenden Literaturanalyse verbindet (knapp
800 Titel, die im Text des Buches verarbeitet sind!). Die Analyse besticht bei sachlichem
Engagement durch eine vorurteilsfreie, ausgewogene Darstellung.

Der Religionslehrer, Pfarrer und Laie findet einen Uberblick iiber die mit dem Problemkreis
von Krieg und Frieden zusammenhéngenden Fragen: {iber das Begriffsspektrum (z. B. schalom,
eirene, pax romana, Heiliger Krieg), die grossen Friedensplidne (z. B. der bibl. Propheten und
vieler anderer bis in die Gegenwart), die Moglichkeiten des Friedenschliessens, die Entwicklung
der Friedenspidagogik seit 1945, den Pazifismus und die Friedensbewegung sowie die gegen-
wirtige bildungspolitische Situation (Stichworte: Friedenssicherung durch die Bundeswehr,
Kriegsdienstverweigerung).

Die Analyse der Friedenspadagogik fiihrt von der Weltpolitik, der wissenschaftlichen Frie-
dens- und Konfliktforschung, der Konfliktstrategie u.a.m. zu einer hypothetischen Bestimmung
des Friedensbegriffs (dabei weist R. auf urbildhafte Losungsversuche der Konfliktschlichtung im
AT hin). Die Friedensproblematik erscheint dabei in «mikro- und makrosozialer» Dimension,
d.h. die Friedensfahigkeit des einzelnen und der politische Friede sind verflochten.

Anregungen fiir Religionsunterricht (und Gemeindearbeit) bietet Teil IV: Friedenserziehung
im Kontext der Schulficher.



Rezensionen 91

«Tiefer als eirene... und pax... zielt der alttestamentliche Friedensbegriff shalom auf die
Sinnerfiillung irdischen Lebens durch Hinwendung zur géttlichen Weisheit und Teilhabe an
ihrer Giite. .. Erst die Zuwendung gottlicher Giite fiihrt zu einer inneren Ordnung menschlichen
Lebens, das nunmehr am (gottlichen) Frieden teilhat» (259). Diese erziehungswissenschaftliche
Einordnung des Religionsunterrichts ruft ihn zu seinem Idion im schulischen Fiacherkanon und
fiihrt RGhrs deswegen auch zu kritisch-warnenden Worten: «Der Religionsunterricht wird in der
Sache kaum lebendiger, wenn er sich bloss der Lebensfragen beméchtigt. Dieser Weg ist not-
wendig, aber fruchtbar bleibt er nur in christlicher Verantwortung und bewusster Erklarung
dieser Position» (268).

Wer umfassende sachliche und praktische Orientierung in der ideologisch aufgeheizten
Diskussion um den Frieden sucht, findet in dem mit engagierter Wissenschaftlichkeit geschrie-
benen Werk von R. die notwendigen Hilfen fiir sachgemésse, von jeder ideologischen Engfiih-
rung freie eigene Arbeit im politischen und im erzieherischen Raum,

Ulrich Hdfer, Mannheim

Hans-Jiirgen Fraas, Glaube und Identitdt. Grundlegung einer Didaktik religidser Lernprozesse,

Vandenhoeck & Ruprecht, Gé6ttingen 1983. 343 S,

Der Miinchner Religionspddagoge ist schon in seinen bisherigen Publikationen durch die inte-
grative Kraft seines Denkens aufgefallen. In der vorliegenden Arbeit leistet er eine eindriickliche
Synthese von humanwissenschaftlichen Erkenntnissen iiber die religiose Entwicklung des Kin-
des und des Jugendlichen mit einer Theologie christlicher Erziehung und einer theologischen
Sicht des Weges zum Glauben durch Kindheit und Jugendzeit. Glaube ist auch ein Lernprozess,
obwohl Glaube natiirlich nicht in Lernen aufgeht. Der Verf. legt in diesem Buch eine umfassende
Theorie dieses Lernens vor.

Bisher haben die Religionspadagogen meistens nur eingeengt nach einer Didaktik des Reli-
gions- und des Konfirmandenunterrichts gefragt. F. gibt einen Uberblick iiber die gegenwirtige
Theoriediskussion, indem er die verschiedenen Ansétze den Curriculum-Determinanten Gesell-
schaft, Schiilerwirklichkeit, Fachwissenschaft bzw. Tradition zuordnet. [hm kommt es aber
daraufan, das, was im Religionsunterricht geschieht, in seinem Zusammenhang mit der gesam-
ten Sozialisation zu verstehen. Fiir sein ganzes Buch ist der Begriff Ich-Identitit nach E.H.
Erikson, erweitert durch die Gedankengénge von L. Krappmann, grundlegend. Er erldutert, wie
in traditionellen Kulturen Ich-Identitdt gefunden wurde durch die in Normen und Brauchtum
geregelte Eingliederung des Heranwachsenden in die Gruppen-Identitit. Zwischen Selbstver-
wirklichung des Einzelnen und gehorsamer Rolleniibernahme bestand kein Widerspruch. Mit
dem Heraustreten des Subjekts aus seiner Umweltbeziechung in der Neuzeit hat sich das vollig
veridndert. Religiositiit wird aus den selbstverstindlichen Lebensbeziigen herausgeldst. Sie wird
zum Problem.

Fiir den Theologen F. wird Ich-Identitit letztlich in der Gottesbeziehung konstitutiert. «Wer
ich auch bin, du kennst mich, dein bin ich, o Gott.» «Die Identitdtsbalance in ihrem Gelingen
wie in ihrem Scheitern geschieht im Rahmen der Gottesbeziehung als der Urrolle des Men-
schen... In der Annahme der Nicht-Identitédt in der Annahme des Scheiterns kann die eigent-
liche Identitit als geschenkte erfahren werden.» Darum ist die Hilfe zur Identitétsfindung fiir F.
auch Ziel aller religitdsen Erziehung, und die Religionspddagogik hat die Aufgabe, die biblischen
Symbole identitéts-theoretisch zu interpretieren. Grund aller Identitét ist der Gott, der sich in
der Aussage «ich bin, der ich bin» offenbart. Und Jesus ist als der Gottmensch der Mensch, der
mit sich selber identisch ist, indem er mit Gott identisch ist («nicht mein, sondern dein Wille
geschehe»). Weil Identitdt durch Schicksalsschldge und durch Storungen der Sozialbeziige



92 Rezensionen

gefdhrdet ist, so ist es fiir jeden Menschen wichtig, dass seine Identitdt in Gott als dem Ermog-
lichungsgrund aller Identitdt wurzelt. Schon beim Kleinkind «wichst die Widerstandskraft
gegen soziale Storanfilligkeit in dem Mass, in dem es seinen Gott nicht in der Mutter, sondern
hinter der Mutter findet».

Der auf diese Weise theologisch erweiterte Begriff der Identitit dient F. als Leitmotiv, nach
welchem er wieder einmal die Erikson’sche Geschichte (um nicht zu sagen: den Mythos) von den
acht Lebensphasen erzdhlt und daraus religionspiddagogische Anweisungen folgert. Denn alles
religiose Lernen soll dem Finden der (religits artikulierten!) Ich-Identitit dienen. Dazu miissen
dem Kinde und dem Jugendlichen phasengemiiss religiose Erfahrungen ermdglicht werden. Sie
erfolgen bei der Begegnung mit Riten und Symbolen, im Erleben von Geschichten und zuneh-
mend auch durch Hilfen bei der Reflexion. Religioses Lernen baut sich pyramidenformig vom
Einfacheren zum Differenzierteren auf, von stark umweltbestimmten Lernformen beim Klein-
kind (Reaktionslernen, Verhaltenslernen) tiber Imitations- und Identifikationslernen zum Re-
gellernen, dem problemldsenden und dem kreativen Lernen beim Heranwachsenden.

Bei heutigen Jugendlichen stellen sich freilich erhebliche Probleme der Vermittlung, indem
fiir sie «die Trivialmythen Liebe/Sex, Urlaub, Sport, Hobby, Konsum um seiner selbst willen in
den Rang von sinnstiftenden Systemen, als Zentralinhalte einer neuen, weithin noch unsicht-
baren Religion» geriickt sind. Unter dieser Vermittlungskrise leiden die klassischen Stoffe des
Religionsunterrichts. Doch F. hilt diese Probleme fiir 16sbar, und er weist den Institutionen, die
an der religiosen Erziehung beteidligt sind, der Familie, dem Kindergarten, dem Religions-
unterricht und der Kirchgemeinde, ihre je spezifischen Aufgaben zu. Es geht ihm um eine
integrierte Religionspadagogik, bei der das Religiose einerseits eine Dimension der Sozialpad-
agogik ist, andererseits als das Transzendentale auch das Ganze darstellt und jedem erzieheri-
schen Handeln Sinn und Richtung gibt.

Das Buch ist schon im Blick auf die darin verarbeitete Literatur eine wichtige Neuerschei-
nung. Die harmonistische Gesamtschau des gelehrten Verf.s hat den Vor- und den Nachteil, dass
darin alle theologischen Streitfragen und Antithesen der Didaktiker aufgel6st zu sein scheinen.
Die Regeln fiir das religiose Lernen in Richtung auf eine Erwachsenen-Identitit, die sich auf den
aus Gnade rechtfertigenden Gott griindet, sind so einleuchtend, dass man sich nur fragt, warum
man damit an der Basis, in den Familien und in den Kirchgemeinden, noch irgendwelche
Schwierigkeiten hat.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

