
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gnostik als religionswissenschaftliches Problem'

I. Das Korpus von Nag Hammadi (CG)

Im Jahre 1946 wurden bei Nag Hammadi in Oberägypten zwölfzum Teil
gut erhaltene Papyrusbände entdeckt, zusammen mit dem Fragment eines

dreizehnten. Sie enthielten insgesamt 52 sofort als «gnostisch» identifizierte
Traktate. Die Einbände stammen aus der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts,
die Traktate selber sind natürlich älter: 2. und 3. Jahrhundert. Die Forschung
hat sich bislang vor allem bemüht, den Ursprung der einzelnen Traktate, ihre
Komposition und ihre Beziehungen zu den verschiedenen, von den Kirchenvätern

bekämpften, «gnostischen» Sekten zu erhellen. Diese historisch-kritische

Arbeit muss selbstverständlich weitergehen.
Ich habe jedoch im folgenden nicht die Absicht, auf die historische

Problematik näher einzugehen. Ich werde nur ganz am Schluss meiner Ausführungen

kurz darauf zurückkommen. Meine Absicht ist es vielmehr, das

Korpus von Nag Hammadi als solches, als Ganzes, einer religionswissenschaftlichen

Betrachtung zu unterziehen. So verschieden die einzelnen Traktate

nach Herkunft und Art sein mögen, so bilden sie doch als Sammlung in
ihrer Mannigfaltigkeit ein auch als Ganzes zu würdigendes Dokument.
Systematische Religionswissenschaft interessiert sich für jedes Dokument religiösen

Lebens, mag dies Dokument eine einzelne Schrift oder eine Sammlung
von Schriften sein. Sie wird die anfallenden geschichtlichen Probleme sicher
nicht vernachlässigen ; aber ihre eigentliche Fragestellung lautet anders, nämlich:

welcher Art ist die religiöse Praxis und Erfahrung, die in dem gegebenen
Dokument angezeigt, empfohlen, beschrieben wird? Wie verhält sich diese

besondere Praxis und Erfahrung zu andern Aspekten religiösen Tuns? Die
Sammlung der Traktate von Nag Hammadi ist als Ganzes ein Dokument ; ich
möchte dies Dokument auf die ihm zugrundeliegende Praxis hin befragen.

Verschiedene Beobachtungen - kodikologische Untersuchungen, Analyse
der Schrift, die Existenz von Dubletten - lassen vermuten, dass es sich bei
diesem Dokument um eine aus mehreren kleineren Sammlungen bestehende
Bibliothek handelt, die von Leuten angelegt wurde, denen das Studium der
Traktate Bedürfnis war. Vielleicht waren es christliche Kreise, genauer
christliche Mönche. Diese Hypothese empfiehlt sich nicht nur darum, weil
im Einband des Kodex VII eine ganze Reihe von Papyri verwendet sind, in
welchen christliche Mönche und Würdenträger erwähnt werden, sondern

1 Text eines an den Universitäten von Bonn und Göttingen gehaltenen Vortrags.



60 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

auch darum, weil ein Stück aus der «Lehre des Silvanus» im gleichen Band

(CG VII,4) von der christlichen Tradition dem Vater des Mönchtums, Antonius,

zugeschrieben wird.
1. Die erste Begegnung mit dem Dokument ist verwirrend: es scheint

unmöglich, aus der Vielfalt der Zeugnisse eine einheitliche Weltanschauung
zu rekonstruieren. Nicht nur sind die verwendeten literarischen Gattungen
sehr mannigfaltig - Sammlungen von Aphorismen, Predigten, Apokalypsen
aller Art, Briefe, philosophisch-theologische Gespräche, Gebete, egô eimi-
Proklamationen, Apostelgeschichten usw. -, sondern auch der Inhalt
überrascht durch den Mangel an Einheitlichkeit. Wer etwa wissen möchte, wie
sich die Besitzer des Dokumentes die Entstehung der Welt vorstellten,
befände sich in grösster Verlegenheit. Ist die Welt entstanden - so das «Evangelium

der Wahrheit» (CG 1,3) - aus einem vom ewigen «Vater» ausdrücklich

verfügten «Nichtwissen» und der darin begründeten «Angst», aus dem
Nichterkennen der Wahrheit durch die Elemente der göttlichen Welt, des

Pieromas? Oder aus dem - ebenfalls vom Vater gewollten - Wunsche des

Logos, doch um jeden Preis die Wahrheit zu erkennen (CG 1,4 - der
sogenannte «Dreiteilige Traktat») Oder aus dem Drang eines anderen Elementes
der göttlichen Welt, der Sophia, ohne die Zustimmung ihres männlichen
Partners ein Werk hervorzubringen (so das «Apokryphon des Johannes» und
manche weiteren Tra-ktate)? Oder ist die Welt das gemeinsame Werk des

«unsterblichen Menschen» und der Sophia (Eugnostosbrief, CG 111,3)? Oder
ist sie bewusst gestaltet von Sophia («Zweiter Logos des grossen Seth», CG
VII,2)? Oder hat der Vater selber die Welt geschaffen und erhält er sie durch
sein Wort («Dialog des Erlösers», CG 111,5; Hermetische Schrift, CG VI, 8)?
Oder ist sie das Resultat aus dem Zusammenspiel verschiedener Kräfte
(«Paraphrase des Shem», CG VII, 1)?

Die Aussagen über den Ursprung der Welt sind verwirrend zahlreich und
widersprüchlich. Aber offenbar haben diese Widersprüche die Veranstalter
der Sammlung nicht im geringsten gestört. Es waren also nicht Auskünfte
dieser Art, die sie in den Schriften ihrer Bibliothek suchten. Mochte die Welt
von Gott dem Vater geschaffen sein oder von dämonischen Widergöttern und
Untergöttern, oder durch einen Fehltritt der Sophia oder sonstwie entstanden
sein - das war nicht das Entscheidende. Entscheidend war etwas ganz anderes.

2. a) Entscheidend war die in allen Traktaten verheissene und beschriebene

Möglichkeit, die Welt hinter sich zu lassen, seine eigene Wahrheit zu
erleben, als von der Welt völlig frei, als radikal jenseits der Welt. Das Erlebnis
dieser Freiheit bedeutete Einung mit dem «Vater» und seinem jenseitigen
Sein, mit seiner andersartigen, nicht zu analysierenden, nur in auswechsel-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 61

baren Symbolen anzudeutenden, pleromatischen Wirklichkeit. «Unwissenheit

ist Sklaverei, Erkenntnis ist Freiheit» heisst es im Philippusevangelium
(Logion 123, CG II, S. 84,10f.), und weiter: «Wer die Erkenntnis der Wahrheit

hat, ist frei; der Freie sündigt nicht» (Logion 110, CG II, S. 77,15ff.). Die
Leser der Traktate sollen «erfüllt sein», frei von Sinnlosigkeit und innerem
Zwiespalt, «ganz werden» (Buch leoü) «nüchtern werden, erwachen aus der
Trunkenheit des Yergessens» (Jakobusbrief, CG I, S. 3,8 ff.); sie werden «das

Pleroma entdecken» (Evangelium der Wahrheit, CG I, S. 34,36), «das grösste
Gut erhalten, nämlich ewiges Leben, Erkenntnis der Ganzheiten» («Dreiteiliger

Traktat», CG 1,4; I, S. 108,Iff.), «sich selber erkennen und in derselben
Erkenntnis die Tiefen der Ganzheit erkennen» (Buch des Thomas, CG II,
S. 138,17 fT.) ; sie werden «Ruhe finden, und Leiden und Schmach hinter sich
lassen» (ebd., CG II, S. 145,9 f.). Das Erlebnis der Ruhe wird immer wieder
erwähnt, und daneben, wie schon gesagt, dasjenige der Freiheit: die Leser

bilden, nach einem häufig wiederkehrenden Ausdruck, das «königslose
Geschlecht». Das Erlebnis totaler Freiheit, völliger Integrität und Ruhe, das

Erlebnis von «Leben», Festigkeit und Dauer, ist ermöglicht durch den Erlöser

; denn dieser ist «Weg für die Verlorenen, Erkenntnis für die Unwissenden,
Entdeckung für die Suchenden, Stütze für die Schwankenden, Reinheit für
die Beschmutzten» (Ev. der Wahrheit, CG I, S. 31, 28 ff.).

Einige Zitate mögen die Modalitäten dieses Erlebens veranschaulichen:

«Wie sich die Unwissenheit eines Menschen auflöst, sobald er erkennt, wie die Finsternis
schwindet, wenn das Licht erscheint, so löst sich der Mangel in der Vollkommenheit auf. Die
äussere Erscheinung (axfjira) ist nicht mehr sichtbar, sondern sie wird sich auflösen in der

Verbindung mit der Einheit... In der Einheit wird sich jeder finden. In Erkenntnis wird er sich

reinigen aus einer Artenvielheit zu einer Einheit, wenn er die Materie in sich verzehrt wie ein
Feuer und die Finsternis durch Licht, den Tod durch Leben» (Ev. der Wahrheit, CG I,
S. 24,32 ff.).

Der zentrale Begriff ist hier derjenige der Erkenntnis. Diese Erkenntnis
aber ist ein Erleben: sie besteht in Findung seiner selbst, in Reinigung und
Einung; sie ist Aufhebung des Mangels in der Vollkommenheit. Ihr notwendiges

Korrelat ist das Entschwinden der äusseren Welt (sie wird (pavxaara,
axopa genannt): die Materie löst sich auf, Finsternis und Tod existieren nicht
mehr.

b) «Es ist nicht möglich, etwas von den feststehenden Dingen zu sehen, ohne jene (feststehenden

Dinge) zu werden... In der Welt freilich sieht man die Sonne, die Erde und den Himmel,
und alle anderen Dinge, ohne jene Dinge zu werden. An jenem Ort aber (d. h. im Pleroma der
feststehenden Dinge) siehst du etwas, und du wirst es auch : du sahst den Geist und wurdest Geist ;

du sahst Christus und wurdest Christus; du sahst den Vater und wirst Vater werden... Dort siehst



62 C.A.Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

du dich selber; denn was du siehst, das wirst du werden» (Philippusevangelium, Logion 44, CG

II, S.61,20fr.).

Hier ist der Begriff der Erkenntnis ersetzt durch denjenigen des Schauens.

Wichtig aber ist die Aussage, dass der die «feststehenden Dinge» - den

Bereich des Vaters und seines Pieromas - Schauende das Geschaute selber

wird und so, im Verwirklichen des Geschauten, sich selber sieht und
verwirklicht. Im Gegensatz zum empirischen, «normalen» Schauen, das sich

nur in der Struktur von Subjekt und Objekt vollziehen kann, besteht jenes
Schauen in einer weitgehenden Aufhebung, oder doch radikalen Veränderung,

dieser Struktur. Zwar hat das «Schauen» noch ein Objekt - man schaut
sich selber, indem man Geist, Christus und Vater schaut aber dies Objekt
ist gleichzeitig Subjekt geworden. Die Andersartigkeit der «feststehenden

Dinge» besteht in der gleichzeitigen Identität und Nicht-Identität von Subjekt

und Objekt.

«Dieser dein grosser Name ist auf mir, o Vollkommener, Selbstentstandener, der du nicht
ausserhalb von mir bist. Ich sehe dich, den für alle Unsichtbaren. Denn wer wird dich in anderen

Lauten (in anderer Stimme) fassen? Jetzt habe ich dich erkannt: ich habe mich vermischt mit
dem Unwandelbaren. Ich habe mich gerüstet mit den Waffen des Lichts - ich bin Licht geworden»

(Ägypter-Ev., CG III, S.66, 22ff.).

Hier ist die Reihenfolge der Aussagen aufschlussreich. «Dein Name ist auf
mir» - ich gehöre zu dir, bin dir, dem Vollkommenen und Selbstentstandenen,

einverleibt. Der Sprecher ist aufgenommen in das Pleroma dessen, der

Ursprung aller ewigen Dinge ist, er ist ein Teil des Pieromas. Das Unsichtbare
ist für ihn sichtbar geworden: «Ich sehe dich...» Dies Sehen ist ein «Erkennen»

- «Ich habe dich erkannt...» -, jedoch ein Erkennen, in welchem die

Subjekt-Objekt-Beziehung weitgehend aufgehoben ist: «Ich habe mich
vermischt mit dem Unwandelbaren - ich bin Licht geworden» - weil das

Unwandelbare «Licht» ist.

c) Im soeben zitierten Text findet sich eine Aussage, die uns weiterführt:
«Wer wird dich in anderen Lauten - in anderer Stimme - fassen? Was hier
zum Ausdruck kommt, ist das völlig gebrochene, zweifelnde, misstrauische
Verhältnis unserer Autoren zur Sprache. Im Philippus-Evangelium (Logion
11, CG II, S. 53,23 ff.) wird rundweg erklärt, alle Sprache, vor allem auch die

religiöse Sprache, sei grundsätzlich irreführend und verhindere die Erkenntnis

des Unwandelbaren: durch die Sprache entstehen die vergänglichen Dinge,

und, verblendet durch die Sprache, hält der Nichterkennende die
vergänglichen Dinge für wahr und feststehend. Freilich wird weiterhin betont
(Logion 67, CG 11 S. 76,9ff.), die ewige Wahrheit komme nicht ohne «Spra-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 63

che» in die Welt; doch handelt es sich bei solcher «Sprache» lediglich um
Sinnbilder (ximoç) und Abbilder (ebicov) (in andern Texten werden diese

«Gleichnisse» genannt). Darum empfiehlt das «Zeugnis der Wahrheit» (CG
IX, 3-S. 31,22 ff.), sich nicht wie die Toren mit Worten zu begnügen, und
nicht (S. 29,6 ff.) mit den Ohren des Körpers, sondern mit denen des Geistes

zu hören. Im Evangelium der Wahrheit (CG I, S. 21,26 ff.) wird menschliche
Sprache der göttlichen Sprache entgegengesetzt: es gibt eine göttliche Sprache,

ein göttliches oder pleromatisches Nennen, das die zum Pleroma
Gehörenden erreicht und ihnen die befreiende Erkenntnis verleiht. Diese Erkenntnis

besteht in der Erkenntnis des «lebendigen Buches» (CG I, S. 22,38 ff),
eines Buches, dessen Sprache weder aus Konsonanten noch aus Vokalen
besteht. Die Sprache des «lebendigen Buches» ist also mit der gewöhnlichen,
aus Konsonanten und Vokalen bestehenden Sprache in keiner Weise zu
vergleichen, es ist eine Nicht-Sprache - gewöhnliche Sprache ist grundsätzlich

irreführend und bildet ein Buch, in welchem jeder einzelne «Buchstabe»

selber ein vollkommenes Buch ist. Diese Sprache, die weder aus
Konsonanten noch aus Vokalen besteht, diese Nicht-Sprache wird von denen

gesprochen und verstanden, die die Wahrheit erkennen (CG I, S.23,9ff).
d) «Erkennen» im Sinne unserer Texte ist also gleichbedeutend mit einer

radikalen Veränderung des Bewusstseins, ist gleichbedeutend mit dem, was
man «altered states of consciousness» (abgekürzt: ASC) genannt hat. Die
empirische Subjekt-Objekt-Beziehung ist gestört oder gar ganz aufgehoben;
empirische Sprache wird verworfen, als falsch entlarvt: das veränderte
Bewusstsein verfügt über ganz andere Ausdrucks- und Verständigungsmittel.
Vor allem erfahrt sich der mit verändertem Bewusstsein Erkennende als

eingetaucht in ein ganz anderes Sein; in das Sein einheitlicher und doch
strukturierter Ganzheit, in welchem er seine eigene Ganzheit und wahre
Identität findet.

e) Die Bewusstseinsveränderung der Erkennenden wird noch durch andere
Einzelheiten der Texte angedeutet. Zum Beispiel fallt auf, wie oft in den

Beschreibungen des göttlichen Pieromas die paradoxale Dialektik von
«Schweigen» und «Reden», «Loben» und «Singen» auftaucht. Am weitesten
geht vielleicht in dieser Richtung das Ägypter-Evangelium (CG 111,2; IV,2).
Das Evangelium beginnt mit der Schilderung des aus dem Vater emanierenden

Pieromas. Dabei häufen sich die Ausdrücke des Schweigens: Der Vater
ist «Stille» bzw. «stille Stille»; er bringt hervor in «lebendiger Stille»; bei ihm
ist alles «Stille von Stille», «Stille einer stillen Stille», «stille, lebendige Stille»,

«unaussprechliche Stille», «lebendige Stille der Stille». Gleichzeitig
erklingen aber auch «Lobpreisungen mit einer Stimme» (CG IV, S. 59,1 ff), ja
mit «nie schweigender Stimme» (ebd.), und ausserdem ist die Rede von einem



64 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

«Licht von sieben Stimmen» (CG III, S. 43, 2 ff. ; IV, S. 52, 20 ff.), der
paradoxale Ausdruck ist bezeichnend. - Anderswo heisst es (CG I, S. 129,20 f. - im
«Dreiteiligen Traktat»), die Taufe, und diejenigen die selber «Taufe» sind,
transzendierten jedes Wort, jede Stimme, jeden Verstand, und überhaupt
alles - ja auch alle Stille: die Erkennenden befinden sich jenseits der Stille.
Daneben lesen wir im Apokryphon des Johannes (CG II, S. 1,1 ff.), die zu
offenbarenden Geheimnisse und die ewigen Dinge seien «in der Stille
verborgen».

Im Pleroma, zu dem auch die Erkennenden gehören, herrscht lebendige,
lobpreisende Stille, Stille die auch als unaussprechliche Ruhe empfunden
wird. Darum müssen die nach den «Drei Stelen des Seth» ins Pleroma
aufsteigenden Erwählten am Ende ihres Aufstiegs Stille üben (CG VII,
S. 127,13 ff.) während nach dem Jakobusbrief die ebenso in die oberen Sphären

Aufsteigenden im Gegenteil himmlische Hymnen zu hören bekommen
(CG I, S. 15,13ff).

f) Zu der Paradoxie des Schweigens und Redens, wie zur Fraglichkeit der
Sprache überhaupt, gehört auch die Tatsache, dass die Vertreter des Plero-
mas sich oft in eben dieser Weise paradox ausdrücken. So im Traktat CG II, 5

(genannt «Der Ursprung der Welt»: CG II, S. 113,21 ff.), wo der «Unterweiser»,

d.h. die von den Hebräern «Eva des Lebens» genannte zweigeschlech-
tige Gestaltung eines Lichttropfens aus der Pleromawelt - das Vorbild der
«Erkennenden», etwas später (S. 117,30f.) psychikos genannt - von sich selber

sagt:

«Ich bin ein Teil meiner Mutter, und ich bin die Mutter...
Meine Gatte ist es, der mich gezeugt hat, und ich bin seine Mutter
Und er ist mein Vater und mein Herr...
Ich werde auf vernünftige Weise,
Aber ich habe einen herrschaftlichen Menschen gezeugt» (S. 114,8 ff.).

Der «Unterweiser» - die «Eva des Lebens» - kann sich nur in
sinnverwirrenden - den «normalen» Sinn, die «Vernunft», verwirrenden, und eben

darin «vernünftigen» - Paradoxien darstellen. Und so auch die Sprecherin in
dem langen, «Der Donner - vollkommener Noüs» genannten Monolog im
CG VI,2 vielleicht ebenfalls einer Selbstdarstellung des «Unterweisers» -
jedenfalls einem der eindrücklichsten und aufschlussreichsten Stücke im
ganzen Korpus. Zu Beginn ihrer Rede, und wiederholt auch im weiteren
Verlauf, fordert die Sprecherin die Hörer auf, sie anzunehmen, sie bei sich
aufzunehmen: «Die ihr mich erwartet, nehmt mich bei euch auf! Und verjagt
mich nicht aus eurem Gesichtskreis.» Die Hörer sollen also die Redende

betrachten, sich an ihr orientieren, sie zur Richtschnur ihres eigenen Tuns,



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 65

Denkens und Erkennens machen. Sie sollen werden wie sie. Sie sollen zum
Beispiel die folgende Rede «aufnehmen»:

«Ich bin die Mutterund die Tochter. Ich bin die Unfruchtbare, die viele Söhne hat... Ich bin
die Braut und der Bräutigam, und mein Gatte hat mich gezeugt. Ich bin die Mutter meines Vaters
und die Schwester meines Gatten, und er ist mein Kind... Ich bin die unfassbare Stille, und das

Verständnis, dessen oft gedacht wird. Ich bin die Stimme mit vielfachem Ton und das vielfaltige
Wort...» (CG VI, S. 13ff.).

Aufdiese für das «normale» Bewusstsein unfassbare, nicht nennbare und
doch mit allen Namen versehene Grösse sollen die Erkennenden hören, wie
sie sollen sie werden - für das gewöhnliche Bewusstsein unverständlich.
Nichts und alles sollen die Erkennenden werden, Ursprung aller Dinge,
identisch mit allen Dingen, und doch die Negation aller Dinge, Erfüllung und
Verneinung aller Werte und aller Begriffe, völlig anders... Eine brutalere und
treffendere Umschreibung der neuen Erkenntnisform, des durch die Erkenntnis

veränderten Bewusstseins, der im veränderten Bewusstsein veränderten
Existenz des Erkennenden, ist kaum denkbar. Die Existenzform der
«Feststehenden» - der Elemente des Pieromas - ist mit den Dingen der vorläufigen
Welt schlechthin nicht zu vergleichen.

g) In diesem Zusammenhang versteht man auch, warum der Offenbarer
keine bestimmte irdische Form annimmt, sondern seine Erscheinungsweise
ständig verändert. So etwa im Anfang des Johannes-Apokryphons, wo er sich
zuerst als Knabe manifestiert, dann sogleich als Greis, und schliesslich als
Diener - als «Licht in drei Formen» -, zu denen sich später noch die Adlerform

gesellt (CG II, S. 23,26ff.): Epinoia als Adler auf dem Baum der
Erkenntnis (in den Parallelstellen heisst es: «durch den Baum, in Form eines

Adlers»). Im Philippusevangelium erscheint Jesus jedem Wesen - Mensch,
Engel, gross, klein - in der ihm entsprechenden Weise (CG II, S. 57,28 ff).
Auch im «Zweiten Logos des grossen Seth» (CG VII, S. 56,23 ff.) betont er, er
ändere stets seine Form, wechsle von einer Form zu andern. Es ist
ausgeschlossen, den Offenbarer des Pieromas in eine einzige irdische Form einzu-
fangen; denn jede irdische Form ist unbeständig und nicht «existierend».

h) Ausserdem wird auf dem Hintergrund dieses Erlebens verständlich,
warum im Korpus von Nag Hammadi nebeneinander so widerspruchsvolle
Visionen der Welt, ihrer Entstehung, ihrer Geschichte und ihres Endes stehen

können, ja stehen müssen. Jede Deutung der Welt ist möglich, da ja keine
wahr ist: im Lichte des bewusstseinsverändernden Erlebens der Wahrheit
wird die Welt, und jede Erklärung der Welt, zur Lüge.

Wahr ist ja nur das Feststehende, das göttliche Pleroma, in welches der
Erkennende eingepflanzt ist. Jede «Offenbarung» über die Welt, ihre Struk-



66 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

tur und die sie regierenden Mächte, hat nur den Zweck, dem Erkennenden zu
helfen, die Welt verlassen, anders zu werden, eine radikale Bewusstseinsver-

änderung zu erfahren, einen ASC - ein neues Sein zu erleben, das in
Wirklichkeit sein eigentliches Sein ist, und zwar, wie gesagt, unter Aufhebung der
Subjekt-Objekt-Struktur des Erkennens.

II. Religionswissenschaftlicher Vergleich und Folgerungen

Wir brechen hier die Analyse der Texte von Nag Hammadi ab, um uns
einigen grundsätzlichen Überlegungen zuzuwenden. Ein Erleben und Erkennen,

das den Erkennenden jenseits aller mit den Sinnen erfassbaren Gegenstände

in einen Zustand versetzt, der mit gewöhnlicher Sprache nicht
ausgedrückt werden kann, und der gleichzeitig identisch oder doch engstens
verbunden ist mit der letzten Wirklichkeit der Welt - dem allein «Feststehenden»

-, gibt es auch anderswo als in den Texten von Nag Hammadi.
1. Wir wollen nur zwei Beispiele erwähnen und müssen uns dabei natürlich

auf einige wenige Andeutungen beschränken.
a) Wir nennen zunächst den Begriff des Erkennens im Buddhismus: pannä

bzw. prajnä. Im Pali-Kanon und den sich davon inspirierenden Schriften
bezeichnet pannä einen sehr wesentlichen, neben sîla («Moralität») und
samädhi («Meditation») vielleicht den wichtigsten Aspekt buddhistischer
Existenz: das intuitive «Schauen», die totale «Interiorisierung» der spezifisch
buddhistischen Analyse der Existenz und der Welt, nämlich der Lehre von
den fünf«Aggregaten» und der «Entstehung in gegenseitiger Abhängigkeit».
Es handelt sich dabei keineswegs darum, diese philosophischen Lehren
theoretisch, intellektuell zu erfassen, sondern sie Ereignis werden zu lassen: wenn
die Lehre von den Aggregaten «existentiell» Ereignis wird, dann löst sich die
Person auf und die Welt zerfallt in ihre atomistisch-diskontinuierlichen
Elemente. Solche Auflösung der empirischen Person und der Dinge heisst pannä.

Pannä steht darum in engstem Zusammenhang nicht nur mit der Technik
der zerlegend-analysierenden Meditation, sondern auch mit den jhänas oder
«Versenkungsstufen», ja mit dem Ereigniswerden von nibbäna. Es ist ein in
Worte nicht zu fassender Zustand bzw. Nicht-Zustand, in welchem die
«normalen» Denkstrukturen überwunden und abgeschafft sind.

Ganz ähnlich steht es mit der in den Texten des Mahâyâna oft geschilderten

prajnä bzw. prajnä-päramitä, der «vollkommenen Erkenntnis», der
höchsten der berühmten sechs Vollkommenheiten eines Bodhisattva. Manches

wird über sie ausgesagt, z.B. das Folgende:



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 67

«Form, Eindruck, Begriff, Faktoren und Subjekt-Objekt-Struktur (rûpa-vedanâ-samjnâ-
samskârâ-vijhânâni: die fünfAggregate oder Anhäufungen von atomistischen Elementen, deren

Zusammenspiel den Menschen ausmacht) sind nicht erlöscht und nicht nicht-erlöscht. Das
Nichterlöschen und Nicht-Nichterlöschen von Form, Eindruck, Begriff, Faktoren und
Subjekt-Objekt-Struktur ist 'vollkommene Erkenntnis'» (prajnâpâramitâ) (Suvikrântavikrâmi-
pariprcchâ, 111 Buddhist Sanskrit Texts 17, S. 16).

Man könnte auch übersetzen: «Die Erscheinung 'Mensch' ist weder
erlöscht noch nicht erlöscht; das Nichterlöschen und Nicht-Nichterlöschen
der Erscheinung 'Mensch' ist vollkommene Erkenntnis.» Vollkommene
Erkenntnis ist also ein Widerfahrnis oder ein nicht-zuständlicher Zustand, in
welchem die totale Leerheit und Unbestimmbarkeit aller empirischen
Daseins-Faktoren Ereignis wird. - Und hier ein ähnlicher Text:

«Die man nennt: 'existierende Wesen, existierende Wesen', die bezeichne ich alle als
NichtWesen. Darum sagt man: 'existierende Wesen'» (Vajracchedikä= Buddhist Sanskrit Texts 17,

S. 86).

Ähnlich strukturierte Aussagen finden sich in der Prajnâpâramitâ-Literatur
dutzendweise. «Vollkommene Erkenntnis» besteht darin, dass die

Leerheit aller Dinge - auch des erkennenden Pseudo-Subjekts - Ereignis
wird. Sie ist ein Nicht-Zustand in und jenseits aller Dinge. Darum ist es im
Ereignis der «vollkommenen Erkenntnis» nicht möglich, die Dinge zu
definieren. Man muss sich begnügen mit dem blossen Wort, mit der Bezeichnung,
die jedoch in keinem Falle das Wesen der Dinge trifft: «das Existierende ist
nicht-existierend; darum sagt man: es existiert».

Man sieht sofort die Nähe - und Ferne! - dieses Erlebens zu dem von den

Texten von Nag Hammadi bezeugten. Auch im Buddhismus geht es, wie in
Nag Elammadi, um radikale Transzendierung der empirischen, auf Nichtwissen

und Irrtum beruhenden Welt. Es geht um das Ereigniswerden einer
Form von Existenz, die, von allem Sichtbaren und «normal» Erlebbaren
radikal verschieden, sich nicht in logisch-kohärente Rede fassen lässt, die

aber, Ereignis geworden, sich als Wahrheit erweist; es geht um die Verwirklichung

eines neuen Bewusstseins, eines «altered state of consciousness».
Solch Ereignis gewordener Wahrheit gegenüber hat jede Bezeichnung von
Dingen, jede Äusserung von Gedanken, nur den Wert eines provisorischen
Notbehelfs. Dies die Nähe von Buddhismus und Nag Hammadi. Indessen

wird ebenfalls deutlich, dass das Ereigniswerden von Wahrheit hier und dort
in Kategorien ausgedrückt - und vermutlich auch erlebt - wird, die miteinander

in keiner Weise zu vergleichen sind. In Nag Hammadi ist die Ereignis
werdende pleromatische Wirklichkeit nicht nur ontologisch real - sie ist eine
einheitliche Ganzheit, bestehend aus Ganzheiten, die aus dem unaussagba-



68 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

ren «Vater» emanieren: sie ist eine echte, in Einheiten (und Zweiheiten)
aufgegliederte Einheit. Der Buddhismus hingegen spricht nur andeutungsweise

von einem letzten Grund - er tut es auch: nibbâna, tathatâ, tathâga-
tagarbha, dharmakâya, sûnyatâ usw. - und versucht nur zögernd oder gar
nicht, diesen Grund zu definieren. Und was Anthropologie und Kosmologie
betrifft, so ist die Sprache des Buddhismus durchaus von derjenigen der Leute
von Nag Elammadi verschieden: Buddhismus und Nag Elammadi sind letztlich

doch unvereinbare Welten, auch wenn beide die Möglichkeit einer
radikalen Bewusstseinsveränderung behaupten und praktizieren.

b) Ein zweites Beispiel entnehmen wir dem Islam, und zwar dem Sufismus.
Wir stützen uns dabei auf eines der beliebtesten Hand- und Lehrbücher des

sufischen Weges, auf die «Halteplätze der Reisenden» (Manâzil al-sâ'irîn)
des Ansârî (11. Jh.). Ansârî verteilt die Laufbahn des SüfT auf zehn Gruppen
von je zehn Halteplätzen. Die zehnte Gruppe, «Endstationen» (nihâyât)
genannt, beginnt mit ma'arifa, «Erkenntnis», und schliesst mit dem höchsten

überhaupt für einen Muslim erreichbaren Erleben, dem tawhîd, dem «Schaffen

der Einheit». Ich muss mich hier auf das Studium der «Erkenntnis»
beschränken2. Wie alle Halteplätze, so verwirklicht sich auch die Erkenntnis
in drei Stufen: aufder ersten besteht sie in der (genau beschriebenen) Erkenntnis

der Eigenschaften Gottes, der sifât; auf der zweiten, in derjenigen seines

eigentlichen Wesens, seiner «Substanz» (dhât). Aufder dritten Stufe aber ist
Erkenntnis «eingesenkt in die Reinheit des Erkennen-Gewährens», sie ist

eingesenkt in das offenbarende Handeln Gottes, der die Erkenntnis gibt. Auf
der höchsten Stufe wird also Erkenntnis Ereignis im Akte Gottes selber, der
sich selbst erkennt und diese Erkenntnis unmittelbar mitteilt. Erkenntnis
vollzieht sich dann im Strom der Erkenntnis des sich selber erkennenden
Gottes. Folgerichtig wird betont, dass keine Argumentation diese Erkenntnis
ermöglichen, kein Zeugnis zu ihr hinführen, keine Praxis ihrer würdig
machen kann: sie ist der logischen Argumentation unerreichbar, mit Worten
nicht darzulegen, und nur als reines Geschenk zu erleben. Darum fügt Ançârî
noch hinzu, sie beruhe auf drei «Säulen»: 1. «der Betrachtung der Nähe» -
d.h. dem Aufgenommensein in Gottes unmittelbare Nähe 2. «dem
Hinaufsteigen über das Wissen hinaus»- eine besonders wichtige Aussage: es gilt,
das intellektuelle Wissen hinter sich zu lassen bzw. es radikal zu verinnerlichen

3. dem «Erscheinen der Vereinigung» mit Gott.
Wieder werden uns Nähe und Ferne dieses Erlebens zu dem von Nag

Hammadi bezeugten bewusst. Wahre Erkenntnis ist auch hier ein Erfahrnis,

2 Abdallah al-Ansari al-Harawi, Les étapes des itinérants vers Dieu. Ed. critique par S. de

Laugier de Beaurecueil. Arabischer Text S. 102 f.



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 69

sie ist das Ereigniswerden der Gottesnähe, des Aufgenommenseins in Gottes
Wirklichkeit, in'den reinen göttlichen Akt seines Erkennens seiner selbst. Sie

ist mit den Mitteln logisch-wissenschaftlicher Argumentation nicht zu
begreifen und geschieht nur in der Transzendierung des Wissens. Reden und
Denken allein können nicht zur Erkenntnis führen. Es bedarf eines Hinaus-
gerissenwerdens aus dem Verstricktsein in intellektuell formulierte
Zusammenhänge. - Zugleich aber werden auch die Elnterschiede klar: Im Gegensatz
zu Nag Hammadi ist der islamische Gott nicht ein Pleroma, nicht ein in sich
hierarchisch gegliedertes Wesen, sondern er ist in seiner «Substanz», in seiner
inneren «Essenz», radikal einer (auch wenn das Problem der Beziehung
zwischen «Substanz», dhât, und «Attributen», sifät, Gottes die islamischen
Theologen sehr stark beschäftigt hat). Überhaupt ist die Sprache Ansârîs
diejenige der systematischen islamischen Theologie, des kaläm, während die
Texte von Nag Elammadi (neben dem Rückgriff auf die hellenistische
Philosophie) mit Vorliebe diejenige der «mythischen» Erzählung verwenden.

In allen drei Fällen - im Buddhismus, im Islam wie in Nag Hammadi -
besteht wahre Erkenntnis im Ereigniswerden einer Bewusstseinsverände-

rung, im Ereigniswerden einer neuen Dimension des Bewusstseins, von der
aus die Gegebenheiten des «normalen» empirischen Bewusstseins nicht nur
relativiert werden, sondern sich geradezu als irreführend erweisen. Diese
Bewusstseinsveränderung ereignet sich indessen in jedem der drei Fälle in je
kultur- und religions-spezifischer Form: entweder buddhistisch, oder
islamisch, oder hellenistisch.

Hier stellen sich nun für den Religionswissenschaftler Fragen, die er als

ebensolche, als blosse Fragen, weiterleiten möchte.
2. Es zeigt sich nämlich, dass sowohl die buddhistische wie die sufisch-

islamische Bewusstseinsveränderung nicht nur in religionsspezifischer Form
dargestellt wird, sondern überhaupt nur im Zusammenhang der jeweiligen
Kultur und Religion realisierbar ist. Weder die Praxis der buddhistischen
pannä noch diejenige der islamischen ma'rifa, bildet eine selbständige Religion,

und noch viel weniger kann man behaupten, prajnâ/pannâ und ma'rifa
bildeten zusammen eine selbständige religiöse Tradition. Die eine ist Teil des

umfassenden Religionssystems des Buddhismus, die andere des ebenso
umfassenden Systems des Islam. Andererseits lässt sich weder der Buddhismus
mit der Praxis von pannâ/prajnâ noch der Islam mit derjenigen von ma'rifa
einfach in eins setzen: Buddhismus ist mehr als nur das Ereignis von prajnä,
und Islam beschränkt sich nicht auf das Geschenk der sufischen ma'rifa.

Eine Religion wie der Buddhismus oder der Islam - aber auch jede tribale
Religion - ist ein überaus komplexes System totaler Praxis und Erlebens. Jede

Religion muss verstanden werden als ein umfassendes Kommunikationssy-



70 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

stem, in welchem mehrere Untersysteme koordiniert und aufs engste
miteinander verflochten sind.

Eine Religion ist zunächst ein Sozialsystem, eine geordnete Gemeinschaft,
deren Glieder sich gegeneinander und auch gegen aussen in bestimmter
Weise verhalten. Sie ist zweitens ein System von Handlungen, Riten, Festen

usw., mittels derer sich die Gemeinschaft als religiöse Gemeinschaft konstituiert

und erlebt. Jede Religion ist drittens ein System von Überzeugungen,
von Lehrsätzen, welche das Verhalten der Gemeinschaft und ihre Riten
theoretisch aufarbeiten und begründen. Sie ist viertens ein System von
Symbolen - Mythen, Gebäuden, Kunstwerken aller Art -, in denen die Gemeinschaft

sich selber und ihre Lehren darstellt. Und jede Religion ist fünftens, an
entscheidender Stelle, ein System der Innerlichkeit, ein System psychischer
Praxis und interiorisierter Erlebnisformen, ein System von Hoffnungen,
Affektgestaltungen, Bewusstseinszuständen. Und all das, die religiöse Gesellschaft,

ihre Riten, ihre Lehrsätze, ihre Symbole und ihre Praxis der
Innerlichkeit, bildet ein unteilbares Ganzes, das wir eben als eine «Religion» bzw.
als «Religionssystem» bezeichnen.

Nun ist es freilich möglich, eines der Untersysteme zu privilegieren, es in
besonderer Weise zu pflegen, sei es das soziale Verhalten oder die korrekte
Ausführung der Riten, oder die Lehre, oder die künstlerische Ausgestaltung
im Symbol, oder auch das Erleben der persönlichen Innerlichkeit. Aber im
Ganzen der religiösen Praxis werden diese verschiedenen Akzentuierungen
immer aufeinander angewiesen bleiben.

Indem Ansârî bei jeder Etappe des sufischen Weges auf ihre Dreistufigkeit
hinweist, unterstreicht er die Tatsache, dass man nur als echter Muslim zur
Praxis der Innerlichkeit und damit zum Ereignis der wahren Erkenntnis
kommen kann. Auch wenn dies privilegierte Ereignis nicht Sache aller Muslime

ist - nur die hâssat al-hässa, die ganz besonders dazu Geeigneten,
können darauf hoffen -, so ist es doch ein legitimes Element des islamischen
Religionssystems, und nur dieses Systems: das Element seiner konsequenten
Innerlichkeit.

Genauso aber ist auch pannâ/prajnâ nicht Sache jedes Buddhisten. Nur
ganz wenigen buddhistischen Mönchen wird das Ereignis absoluter Erkenntnis

zuteil werden. Es bedarf dazu nicht nur intensiven theoretischen Studiums

und langer meditativer Praxis, sondern auch der im karman angelegten
notwendigen Vorbedingungen. Rein theoretisches Verständnis des

philosophischen Gehaltes von pannâ/prajnâ ist himmelweit entfernt vom Ereignis
der Erkenntnis. Intellektuelles Wissen ist nicht Erkenntnis. Viele buddhistische

Mönche befinden sich lediglich irgendwo auf dem Wege nach der
Erkenntnis. Und der Buddhismus darf in keinem Fall - wie das in Europa fast



C.A.Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 71

immer geschieht - auf die Mönche und ihre Praxis reduziert werden.
Buddhismus ist auch Laienreligion, und diese ist von der Mönchsreligion durchaus

verschieden, ohne indessen ihren buddhistischen Charakter zu verleugnen.

Ohne die Laien mit ihrer besonderen religiösen Praxis gäbe es keine
Mönche. Innerhalb dieses grossen, «Buddhismus» genannten Religionssystems

ist das Streben nach pannâ/prajnâ nur ein Element - allerdings ein

legitimes Element: das Element der konsequenten Innerlichkeit.
3. Und nun kehren wir zu den Texten von Nag Hammadi zurück. Diese

Texte lehren eine Erkenntnis, die genauso wie die buddhistische prajnä und
die islamische ma'rifa wesentlich in einer Veränderung des Bewusstseins

besteht, freilich in einem ganz anderen kulturellen und sprachlichen Kontext.

Somit stellt sich die Frage, wie die Praxis dieser Erkenntnis
religionswissenschaftlich zu beurteilen sei: sind die Texte von Nag Hammadi Zeugen
einer besonderen, selbständigen Religion, einer «Religion der Erkenntnis»,
die gräzisierend «Religion der Gnosis», «Gnosis» oder «Gnostizismus»
genannt werden könnte? Oder sind sie der Niederschlag eines Teilaspekts -
des Elementes der konsequenten Innerlichkeit - eines grösseren, umfassenderen

Religionssystems?
Der religionswissenschaftliche Vergleich macht es zum vornherein

unwahrscheinlich, dass es je eine selbständige «Religion der Gnosis» gegeben
habe. Konsequente, bewusstseinsverändernde, die Welt relativierende
Innerlichkeit kann nur erfahren und praktiziert werden von Menschen, die sich in
einem totalen Religionssystem aufgehoben und von ihm getragen wissen.

Die Forschung hat sich jedoch seit den Arbeiten von Bousset und Reitzen-
stein zu Beginn unseres Jahrhunderts angewöhnt, die «Gnosis» als selbständige

Religion zu betrachten. Diese hätte aufgebaut auf griechischen (orphi-
schen, platonischen), mesopotamischen und vor allem iranischen Elementen
und hätte sich in hellenistischer Zeit zu einer eigentlichen Weltreligion
entwickelt. Sie hätte im Neuen Testament und im Judentum ihre Spuren
hinterlassen und sei vor allem vom zweiten Jahrhundert an von den
Verantwortlichen der christlichen Kirche als Gefahr erkannt und bekämpft worden.
Die Texte von Nag Hammadi wären somit Dokumente einer gnostischen
Gemeinde, die als solche ausserhalb der christlichen Kirche gestanden hätte,
ausserhalb dessen, was legitim «Christentum» genannt zu werden
verdient.

Gegen diese traditionell gewordene Sicht der Dinge können viele Bedenken

und Tatsachen vorgebracht werden: zum Beispiel, dass sich vor dem
ersten und zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung keine Spuren einer
«gnostischen Religion» nachweisen lassen; dass alle Zeugnisse einer frühen
«Gnosis» nach Syrien und vor allem Palästina weisen; dass die grosse Mehr-



72 C.A.Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

zahl dieser Zeugnisse jüdischen und christlichen Hintergrund verrät, in der
Regel das Alte Testament und sogar die hebräischen Gottes- und Engelnamen

verwendet; und schliesslich, dass sich die hinter der Bibliothek von Nag
Hammadi stehenden Kreise offensichtlich als christlich verstanden haben

und als Christen gelten wollen.
Der Religionswissenschaftler stellt darum die Frage, ob nicht definitiv und

bewusst auf die Rede von einer eigenständigen «gnostischen Religion»
verzichtet werden sollte.

Ich kann hier nur ganz kurz eine mögliche religionsgeschichtliche
Einordnung der Gnostik skizzieren. Es handelt sich um eine Hypothese, die ich
demnächst genauer zu begründen hoffe. In den politischen, wirtschaftlichen,
sozialen und religiösen Krisen, die das Judentum im letzten Jahrhundert vor
und im ersten nach Christi Geburt erschütterten, haben sich einzelne Juden
und Gruppen von Juden der Praxis der Innerlichkeit zugewandt (vgl.
«esoterische» Elemente bei den frühen Rabbinen; Apokalyptik; Essenismus

usw.). Sie suchten - und erfuhren - absolute Erkenntnis, Bewusstseinsverän-

derung; sie wünschten ergriffen zu werden von der absolut freien und befreienden

Gottheit, von welcher manche Philosophen abstrakt redeten. Die
einzigartige charismatische Persönlichkeit Jesu von Nazareth hat diesen
Bestrebungen neuen Auftrieb gegeben: die durch Jesus existentiell verwirklichte
Nähe des gütigen Gottes, des «Vaters», und die Verkündigung seiner nahe

gekommenen, alles verändernden Gottesherrschaft, verbunden mit der
Aufforderung, um dieses Gottes willen alles Irdische - und Satanisch-Widergöttliche

- preiszugeben, haben bei manchen seiner Nachfolger tiefe Spuren
hinterlassen. Für sie wurde Christus der totale Befreier, der sie zurückführte
zu dem himmlischen, allgütigen, absolut freien, nur in totaler Bewusstseins-

veränderung erfahrbaren Vater. Sie sind die Begründer und Väter der späteren

Vertreter der «Gnostik». Sie sind die ersten christlichen «Mystiker».
Religionsgeschichtlich und religionswissenschaftlich gesehen ist es

unstatthaft, diesen Nachfolgern Jesu Christi ihre legitime Zugehörigkeit zum
christlichen Religionssystem abzusprechen. Sie haben lediglich versucht, den

Weg der radikalen christlichen Innerlichkeit bis zu Ende zu gehen. Gnosis ist
Urform echter christlicher Mystik.

Ich habe damit die historische Problematik nur kurz angedeutet. Es stellen
sich noch viele Fragen, die aber alle gelöst werden können. Was sich der
Annahme der vorgetragenen Sicht entgegenstellt, sind nicht Schwierigkeiten
historisch-kritischer Art. Es ist vielmehr die Philosophie, die heute alle
wissenschaftliche und vor allem theologische Arbeit bestimmt, eine Philosophie
nämlich, welche die Wahrheit streng auf das Vordergründige, vordergründig
rational Erfassbare, beschränkt wissen will. Die offizielle moderne Gesell-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 73

Schaft ist rational organisiert; sie denkt rational, behauptet, die Welt rational
zu gestalten. Die christliche Theologie, so meinen ihre Vertreter, muss sich
mit diesen Bestrebungen solidarisch erklären. Was soll da eine «christliche
Gnostik? Was soll legitime altchristliche «Mystik»? Denn - legitim christliche

Gnostik, d. h. bewusstseinsverändernde, unmittelbare Begegnung mit
dem höchsten einzigen Gott, und existentielle, weltentrückte, nur in
Symbolen sich ausdrückende Erfahrung seines ewigen Seins und seiner unendlichen

Liebe, ganzheitliche Aufnahme in eine der Welt fremde göttliche Ganzheit

- mit einem Wort: durch Christus ermöglichte Gnostik und «Mystik»:
Das darf es doch nicht geben

Postscriptum: Soeben kommt mir das neue Buch von Hermann Kloss zu Gesicht: «Gno-
stizismus und <Erkenntnispfad> - ihre Gemeinsamkeit angesichts des <Wortes vom Kreuz>»

(Leiden, Brill, 1983), das von einem phänomenologischen Standpunkt aus eine ähnliche
Problematik behandelt wie der vorliegende Vortrag: den Vergleich zwischen gnostischem, brah-
manischem, jinistischem und buddhistischem «Erkenntnispfad». Der Vergleich ist sehr syste-
matisch-zerlegend durchgeführt und mag weitgehend Zustimmung finden. Jedoch wird
ausdrücklich die im letzten Absatz meines Vortrages anvisierte Voreingenommenheit gegenüber
dem, was man allgemein «Mystik» nennt, zum Prinzip erhoben: der Verfasser erklärt nämlich
rundweg, es gebe im Bereich des Judentums, des Christentums und des Islams die Mystik nur «im
Bruch mit der jeweiligen Tradition». «Die Mystik ist die grosse Versuchung einer jeglichen
Religion, die die Welt gegen das Überweltliche abgrenzt und doch vom Überweltlichen her lebt»
(10). Wer die Mystik prinzipiell als «Versuchung» ablehnt, wird nie die Berechtigung und
Notwendigkeit des Weges der Innerlichkeit innerhalb eines jeden Religionssystems erkennen. Es

ist mir persönlich unverständlich, dass man Sufismus, Kabbala, Chasidismus, Hesychasmus,
mittelalterliche christliche Mystik, protestantische konsequente Innerlichkeit, als «im Bruch
mit der jeweiligen Tradition» befindlich, abtun kann. Jede Religion «lebt vom Überweltlichen
her»; was man gängig als «Mystik» bezeichnet, ist nichts anderes als der legitime Versuch, ganz
vom Überweltlichen her zu leben, und zwar immer im Rahmen des jeweiligen totalen
Religionssystems.

Carl A. Keller, Lausanne


	Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

