Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: Gnostik als religionswissenschaftliches Problem
Autor: Keller, Carl A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gnostik als religionswissenschaftliches Problem!'
I. Das Korpus von Nag Hammadi (CG)

Im Jahre 1946 wurden bei Nag Hammadi in Oberédgypten zwolf zum Teil
gut erhaltene Papyrusbiande entdeckt, zusammen mit dem Fragment eines
dreizehnten. Sie enthielten insgesamt 52 sofort als «gnostisch» identifizierte
Traktate. Die Einbdnde stammen aus der ersten Hélfte des 4. Jahrhunderts,
die Traktate selber sind natiirlich alter: 2. und 3. Jahrhundert. Die Forschung
hat sich bislang vor allem bemiiht, den Ursprung der einzelnen Traktate, ihre
Komposition und ihre Beziehungen zu den verschiedenen, von den Kirchen-
vitern bekdmpften, «gnostischen» Sekten zu erhellen. Diese historisch-kri-
tische Arbeit muss selbstverstindlich weitergehen.

Ich habe jedoch im folgenden nicht die Absicht, auf die historische Pro-
blematik naher einzugehen. Ich werde nur ganz am Schluss meiner Ausfiih-
rungen kurz darauf zuriickkommen. Meine Absicht ist es vielmehr, das
Korpus von Nag Hammadi als solches, als Ganzes, einer religionswissen-
schaftlichen Betrachtung zu unterziehen. So verschieden die einzelnen Trak-
tate nach Herkunft und Art sein mogen, so bilden sie doch als Sammlung in
threr Mannigfaltigkeit ein auch als Ganzes zu wiirdigendes Dokument. Syste-
matische Religionswissenschaft interessiert sich fiir jedes Dokument religio-
sen Lebens, mag dies Dokument eine einzelne Schrift oder eine Sammlung
von Schriften sein. Sie wird die anfallenden geschichtlichen Probleme sicher
nicht vernachlissigen; aber ihre eigentliche Fragestellung lautet anders, nam-
lich: welcher Art ist die religiose Praxis und Erfahrung, die in dem gegebenen
Dokument angezeigt, empfohlen, beschrieben wird? Wie verhilt sich diese
besondere Praxis und Erfahrung zu andern Aspekten religiésen Tuns? Die
Sammlung der Traktate von Nag Hammadi ist als Ganzes ein Dokument; ich
mochte dies Dokument auf die thm zugrundeliegende Praxis hin befragen.

Verschiedene Beobachtungen — kodikologische Untersuchungen, Analyse
der Schrift, die Existenz von Dubletten — lassen vermuten, dass es sich bei
diesem Dokument um eine aus mehreren kleineren SammIlungen bestehende
Bibliothek handelt, die von Leuten angelegt wurde, denen das Studium der
Traktate Bediirfnis war. Vielleicht waren es christliche Kreise, genauer
christliche Moénche. Diese Hypothese empfiehlt sich nicht nur darum, weil
im Einband des Kodex VII eine ganze Reihe von Papyri verwendet sind, in
welchen christliche Monche und Wiirdentriger erwahnt werden, sondern

I Text eines an den Universititen von Bonn und Géttingen gehaltenen Vortrags.



60 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

auch darum, weil ein Stiick aus der «Lehre des Silvanus» im gleichen Band
(CG VIIL,4) von der christlichen Tradition dem Vater des Monchtums, Anto-
nius, zugeschrieben wird.

1. Die erste Begegnung mit dem Dokument ist verwirrend: es scheint
unmoglich, aus der Vielfalt der Zeugnisse eine einheitliche Weltanschauung
zu rekonstruieren. Nicht nur sind die verwendeten literarischen Gattungen
sehr mannigfaltig — Sammlungen von Aphorismen, Predigten, Apokalypsen
aller Art, Briefe, philosophisch-theologische Gespriache, Gebete, egd eimi-
Proklamationen, Apostelgeschichten usw. —, sondern auch der Inhalt {iber-
rascht durch den Mangel an Einheitlichkeit. Wer etwa wissen mochte, wie
sich die Besitzer des Dokumentes die Entstehung der Welt vorstellten,
befande sich in grosster Verlegenheit. Ist die Welt entstanden — so das «Evan-
gelium der Wahrheit» (CG 1,3) — aus einem vom ewigen « Vater» ausdriick-
lich verfiigten «Nichtwissen» und der darin begriindeten «Angst», aus dem
Nichterkennen der Wahrheit durch die Elemente der gottlichen Welt, des
Pleromas? Oder aus dem — ebenfalls vom Vater gewollten — Wunsche des
Logos, doch um jeden Preis die Wahrheit zu erkennen (CG 1,4 — der soge-
nannte «Dreiteilige Traktat»)? Oder aus dem Drang eines anderen Elementes
der gottlichen Welt, der Sophia, ohne die Zustimmung ihres méannlichen
Partners ein Werk hervorzubringen (so das « Apokryphon des Johannes» und
manche weiteren Traktate)? Oder i1st die Welt das gemeinsame Werk des
«unsterblichen Menschen» und der Sophia (Eugnostosbrief, CG III, 3)? Oder
ist sie bewusst gestaltet von Sophia («Zweiter Logos des grossen Seth», CG
VII,2)? Oder hat der Vater selber die Welt geschaffen und erhélt er sie durch
sein Wort («Dialog des Erlosers», CG I11,5; Hermetische Schrift, CG VI, 8)?
Oder ist sie das Resultat aus dem Zusammenspiel verschiedener Krifte («Pa-
raphrase des Shem», CG VII,1)?

Die Aussagen liber den Ursprung der Welt sind verwirrend zahlreich und
widerspriichlich. Aber offenbar haben diese Widerspriiche die Veranstalter
der Sammlung nicht im geringsten gestort. Es waren also nicht Ausklinfte
dieser Art, die sie in den Schriften ihrer Bibliothek suchten. Mochte die Welt
von Gott dem Vater geschaffen sein oder von dimonischen Widergottern und
Untergottern, oder durch einen Fehltritt der Sophia oder sonstwie entstanden
sein — das war nicht das Entscheidende. Entscheidend war etwas ganz ande-
res.

2. a) Entscheidend war die in allen Traktaten verheissene und beschrie-
bene Moglichkeit, die Welt hinter sich zu lassen, seine eigene Wahrheit zu
erleben, als von der Welt vollig frei, als radikal jenseits der Welt. Das Erlebnis
dieser Freiheit bedeutete Einung mit dem «Vater» und seinem jenseitigen
Sein, mit seiner andersartigen, nicht zu analysierenden, nur in auswechsel-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 61

baren Symbolen anzudeutenden, pleromatischen Wirklichkeit. « Unwissen-
heit ist Sklaverei, Erkenntnis ist Freiheit» heisst es im Philippusevangelium
(Logion 123, CG II, S. 84,10f.), und weiter: «Wer die Erkenntnis der Wahr-
heit hat, ist frei; der Freie siindigt nicht» (Logion 110, CG 11, S. 77, 151f.). Die
Leser der Traktate sollen «erfiillt sein», frei von Sinnlosigkeit und innerem
Zwiespalt, «ganz werden» (Buch eoit) «niichtern werden, erwachen aus der
Trunkenheit des Vergessens» (Jakobusbrief, CG 1, S. 3,81f.); sie werden «das
Pleroma entdecken» (Evangelium der Wahrheit, CG 1, S. 34,36), «das grosste
Gut erhalten, namlich ewiges Leben, Erkenntnis der Ganzheiten» («Dreitei-
liger Traktat», CG 1,4; 1, S. 108,1ff.), «sich selber erkennen und in derselben
Erkenntnis die Tiefen der Ganzheit erkennen» (Buch des Thomas, CG II,
S. 138,171f.); sie werden «Ruhe finden, und Leiden und Schmach hinter sich
lassen» (ebd., CG 1II, S. 145,9f.). Das Erlebnis der Ruhe wird immer wieder
erwahnt, und daneben, wie schon gesagt, dasjenige der Freiheit: die Leser
bilden, nach einem hdufig wiederkehrenden Ausdruck, das «konigslose
Geschlecht». Das Erlebnis totaler Freiheit, volliger Integritidt und Ruhe, das
Erlebnis von «Leben», Festigkeit und Dauer, ist ermoglicht durch den Erlo-
ser; denn dieser ist « Weg fiir die Verlorenen, Erkenntnis flir die Unwissenden,
Entdeckung fiir die Suchenden, Stiitze fiir die Schwankenden, Reinheit fiir
die Beschmutzten» (Ev. der Wahrheit, CG I, S. 31, 281f.).

Einige Zitate mogen die Modalitidten dieses Erlebens veranschaulichen:

«Wie sich die Unwissenheit eines Menschen aufl@st, sobald er erkennt, wie die Finsternis
schwindet, wenn das Licht erscheint, so 13st sich der Mangel in der Vollkommenheit auf. Die
dussere Erscheinung (oyfjia) ist nicht mehr sichtbar, sondern sie wird sich auflésen in der
Verbindung mit der Einheit... In der Einheit wird sich jeder finden. In Erkenntnis wird er sich
reinigen aus einer Artenvielheit zu einer Einheit, wenn er die Materie in sich verzehrt wie ein
Feuer und die Finsternis durch Licht, den Tod durch Leben» (Ev. der Wahrheit, CG 1,
S.24,321f).

Der zentrale Begriff ist hier derjenige der Erkenntnis. Diese Erkenntnis
aber ist ein Erleben: sie besteht in Findung seiner selbst, in Reinigung und
Einung; sie ist Aufhebung des Mangels in der Vollkommenheit. Thr notwen-
diges Korrelat ist das Entschwinden der dusseren Welt (sie wird pavtacia,
oyxfuo genannt): die Materie 16st sich auf, Finsternis und Tod existieren nicht
mehr.

b) «Es ist nicht moglich, etwas von den feststehenden Dingen zu sehen, ohne jene (festste-
henden Dinge) zu werden. .. In der Welt freilich sieht man die Sonne, die Erde und den Himmel,
und alle anderen Dinge, ohne jene Dinge zu werden. An jenem Ort aber (d. h. im Pleroma der
feststehenden Dinge) siehst du etwas, und du wirst es auch: du sahst den Geist und wurdest Geist;
du sahst Christus und wurdest Christus; du sahst den Vaterund wirst Vater werden. .. Dort siehst



62 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

du dich selber; denn was du siehst, das wirst du werden» (Philippusevangelium, Logion 44, CG
I, S.61,201T.).

Hier ist der Begriff der Erkenntnis ersetzt durch denjenigen des Schauens.
Wichtig aber ist die Aussage, dass der die «feststehenden Dinge» — den
Bereich des Vaters und seines Pleromas — Schauende das Geschaute selber
wird und so, im Verwirklichen des Geschauten, sich selber sieht und ver-
wirklicht. Im Gegensatz zum empirischen, «normalen» Schauen, das sich
nur in der Struktur von Subjekt und Objekt vollziehen kann, besteht jenes
Schauen in einer weitgehenden Aufhebung, oder doch radikalen Verdnde-
rung, dieser Struktur. Zwar hat das «Schauen» noch ein Objekt — man schaut
sich selber, indem man Geist, Christus und Vater schaut —; aber dies Objekt
ist gleichzeitig Subjekt geworden. Die Andersartigkeit der «feststehenden
Dinge» besteht in der gleichzeitigen Identitdt und Nicht-Identitidt von Sub-
jekt und Objekt.

«Dieser dein grosser Name ist auf mir, o Vollkommener, Selbstentstandener, der du nicht
ausserhalb von mir bist. Ich sehe dich, den fiir alle Unsichtbaren. Denn wer wird dich in anderen
Lauten (in anderer Stimme) fassen? Jetzt habe ich dich erkannt: ich habe mich vermischt mit
dem Unwandelbaren. Ich habe mich geriistet mit den Waffen des Lichts — ich bin Licht gewor-
den» (Agypter-Ev., CG III, S.66, 22 fT.).

Hier ist die Reihenfolge der Aussagen aufschlussreich. «Dein Name ist auf
mir» — ich gehdre zu dir, bin dir, dem Vollkommenen und Selbstentstande-
nen, einverleibt. Der Sprecher ist aufgenommen in das Pleroma dessen, der
Ursprung aller ewigen Dinge ist, erist ein Teil des Pleromas. Das Unsichtbare
ist fiir ihn sichtbar geworden: «Ich sehe dich...» Dies Sehen ist ein «Erken-
nen» — «Ich habe dich erkannt...» —, jedoch ein Erkennen, in welchem die
Subjekt-Objekt-Beziehung weitgehend aufgehoben ist: «Ich habe mich ver-
mischt mit dem Unwandelbaren — ich bin Licht geworden» — weil das
Unwandelbare «Licht» ist.

¢) Im soeben zitierten Text findet sich eine Aussage, die uns weiterfiihrt:
«Wer wird dich in anderen Lauten — in anderer Stimme — fassen? Was hier
zum Ausdruck kommt, ist das vollig gebrochene, zweifelnde, misstrauische
Verhéltnis unserer Autoren zur Sprache. Im Philippus-Evangelium (Logion
11, CG 11, S. 53,23 f.) wird rundweg erklért, alle Sprache, vor allem auch die
religiose Sprache, sei grundsitzlich irrefiihrend und verhindere die Erkennt-
nis des Unwandelbaren: durch die Sprache entstehen die vergidnglichen Din-
ge, und, verblendet durch die Sprache, hilt der Nichterkennende die ver-
ganglichen Dinge fiir wahr und feststehend. Freilich wird weiterhin betont
(Logion 67, CG 11 S. 76,91t.), die ewige Wahrheit komme nicht ohne «Spra-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem 63

che» 1n die Welt; doch handelt es sich bei solcher «Sprache» lediglich um
Sinnbilder (t¥moc) und Abbilder (eix®dv) (in andern Texten werden diese
«Gleichnisse» genannt). Darum empfiehlt das «Zeugnis der Wahrheit» (CG
IX,3-S. 31,221t)), sich nicht wie die Toren mit Worten zu begniigen, und
nicht (S. 29,6 ff.) mit den Ohren des Korpers, sondern mit denen des Geistes
zu horen. Im Evangelium der Wahrheit (CG I, S. 21,26 ff.) wird menschliche
Sprache der gottlichen Sprache entgegengesetzt: es gibt eine gottliche Spra-
che, ein gottliches oder pleromatisches Nennen, das die zum Pleroma Geho-
renden erreicht und ihnen die befreiende Erkenntnis verleiht. Diese Erkennt-
nis besteht in der Erkenntnis des «lebendigen Buches» (CG I, S.22,38ft)),
eines Buches, dessen Sprache weder aus Konsonanten noch aus Vokalen
besteht. Die Sprache des «lebendigen Buches» ist also mit der gewohnlichen,
aus Konsonanten und Vokalen bestehenden Sprache in keiner Weise zu
vergleichen, es ist eine Nicht-Sprache — gewohnliche Sprache ist grundsétz-
lich irrefiihrend —; und bildet ein Buch, in welchem jeder einzelne «Buch-
stabe» selber ein vollkommenes Buch ist. Diese Sprache, die weder aus
Konsonanten noch aus Vokalen besteht, diese Nicht-Sprache wird von denen
gesprochen und verstanden, die die Wahrheit erkennen (CG I, S.23,9ff)).

d) «Erkennen» im Sinne unserer Texte ist also gleichbedeutend mit einer
radikalen Verdnderung des Bewusstseins, ist gleichbedeutend mit dem, was
man «altered states of consciousness» (abgekiirzt: ASC) genannt hat. Die
empirische Subjekt—Objekt-Beziehung ist gestort oder gar ganz aufgehoben;
empirische Sprache wird verworfen, als falsch entlarvt: das verdnderte
Bewusstsein verfiigt iiber ganz andere Ausdrucks- und Verstandigungsmittel.
Vor allem erfahrt sich der mit verindertem Bewusstsein Erkennende als
eingetaucht in ein ganz anderes Sein; in das Sein einheitlicher und doch
strukturierter Ganzheit, in welchem er seine eigene Ganzheit und wahre
Identitdt findet.

e) Die Bewusstseinsverianderung der Erkennenden wird noch durch andere
Einzelheiten der Texte angedeutet. Zum Beispiel fillt auf, wie oft in den
Beschreibungen des gottlichen Pleromas die paradoxale Dialektik von
«Schweigen» und «Reden», «Loben» und «Singen» auftaucht. Am weitesten
geht vielleicht in dieser Richtung das Agypter-Evangelium (CG 1112 IV,2).
Das Evangelium beginnt mit der Schilderung des aus dem Vater emanieren-
den Pleromas. Dabei hdufen sich die Ausdriicke des Schweigens: Der Vater
ist «Stille» bzw. «stille Stille»; er bringt hervor in «lebendiger Stille»; bei ihm
1st alles «Stille von Stille», «Stille einer stillen Stille», «stille, lebendige Stil-
le», «unaussprechliche Stille», «lebendige Stille der Stille». Gleichzeitig
erklingen aber auch « Lobpreisungen mit einer Stimme» (CG 1V, S. 59,11f.), ja
mit «nie schweigender Stimme» (ebd.), und ausserdem ist die Rede von einem



64 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

«Licht von sieben Stimmen» (CG II1, S. 43, 21ff.; IV, S. 52, 201f.), der para-
doxale Ausdruck ist bezeichnend. — Anderswo heisst es(CG 1, S. 129,20f. —im
«Dreiteiligen Traktat»), die Taufe, und diejenigen die selber « Taufe» sind,
transzendierten jedes Wort, jede Stimme, jeden Verstand, und iiberhaupt
alles — ja auch alle Stille: die Erkennenden befinden sich jenseits der Stille.
Daneben lesen wir im Apokryphon des Johannes (CG II, S.1,11f), die zu
offenbarenden Geheimnisse und die ewigen Dinge seien «in der Stille ver-
borgen».

Im Pleroma, zu dem auch die Erkennenden gehoren, herrscht lebendige,
lobpreisende Stille, Stille die auch als unaussprechliche Ruhe empfunden
wird. Darum miissen die nach den «Drei Stelen des Seth» ins Pleroma auf-
steigenden Erwidhlten am Ende ihres Aufstiegs Stille iiben (CG VII,
S. 127,13 ff.) wihrend nach dem Jakobusbrief die ebenso in die oberen Sphi-
ren Aufsteigenden im Gegenteil himmlische Hymnen zu héren bekommen
(CG 1, S.15,1311)).

f) Zu der Paradoxie des Schweigens und Redens, wie zur Fraglichkeit der
Sprache iliberhaupt, gehort auch die Tatsache, dass die Vertreter des Plero-
mas sich oft in eben dieser Weise paradox ausdriicken. So im Traktat CGII, 5
(genannt «Der Ursprung der Welt»: CG 1I, S. 113,211ff)), wo der «Unterwei-
ser», d.h. die von den Hebridern «Eva des Lebens» genannte zweigeschlech-
tige Gestaltung eines Lichttropfens aus der Pleromawelt — das Vorbild der
«Erkennenden», etwas spiter (S. 117,30f.) psychikos genannt — von sich sel-
ber sagt:

«Ich bin ein Teil meiner Mutter, und ich bin die Mutter...

Meine Gatte ist es, der mich gezeugt hat, und ich bin seine Mutter
Und er ist mein Vater und mein Herr...

Ich werde auf verniinftige Weise,

Aber ich habe einen herrschaftlichen Menschen gezeugt» (S. 114, 8 fT.).

Der «Unterweiser» — die «Eva des Lebens» — kann sich nur in sinnver-
wirrenden — den «normalen» Sinn, die « Vernunft», verwirrenden, und eben
darin «verniinftigen» — Paradoxien darstellen. Und so auch die Sprecherin in
dem langen, «Der Donner — vollkommener Noiis» genannten Monolog im
CG V1,2 vielleicht ebenfalls einer Selbstdarstellung des «Unterweisers» —
jedenfalls einem der eindricklichsten und aufschlussreichsten Stiicke im
ganzen Korpus. Zu Beginn ihrer Rede, und wiederholt auch im weiteren
Verlauf, fordert die Sprecherin die Horer auf, sie anzunehmen, sie bei sich
aufzunehmen: «Die ihr mich erwartet, nehmt mich bei euch auf! Und verjagt
mich nicht aus eurem Gesichtskreis.» Die Horer sollen also die Redende
betrachten, sich an ihr orientieren, sie zur Richtschnur ihres eigenen Tuns,



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem 65

Denkens und Erkennens machen. Sie sollen werden wie sie. Sie sollen zum
Beispiel die folgende Rede «aufnehmeny:

«Ich bin die Mutter und die Tochter. Ich bin die Unfruchtbare, die viele S6hne hat... Ich bin
die Braut und der Briutigam, und mein Gatte hat mich gezeugt. Ich bin die Mutter meines Vaters
und die Schwester meines Gatten, und er ist mein Kind... Ich bin die unfassbare Stille, und das
Verstandnis, dessen oft gedacht wird. Ich bin die Stimme mit vielfachem Ton und das vielfiltige
Wort...» (CG VI, S. 13f1).

Auf diese fiir das «normale» Bewusstsein unfassbare, nicht nennbare und
doch mit allen Namen versehene Grosse sollen die Erkennenden horen, wie
sie sollen sie werden — fiir das gewohnliche Bewusstsein unverstandlich.
Nichts und alles sollen die Erkennenden werden, Ursprung aller Dinge,
identisch mit allen Dingen, und doch die Negation aller Dinge, Erfiillung und
Verneinung aller Werte und aller Begriffe, vollig anders. .. Eine brutalere und
treffendere Umschreibung der neuen Erkenntnisform, des durch die Erkennt-
nis verdnderten Bewusstseins, der im verdnderten Bewusstsein verdnderten
Existenz des Erkennenden, ist kaum denkbar. Die Existenzform der «Fest-
stehenden» — der Elemente des Pleromas —ist mit den Dingen der vorldufigen
Welt schlechthin nicht zu vergleichen.

g) In diesem Zusammenhang versteht man auch, warum der Offenbarer
keine bestimmte irdische Form annimmt, sondern seine Erscheinungsweise
standig verdandert. So etwa im Anfang des Johannes-Apokryphons, wo er sich
zuerst als Knabe manifestiert, dann sogleich als Greis, und schliesslich als
Diener — als «Licht in drei Formen» —, zu denen sich spidter noch die Adler-
form gesellt (CG 11, S.23,26ff.): Epinoia als Adler auf dem Baum der
Erkenntnis (in den Parallelstellen heisst es: «durch den Baum, in Form eines
Adlers»). Im Philippusevangelium erscheint Jesus jedem Wesen — Mensch,
Engel, gross, klein — in der ihm entsprechenden Weise (CG II, S. 57,28 ff.).
Auch im «Zweiten Logos des grossen Seth» (CG VII, S. 56,23 ff.) betont er, er
andere stets seine Form, wechsle von einer Form zu andern. Es ist ausge-
schlossen, den Offenbarer des Pleromas in eine einzige irdische Form einzu-
fangen; denn jede irdische Form ist unbestindig und nicht «existierend».

h) Ausserdem wird auf dem Hintergrund dieses Erlebens verstdndlich,
warum im Korpus von Nag Hammadi nebeneinander so widerspruchsvolle
Visionen der Welt, ihrer Entstehung, ithrer Geschichte und ihres Endes stehen
konnen, ja stehen miissen. Jede Deutung der Welt ist moglich, da ja keine
wahr ist: im Lichte des bewusstseinsverdandernden Erlebens der Wahrheit
wird die Welt, und jede Erkldrung der Welt, zur Liige.

Wabhr ist ja nur das Feststehende, das gottliche Pleroma, in welches der
Erkennende eingepflanzt ist. Jede «Offenbarung» iiber die Welt, ihre Struk-



66 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

tur und die sie regierenden Michte, hat nur den Zweck, dem Erkennenden zu
helfen, die Welt verlassen, anders zu werden, eine radikale Bewusstseinsver-
anderung zu erfahren, einen ASC - ein neues Sein zu erleben, das in Wirk-
lichkeit sein eigentliches Sein ist, und zwar, wie gesagt, unter Aufhebung der
Subjekt—Objekt-Struktur des Erkennens.

II. Religionswissenschaftlicher Vergleich und Folgerungen

Wir brechen hier die Analyse der Texte von Nag Hammadi ab, um uns
einigen grundsitzlichen Uberlegungen zuzuwenden. Ein Erleben und Erken-
nen, das den Erkennenden jenseits aller mit den Sinnen erfassbaren Gegen-
stinde in einen Zustand versetzt, der mit gewohnlicher Sprache nicht aus-
gedriickt werden kann, und der gleichzeitig identisch oder doch engstens
verbunden ist mit der letzten Wirklichkeit der Welt — dem allein «Festste-
henden» —, gibt es auch anderswo als in den Texten von Nag Hammadi.

1. Wir wollen nur zwei Beispiele erwdahnen und miissen uns dabei natiirlich
auf einige wenige Andeutungen beschrianken.

a) Wir nennen zunéchst den Begriff des Erkennens im Buddhismus: parina
bzw. prajiia. Im Pali-Kanon und den sich davon inspirierenden Schriften
bezeichnet parnnd einen sehr wesentlichen, neben sila («Moralitidt») und
samadhi («Meditation») vielleicht den wichtigsten Aspekt buddhistischer
Existenz: das intuitive «Schaueny, die totale «Interiorisierung» der spezifisch
buddhistischen Analyse der Existenz und der Welt, ndmlich der Lehre von
den fiinf « Aggregaten» und der «Entstehung in gegenseitiger Abhangigkeit».
Es handelt sich dabei keineswegs darum, diese philosophischen Lehren theo-
retisch, intellektuell zu erfassen, sondern sie Ereignis werden zu lassen: wenn
die Lehre von den Aggregaten «existentiell» Ereignis wird, dann 16st sich die
Person auf und die Welt zerfdllt in ihre atomistisch-diskontinuierlichen Ele-
mente. Solche Auflésung der empirischen Person und der Dinge heisst pari-
Ad. Parind steht darum in engstem Zusammenhang nicht nur mit der Technik
der zerlegend-analysierenden Meditation, sondern auch mit den jhdnas oder
«Versenkungsstufen», ja mit dem Ereigniswerden von nibbdna. Es ist ein in
Worte nicht zu fassender Zustand bzw. Nicht-Zustand, in welchem die «nor-
malen» Denkstrukturen iiberwunden und abgeschafft sind.

Ganz dhnlich steht es mit der in den Texten des Mahayana oft geschil-
derten prajnd bzw. prajida-pdramita, der «vollkommenen Erkenntnis», der
hochsten der beriihmten sechs Vollkommenheiten eines Bodhisattva. Man-
ches wird iiber sie ausgesagt, z. B. das Folgende:



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem 67

«Form, Eindruck, Begriff, Faktoren und Subjekt—Objekt-Struktur (riipa-vedana-sarmjid-
samskdra-vijadndni: die fiinf Aggregate oder Anhdufungen von atomistischen Elementen, deren
Zusammenspiel den Menschen ausmacht) sind nicht erléscht und nicht nicht-erlgscht. Das
Nichterléschen und Nicht-Nichterloschen von Form, Eindruck, Begriff, Faktoren und Sub-
jekt—Objekt-Struktur ist ‘vollkommene Erkenntnis’» (prajiidparamita) (Suvikrantavikrami-
pariprecha, 111 = Buddhist Sanskrit Texts 17, S.16).

Man konnte auch iibersetzen: «Die Erscheinung ‘Mensch’ ist weder
erloscht noch nicht erléscht; das Nichterléschen und Nicht-Nichterléschen
der Erscheinung ‘Mensch’ ist vollkommene Erkenntnis.» Vollkommene
Erkenntnis ist also ein Widerfahrnis oder ein nicht-zustdndlicher Zustand, in
welchem die totale Leerheit und Unbestimmbarkeit aller empirischen Da-
seins-Faktoren Ereignis wird. — Und hier ein dhnlicher Text:

«Die man nennt: ‘existierende Wesen, existierende Wesen’, die bezeichne ich alle als Nicht-
Wesen. Darum sagt man: ‘existierende Wesen’» (Vajracchedika= Buddhist Sanskrit Texts 17,
S. 86).

Ahnlich strukturierte Aussagen finden sich in der Prajiidpdaramitd-Lite-
ratur dutzendweise. «Vollkommene Erkenntnis» besteht darin, dass die
Leerheit aller Dinge — auch des erkennenden Pseudo-Subjekts — Ereignis
wird. Sie ist ein Nicht-Zustand in und jenseits aller Dinge. Darum ist es im
Ereignis der «vollkommenen Erkenntnis» nicht moglich, die Dinge zu defi-
nieren. Man muss sich begniigen mit dem blossen Wort, mit der Bezeichnung,
die jedoch in keinem Falle das Wesen der Dinge trifft: «das Existierende 1st
nicht-existierend; darum sagt man: es existiert».

Man sieht sofort die Ndhe — und Ferne! — dieses Erlebens zu dem von den
Texten von Nag Hammadi bezeugten. Auch im Buddhismus geht es, wie in
Nag Hammadi, um radikale Transzendierung der empirischen, auf Nicht-
wissen und Irrtum beruhenden Welt. Es geht um das Ereigniswerden einer
Form von Existenz, die, von allem Sichtbaren und «normal» Erlebbaren
radikal verschieden, sich nicht in logisch-kohidrente Rede fassen lisst, die
aber, Ereignis geworden, sich als Wahrheit erweist; es geht um die Verwirk-
lichung eines neuen Bewusstseins, eines «altered state of consciousness».
Solch Ereignis gewordener Wahrheit gegeniiber hat jede Bezeichnung von
Dingen, jede Ausserung von Gedanken, nur den Wert eines provisorischen
Notbehelfs. Dies die Nihe von Buddhismus und Nag Hammadi. Indessen
wird ebenfalls deutlich, dass das Ereigniswerden von Wahrheit hier und dort
in Kategorien ausgedriickt — und vermutlich auch erlebt — wird, die mitein-
ander in keiner Weise zu vergleichen sind. In Nag Hammadi ist die Ereignis
werdende pleromatische Wirklichkeit nicht nur ontologisch real —sie ist eine
einheitliche Ganzheit, bestehend aus Ganzheiten, die aus dem unaussagba-



68 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

ren «Vater» emanieren: sie ist eine echte, in Einheiten (und Zweiheiten)
aufgegliederte Einheit. Der Buddhismus hingegen spricht nur andeutungs-
weise von einem letzten Grund — er tut es auch: nibbana, tathata, tathdaga-
tagarbha, dharmakaya, sunyatd usw. — und versucht nur zogernd oder gar
nicht, diesen Grund zu definieren. Und was Anthropologie und Kosmologie
betrifft, so 1st die Sprache des Buddhismus durchaus von derjenigen der Leute
von Nag Hammadi verschieden: Buddhismus und Nag Hammadi sind letzt-
lich doch unvereinbare Welten, auch wenn beide die Mdoglichkeit einer radi-
kalen Bewusstseinsveridnderung behaupten und praktizieren.

b) Ein zweites Beispiel entnehmen wir dem Islam, und zwar dem Sufismus.
Wir stiitzen uns dabei auf eines der beliebtesten Hand- und Lehrbiicher des
sufischen Weges, auf die «Haltepldtze der Reisenden» (Mandzil al-sd’irin)
des Ansari (11. Jh.). Ansari verteilt die Laufbahn des Saft auf zehn Gruppen
von je zehn Halteplatzen. Die zehnte Gruppe, «Endstationen» (nihayat)
genannt, beginnt mit ma'‘arifa, «Erkenntnis», und schliesst mit dem hochsten
iiberhaupt fiir einen Muslim erreichbaren Erleben, dem tawhid, dem «Schaf-
fen der Einheit». Ich muss mich hier auf das Studium der «Erkenntnis»
beschrinken?. Wie alle Halteplitze, so verwirklicht sich auch die Erkenntnis
in drei Stufen: auf der ersten besteht sie in der (genau beschriebenen) Erkennt-
nis der Eigenschaften Gottes, der sifdt; auf der zweiten, in derjenigen seines
eigentlichen Wesens, seiner «Substanz» (dhdt). Auf der dritten Stufe aber ist
Erkenntnis «eingesenkt in die Reinheit des Erkennen-Gewidhrens», sie ist
eingesenkt in das offenbarende Handeln Gottes, der die Erkenntnis gibt. Auf
der hochsten Stufe wird also Erkenntnis Ereignis im Akte Gottes selber, der
sich selbst erkennt und diese Erkenntnis unmittelbar mitteilt. Erkenntnis
vollzieht sich dann im Strom der Erkenntnis des sich selber erkennenden
Gottes. Folgerichtig wird betont, dass keine Argumentation diese Erkenntnis
ermoglichen, kein Zeugnis zu ihr hinfiihren, keine Praxis ihrer wiirdig
machen kann: sie ist der logischen Argumentation unerreichbar, mit Worten
nicht darzulegen, und nur als reines Geschenk zu erleben. Darum fligt Ansari
noch hinzu, sie beruhe auf drei «Sdulen»: 1. «der Betrachtung der Nihe» —
d.h. dem Aufgenommensein in Gottes unmittelbare Nihe —; 2. «dem Hin-
aufsteigen liber das Wissen hinaus» —eine besonders wichtige Aussage: es gilt,
das intellektuelle Wissen hinter sich zu lassen bzw. es radikal zu verinnerli-
chen —; 3. dem «Erscheinen der Vereinigung» mit Gott.

Wieder werden uns Nihe und Ferne dieses Erlebens zu dem von Nag
Hammadi bezeugten bewusst. Wahre Erkenntnis ist auch hier ein Erfahrnis,

2 Abdallah al-Ansari al-Harawi, Les étapes des itinérants vers Dieu. Ed. critique par S. de
Laugier de Beaurecueil. Arabischer Text S.102f.



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem 69

sie 1st das Ereigniswerden der Gottesnidhe, des Aufgenommenseins in Gottes
Wirklichkeit, in'den reinen gottlichen Akt seines Erkennens seiner selbst. Sie
ist mit den Mitteln logisch-wissenschaftlicher Argumentation nicht zu be-
greifen und geschieht nur in der Transzendierung des Wissens. Reden und
Denken allein konnen nicht zur Erkenntnis fithren. Es bedarf eines Hinaus-
gerissenwerdens aus dem Verstricktsein in intellektuell formulierte Zusam-
menhinge. — Zugleich aber werden auch die Unterschiede klar: Im Gegensatz
zu Nag Hammadi ist der islamische Gott nicht ein Pleroma, nicht ein in sich
hierarchisch gegliedertes Wesen, sondern er ist in seiner «Substanzy, in seiner
inneren «Essenz», radikal einer (auch wenn das Problem der Beziehung
zwischen «Substanz», dhat, und «Attributen», sifat, Gottes die islamischen
Theologen sehr stark beschiftigt hat). Uberhaupt ist die Sprache Ansaris
diejenige der systematischen islamischen Theologie, des kalam, wiahrend die
Texte von Nag Hammadi (neben dem Riickgriff auf die hellenistische Phi-
losophie) mit Vorliebe diejenige der «mythischen» Erzdhlung verwenden.

In allen dre1 Fallen — im Buddhismus, im Islam wie in Nag Hammadi -
besteht wahre Erkenntnis im Ercigniswerden einer Bewusstseinsverdande-
rung, im Ereigniswerden einer neuen Dimension des Bewusstseins, von der
aus die Gegebenheiten des «normalen» empirischen Bewusstseins nicht nur
relativiert werden, sondern sich geradezu als irrefilhrend erweisen. Diese
Bewusstseinsverdanderung ereignet sich indessen in jedem der drei Fille in je
kultur- und religions-spezifischer Form: entweder buddhistisch, oder isla-
misch, oder hellenistisch.

Hier stellen sich nun fiir den Religionswissenschaftler Fragen, die er als
ebensolche, als blosse Fragen, weiterleiten mochte.

2. Es zeigt sich namlich, dass sowohl die buddhistische wie die sufisch-
1slamische Bewusstseinsverdnderung nicht nur in religionsspezifischer Form
dargestellt wird, sondern iiberhaupt nur im Zusammenhang der jeweiligen
Kultur und Religion realisierbar ist. Weder die Praxis der buddhistischen
panid noch diejenige der islamischen ma'rifa, bildet eine selbstindige Reli-
gion, und noch viel weniger kann man behaupten, prajrid/pannida und ma'rifa
bildeten zusammen eine selbstindige religiose Tradition. Die eine ist Teil des
umfassenden Religionssystems des Buddhismus, die andere des ebenso um-
fassenden Systems des Islam. Andererseits l1dsst sich weder der Buddhismus
mit der Praxis von pannd/prajid noch der Islam mit derjenigen von ma'rifa
einfach in eins setzen: Buddhismus ist mehr als nur das Ereignis von prajid,
und Islam beschrinkt sich nicht auf das Geschenk der sufischen ma'ifa.

Eine Religion wie der Buddhismus oder der Islam — aber auch jede tribale
Religion —ist ein liberaus komplexes System totaler Praxis und Erlebens. Jede
Religion muss verstanden werden als ein umfassendes Kommunikationssy-



70 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

stem, in welchem mehrere Untersysteme koordiniert und aufs engste mit-
einander verflochten sind.

Eine Religion ist zunachst ein Sozialsystem, eine geordnete Gemeinschaft,
deren Glieder sich gegeneinander und auch gegen aussen in bestimmter
Weise verhalten. Sie ist zweitens ein System von Handlungen, Riten, Festen
usw., mittels derer sich die Gemeinschaft als religiose Gemeinschaft konsti-
tuiert und erlebt. Jede Religion ist drittens ein System von Uberzeugungen,
von Lehrsitzen, welche das Verhalten der Gemeinschaft und ihre Riten
theoretisch aufarbeiten und begriinden. Sie ist viertens ein System von Sym-
bolen — Mythen, Gebiduden, Kunstwerken aller Art —, in denen die Gemein-
schaft sich selber und ihre Lehren darstellt. Und jede Religion ist fiinftens, an
entscheidender Stelle, ein System der Innerlichkeit, ein System psychischer
Praxis und interiorisierter Erlebnisformen, ein System von Hoffnungen,
Affektgestaltungen, Bewusstseinszustinden. Und all das, die religiose Gesell-
schaft, ihre Riten, ihre Lehrsitze, ihre Symbole und ihre Praxis der Inner-
lichkeit, bildet ein unteilbares Ganzes, das wir eben als eine «Religion» bzw.
als «Religionssystem» bezeichnen.

Nun ist es freilich moglich, eines der Untersysteme zu privilegieren, es in
besonderer Weise zu pflegen, sei es das soziale Verhalten oder die korrekte
Ausfiihrung der Riten, oder die Lehre, oder die kiinstlerische Ausgestaltung
im Symbol, oder auch das Erleben der personlichen Innerlichkeit. Aber im
Ganzen der religiosen Praxis werden diese verschiedenen Akzentuierungen
immer aufeinander angewiesen bleiben.

Indem Ansari bei jeder Etappe des sufischen Weges aufihre Dreistufigkeit
hinweist, unterstreicht er die Tatsache, dass man nur als echter Muslim zur
Praxis der Innerlichkeit und damit zum Ereignis der wahren Erkenntnis
kommen kann. Auch wenn dies privilegierte Ereignis nicht Sache aller Mus-
lime ist — nur die hdassat al-hassa, die ganz besonders dazu Geeigneten,
konnen darauf hoffen —, so ist es doch ein legitimes Element des islamischen
Religionssystems, und nur dieses Systems: das Element seiner konsequenten
Innerlichkeit.

Genauso aber 1st auch pannd/prajhia nicht Sache jedes Buddhisten. Nur
ganz wenigen buddhistischen Monchen wird das Ereignis absoluter Erkennt-
nis zuteil werden. Es bedarf dazu nicht nur intensiven theoretischen Studi-
ums und langer meditativer Praxis, sondern auch der im karman angelegten
notwendigen Vorbedingungen. Rein theoretisches Verstandnis des philoso-
phischen Gehaltes von pannd/prajid ist himmelweit entfernt vom Ereignis
der Erkenntnis. Intellektuelles Wissen ist nicht Erkenntnis.- Viele buddhisti-
sche Monche befinden sich lediglich irgendwo auf dem Wege nach der
Erkenntnis. Und der Buddhismus darfin keinem Fall — wie das in Europa fast



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem 71

immer geschieht — auf die Mdnche und ihre Praxis reduziert werden. Bud-
dhismus ist auch Laienreligion, und diese ist von der Monchsreligion durch-
aus verschieden, ohne indessen ihren buddhistischen Charakter zu verleug-
nen. Ohne die Laien mit ihrer besonderen religidsen Praxis gédbe es keine
Monche. Innerhalb dieses grossen, «Buddhismus» genannten Religionssy-
stems ist das Streben nach pasina/prajia nur ein Element — allerdings ein
legitimes Element: das Element der konsequenten Innerlichkeit.

3. Und nun kehren wir zu den Texten von Nag Hammadi zuriick. Diese
Texte lehren eine Erkenntnis, die genauso wie die buddhistische prajfid und
die islamische ma'rifa wesentlich in einer Verdnderung des Bewusstseins
besteht, freilich in einem ganz anderen kulturellen und sprachlichen Kon-
text. Somit stellt sich die Frage, wie die Praxis dieser Erkenntnis religions-
wissenschaftlich zu beurteilen sei: sind die Texte von Nag Hammadi Zeugen
einer besonderen, selbstindigen Religion, einer «Religion der Erkenntnis»,
die grazisierend «Religion der Gnosis», «Gnosis» oder «Gnostizismus»
genannt werden konnte? Oder sind sie der Niederschlag eines Teilaspekts —
des Elementes der konsequenten Innerlichkeit — eines grosseren, umfassen-
deren Religionssystems?

Der religionswissenschaftliche Vergleich macht es zum vornherein un-
wahrscheinlich, dass es je eine selbstindige «Religion der Gnosis» gegeben
habe. Konsequente, bewusstseinsverdndernde, die Welt relativierende Inner-
lichkeit kann nur erfahren und praktiziert werden von Menschen, die sich in
einem totalen Religionssystem aufgehoben und von ihm getragen wissen.

Die Forschung hat sich jedoch seit den Arbeiten von Bousset und Reitzen-
stein zu Beginn unseres Jahrhunderts angewdhnt, die « Gnosis» als selbstan-
dige Religion zu betrachten. Diese héitte aufgebaut auf griechischen (orphi-
schen, platonischen), mesopotamischen und vor allem iranischen Elementen
und hétte sich in hellenistischer Zeit zu einer eigentlichen Weltreligion ent-
wickelt. Sie hidtte im Neuen Testament und im Judentum ihre Spuren hin-
terlassen und sei vor allem vom zweiten Jahrhundert an von den Verant-
wortlichen der christlichen Kirche als Gefahr erkannt und bekdmpft worden.
Die Texte von Nag Hammadi wiren somit Dokumente einer gnostischen
Gemeinde, die als solche ausserhalb der christlichen Kirche gestanden hétte,
ausserhalb dessen, was legitim «Christentum» genannt zu werden ver-
dient.

Gegen diese traditionell gewordene Sicht der Dinge konnen viele Beden-
ken und Tatsachen vorgebracht werden: zum Beispiel, dass sich vor dem
ersten und zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung keine Spuren einer
«gnostischen Religion» nachweisen lassen; dass alle Zeugnisse einer frithen
«Gnosis» nach Syrien und vor allem Paldstina weisen; dass die grosse Mehr-



72 C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem

zahl dieser Zeugnisse jlidischen und christlichen Hintergrund verrit, in der
Regel das Alte Testament und sogar die hebridischen Gottes- und Engelna-
men verwendet ; und schliesslich, dass sich die hinter der Bibliothek von Nag
Hammadi stehenden Kreise offensichtlich als christlich verstanden haben
und als Christen gelten wollen.

Der Religionswissenschaftler stellt darum die Frage, ob nicht definitiv und
bewusst auf die Rede von einer eigenstdndigen «gnostischen Religion» ver-
zichtet werden sollte.

Ich kann hier nur ganz kurz eine mogliche religionsgeschichtliche Ein-
ordnung der Gnostik skizzieren. Es handelt sich um eine Hypothese, die ich
demndéchst genauer zu begriinden hoffe. In den politischen, wirtschaftlichen,
sozialen und religiosen Krisen, die das Judentum im letzten Jahrhundert vor
und im ersten nach Christi Geburt erschiitterten, haben sich einzelne Juden
und Gruppen von Juden der Praxis der Innerlichkeit zugewandt (vgl. «eso-
terische» Elemente bei den friihen Rabbinen; Apokalyptik; Essenismus
usw.). Sie suchten — und erfuhren — absolute Erkenntnis, Bewusstseinsveran-
derung; sie wiinschten ergriffen zu werden von der absolut freien und befrei-
enden Gottheit, von welcher manche Philosophen abstrakt redeten. Die ein-
zigartige charismatische Personlichkeit Jesu von Nazareth hat diesen Bestre-
bungen neuen Auftrieb gegeben: die durch Jesus existentiell verwirklichte
Nihe des giitigen Gottes, des «Vaters», und die Verkiindigung seiner nahe
gekommenen, alles verdndernden Gottesherrschaft, verbunden mit der Auf-
forderung, um dieses Gottes willen alles Irdische — und Satanisch-Widergott-
liche — preiszugeben, haben bei manchen seiner Nachfolger tiefe Spuren
hinterlassen. Fiir sie wurde Christus der totale Befreier, der sie zuriickfiihrte
zu dem himmlischen, allgiitigen, absolut freien, nur in totaler Bewusstseins-
veranderung erfahrbaren Vater. Sie sind die Begriinder und Viter der spéte-
ren Vertreter der «Gnostik». Sie sind die ersten christlichen «Mystiker».

Religionsgeschichtlich und religionswissenschaftlich gesehen ist es un-
statthaft, diesen Nachfolgern Jesu Christi ihre legitime Zugehorigkeit zum
christlichen Religionssystem abzusprechen. Sie haben lediglich versucht, den
Weg der radikalen christlichen Innerlichkeit bis zu Ende zu gehen. Gnosis ist
Urform echter christlicher Mystik.

Ich habe damit die historische Problematik nur kurz angedeutet. Es stellen
sich noch viele Fragen, die aber alle gelost werden konnen. Was sich der
Annahme der vorgetragenen Sicht entgegenstellt, sind nicht Schwierigkeiten
historisch-kritischer Art. Es ist vielmehr die Philosophie, die heute alle wis-
senschaftliche und vor allem theologische Arbeit bestimmt, eine Philosophie
ndamlich, welche die Wahrheit streng auf das Vordergriindige, vordergriindig
rational Erfassbare, beschrankt wissen will. Die offizielle moderne Gesell-



C. A. Keller, Gnostik als religionswissenschafiliches Problem 73

schaft ist rational organisiert; sie denkt rational, behauptet, die Welt rational
zu gestalten. Die christliche Theologie, so meinen ihre Vertreter, muss sich
mit diesen Bestrebungen solidarisch erkldren. Was soll da eine «christliche
Gnostik ? Was soll legitime altchristliche «Mystik»? Denn — legitim christ-
liche Gnostik, d.h. bewusstseinsverandernde, unmittelbare Begegnung mit
dem hochsten einzigen Gott, und existentielle, weltentriickte, nur in Sym-
bolen sich ausdriickende Erfahrung seines ewigen Seins und seiner unendli-
chen Liebe, ganzheitliche Aufnahme in eine der Welt fremde gottliche Ganz-
heit — mit einem Wort: durch Christus ermoglichte Gnostik und «Mystik»:
Das darf es doch nicht geben!

Postscriptum: Soeben kommt mir das neue Buch von Hermann Kloss zu Gesicht: «Gno-
stizismus und <Erkenntnispfad> — ihre Gemeinsamkeit angesichts des «<Wortes vom Kreuz»
(Leiden, Brill, 1983), das von einem phdnomenologischen Standpunkt aus eine dhnliche Pro-
blematik behandelt wie der vorliegende Vortrag: den Vergleich zwischen gnostischem, brah-
manischem, jinistischem und buddhistischem «Erkenntnispfad». Der Vergleich ist sehr syste-
matisch-zerlegend durchgefiihrt und mag weitgehend Zustimmung finden. Jedoch wird aus-
driicklich die im letzten Absatz meines Vortrages anvisierte Voreingenommenheit gegeniiber
dem, was man allgemein «Mystik» nennt, zum Prinzip erhoben: der Verfasser erkldrt namlich
rundweg, es gebe im Bereich des Judentums, des Christentums und des Islams die Mystik nur «im
Bruch mit der jeweiligen Tradition». «Die Mystik ist die grosse Versuchung einer jeglichen
Religion, die die Welt gegen das Uberweltliche abgrenzt und doch vom Uberweltlichen her lebt»
(10). Wer die Mystik prinzipiell als «Versuchung» ablehnt, wird nie die Berechtigung und
Notwendigkeit des Weges der Innerlichkeit innerhalb eines jeden Religionssystems erkennen. Es
ist mir personlich unverstindlich, dass man Sufismus, Kabbala, Chasidismus, Hesychasmus,
mittelalterliche christliche Mystik, protestantische konsequente Innerlichkeit, als «im Bruch
mit der jeweiligen Tradition» befindlich, abtun kann. Jede Religion «lebt vom Uberweltlichen
her»; was man gingig als « Mystik» bezeichnet, ist nichts anderes als der legitime Versuch, ganz
vom Uberweltlichen her zu leben, und zwar immer im Rahmen des jeweiligen totalen Reli-
gionssystems.

Carl A. Keller, Lausanne



	Gnostik als religionswissenschaftliches Problem

