
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Autor: Rese, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

i

Nicht so bekannt wie das Gebot der Nächstenliebe1 ist das Gebot der
Bruderliebe, das vor allem2 in den johanneischen Schriften eine wichtige Rolle
spielt. Im Johannesevangelium (=JohEv) hinterlässt der scheidende Jesus

seinen Jüngern die Weisung:

«Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr einander liebt, so wie ich euch geliebt habe, dass

auch ihr einander liebt. Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe
untereinander habt» (Joh 13,34f.).3

Aufdieses «neue» Gebot der Liebe untereinander wird dann im ersten und
zweiten Johannesbrief I II Joh) zurückgegriffen, sei es durch die Aufforderung,

«einander zu lieben»4, oder die Mahnung, «den Bruder zu lieben»5.
Dabei ist stets nur vom «Bruder» die Rede, und nicht auch von der «Schwester».

Das fallt heute auf, berechtigt aber kaum dazu, zu vermuten, die
weiblichen Mitglieder der Gemeinde seien selbstverständlich mitgemeint.6
Vielmehr scheint es wahrscheinlicher, dass der Verfasser des I Joh Frauen
überhaupt nicht im Blick hatte - womit er sich schlicht als ein Kind seiner
Zeit erweist.

Weder das Gebot der Bruderliebe noch das der Nächstenliebe sind spezifisch

christlich. «Gegenseitige Liebe... war schon das Ideal Piatos... und
später Epictets... und Plutarchs, der es freilich als Bruderliebe nur spärlich
verwirklicht fand.»7 Wenn man dem jüdisch-hellenistischen Schreiber Jose-

phus traut, dann war bei bestimmten Gruppen im Judentum des ersten
Jahrhunderts n.Chr. die Liebe untereinander nicht nur ein Ideal, sondern

Realität; er berichtet, die Essener hätten einander noch mehr geliebt als die

'Lev 19,18; Mt 5,43; 19,19; 22,39; Mk 12,31.33; Lk 10,27; Rom 13,9; Gal 5,14; Jak

2,8.
2 Aber auch I Thess4,9; Rom 12,10; 13,8; Hebr 13,1; I Petr 1,22; II Petr 1,7.
3 Vgl. auch Joh 15,12 f. 17. Über die neuere Diskussion zu diesem Gebot orientiert J. Becker,

Das Evangelium nach Johannes. Kapitel 11-21 (ÖTK4/2), Gütersloh/Würzburg 1981, Exkurs 11:

«Urchristliches und joh Liebesgebot» (451-456).
4 I Joh 3,11.23; 4,7.11.12; II Joh 5.

51 Joh 2,10; 3,10.14; 4,20.21; vgl. 5,2.
6 So gegen R.E.Brown, The Epistles of John (AB 30), Garden City, N.Y. 1982, 269; vgl. 83

A. 187. Ähnlich wie Brown auch G. Schunack, Die Briefe des Johannes (ZB), Zürich 1982,40, der
jedoch die «Befangenheit des Verfassers im Denken seiner Zeit» betont.

7 H. Windisch, Die katholischen Briefe (HNT15), Tübingen 21930, 129 (=31951).



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 45

anderen, etwa die Pharisäer, während sich die Sadduzäer auch untereinander
recht grob verhalten hätten.8 Die am Ende des letzten Jahrhunderts gefundene

Damaskus-Schrift und die in der Mitte dieses Jahrhunderts entdeckten
Qumran-Schriften zeigen: Den Essenern wurde das Gebot der Liebe
untereinander besonders eingeschärft,9 jedoch zugleich auch das Gebot, alle Nicht-
mitglieder der Gemeinschaft zu hassen.10 Liebe untereinander und Hass auf
die anderen scheinen bei den Essenern zusammengehört zu haben.

Die Liebe untereinander, eben die Bruderliebe, scheint in besonderer
Weise auch das Markenzeichen der johanneischen Gemeinden gewesen zu
sein, d. h. jener christlichen Gemeinden, die am Ausgang des ersten Jahrhunderts

n.Chr. das Johannesevangelium besassen und in denen die Johannesbriefe

und die Offenbarung des Johannes entstanden sind." Man ist heute
weithin der Meinung, diese Gemeinden seien im westlichen Kleinasien zu
suchen, etwa in dem Raum, der durch die sieben Sendschreiben der
Offenbarung abgesteckt wird: Ephesus, Smyrna, Pergamon, Thyatira, Sardes,
Philadelphia, Laodicea.12

Ich möchte im folgenden fragen, was tatsächlich unter dem Markenzeichen

der Bruderliebe im Alltag dieser johanneischen Gemeinden geschehen
ist und wie die Bruderliebe konkret ausgesehen hat. Dabei setze ich voraus,
dass man in diesem Zusammenhang die JohBriefe als einen Kommentar
ansehen kann, den die alltägliche Wirklichkeit eben jener Gemeinden zum
Programm der Liebe untereinander geschrieben hat.

Dieses Programm selbst ist keineswegs eindeutig. Nicht umsonst streiten
sich die Ausleger darüber, ob nicht das «neue» Gebot der Liebe untereinander

das Gebot der Nächstenliebe einschränkt oder gar ausser Kraft setzt.
Darin stimmt man noch überein: In Joh 13, 34f. wird, wie Bultmann es

formuliert, «nicht allgemeine Menschenliebe, nicht Nächsten- und Peindesliebe...

gefordert, sondern Liebe innerhalb des Kreises der Glaubenden».13

8 Josephus, Bell. II, 119.166.
9 CD VI, 20 f.
10

1QS 1,3f.9f.; CD 11,15; 1QH XIV,9-11.
11 Zur Geschichte der joh. Gemeinde(n) siehe R.E. Brown, The Community of the Beloved

Disciple, New York/London 1979 (deutsche Übersetzung: Ders., Ringen um die Gemeinde. Der
Weg der Kirche nach den johanneischen Schriften, Salzburg 1982); im Appendix I (171-182)
referiert B. über die Hypothesen von J. L. Martyn, G. Richter, O. Cullmann, M.-E. Boismard und
W. Langbrandtner. Vgl. K. Wengst, Bedrängte Gemeinde und verherrlichter Christus. Der
historische Ort des Johannesevangeliums als Schlüssel zu seiner Interpretation (BThSt 5), Neukirchen
1981; R. Kysar, The Gospel ofJohn in Current Research, Rel. Stud. Rev. 9 (1983) 314-323, bes.

316 f.
12 Siehe z. B. Brown (A. 6), 100 ff.
13 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (Meyer K), Göttingen 1962 (=1941), 405 f.



46 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Doch umstritten ist, ob man mit Bultmann einfach fortfahren kann: «Es
versteht sich von selbst, dass damit nicht das umfassende Gebot der
Nächstenliebe ausser Kraft gesetzt werden soll.»14 Von selbst versteht sich jedoch in
der Exegese gar nichts, wie sich in diesem Falle leicht mit dem konträren
Urteil Käsemanns zu Joh 13,34f. belegen lässt: «Nichts spricht dafür, dass die
Bruderliebe exemplarisch die Nächstenliebe umfasst, wie sie sonst im Neuen
Testament gefordert wird. Im Gegenteil, hier wird eine unverkennbare
Einschränkung vorgenommen.» «Objekt christlicher Liebe ist für Johannes
allein... die Bruderschaft Jesu... Im Laufe der Kirchengeschichte werden im
allgemeinen die Konventikel das Verhältnis von Kirche und Welt unter
solcher Perspektive sehen. Der irdische Jesus, der zu den Sündern und Zöllnern

ging und das Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzählte, ist ebenso
fern gerückt wie die paulinische Verkündigung von der Rechtfertigung der
Gottlosen.»15 Hinter diesen sich widersprechenden Urteilen über Joh 13,34 f.

stehen zwei grundverschiedene Interpretationen des JohEv: Für Bultmann
bietet im Neuen Testament einzig das JohEv neben Paulus so etwas wie eine

Theologie, und Johannes ist deshalb einer der beiden Kronzeugen in
Bultmanns Theologie des Neuen Testaments16; für Käsemann hingegen ist das

JohEv das Produkt eines naiven Doketismus in einem Konventikel ausserhalb

des Hauptstroms frühchristlichen Denkens.17 Später wird auf diese
Differenz zwischen Bultmann und Käsemann zurückzukommen sein. Doch
zuvor ist jener Kommentar zum Programm der Liebe untereinander zur
Kenntnis zu nehmen, der sich in den JohBriefen findet.

II

Dreimal wird im I Joh auf das Gebot der Bruderliebe Bezug genommen, in
2,7-11 ; 3,10-23 und 4,7-21l8, einmal im II Joh (II Joh 5); im III Joh kommen
gewisse Konsequenzen aus der strikten Anwendung des Gebots der Bruderliebe

in den Blick.

14 A. a.O„ 406.
15 E. Käsemann, Jesu letzter Wille nach Johannes 17, Tübingen 31971, 124.136.
16 S. den Aufbau von R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 51965:

«Erster Teil. Voraussetzungen und Motive der neutestamentlichen Theologie»; «Zweiter Teil.
Die Theologie des Paulus und des Johannes»; «Dritter Teil. Die Entwicklung zur alten
Kirche».

17 Käsemann (A. 15), passim.
18 Wer I Joh in drei Teile gliedert, kann sagen, in jedem der 3 Unterabschnitte des Briefes

komme das Gebot der Bruderliebe vor. S. etwa Schunacks (A. 6) Gliederung: «1,5-2,17 Erster

Hauptteil. Gemeinschaft mit Gott und Erkenntnis Gottes im Lichte der Bruderliebe»;



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 47

1. I Joh 2, 7-11

Zwei Dinge fallen an diesem Abschnitt auf: a) Was der Inhalt des Gebotes ist,
nämlich die Bruderliebe, das wird nur sehr allmählich und erst im Gegenzug

zur Erwähnung des Bruderhasses sichtbar, b) Was in Joh 13,34f. als «neues»
Gebot bezeichnet wird, das erscheint hier als altes und zugleich auch neues
Gebot.

a) Dass schon von V. 7 an das Gebot der Bruderliebe gemeint sei, ist heute

opinio communis der Ausleger.19 Um so mehr verwundert, wie schnell die
Ausleger darüber hinweggleiten, dass dies nur stark verzögert im Text deutlich

wird. Dabei hätte diese Verzögerung die Augen für einen bemerkenswerten

Sachverhalt öffnen können: Bei den Adressaten hapert es ganz
offensichtlich mit der Bruderliebe. Wo man derart eindeutig damit rechnet, dass

«bis jetzt», d.h. bis zur unmittelbaren Gegenwart der Abfassung des I Joh,20

konkret Bruderhass vorhanden ist, dort sieht es mit der Verwirklichung des

Gebotes der Bruderliebe nicht gut aus. Streit und Bruderzwist scheinen den

Alltag der Gemeinden stärker zu bestimmen als die Bruderliebe. Unübersehbar

liegt das Gewicht der Ausführungen in 2,7-11 auf dem Bruderhass;
dieser wird der Finsternis zugeordnet und dem Licht gegenübergestellt. Am
Verhalten zum Bruder entscheidet sich, ob man im Licht oder in der
Finsternis ist: Wer seinen Bruder liebt, der ist im Licht; wer seinen Bruder hasst,
der ist in der Finsternis. Wer aber ist nun der «Bruder», allein das Mitglied der
christlichen Gemeinde oder jeder Mitmensch? Bultmann notiert schlicht,
hier sei «offenbar nicht speziell der christliche Glaubensgenosse gemeint,
sondern der Mitmensch, der <Nächste>».21 Doch Wengst hebt mit Recht her-

«2,18-3,24 Zweiter Hauptteil. Der rettende Ursprung der Liebe Gottes in Jesus Christus»;
«4,1-5,12 Dritter Hauptteil. Das Zeugnis des Geistes im Bekenntnis des Glaubens.» Über die

zahlreichen Vorschläge zur Gliederung des I Joh informiert am besten Brown (A. 6),

116-129.764. Brown selbst meint, der Aufbau des I Joh entspreche dem des JohEv, und schlägt
deshalb eine Zweiteilung vor: «1,5-3,10 <The Gospel that God is light, and we must walk in the

light as Jesus walked> ; 3,11- 5,12 <The Gospel that we must love one another as God has loved us

in Jesus Christ>» (124).
19 Vgl. z.B. Brown (A.6), 264.
20 «Bis jetzt» heisst schlicht «bis in die unmittelbare Gegenwart». So gegen K. Wengst, Der

erste, zweite und dritte Brief des Johannes (ÖTK 16), Gütersloh/Würzburg 1978, 81 f. Wengst
bezieht das «bis jetzt» auf das «schon» des Scheinens des Lichtes in V. 8 zurück und schliesst

daraus, «der Bruderhass... (sei) anachronistisch angesichts des Vergehens der Finsternis» (82).
Ob anachronistisch oder nicht, er ist jedenfalls vorhanden.

21 R. Bultmann, Die drei Johannesbriefe (Meyer K), Göttingen 1967,35. So auch H. Balz, Die
Johannesbriefe, in: Ders. u. Wolfgang Schräge, Die «Katholischen» Briefe (NTD10), Göttingen
21980,156-226,178. Ähnlich, aber differenzierter Schunack(A. 6): «der Kreis der Brüder... (sei)
der offene Kreis kommender Brüder» (38).



48 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

vor, «Bruder» bezeichne «im Urchristentum den Mitchristen, das Mitglied
der Gemeinde», «nicht allgemein die ganze Welt und Menschheit..., auch
nicht den je und je begegnenden <Nächsten>»; das gelte auch für den I Joh.22

Für diese Sicht sprechen auch all die Stellen im I Joh, die das Einanderleben

erwähnen,23 und I Joh 1,7, wo von der «Gemeinschaft miteinander»
die Rede ist. Noch hat der Verfasser Lieben und Hassen innerhalb dieser
Gemeinschaft im Blick. Doch das wird sich im weiteren Verlauf des Briefes
ändern.24

b) Die Rede vom alten und doch neuen Gebot in V. 7 f. hält mancher
Ausleger für ein «geistreiche(s) Spiel».25 Dem Verfasser war es damit bitter
ernst. Aus zwei Gründen nennt er das Gebot der Bruderliebe ein altes, das die
Adressaten von Anfang an, d. h. seitdem sie Christen sind,26 kennen: Einmal,
weil er Leute in den Gemeinden im Auge hat, die fortschrittlich sein wollen ;27

dieser Fortschritt scheint sich in angeblich neuen Erkenntnissen über die
Wahrheit des Christentums niederzuschlagen28 und die Vernachlässigung
der Gemeinschaft untereinander nach sich zu ziehen. Dann bezeichnet der
Verfasser das Gebot als ein altes, weil er sich dessen bewusst ist, «dass das

Liebesgebot bereits eine Geschichte hat».29 Im Unterschied zu den
«Fortschrittlichen» denkt er freilich nicht, mit dieser bereits abgelaufenen
Geschichte sei das Gebot der Bruderliebe veraltet. Im Gegenteil Deshalb
charakterisiert er dieses Gebot nun auch ausdrücklich als neues Gebot. Denn
nach seiner Meinung hat mit diesem Gebot das Neue, der wirkliche und
wahre Fortschritt, längst begonnen: Die neue Wirklichkeit hat ihren Grund

22 Wengst (A. 20), 81. So auch Brown (A. 6), 270 f.
23 S.o.A.4.
24 Deshalb ist zu bezweifeln, dass man wie Wengst (A.20) aus 2,7-11 schliessen kann, «der

Verfasser behafte(t)... seine Gegner bei ihrem Brudersein» (81).
25 So schon H.J. Holtzmann, Briefe und Offenbarung des Johannes (HCNT IV,2), Freiburg

i. B./Leipzig 21893, 244. Auch G. Klein, «Das wahre Licht scheint schon». Beobachtungen

zur Zeit- und Geschichtserfahrung einer urchristlichen Schule, ZThK 68 (1971) 261-326,
304.

26 Brown (A.6) bringt zu Unrecht «von Anfang an» auch in Verbindung mit «Jesus' self-

revelation to his disciples during his ministry» (265). Dagegen spricht, dass die Adressaten des

I Joh eindeutig nicht zu diesen Jüngern zählen und dass vom «Haben» des Gebotes im Imperfekt
geredet wird. «Von Anfang an» ist allein auf den Beginn des Christseins in Bekehrung und

Taufunterricht zu beziehen, eine Deutung, die Brown (ebd.) nur als eine zweite Möglichkeit
hinstellt.

27 In II Joh 9 wird dieser Aspekt der Lehre der Gegner ausdrücklich formuliert. Das wird zu
Recht in fast allen Kommentaren betont.

28 I Joh 1,6 ff. legt es nahe, die Lehre dieser Leute in dieser Richtung zu suchen. Genaueres

lässt sich aber nicht sagen.
29 So mit Klein (A. 25), 304.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 49

und Anfang in Jesus und setzt sich im brüderlichen Zusammenleben der
Christen fort, so wie das Licht schon scheint und die Finsternis im Vergehen
begriffen ist.30

Kurz: Der Verfasser stellt in 2,7-11 dem Bruderzwist in den Gemeinden
das alte und doch neue Gebot der Bruderliebe als Grundlage des Gemeindelebens

entgegen. Dabei konzentriert er sich auf das Innenleben der
Gemeinden und nimmt die nichtchristliche Aussenwelt, wenn überhaupt, höchstens

als Finsternis zur Kenntnis. Die Bruderliebe ist also in diesen johan-
neischen Gemeinden mehr Programm als Wirklichkeit.

2. IJoh 3,10-18.2331

Die Aussagen in I Joh 3 sind konkreter und eindeutiger als die in I Joh 2. Wie
dort ist zunächst vom Negativen die Rede, diesmal vom Nichtlieben des

Bruders, und erst dann von der Bruderliebe. Doch anders als dort liegt der
Akzent jetzt auf der Bruderliebe. Neu gegenüber 2,7-11 ist im einzelnen: a)

Der Verfasser schliesst sich selbst mit den Adressaten unter dem Gebot
gegenseitiger Liebe und desselben Glaubens zusammen und grenzt sich

zugleich mit ihnen von den Kindern des Teufels und der hassenden Welt ab.

b) Die Bruderliebe erscheint als Übergang vom Tod zum Leben und der
Bruderhass als Menschenmord, c) Aus dem Gebot der Bruderliebe werden
praktische Konsequenzen gezogen.

a) Indem der Verfasser in I Joh 3 das Gebot der Liebe untereinander
durchgehend in der ersten Person Plural formuliert,32 zieht er einen scharfen
Trennungsstrich: Aufder einen Seite stehen er selbst und jene, die sich so wie
er verhalten, auf der anderen Seite jene, die den Bruder nicht lieben, und die
hassende Welt. Damit zerschneidet er das Tischtuch zwischen den Gemein-

30 Für Klein (A. 25) «vollzieht sich» das Aufscheinen des Lichtes (V. 8c) «nirgends sonst als in
der durch Jesus in Laufgesetzten àyyekia» (290). Das wurde zu Recht kritisiert von K. Wengst,
Häresie und Orthodoxie im Spiegel des ersten Johannesbriefes, Gütersloh 1976, 76 f. und A. 184.

Nach V. 8b ist das «neue» Gebot «wahr» nicht nur «durch ihn» (sc. Jesus), sondern auch «durch
euch» (sc. die Adressaten). Ausserdem lässt V.9 —11 keinen Zweifel daran: Dem Verfasser des

I Joh geht es darum, dass die Liebe untereinander auch verwirklicht und nicht nur verkündigt
wird. 3,23 unterstreicht dann, wie Schunack (A.6) sagt, «dass die verkündigte Wirklichkeit
Gottes und die Bruderliebe... einander so <bedingen>, dass notwendigerweise beides Gehalt der
einen Botschaft, des einen Gebotes... ist» (61).

31 Wie immer man den I Joh gliedert, 3,10c hängt mit 3,11 ff. zusammen. Das räumt auch
Brown (A.6) ein (417.420), bei dem immerhin der zweite Hauptteil des Briefes in 3,11 beginnt
(s. O.A. 18).

32 I Joh 3,11.14b. 18.23.



50 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

degliedern, die wie er beim alt-neuen Gebot der Bruderliebe bleiben, und den
anderen Gemeindegliedern, die sich für fortschrittlich halten. Einzig wer den
Bruder liebt, der ist aus Gott und ein Mitglied der Gemeinde ; wer aber seinen
Bruder nicht liebt, der ist ein Kind des Teufels und gehört zur Welt (3,10).
D.h. am alltäglichen Verhalten, an der Praxis, zeigt sich, wer zur Gemeinde
gehört und wer nicht. Diese Praxis wird durch einen mythologischen Dualismus

zwischen Gott und Teufel, Christ und Welt, überhöht und durch ein
prädestinatianisches Denken vertieft: Es ist immer schon vorherbestimmt,
wer die Kinder Gottes und wer die Kinder des Teufels sind; offenbar wird es

jeweils am Tun.33

b) Wie weit der Schnitt reicht, das wird noch deutlicher, wenn man sieht,
dass der Verfasser in 3,14 f. den Übergang vom Tod zum Leben an das

Vorhandensein der Bruderliebe knüpft und den Bruderhass als Menschenmord
und Teil der Todeswelt bezeichnet. Die Spitze dieser beiden Aussagen tritt
hervor, wenn man die erste mit Joh 5,24 vergleicht und die zweite mit
Mt 5,21. Joh 5,24 heisst es:

«Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: <Wer mein Wort hört und dem glaubt, der mich gesandt
hat, der hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist vom Tod zum Leben
hinübergegangen.)»

Gemeinsam ist I Joh 3,14 und Joh 5,24, dass der Übergang vom Tod zum
Leben bereits vollzogen ist (Perfekt!). Sie unterscheiden sich aber darin, dass

in Joh 5,24 der Übergang an das Elören des Wortes Jesu und den Glauben an
den Vater gebunden wird, in I Joh 3,14 aber an das Vorhandensein der
Bruderliebe; statt Hören und Glauben ist nun die Bruderliebe das Entscheidende.34

Die weitere Aussage, Bruderhass sei Mord, liegt sachlich auf der
Linie der ersten Antithese in der Bergpredigt:

33 Das prädestinatianische Denken kommt am unverhülltesten in 2,19 zum Ausdruck: Die
Antichristen «sind von uns ausgegangen, aber sie waren nicht von uns; denn wenn sie von uns

gewesen wären, wären sie bei uns geblieben». Der mythologische Dualismus klingt an in

2,15-17, er wird in 3,7-10 entfaltet. Käsemann (A. 15) hat im Blick auf das JohEv formuliert,
«nirgendwo sonst im Neuen Testament begegne(t) uns ein härterer Dualismus» (131). Für den

I Joh trifft sein Urteil zu, ob auch für das JohEv, bleibe dahingestellt. - Wengst (A. 20) bestreitet,
dass es im 1 Joh so etwas wie einen mythologischen Dualismus und prädestinatianisches Denken

gibt, u. a. mit dem wenig überzeugenden Argument, die Gegenüberstellung von Gottes- und
Teufelskindern in 3,10 sei eine «negative Analogiebildung» (142). Schunack (A. 6) räumt zu 3,10

ein, dass «die Gegenüberstellung an die Grenze dualistischer Vorherbestimmtheit rührt»
(60).

34 Diese Differenz beurteilen die meisten Ausleger ähnlich. Häufig bringt man sie mit der

Abwehr einer gnostischen Fehldeutung von Joh 5,24 zusammen.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 51

«Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt ist : <Du sollst nicht töten ; wer aber tötet, der ist dem
Gericht verfallen.) Ich aber sage euch: <Jeder, der seinem Bruder zürnt, ist dem Gericht verfallen»)

(Mt 5,21).

Hassen ist jedoch mehr als Zürnen, und was bei der ersten Antithese
Theorie ist, das beschreibt I Joh 3,14 als Wirklichkeit. Mit der Verbindung
von Bruderliebe und Leben sowie von Bruderhass und Tod gibt der Verfasser

zu erkennen: Für ihn ist der Ausschluss der einen Gruppe aus der Heilsgemeinde

ein längst vollzogenes Faktum.
c) Für jene, die der Verfasser noch zur Gemeinde zählt, gibt es zwei

praktische Konsequenzen: Aus Jesu Lebenshingabe für die Christen folgt die

Forderung nach dem Einsatz des eigenen Lebens für die Brüder; aus Gottes
Liebe zu den Christen ergibt sich, dass der, der irdisches Vermögen besitzt,
den bedürftigen Bruder in der Gemeinde unterstützen muss. Unverkennbar
gelten diese praktischen Anweisungen allein für den Kreis der Mitbrüder und
Mitchristen, nicht aber darüber hinaus. Die Intention des Textes wird
verfehlt, wo man bei der Auslegung von 3,10ff. vom «Mitmenschen», von der
«Solidarität der Menschen» und vom «solidarischen Leben der Menschen
untereinander» redet.35

Kurz: Im Unterschied zu I Joh 2 dient das Programm der Bruderliebe in
I Joh 3 dazu, den bei den Adressaten vorliegenden Bruderzwist durch einen
scharfen Schnitt zu beheben. Die mythologische und theologische Überhöhung

von Bruderliebe und Bruderhass sowie die harten Schwarzweissstriche
der Argumentation verraten: Für den Verfasser des 1 Joh ist der Bruch bereits
besiegelt.

3. I Joh 4, 7-21

Dieser letzte Text aus dem I Joh behandelt die Bruderliebe in einer völlig
anderen Tonlage und auf einem sehr viel höheren Niveau als die beiden
vorangehenden Texte. Kein Wunder, dass man häufig dazu neigt, alle
Aussagen über die Bruderliebe im I Joh von diesem Text her zu verstehen.36

Deshalb ist es wichtig, bei der Auslegung darauf zu achten, ob sich 4,7-21

35 Bei Wengst (A.20) geschieht das z.B. wider besseres Wissen (s.o. A.22) und ohne irgendeine

Begründung. Schunack (A. 6) versucht wenigstens noch eine Begründung zu liefern, wenn er
von dem «im Glauben an Gottes Liebe erkannten Mitmenschen» (66) spricht.

36 So z. B. H. Schlier, Die Bruderliebe nach dem Evangelium und den Briefen des Johannes,
in : Mélanges bibliques en hommage au R. P. Béda Rigaux, éd. A. Descamps, R. P. A. de Halleux,
Gembloux 1970, 235-245.



52 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

nicht nur im Ton, sondern auch in der Sache von I Joh 2 + 3 unterscheidet.

Im einzelnen wird die Mahnung «Lasst uns einander lieben» mehrfach
wiederholt (V. 7.11.19). Sie wird

a) in 4,7-16 doppelt begründet; in 4,7b-10 wird aufGottes Liebeshandeln
hingewiesen und in 4,12-16 aufdie eigenen Erfahrungen der Adressaten und
des Verfassers;

b) in 4,17-20 doppelt konkretisiert; in 4,17 f. wird Freimut ohne Furcht
gefordert und in 4,20 die Liebe zu Gott an die Bruderliebe gebunden.

a) In der ersten Begründung (4,7b-10) geht es in V. 7b. 8 scheinbar um so

etwas wie eine allgemeine Definition der Liebe, und zwar in der Form, dass

alle echte Liebe von Menschen schon aus Gott, göttlich, sei, so dass man den
Satz «Gott ist Liebe» auch umkehren könnte zu dem Satz «Liebe ist Gott».
Doch solche heutige Denker und Theologen interessierende Spekulation37
liegt nicht im Blickfeld des Verfassers. Die Fortsetzung von V. 7 f. in V. 9 f.

belegt das unmissverständlich. Was «die Liebe» ist, das zeigt sich an Gottes
Liebe zu den Sündern:

«Darin ist die Liebe Gottes unter uns erschienen, dass Gott seinen einzigen Sohn in die Welt
gesandt hat, damit wir durch ihn leben. Darin ist die Liebe: Nicht dass wir Gott geliebt haben,
sondern dass er selbst uns geliebt hat und seinen Sohn als Sühnopfer für unsere Sünden gesandt
hat» (I Joh 4,9 f.).

Diese Formulierung erinnert an Joh 3,16:

«Denn so hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab, damit jeder, der an ihn
glaubt, nicht verderbe, sondern ewiges Leben habe.»

Offensichtlich wird die Aussage von Joh 3,16 in I Joh 4,9f. in bezeichnender

Weise umgeformt. Statt «Gott hat die Welt geliebt» heisst es nun;
«Gottes Liebe ist unter uns erschienen, dadurch dass Gott seinen Sohn in die
Welt gesandt hat.» Aus dieser Umformung hat man erschlossen, im I Joh sei

die Welt «nicht mehr das Objekt göttlicher Zuwendung», sondern nur noch

37 Vgl. etwa E.Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 1977: «§20. Der Gott, der
Liebe ist. Zur Identität von Gott und Liebe»; «§21. Der Glaube an die Menschlichkeit Gottes.
Zur Unterscheidung von Glaube und Liebe.» Schon im Vorwort heisst es: «Im Grunde wollen
alle Untersuchungen dieses Buches nichts anderes, als diesen Satz aus dem ersten Johannesbrief
konsequent auslegen: Gott ist die Liebe (I Joh 4,8)» (XIII). Da Jüngel die Identität von Gott und
Liebe behauptet, gilt für ihn auch die Umkehrung: Die Liebe ist Gott. Zur berechtigten Kritik an

Jüngel vgl. D.Schellong, Von der bürgerlichen Gefangenschaft des kirchlichen Bewusstseins.

Dargestellt an Beispielen aus der evangelischen Theologie, in: Zur Religionsgeschichte der
Bundesrepublik Deutschland, hg. v. G. Kehrer, München 1980, 132-166, bes. 158-163.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 53

der «Schauplatz des Heilsgeschehens».38 Das ist zuzuspitzen: Wie schon in
I Joh 2 + 3 ist die Welt auch hier nur die dunkle Kulisse für das Heilsgeschehen,

sonst aber nichts. Die Konsequenz aus Gottes Liebeshandeln wird in
4,11 ähnlich wie in I Joh 3 in der ersten Person Plural formuliert: Weil Gott
uns so geliebt hat, sind wir verpflichtet, einander zu lieben. Der Indikativ des

Liebeshandelns Gottes ist die Grundlage für das Gebot der Liebe untereinander.

Dieses Gebot bezieht der Verfasser allein auf sich selbst und die
Adressaten.

In 4,12-16, der zweiten Begründung der Mahnung, einander zu lieben,
geht es in V. 12 zunächst scheinbar recht allgemein darum, dass der unsichtbare

Gott dort gegenwärtig ist, wo man sich untereinander liebt. Doch
ebensowenig wie bei der ersten Begründung will der Verfasser allgemeine Wahrheiten

ausbreiten. Vielmehr argumentiert er nun sehr konkret mit dem, was
er und die Adressaten selbst erfahren haben. Sie und er besitzen den Geist
Gottes (V. 13), und er war Augenzeuge39 der Sendung des Sohnes Gottes als

Retter der Welt (V. 14). Wer nun Jesus als Sohn Gottes bekennt, bei dem ist
Gott (V. 15). Dem Heilshandeln Gottes in seinem Sohn entsprechen also die
subjektive Heilserfahrung und das subjektive Bekenntnis. So wie jenes werden

auch diese auf die Schar der einander Liebenden bezogen. Gottes
Heilshandeln in Jesus und Gottes Liebe gelten allein jenen Christen, die wie der
Verfasser den richtigen Glauben und die Bruderliebe besitzen.

b) In 4,17 f. erscheinen als erste Konkretion der Liebe untereinander Freimut

und Furchtlosigkeit angesichts des kommenden Gerichtes und gegenüber

«dieser Welt»; denn «diese Welt» steht den Christen genauso feindlich
gegenüber wie einst dem Sohne Gottes, Jesus. Aufdiese Weise verbindet sich
mit der Liebe untereinander eine Existenzweise, die sich eindeutig und klar
von «dieser Welt» fernhält. Das bedeutet: Genau wie schon in I Joh 2 + 3

grenzt sich der Verfasser zusammen mit den Adressaten von der Welt ab und
konzentriert sich auf das Innenleben der Gemeinden.

Die zweite Konkretion der Mahnung zu gegenseitiger Liebe in 4,20 f. läuft
auf die Feststellung hinaus: Ohne Bruderliebe gibt es keine Gottesliebe, kein
Verhältnis zu Gott. Der Hinweis auf den Bruderhass in V.20 erinnert an die
entsprechenden Gedanken in I Joh 2 + 3 ; sie werden hier vorausgesetzt, nicht

38 So L. Schottroff, Der Glaube und die feindliche Welt, WMANT 37 (1970) 287. Wengst
(A. 20) wendet sich gegen diese Deutung mit der unbegründeten Behauptung, «die Veränderungen...

in der Formulierung des Briefes bedeuten keine sachliche Verschiebung» (183).
39 Vgl. I Joh 1,1 ff. Das sich dort niederschlagende Selbstverständnis weist den Verfasser des

I Joh als Augen-, Ohren- und Berührungszeugen des irdischen Jesus aus, steht also in einer
gewissen Spannung zu Joh 20,24-29, wo gerade der selig gepriesen wird, der nicht sieht und
doch glaubt.



54 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

aber zurückgenommen. Das Gebot in V.21 («Wer Gott liebt, der soll auch den
Bruder lieben») hat eine gewisse Parallele im Doppelgebot der Liebe in den

synoptischen Evangelien (Mk 12,29-31 par.). Auf die Frage eines Schriftgelehrten

nach dem wichtigsten Gebot antwortet Jesus:

«Das erste ist dieses: <Höre, Israel, der Herr unser Gott, ist der alleinige Herr; und du sollst
den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, mit all deinem Denken
und mit all deiner Kraft» Das zweite ist dieses: <Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst»>! (Mk 12,29-31).

Übereinstimmend werden in I Joh 4,21 und im synoptischen Doppelgebot
Liebe zu Gott und Liebe zum Bruder/Nächsten miteinander verbunden.
Doch sind auch Unterschiede vorhanden. Denn «Nächster» und «Bruder»
meinen keineswegs immer dasselbe. Wie bereits deutlich wurde, bezieht sich
das Wort «Bruder» im I Joh allein auf den Mitchristen, der den gleichen
Glauben besitzt. Ausserdem fehlt beim Gebot der Bruderliebe gänzlich das

«wie dich selbst» aus dem Gebot der Nächstenliebe. Der einzelne wird so von
einem engen Bruderbegriff geradezu aufgesogen. Wo das Gebot der Bruderliebe

so verstanden wird wie im I Joh, dort wird das Gebot der Nächstenliebe
zumindest eingeschränkt, wenn nicht gar aufgehoben. Deshalb ist auch

Schnackenburg zu widersprechen, für den I Joh 4,21 «ein wertvoller urchristlicher

Kommentar zu dem von Jesus verkündeten Doppelgebot» ist.40

Kurz: Trotz Tonlage und Niveau der Ausführungen in I Joh 4 -
hervorgehoben sei besonders die Entfaltung des Vorrangs von Gottes Handeln vor
dem Handeln der Christen - ist festzuhalten: Die Grundposition des Verfassers

hat sich nicht geändert. Im verengten Blickfeld des Verfassers ist allein
Platz für das sich von der Welt fernhaltende Konventikel der einander
liebenden Brüder.

4. II Joh

Der II Joh zeigt, welch unbrüderliches Denken in johanneischen Gemeinden

möglich ist. Zunächst jedoch bittet der Verfasser die Adressaten in V. 5,
«dass wir einander lieben.» Wie in I Joh 2,7 gilt ihm das Gebot der Liebe
untereinander als etwas, «das wir von Anfang an hatten». Anders als dort
betont er aber ausdrücklich, es handele sich nicht um ein neues Gebot -
vielleicht geschieht das, weil sich die Auseinandersetzung mit den «Fort-

40 R.Schnackenburg, Die Johannesbriefe (HThKXIII,3), Freiburg/Basel/Wien 31965, 251.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 55

schrittlichen» verschärft hat.41 Im übrigen bezieht der Verfasser das Gebot der
Liebe untereinander zunächst auf das Verhältnis zwischen der angeschriebenen

Gemeinde und ihm selbst und erst dann aufdas Verhalten der Adressaten
zueinander. Über die Beziehungen zwischen dem Verfasser und den Adressaten

erfährt man mehr in V. 8: Den Adressaten wird Vorsicht empfohlen,
damit sie nicht verderben, was der Verfasser gearbeitet hat. Sollte der
Verfasser die Adressatengemeinde nicht durch seine eigene Mission gegründet
haben, so hat er aufjeden Fall in ihr gewirkt. Nun ist er daran interessiert, sie

stärker als bisher an sich zu binden und sie im Kampf gegen die «Fortschrittlichen»

zu stärken. In diesem Zusammenhang erfolgt die Anweisung:

«Wenn aber einer zu euch kommt und bringt nicht diese Lehre, nehmt ihn nicht auf ins Haus
und sagt ihm keinen Gruss» (V. 10).

Mit anderen Worten: Dem, der eine andere Lehre von Christus hat, ver-
schliesst euer Haus, verweigert ihm die Gastfreundschaft und meidet jeden
menschlichen Kontakt mit ihm. Wie hart diese Anweisung ist, das kommt
heraus, wenn man sich klarmacht, was sie im Alltagsleben der Christen um
100 n. Chr. bedeutet hat.

In der Antike war private Gastfreiheit - mit Bolkestein bevorzuge ich
diesen Ausdruck gegenüber dem bekannteren der Gastfreundschaft - eine der
höchsten Tugenden, besonders unter den Griechen, aber auch weit darüber
hinaus: Man öffnete dem vorbeikommenden Fremden die Tür und gab ihm
Unterkunft und Nahrung.42 Selbst wenn im ersten Jahrhundert n. Chr. durch
die grössere Mobilität der Menschen an den grossen Reisewegen eine
beträchtliche Anzahl von Gasthäusern entstanden und die private Gastfreiheit

im Niedergang gewesen sein sollte,43 für die frühen Christen blieb sie

noch lange eine entscheidende Voraussetzung der Missions- und Gemeindearbeit.44

Um so bemerkenswerter ist es, dass der Verfasser des II Joh zur
Verweigerung der Gastfreiheit in den johanneischen Gemeinden auffordert.
Damit wird vielleicht nicht ein menschliches Grundrecht verletzt, aufjeden
Fall jedoch eine der Grundbedingungen christlicher Mission und christlichen

41 Das vermuten z.B. auch Wengst (A.20), 232 und Schunack (A.6), 110.

42 H. Bolkestein, Wohltätigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum, Utrecht 1939

(Nachdruck Groningen 1967), 224-228.
43 A. J. Malherbe, The Inhospitality ofDiotrephes, in : God's Christ and his people. Studies in

honour of N.A. Dahl, ed. by J. Jervell and W. A. Meeks, Oslo 1977, 222-232.
44 Vgl. A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei

Jahrhunderten, Leipzig 41924, 200 ff.



56 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Lebens in Frage gestellt. Dieser Sachverhalt lässt sich kaum mit dem Hinweis
herunterspielen, hier würden eben Irrlehrer zurückgewiesen.45

5. III Joh

Der III Joh bezieht sich auf konkrete Vorgänge in einer bestimmten
Gemeinde, deutet aber leider nur sehr vage an, worum es sich im einzelnen
handelt. Doch eins wird deutlich: In dieser Gemeinde hat jemand genau das

in die Wirklichkeit umgesetzt, was im II Joh als Anweisung begegnet, nämlich

die Verweigerung der Gastfreiheit.46 Denn zu dieser Gemeinde gehören
irgendein Gaius (er ist der Briefempfänger) und irgendein Diotrephes (er ist
wahrscheinlich der Vorsteher dieser Gemeinde). Gaius hat nun irgendwelchen

mit dem Verfasser des III Joh verbundenen, Wandermissionaren
Gastfreiheit gewährt. Diotrephes hingegen hat ihnen nicht nur die Gastfreiheit
verweigert; er hat darüber hinaus andere Gemeindeglieder daran gehindert,
sie auszuüben, und das mit der Drohung, sie sonst aus der Gemeinde aus-
zuschliessen. Die Frage liegt nahe, warum sich Diotrephes so verhalten hat.
Der III Joh beantwortet diese Frage nicht. Um so grösser ist die Zahl der
Antworten, die Ausleger zu geben versucht haben.47 Hier ist darauf nicht
einzugehen. Im vorliegenden Zusammenhang ist allein wichtig: Der III Joh

belegt, dass es in einer johanneischen Gemeinde tatsächlich zu der im II Joh
geforderten Verweigerung der Gastfreiheit gekommen ist - und das unter dem
Markenzeichen der Bruderliebe, von der zwar nicht im dritten, wohl aber im
II Joh gesprochen wird. Mag man beim II Joh noch als Entschuldigung
anführen, es solle nicht jedermann, sondern Irrlehrern die Gastfreiheit
verweigert werden, beim III Joh verfangt diese Entschuldigung nicht. Denn
nichts weist daraufhin, dass zwischen dem Verfasser des III Joh und Diotrephes

irgendwelche Lehrdifferenzen bestanden haben.48 Warum der
aufgebrachte Verfasser des III Joh nicht merkt, dass Diotrephes nur ausfuhrt, was
er selbst im II Joh empfohlen hatte, kann man nur vermuten. Vielleicht, weil
für ein dualistisches Denken grundsätzlich alles falsch ist, was der Gegner tut,

45 So gegen Balz (A.21), 215.
46 Weithin beachten die Kommentare diesen Sachverhalt kaum. Doch vgl. Brown (A.6),

738.746f.; Schunack (A.6), 110f.
47 Vgl. E.Haenchen, Neuere Literatur zu den Johannesbriefen (1960), in: Ders., Die Bibel

und Wir. Gesammelte Aufsätze. 2.Bd., Tübingen 1968, 235-311, 282ff.; Brown (A.6),
732 fT.

48 Das wird von den meisten Auslegern angenommen.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 57

und auf keinen Fall mit ähnlichen Handlungen auf der eigenen Seite
verglichen werden darf.49

III

Der von der alltäglichen Wirklichkeit johanneischer Gemeinden geschriebene

Kommentar zum Programm der Bruderliebe in Joh 13,34f. ist eindeutig.

Er zerstört jede Illusion über die möglichen praktischen Konsequenzen
aus diesem Programm. Am Anfang erwähnte ich den Streit der Ausleger
darüber, ob das Gebot der Bruderliebe nicht das Gebot der Nächstenliebe
einschränke oder gar ausser Kraft setze ; ich verdeutlichte diesen Streit an den
Positionen Bultmanns und Käsemanns.50 Von der erkennbaren Wirklichkeit
jener johanneischen Gemeinden, aus denen die JohBriefe stammen, ist dieser
Streit längst überholt und mit bemerkenswerter Eindeutigkeit entschieden:
Das Gebot der Bruderliebe hat zu einer bestimmten Zeit, in einem begrenzten
Raum und in genau zu bezeichnenden Gemeinden das Gebot der Nächstenliebe

nicht nur eingeschränkt, sondern schlicht ausser Kraft gesetzt.51 Aber es

ist noch mehr geschehen. Unter dem Markenzeichen der Bruderliebe sah

man nur noch auf die eigene, konventikelhafte Gemeinschaft, man machte
neben der Bruderliebe die Trennung von der Welt zu einem weiteren
Programmpunkt und verriet so die Sendung der Kirche Christi in diese Welt.52

Die Welt wurde zur teuflischen Gegenmacht, christliches Handeln auf den
Binnenraum der Gemeinden der gleichgesinnten Brüder begrenzt und christliche

Theologie zur Esoterik des eingeweihten Zirkels. Konsequenterweise
wird im II und III Joh nur noch sehr formelhaft von der Lehre Christi und von
der Wahrheit gesprochen, und das liegt sicher nicht allein an der Kürze der
beiden Briefe.

49 Brown (A.6), 747.
50 S.O.S. 53f.
51 Schon in seinem Vorwort hält Brown (A. 6) zu Recht fest: «The most eloquent NT author

on the necessity of love is singularly unloving in dealing with those who disagree with him»
(X).

52 Dass es in einigen joh. Gemeinden so gekommen ist, beweist noch nicht, dass es so

kommen musste. Deshalb zögere ich, Joh 13, 34f. von vornherein wie Käsemann zu deuten; bei
den JohBriefen wäre Käsemanns Deutung im Recht. Auch habe ich Bedenken gegenüber dem

Versuch, die Aussagen in den JohBriefen mit Joh 13,34f. einfach gleichzusetzen und letztere
Stelle als Einschub durch den Verfasser des I Joh zu betrachten; so gegen F.F.Segovia, Love

Relationships in the Johannine Tradition. Agape/Agapan in I John and the Fourth Gospel (SBL,
Diss. Ser. 58), Chico, Cal. 1982, 202.



58 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Man könnte zweifellos manches zur Entlastung der johanneischen
Gemeinden anführen, ihre schwierige Lage zwischen Judentum und Heidentum
und ihre Bedrohung durch ein gnostisierendes Christentum - die
Auseinandersetzung mit ihm spielt im I und II Joh eine grosse Rolle. Man könnte trotz
der negativen Gesamtbilanz angesichts der praktischen Verwirklichung des

Gebotes der Bruderliebe vor allem im I Joh nach positiven Punkten Ausschau
halten, und man würde sie finden. Doch wichtiger scheint mir, den Punkt zu
fixieren, der die Ursache der ganzen Fehlentwicklung hin zum weltfernen
Konventikel war. Er ist sicher nicht in dem auszumachen, was über Gottes
Liebe zu den Sündern oder über die Liebe der Christen zu Gott gesagt wird, ja,
er liegt auch kaum in dem, was über die Liebe der Christen untereinander
ausgeführt wird. Vielmehr ist dieser Punkt die total negative Sicht der Welt,
die das Denken jener johanneischen Gemeinden bestimmte, in denen die
JohBriefe entstanden sind. Mit dieser Sicht wird Gottes Schöpferanspruch
auf diese Welt aufgegeben, und von den JohBriefen kann man lernen, dass

jedes Christentum, das hier Abstriche macht, in die falsche Richtung
geht.53

Martin Rese, Münster

53 Genau an diesem Punkt trennte sich Käsemann von seinem Lehrer Bultmann.


	Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

