Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen
Autor: Rese, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Nicht so bekannt wie das Gebot der Nachstenliebe' ist das Gebot der Bru-
derliebe, das vor allem? in den johanneischen Schriften eine wichtige Rolle
spielt. Im Johannesevangelium (=JohEv) hinterlédsst der scheidende Jesus
seinen Jiingern die Weisung:

«Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr einander liebt, so wie ich euch geliebt habe, dass
auch ihr einander liebt. Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Jiinger seid, wenn ihr Liebe
untereinander habt» (Joh 13,34f).3

Aufdieses «neue» Gebot der Liebe untereinander wird dann im ersten und
zweiten Johannesbrief (= I IT Joh) zurlickgegriffen, sei es durch die Aufforde-
rung, «einander zu lieben»*, oder die Mahnung, «den Bruder zu lieben»’.
Dabei ist stets nur vom «Bruder» die Rede, und nicht auch von der «Schwe-
ster». Das fillt heute auf, berechtigt aber kaum dazu, zu vermuten, die
weiblichen Mitglieder der Gemeinde seien selbstverstandlich mitgemeint.®
Vielmehr scheint es wahrscheinlicher, dass der Verfasser des I Joh Frauen
iberhaupt nicht im Blick hatte — womit er sich schlicht als ein Kind seiner
Zeit erweist.

Weder das Gebot der Bruderliebe noch das der Néachstenliebe sind spezi-
fisch christlich. «Gegenseitige Liebe... war schon das Ideal Platos... und
spater Epictets... und Plutarchs, der es freilich als Bruderliebe nur spérlich
verwirklicht fand.»” Wenn man dem jiidisch-hellenistischen Schreiber Jose-
phus traut, dann war bei bestimmten Gruppen im Judentum des ersten
Jahrhunderts n.Chr. die Liebe untereinander nicht nur ein Ideal, sondern
Realitit; er berichtet, die Essener hitten einander noch mehr geliebt als die

'Lev 19,18; Mt 5,43; 19,19; 22,39; Mk 12,31.33; Lk 10,27; Rom 13,9; Gal 5,14; Jak
2.8.
2 Aber auch I Thess 4,9; Rom 12,10; 13,8; Hebr 13,1; I Petr 1,22; II Petr 1,7.

3 vgl. auch Joh 15,12 f.17. Uber die neuere Diskussion zu diesem Gebot orientiert J. Becker,
Das Evangelium nach Johannes. Kapitel 11-21 (OTK 4/2), Giitersloh/Wiirzburg 1981, Exkurs 11:
«Urchristliches und joh Liebesgebot» (451-456).

417Joh 3,11.23; 4,7.11.12; 11 Joh 5.

51 Joh 2,107 3.10. 142 4.20. 21 vgl. 5.2,

6 So gegen R. E. Brown, The Epistles of John (AB 30), Garden City, N.Y. 1982, 269 vgl. 83
A.187. Ahnlich wie Brown auch G. Schunack, Die Briefe des Johannes (ZB), Ziirich 1982, 40, der
jedoch die «Befangenheit des Verfassers im Denken seiner Zeit» betont.

7 H. Windisch, Die katholischen Briefe (HNT 15), Tiibingen 21930, 129 (=31951).



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 45

anderen, etwa die Pharisder, wahrend sich die Sadduzier auch untereinander
recht grob verhalten hitten.! Die am Ende des letzten Jahrhunderts gefun-
dene Damaskus-Schrift und die in der Mitte dieses Jahrhunderts entdeckten
Qumran-Schriften zeigen: Den Essenern wurde das Gebot der Liebe unter-
einander besonders eingeschirft,’ jedoch zugleich auch das Gebot, alle Nicht-
mitglieder der Gemeinschaft zu hassen.' Liebe untereinander und Hass auf
die anderen scheinen bei den Essenern zusammengehort zu haben.

Die Liebe untereinander, eben die Bruderliebe, scheint in besonderer
Weise auch das Markenzeichen der johanneischen Gemeinden gewesen zu
sein, d. h. jener christlichen Gemeinden, die am Ausgang des ersten Jahrhun-
derts n.Chr. das Johannesevangelium besassen und in denen die Johannes-
briefe und die Offenbarung des Johannes entstanden sind." Man ist heute
weithin der Meinung, diese Gemeinden seien im westlichen Kleinasien zu
suchen, etwa in dem Raum, der durch die sieben Sendschreiben der Offen-
barung abgesteckt wird: Ephesus, Smyrna, Pergamon, Thyatira, Sardes, Phil-
adelphia, Laodicea.”

Ich mochte im folgenden fragen, was tatsdchlich unter dem Markenzei-
chen der Bruderliebe im Alltag dieser johanneischen Gemeinden geschehen
1st und wie die Bruderliebe konkret ausgesehen hat. Dabei setze ich voraus,
dass man in diesem Zusammenhang die JohBriefe als einen Kommentar
anschen kann, den die alltdgliche Wirklichkeit eben jener Gemeinden zum
Programm der Liebe untereinander geschrieben hat.

Dieses Programm selbst 1st keineswegs eindeutig. Nicht umsonst streiten
sich die Ausleger dariiber, ob nicht das «neue» Gebot der Liebe untereinan-
der das Gebot der Nichstenliebe einschrdankt oder gar ausser Kraft setzt.
Darin stimmt man noch liberein: In Joh 13, 34f. wird, wie Bultmann es
formuliert, «nicht allgemeine Menschenliebe, nicht Nachsten- und Feindes-
liebe... gefordert, sondern Liebe innerhalb des Kreises der Glaubenden».”

8 Josephus, Bell. II, 119.166.

9 CD VI,20f.

01QS1,3£f.9f; CD I1,15; IQH XIV,9-11.

Il Zur Geschichte der joh. Gemeinde(n) siche R. E. Brown, The Community of the Beloved
Disciple, New York/London 1979 (deutsche Ubersetzung: Ders., Ringen um die Gemeinde. Der
Weg der Kirche nach den johanneischen Schriften, Salzburg 1982); im Appendix I (171-182)
referiert B. iiber die Hypothesen von J. L. Martyn, G. Richter, O. Cullmann, M.-E. Boismard und
W.Langbrandtner. Vgl. K. Wengst, Bedringte Gemeinde und verherrlichter Christus. Der histo-
rische Ort des Johannesevangeliums als Schliissel zu seiner Interpretation (BThSt5), Neukirchen
1981; R. Kysar, The Gospel of John in Current Research, Rel. Stud. Rev. 9 (1983) 314-323, bes.
316f.

12 Siehe z.B. Brown (A.6), 100 fT.

13 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (Meyer K), Gottingen 1962 (=1941), 405f.



46 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Doch umstritten ist, ob man mit Bultmann einfach fortfahren kann: «Es
versteht sich von selbst, dass damit nicht das umfassende Gebot der Nach-
stenliebe ausser Kraft gesetzt werden soll.»'* Von selbst versteht sich jedoch in
der Exegese gar nichts, wie sich in diesem Falle leicht mit dem kontridren
Urteil Kdsemanns zu Joh 13,34 f. belegen ldsst: « Nichts spricht dafiir, dass die
Bruderliebe exemplarisch die Ndchstenliebe umfasst, wie sie sonst im Neuen
Testament gefordert wird. Im Gegenteil, hier wird eine unverkennbare Ein-
schrankung vorgenommen.» «Objekt christlicher Liebe ist fiir Johannes
allein... die Bruderschaft Jesu... Im Laufe der Kirchengeschichte werden im
allgemeinen die Konventikel das Verhiltnis von Kirche und Welt unter
solcher Perspektive sehen. Der irdische Jesus, der zu den Siindern und Zoll-
nern ging und das Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzihlte, ist ebenso
fern geriickt wie die paulinische Verkiindigung von der Rechtfertigung der
Gottlosen.»" Hinter diesen sich widersprechenden Urteilen iiber Joh 13,34 f.
stehen zwei grundverschiedene Interpretationen des JohEv: Fiir Bultmann
bietet im Neuen Testament einzig das JohEv neben Paulus so etwas wie eine
Theologie, und Johannes ist deshalb einer der beiden Kronzeugen in Bult-
manns Theologie des Neuen Testaments'®; flir Kdsemann hingegen ist das
JohEv das Produkt eines naiven Doketismus in einem Konventikel ausser-
halb des Hauptstroms friihchristlichen Denkens."” Spéter wird auf diese Dif-
ferenz zwischen Bultmann und Kidsemann zuriickzukommen sein. Doch
zuvor ist jener Kommentar zum Programm der Liebe untereinander zur
Kenntnis zu nehmen, der sich in den JohBriefen findet.

11

Dreimal wird im I Joh auf das Gebot der Bruderliebe Bezug genommen, in
2,7-11;3,10-23 und 4,7-21"%, einmal im II Joh (Il Joh 5); im III Joh kommen
gewisse Konsequenzen aus der strikten Anwendung des Gebots der Bruder-
liebe in den Blick.

14 A.a.0., 406.

I5 E. Kisemann, Jesu letzter Wille nach Johannes 17, Tiibingen 1971, 124.136.

16°S. den Aufbau von R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen °1965:
«Erster Teil. Voraussetzungen und Motive der neutestamentlichen Theologiew; «Zweiter Teil.
Die Theologie des Paulus und des Johannes»; «Dritter Teil. Die Entwicklung zur alten Kir-
che».

I7 Kisemann (A.15), passim.

18 Wer I Joh in drei Teile gliedert, kann sagen, in jedem der 3 Unterabschnitte des Briefes
komme das Gebot der Bruderliebe vor. S. etwa Schunacks (A.6) Gliederung: «1,5-2,17 Erster
Hauptteil. Gemeinschaft mit Gott und Erkenntnis Gottes im Lichte der Bruderliebe»;



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 47
1. I Joh 2,7-11

Zwei Dinge fallen an diesem Abschnitt auf: a) Was der Inhalt des Gebotes ist,
nidmlich die Bruderliebe, das wird nur sehr allméhlich und erst im Gegenzug
zur Erwidhnung des Bruderhasses sichtbar. b) Was in Joh 13,34f. als «neues»
Gebot bezeichnet wird, das erscheint hier als altes und zugleich auch neues
Gebot.

a) Dass schon von V.7 an das Gebot der Bruderliebe gemeint sei, ist heute
opinio communis der Ausleger.” Um so mehr verwundert, wie schnell die
Ausleger dariiber hinweggleiten, dass dies nur stark verzogert im Text deut-
lich wird. Dabei hitte diese Verzogerung die Augen fiir einen bemerkens-
werten Sachverhalt 6ffnen konnen: Bei den Adressaten hapert es ganz offen-
sichtlich mit der Bruderliebe. Wo man derart eindeutig damit rechnet, dass
«bis jetzty», d.h. bis zur unmittelbaren Gegenwart der Abfassung des I Joh,*
konkret Bruderhass vorhanden ist, dort sieht es mit der Verwirklichung des
Gebotes der Bruderliebe nicht gut aus. Streit und Bruderzwist scheinen den
Alltag der Gemeinden stirker zu bestimmen als die Bruderliebe. Uniiber-
sehbar liegt das Gewicht der Ausfiihrungen in 2,7-11 auf dem Bruderhass;
dieser wird der Finsternis zugeordnet und dem Licht gegeniibergestellt. Am
Verhalten zum Bruder entscheidet sich, ob man im Licht oder in der Fin-
sternis ist: Wer seinen Bruder liebt, der ist im Licht; wer seinen Bruder hasst,
derist in der Finsternis. Wer aber ist nun der « Bruder», allein das Mitglied der
christlichen Gemeinde oder jeder Mitmensch? Bultmann notiert schlicht,
hier se1 «offenbar nicht speziell der christliche Glaubensgenosse gemeint,
sondern der Mitmensch, der «<Néchste>».?! Doch Wengst hebt mit Recht her-

«2,18-3,24 Zweiter Hauptteil. Der rettende Ursprung der Liebe Gottes in Jesus Christus»;
«4,1-5,12 Dritter Hauptteil. Das Zeugnis des Geistes im Bekenntnis des Glaubens.» Uber die
zahlreichen Vorschlige zur Gliederung des I Joh informiert am besten Brown (A.6),
116-129.764. Brown selbst meint, der Aufbau des I Joh entspreche dem des JohEv, und schldgt
deshalb eine Zweiteilung vor: «1,5-3,10 <The Gospel that God is light, and we must walk in the
light as Jesus walked»; 3,11-5,12 «<The Gospel that we must love one another as God has loved us
in Jesus Christ>» (124).

19 Vgl. z.B. Brown (A.6), 264.

20 «Bis jetzt» heisst schlicht «bis in die unmittelbare Gegenwart». So gegen K. Wengst, Der
erste, zweite und dritte Brief des Johannes (OTK 16), Giitersloh/Wiirzburg 1978, 81f. Wengst
bezieht das «bis jetzt» auf das «schon» des Scheinens des Lichtes in V. 8 zuriick und schliesst
daraus, «der Bruderhass. .. (sei) anachronistisch angesichts des Vergehens der Finsternis» (82).
Ob anachronistisch oder nicht, er ist jedenfalls vorhanden.

2l R. Bultmann, Die drei Johannesbriefe (Meyer K), Gottingen 1967, 35. So auch H. Balz, Die
Johannesbriefe, in: Ders. u. Wolfgang Schrage, Die «Katholischen» Briefe (NTD10), Gottingen
21980,156-226,178. Ahnlich, aber differenzierter Schunack (A. 6): «der Kreis der Briider. ... (sei)
der offene Kreis kommender Briider» (38).



48 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

vor, «Bruder» bezeichne «im Urchristentum den Mitchristen, das Mitglied
der Gemeinde», «nicht allgemein die ganze Welt und Menschheit..., auch
nicht den je und je begegnenden «Nédchsten»»; das gelte auch fiir den I Joh.?
Fiir diese Sicht sprechen auch all die Stellen im I Joh, die das Einander-
Lieben erwihnen,”® und I Joh 1,7, wo von der «Gemeinschaft miteinander»
die Rede ist. Noch hat der Verfasser Lieben und Hassen innerhalb dieser
Gemeinschaft im Blick. Doch das wird sich im weiteren Verlauf des Briefes
dandern.?*

b) Die Rede vom alten und doch neuen Gebot in V.7f. hdlt mancher
Ausleger fiir ein «geistreiche(s) Spiel».?> Dem Verfasser war es damit bitter
ernst. Aus zwei Griinden nennt er das Gebot der Bruderliebe ein altes, das die
Adressaten von Anfang an, d. h. seitdem sie Christen sind,*® kennen: Einmal,
weil er Leute in den Gemeinden im Auge hat, die fortschrittlich sein wollen;*’
dieser Fortschritt scheint sich in angeblich neuen Erkenntnissen iiber die
Wahrheit des Christentums niederzuschlagen? und die Vernachldssigung
der Gemeinschaft untereinander nach sich zu ziehen. Dann bezeichnet der
Verfasser das Gebot als ein altes, weil er sich dessen bewusst ist, «dass das
Liebesgebot bereits eine Geschichte hat».?’ Im Unterschied zu den «Fort-
schrittlichen» denkt er freilich nicht, mit dieser bereits abgelaufenen Ge-
schichte sei das Gebot der Bruderliebe veraltet. Im Gegenteil! Deshalb cha-
rakterisiert er dieses Gebot nun auch ausdriicklich als neues Gebot. Denn
nach seiner Meinung hat mit diesem Gebot das Neue, der wirkliche und
wahre Fortschritt, langst begonnen: Die neue Wirklichkeit hat ihren Grund

22 Wengst (A.20), 81. So auch Brown (A.6), 270f.

23S.0.A.4.

24 Deshalb ist zu bezweifeln, dass man wie Wengst (A.20) aus 2,711 schliessen kann, «der
Verfasser behafte(t)... seine Gegner bei ihrem Brudersein» (81).

25 §o schon H.J. Holtzmann, Briefe und Offenbarung des Johannes (HCNT 1V, 2), Frei-
burg i. B./Leipzig 21893, 244. Auch G. Klein, «Das wahre Licht scheint schon». Beobachtungen
zur Zeit- und Geschichtserfahrung einer urchristlichen Schule, ZThK 68 (1971) 261-326,
304.

26 Brown (A. 6) bringt zu Unrecht «von Anfang an» auch in Verbindung mit «Jesus’ self-
revelation to his disciples during his ministry» (265). Dagegen spricht, dass die Adressaten des
I Joh eindeutig nicht zu diesen Jiingern zdhlen und dass vom «Haben» des Gebotes im Imperfekt
geredet wird. «Von Anfang an» ist allein auf den Beginn des Christseins in Bekehrung und
Taufunterricht zu beziehen, eine Deutung, die Brown (ebd.) nur als eine zweite Moglichkeit
hinstellt.

27 In 11 Joh 9 wird dieser Aspekt der Lehre der Gegner ausdriicklich formuliert. Das wird zu
Recht in fast allen Kommentaren betont.

28 1 Joh 1,6 T, legt es nahe, die Lehre dieser Leute in dieser Richtung zu suchen. Genaueres
ldsst sich aber nicht sagen.

29 So mit Klein (A.25), 304.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 49

und Anfang in Jesus und setzt sich im briiderlichen Zusammenleben der
Christen fort, so wie das Licht schon scheint und die Finsternis im Vergehen
begriffen ist.*

Kurz: Der Verfasser stellt in 2,7-11 dem Bruderzwist in den Gemeinden
das alte und doch neue Gebot der Bruderliebe als Grundlage des Gemein-
delebens entgegen. Dabei konzentriert er sich auf das Innenleben der Ge-
meinden und nimmt die nichtchristliche Aussenwelt, wenn liberhaupt, hoch-
stens als Finsternis zur Kenntnis. Die Bruderliebe ist also in diesen johan-
neischen Gemeinden mehr Programm als Wirklichkeit.

2. 1Joh 3,10-18.23*

Die Aussagen in I Joh 3 sind konkreter und eindeutiger als die in I Joh 2. Wie
dort ist zundchst vom Negativen die Rede, diesmal vom Nichtlieben des
Bruders, und erst dann von der Bruderliebe. Doch anders als dort liegt der
Akzent jetzt auf der Bruderliebe. Neu gegeniiber 2,7-11 ist im einzelnen: a)
Der Verfasser schliesst sich selbst mit den Adressaten unter dem Gebot
gegenseitiger Liebe und desselben Glaubens zusammen und grenzt sich
zugleich mit ihnen von den Kindern des Teufels und der hassenden Welt ab.
b) Die Bruderliebe erscheint als Ubergang vom Tod zum Leben und der
Bruderhass als Menschenmord. ¢) Aus dem Gebot der Bruderliebe werden
praktische Konsequenzen gezogen.

a) Indem der Verfasser in I Joh 3 das Gebot der Liebe untereinander
durchgehend in der ersten Person Plural formuliert,** zieht er einen scharfen
Trennungsstrich: Aufder einen Seite stehen er selbst und jene, die sich so wie
er verhalten, auf der anderen Seite jene, die den Bruder nicht lieben, und die
hassende Welt. Damit zerschneidet er das Tischtuch zwischen den Gemein-

30 Fiir Klein (A.25) «vollzieht sich» das Aufscheinen des Lichtes (V. 8c) «nirgends sonst als in
der durch Jesus in Lauf gesetzten ayygiio» (290). Das wurde zu Recht kritisiert von K. Wengst,
Hiresie und Orthodoxie im Spiegel des ersten Johannesbriefes, Giitersloh 1976, 76 f. und A.184.
Nach V. 8b ist das «neue» Gebot «wahr» nicht nur «durch ithn» (sc. Jesus), sondern auch «durch
euch» (sc. die Adressaten). Ausserdem ladsst V.9-11 keinen Zweifel daran: Dem Verfasser des
I Joh geht es darum, dass die Liebe untereinander auch verwirklicht und nicht nur verkiindigt
wird. 3,23 unterstreicht dann, wie Schunack (A.6) sagt, «dass die verkiindigte Wirklichkeit
Gottes und die Bruderliebe. .. einander so <bedingen», dass notwendigerweise beides Gehalt der
einen Botschaft, des einen Gebotes... ist» (61).

3'Wie immer man den I Joh gliedert, 3,10¢ hingt mit 3,11ff. zusammen. Das rdumt auch
Brown (A.6) ein (417.420), bei dem immerhin der zweite Hauptteil des Briefes in 3,11 beginnt
(s.0.A.18).

321 Joh 3,11.14b.18.23.



50 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

degliedern, die wie er beim alt-neuen Gebot der Bruderliebe bleiben, und den
anderen Gemeindegliedern, die sich fiir fortschrittlich halten. Einzig wer den
Bruder liebt, der ist aus Gott und ein Mitglied der Gemeinde; wer aber seinen
Bruder nicht liebt, der ist ein Kind des Teufels und gehort zur Welt (3,10).
D.h. am alltiglichen Verhalten, an der Praxis, zeigt sich, wer zur Gemeinde
gehort und wer nicht. Diese Praxis wird durch einen mythologischen Dualis-
mus zwischen Gott und Teufel, Christ und Welt, iiberhoht und durch ein
priadestinatianisches Denken vertieft: Es ist immer schon vorherbestimmt,
wer die Kinder Gottes und wer die Kinder des Teufels sind; offenbar wird es
jeweils am Tun.*

b) Wie weit der Schnitt reicht, das wird noch deutlicher, wenn man sieht,
dass der Verfasser in 3,14f den Ubergang vom Tod zum Leben an das Vor-
handensein der Bruderliebe kniipft und den Bruderhass als Menschenmord
und Teil der Todeswelt bezeichnet. Die Spitze dieser beiden Aussagen tritt
hervor, wenn man die erste mit Joh 5,24 vergleicht und die zweite mit
Mt 5,21. Joh 5,24 heisst es:

«Wabhrlich, wahrlich, ich sage euch: «<Wer mein Wort hort und dem glaubt, der mich gesandt
hat, der hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist vom Tod zum Leben
hintibergegangen.»»

Gemeinsam ist I Joh 3,14 und Joh 5,24, dass der Ubergang vom Tod zum
Leben bereits vollzogen ist (Perfekt!). Sie unterscheiden sich aber darin, dass
in Joh 5,24 der Ubergang an das Horen des Wortes Jesu und den Glauben an
den Vater gebunden wird, in I Joh 3,14 aber an das Vorhandensein der
Bruderliebe; statt Horen und Glauben ist nun die Bruderliebe das Entschei-
dende.’* Die weitere Aussage, Bruderhass sei Mord, liegt sachlich auf der
Linie der ersten Antithese in der Bergpredigt:

33 Das pridestinatianische Denken kommt am unverhiilltesten in 2,19 zum Ausdruck: Die
Antichristen «sind von uns ausgegangen, aber sie waren nicht von uns; denn wenn sie von uns
gewesen wiren, wiren sie bei uns geblieben». Der mythologische Dualismus klingt an in
2,15-17, er wird in 3,7-10 entfaltet. Kdsemann (A.15) hat im Blick auf das JohEv formuliert,
«nirgendwo sonst im Neuen Testament begegne(t) uns ein harterer Dualismus» (131). Fiir den
I Joh trifft sein Urteil zu, ob auch fiir das JohEv, bleibe dahingestellt. - Wengst (A.20) bestreitet,
dass es im I Joh so etwas wie einen mythologischen Dualismus und pradestinatianisches Denken
gibt, u.a. mit dem wenig iiberzeugenden Argument, die Gegeniiberstellung von Gottes- und
Teufelskindern in 3,10 sei eine «negative Analogiebildung» (142). Schunack (A. 6) raumt zu 3, 10
ein, dass «die Gegeniiberstellung an die Grenze dualistischer Vorherbestimmtheit riihrt»
(60).

34 Diese Differenz beurteilen die meisten Ausleger dhnlich. Hiufig bringt man sie mit der
Abwehr einer gnostischen Fehldeutung von Joh 5,24 zusammen.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 51

«Ihrhabt gehort, dass zu den Alten gesagt ist: «<Du sollst nicht toten; wer aber totet, der ist dem
Gericht verfallen.» Ich aber sage euch: «Jeder, der seinem Bruder ziirnt, ist dem Gericht verfal-
let>» (Mt 5,21).

Hassen ist jedoch mehr als Ziirnen, und was bei der ersten Antithese
Theorie ist, das beschreibt I Joh 3,14 als Wirklichkeit. Mit der Verbindung
von Bruderliebe und Leben sowie von Bruderhass und Tod gibt der Verfasser
zu erkennen: Fiir ihn ist der Ausschluss der einen Gruppe aus der Heilsge-
meinde ein ldngst vollzogenes Faktum.

c¢) Fiir jene, die der Verfasser noch zur Gemeinde zahlt, gibt es zwei
praktische Konsequenzen: Aus Jesu Lebenshingabe fiir die Christen folgt die
Forderung nach dem Einsatz des eigenen Lebens fiir die Briider; aus Gottes
Liebe zu den Christen ergibt sich, dass der, der irdisches Vermdogen besitzt,
den bediirftigen Bruder in der Gemeinde unterstiitzen muss. Unverkennbar
gelten diese praktischen Anweisungen allein fiir den Kreis der Mitbriider und
Mitchristen, nicht aber dariiber hinaus. Die Intention des Textes wird ver-
fehlt, wo man bei der Auslegung von 3,10ff. vom «Mitmenschen», von der
«Solidaritat der Menschen» und vom «solidarischen Leben der Menschen
untereinander» redet.*

Kurz: Im Unterschied zu I Joh 2 dient das Programm der Bruderliebe in
1Joh 3 dazu, den bei den Adressaten vorliegenden Bruderzwist durch einen
scharfen Schnitt zu beheben. Die mythologische und theologische Uberhd-
hung von Bruderliebe und Bruderhass sowie die harten Schwarzweissstriche
der Argumentation verraten: Fiir den Verfasser des I Joh ist der Bruch bereits
besiegelt.

3.1 Joh 4,7-21

Dieser letzte Text aus dem I Joh behandelt die Bruderliebe in einer vollig
anderen Tonlage und auf einem sehr viel hoheren Niveau als die beiden
vorangehenden Texte. Kein Wunder, dass man haufig dazu neigt, alle Aus-
sagen Uber die Bruderliebe im I Joh von diesem Text her zu verstehen.*
Deshalb ist es wichtig, bei der Auslegung darauf zu achten, ob sich 4,7-21

35 Bei Wengst (A.20) geschieht das z. B. wider besseres Wissen (s.0. A.22) und ohne irgend-
eine Begriindung. Schunack (A. 6) versucht wenigstens noch eine Begriindung zu liefern, wenn er
von dem «im Glauben an Gottes Liebe erkannten Mitmenschen» (66) spricht.

36 So z. B. H. Schlier, Die Bruderliebe nach dem Evangelium und den Briefen des Johannes,
in: Mélanges bibliques en hommage au R. P. Béda Rigaux, éd. A. Descamps, R. P. A. de Halleux,
Gembloux 1970, 235-245.



52 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

nicht nur im Ton, sondern auch in der Sache von I Joh 2 + 3 unterschei-
det.

Im einzelnen wird die Mahnung «Lasst uns einander lieben» mehrfach
wiederholt (V.7.11.19). Sie wird

a)in4,7-16 doppelt begriindet; in 4,7b-10 wird auf Gottes Liebeshandeln
hingewiesen und in 4,12-16 auf die eigenen Erfahrungen der Adressaten und
des Verfassers;

b) in 4,17-20 doppelt konkretisiert; in 4,17f. wird Freimut ohne Furcht
gefordert und in 4,20 die Liebe zu Gott an die Bruderliebe gebunden.

a) In der ersten Begriindung (4,7b-10) geht es in V. 7b.8 scheinbar um so
etwas wie eine allgemeine Definition der Liebe, und zwar in der Form, dass
alle echte Liebe von Menschen schon aus Gott, gottlich, sei, so dass man den
Satz «Gott 1st Liebe» auch umkehren konnte zu dem Satz «Liebe 1st Gott».
Doch solche heutige Denker und Theologen interessierende Spekulation?’
liegt nicht im Blickfeld des Verfassers. Die Fortsetzung von V.7f. in V.9f.
belegt das unmissverstandlich. Was «die Liebe» ist, das zeigt sich an Gottes
Liebe zu den Siindern:

«Darin ist die Liebe Gottes unter uns erschienen, dass Gott seinen einzigen Sohn in die Welt
gesandt hat, damit wir durch ihn leben. Darin ist die Liebe: Nicht dass wir Gott geliebt haben,
sondern dass er selbst uns geliebt hat und seinen Sohn als Sithnopfer fiir unsere Siinden gesandt
hat» (I Joh 4,91.).

Diese Formulierung erinnert an Joh 3,16:

«Denn so hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab, damit jeder, der an ithn
glaubt, nicht verderbe, sondern ewiges Leben habe.»

Offensichtlich wird die Aussage von Joh 3,16 in I Joh 4,9f. in bezeich-
nender Weise umgeformt. Statt «Gott hat die Welt geliebt» heisst es nun:
«Gottes Liebe ist unter uns erschienen, dadurch dass Gott seinen Sohn in die
Welt gesandt hat.» Aus dieser Umformung hat man erschlossen, im I Joh sei
die Welt «nicht mehr das Objekt gottlicher Zuwendung», sondern nur noch

37 Vgl. etwa E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1977: «§20. Der Gott, der
Liebe ist. Zur Identitdt von Gott und Liebe»; «§21. Der Glaube an die Menschlichkeit Gottes.
Zur Unterscheidung von Glaube und Liebe.» Schon im Vorwort heisst es: «Im Grunde wollen
alle Untersuchungen dieses Buches nichts anderes, als diesen Satz aus dem ersten Johannesbrief
konsequent auslegen: Gott ist die Liebe (I Joh 4, 8)» (XIII). Da Jiingel die Identitdt von Gott und
Liebe behauptet, gilt fiir ihn auch die Umkehrung: Die Liebe ist Gott. Zur berechtigten Kritik an
Jiingel vgl. D.Schellong, Von der biirgerlichen Gefangenschaft des kirchlichen Bewusstseins.
Dargestellt an Beispielen aus der evangelischen Theologie, in: Zur Religionsgeschichte der
Bundesrepublik Deutschland, hg. v. G. Kehrer, Miinchen 1980, 132-166, bes. 158-163.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 53

der «Schauplatz des Heilsgeschehens».*® Das ist zuzuspitzen: Wie schon in
IJoh 2 + 3 ist die Welt auch hier nur die dunkle Kulisse fiir das Heilsgesche-
hen, sonst aber nichts. Die Konsequenz aus Gottes Liebeshandeln wird in
4,11 ahnlich wie in I Joh 3 in der ersten Person Plural formuliert: Weil Gott
uns so geliebt hat, sind wir verpflichtet, einander zu lieben. Der Indikativ des
Liebeshandelns Gottes ist die Grundlage fiir das Gebot der Liebe unterein-
ander. Dieses Gebot bezieht der Verfasser allein auf sich selbst und die
Adressaten.

In 4,12-16, der zweiten Begriindung der Mahnung, einander zu lieben,
geht es in V.12 zunédchst scheinbar recht allgemein darum, dass der unsicht-
bare Gott dort gegenwartig ist, wo man sich untereinander liebt. Doch eben-
sowenig wie bei der ersten Begriindung will der Verfasser allgemeine Wahr-
heiten ausbreiten. Vielmehr argumentiert er nun sehr konkret mit dem, was
er und die Adressaten selbst erfahren haben. Sie und er besitzen den Geist
Gottes (V.13), und er war Augenzeuge® der Sendung des Sohnes Gottes als
Retter der Welt (V.14). Wer nun Jesus als Sohn Gottes bekennt, bei dem ist
Gott (V.15). Dem Heilshandeln Gottes in seinem Sohn entsprechen also die
subjektive Heilserfahrung und das subjektive Bekenntnis. So wie jenes wer-
den auch diese auf die Schar der einander Liebenden bezogen. Gottes Heils-
handeln in Jesus und Gottes Liebe gelten allein jenen Christen, die wie der
Verfasser den richtigen Glauben und die Bruderliebe besitzen.

b) In 4,17f. erscheinen als erste Konkretion der Liebe untereinander Frei-
mut und Furchtlosigkeit angesichts des kommenden Gerichtes und gegen-
liber «dieser Welt»; denn «diese Welt» steht den Christen genauso feindlich
gegeniiber wie einst dem Sohne Gottes, Jesus. Auf diese Weise verbindet sich
mit der Liebe untereinander eine Existenzweise, die sich eindeutig und klar
von «dieser Welt» fernhilt. Das bedeutet: Genau wie schon in I Joh 2 +3
grenzt sich der Verfasser zusammen mit den Adressaten von der Welt ab und
konzentriert sich auf das Innenleben der Gemeinden.

Die zweite Konkretion der Mahnung zu gegenseitiger Liebe in 4,20f. lauft
auf die Feststellung hinaus: Ohne Bruderliebe gibt es keine Gottesliebe, kein
Verhiltnis zu Gott. Der Hinweis auf den Bruderhass in V.20 erinnert an die
entsprechenden Gedanken in [ Joh 2 + 3 ; sie werden hier vorausgesetzt, nicht

38 S0 L. Schottroff, Der Glaube und die feindliche Welt, WMANT 37 (1970) 287. Wengst
(A.20) wendet sich gegen diese Deutung mit der unbegriindeten Behauptung, «die Verinderun-
gen... in der Formulierung des Briefes bedeuten keine sachliche Verschiebung» (183).

39 Vgl. I Joh I, 1ff. Das sich dort niederschlagende Selbstverstindnis weist den Verfasser des
I Joh als Augen-, Ohren- und Beriihrungszeugen des irdischen Jesus aus, steht also in einer
gewissen Spannung zu Joh 20,24-29, wo gerade der selig gepriesen wird, der nicht sicht und
doch glaubt.



54 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

aber zuriickgenommen. Das Gebot in V. 21 («Wer Gott liebt, der soll auch den
Bruder lieben») hat eine gewisse Parallele im Doppelgebot der Liebe in den
synoptischen Evangelien (Mk 12,29-31 par.). Auf die Frage eines Schriftge-
lehrten nach dem wichtigsten Gebot antwortet Jesus:

«Das erste ist dieses: <Hore, Israel, der Herr unser Gott, ist der alleinige Herr; und du sollst
den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, mit all deinem Denken
und mit all deiner Kraft.» Das zweite ist dieses: «<Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich
selbstr» ! (Mk 12,29 -31).

Ubereinstimmend werden in I Joh 4,21 und im synoptischen Doppelgebot
Liebe zu Gott und Liebe zum Bruder/Nachsten miteinander verbunden.
Doch sind auch Unterschiede vorhanden. Denn «Néichster» und «Bruder»
meinen keineswegs immer dasselbe. Wie bereits deutlich wurde, bezieht sich
das Wort «Bruder» im I Joh allein auf den Mitchristen, der den gleichen
Glauben besitzt. Ausserdem fehlt beim Gebot der Bruderliebe gidnzlich das
«wie dich selbst» aus dem Gebot der Nichstenliebe. Der einzelne wird so von
einem engen Bruderbegriff geradezu aufgesogen. Wo das Gebot der Bruder-
liebe so verstanden wird wie im I Joh, dort wird das Gebot der Nachstenliebe
zumindest eingeschrdnkt, wenn nicht gar aufgehoben. Deshalb ist auch
Schnackenburg zu widersprechen, fiir den I Joh 4,21 «ein wertvoller urchrist-
licher Kommentar zu dem von Jesus verkiindeten Doppelgebot» ist.*

Kurz: Trotz Tonlage und Niveau der Ausfiihrungen in I Joh 4 - hervor-
gehoben sei besonders die Entfaltung des Vorrangs von Gottes Handeln vor
dem Handeln der Christen - ist festzuhalten: Die Grundposition des Verfas-
sers hat sich nicht gedndert. Im verengten Blickfeld des Verfassers ist allein
Platz fiir das sich von der Welt fernhaltende Konventikel der einander lie-
benden Briider.

4. I1 Joh

Der II Joh zeigt, welch unbriiderliches Denken in johanneischen Gemein-
den moglich ist. Zunédchst jedoch bittet der Verfasser die Adressaten in V.5,
«dass wir einander lieben.» Wie in I Joh 2,7 gilt ihm das Gebot der Liebe
untereinander als etwas, «das wir von Anfang an hatten». Anders als dort
betont er aber ausdriicklich, es handele sich nicht um ein neues Gebot —
vielleicht geschieht das, weil sich die Auseinandersetzung mit den «Fort-

40 R Schnackenburg, Die Johannesbriefe (HThK XIII, 3), Freiburg/Basel/Wien 31965, 251.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 55

schrittlichen» verschirft hat.* Im {ibrigen bezieht der Verfasser das Gebot der
Liebe untereinander zunichst auf das Verhaltnis zwischen der angeschriebe-
nen Gemeinde und ihm selbst und erst dann auf das Verhalten der Adressaten
zueinander. Uber die Beziehungen zwischen dem Verfasser und den Adres-
saten erfahrt man mehr in V.8: Den Adressaten wird Vorsicht empfohlen,
damit sie nicht verderben, was der Verfasser gearbeitet hat. Sollte der Ver-
fasser die Adressatengemeinde nicht durch seine eigene Mission gegriindet
haben, so hat er aufjeden Fall in ihr gewirkt. Nun ist er daran interessiert, sie
starker als bisher an sich zu binden und sie im Kampf gegen die «Fortschritt-
lichen» zu stdrken. In diesem Zusammenhang erfolgt die Anweisung:

«Wenn aber einer zu euch kommt und bringt nicht diese Lehre, nehmt ihn nicht aufins Haus
und sagt ihm keinen Gruss» (V.10).

Mit anderen Worten: Dem, der eine andere Lehre von Christus hat, ver-
schliesst euer Haus, verweigert ihm die Gastfreundschaft und meidet jeden
menschlichen Kontakt mit ithm. Wie hart diese Anweisung ist, das kommt
heraus, wenn man sich klarmacht, was sie im Alltagsleben der Christen um
100 n. Chr. bedeutet hat.

In der Antike war private Gastfreiheit — mit Bolkestein bevorzuge ich
diesen Ausdruck gegeniiber dem bekannteren der Gastfreundschaft —eine der
hochsten Tugenden, besonders unter den Griechen, aber auch weit dariiber
hinaus: Man 6ffnete dem vorbeikommenden Fremden die Tiir und gab thm
Unterkunft und Nahrung.** Selbst wenn im ersten Jahrhundert n. Chr. durch
die grossere Mobilitdt der Menschen an den grossen Reisewegen eine
betriachtliche Anzahl von Gasthdusern entstanden und die private Gastfrei-
heit im Niedergang gewesen sein sollte,* filir die frithen Christen blieb sie
noch lange eine entscheidende Voraussetzung der Missions- und Gemeinde-
arbeit.** Um so bemerkenswerter ist es, dass der Verfasser des Il Joh zur
Verweigerung der Gastfreiheit in den johanneischen Gemeinden auffordert.
Damit wird vielleicht nicht ein menschliches Grundrecht verletzt, auf jeden
Fall jedoch eine der Grundbedingungen christlicher Mission und christlichen

4 Das vermuten z. B. auch Wengst (A.20), 232 und Schunack (A.6), 110.

42 H. Bolkestein, Wohltitigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum, Utrecht 1939
(Nachdruck Groningen 1967), 224 -228.

43 A.J. Malherbe, The Inhospitality of Diotrephes, in: God’s Christ and his people. Studies in
honour of N. A. Dahl, ed. by J.Jervell and W. A. Meeks, Oslo 1977, 222-232.

44 ygl. A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, Leipzig 41924, 200 fT.



56 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Lebens in Frage gestellt. Dieser Sachverhalt 14sst sich kaum mit dem Hinweis
herunterspielen, hier wiirden eben Irrlehrer zuriickgewiesen.*

5. 111 Joh

Der III Joh bezieht sich auf konkrete Vorgidnge in einer bestimmten
Gemeinde, deutet aber leider nur sehr vage an, worum es sich im einzelnen
handelt. Doch eins wird deutlich: In dieser Gemeinde hat jemand genau das
in die Wirklichkeit umgesetzt, was im II Joh als Anweisung begegnet, nim-
lich die Verweigerung der Gastfreiheit.*® Denn zu dieser Gemeinde gehdren
irgendein Gaius (er ist der Briefempfanger) und irgendein Diotrephes (er ist
wahrscheinlich der Vorsteher dieser Gemeinde). Gaius hat nun irgendwel-
chen mit dem Verfasser des III Joh verbundenen, Wandermissionaren Gast-
freiheit gewihrt. Diotrephes hingegen hat ihnen nicht nur die Gastfreiheit
verweigert; er hat dariiber hinaus andere Gemeindeglieder daran gehindert,
sie auszuiiben, und das mit der Drohung, sie sonst aus der Gemeinde aus-
zuschliessen. Die Frage liegt nahe, warum sich Diotrephes so verhalten hat.
Der III Joh beantwortet diese Frage nicht. Um so grosser ist die Zahl der
Antworten, die Ausleger zu geben versucht haben.*’” Hier ist darauf nicht
einzugehen. Im vorliegenden Zusammenhang ist allein wichtig: Der I1I Joh
belegt, dass es in einer johanneischen Gemeinde tatsidchlich zu der im II Joh
geforderten Verweigerung der Gastfreiheit ggkommen ist — und das unter dem
Markenzeichen der Bruderliebe, von der zwar nicht im dritten, wohl aber im
IT Joh gesprochen wird. Mag man beim II Joh noch als Entschuldigung
anfiihren, es solle nicht jedermann, sondern Irrlehrern die Gastfreiheit ver-
weigert werden, beim III Joh verfangt diese Entschuldigung nicht. Denn
nichts weist darauf hin, dass zwischen dem Verfasser des III Joh und Diotre-
phes irgendwelche Lehrdifferenzen bestanden haben.*®* Warum der aufge-
brachte Verfasser des III Joh nicht merkt, dass Diotrephes nur ausfiihrt, was
er selbst im II Joh empfohlen hatte, kann man nur vermuten. Vielleicht, weil
fiir ein dualistisches Denken grundsétzlich alles falsch ist, was der Gegner tut,

43 S0 gegen Balz (A.21), 215.

46 Weithin beachten die Kommentare diesen Sachverhalt kaum. Doch vgl. Brown (A.6),
738.746f.; Schunack (A.6), 110f.

47 Vgl. E.Haenchen, Neuere Literatur zu den Johannesbriefen (1960), in: Ders., Die Bibel
und Wir. Gesammelte Aufsitze. 2.Bd., Tiibingen 1968, 235-311, 282ff.; Brown (A.6),
73211

48 Das wird von den meisten Auslegern angenommen.



M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen 57

und auf keinen Fall mit d4hnlichen Handlungen auf der eigenen Seite ver-
glichen werden darf.*

111

Der von der alltaglichen Wirklichkeit johanneischer Gemeinden geschrie-
bene Kommentar zum Programm der Bruderliebe in Joh 13,34f. ist eindeu-
tig. Er zerstort jede Illusion iiber die moglichen praktischen Konsequenzen
aus diesem Programm. Am Anfang erwdhnte ich den Streit der Ausleger
dariiber, ob das Gebot der Bruderliebe nicht das Gebot der Nachstenliebe
einschrianke oder gar ausser Kraft setze ; ich verdeutlichte diesen Streit an den
Positionen Bultmanns und Kidsemanns.*® Von der erkennbaren Wirklichkeit
jener johanneischen Gemeinden, aus denen die JohBriefe stammen, ist dieser
Streit ldngst iiberholt und mit bemerkenswerter Eindeutigkeit entschieden:
Das Gebot der Bruderliebe hat zu einer bestimmten Zeit, in einem begrenzten
Raum und in genau zu bezeichnenden Gemeinden das Gebot der Néchsten-
liebe nicht nur eingeschrinkt, sondern schlicht ausser Kraft gesetzt.! Aber es
1st noch mehr geschehen. Unter dem Markenzeichen der Bruderliebe sah
man nur noch auf die eigene, konventikelhafte Gemeinschaft, man machte
neben der Bruderliebe die Trennung von der Welt zu einem weiteren Pro-
grammpunkt und verriet so die Sendung der Kirche Christi in diese Welt.*
Die Welt wurde zur teuflischen Gegenmacht, christliches Handeln auf den
Binnenraum der Gemeinden der gleichgesinnten Briider begrenzt und christ-
liche Theologie zur Esoterik des eingeweihten Zirkels. Konsequenterweise
wird im IT und III Joh nur noch sehr formelhaft von der Lehre Christi und von
der Wahrheit gesprochen, und das liegt sicher nicht allein an der Kiirze der
beiden Briefe.

49 Brown (A.6), 747.

308.0.8. 53f.

51 Schon in seinem Vorwort hilt Brown (A. 6) zu Recht fest: « The most eloquent NT author
on the necessity of love is singularly unloving in dealing with those who disagree with him»
(X).

52 Dass es in einigen joh. Gemeinden so gekommen ist, beweist noch nicht, dass es so
kommen musste. Deshalb zégere ich, Joh 13, 34 f. von vornherein wie Kdsemann zu deuten; bei
den JohBriefen wire Kdsemanns Deutung im Recht. Auch habe ich Bedenken gegeniiber dem
Versuch, die Aussagen in den JohBriefen mit Joh 13,34 f. einfach gleichzusetzen und letztere
Stelle als Einschub durch den Verfasser des I Joh zu betrachten; so gegen F.F.Segovia, Love
Relationships in the Johannine Tradition. Agape/Agapan in I John and the Fourth Gospel (SBL,
Diss. Ser. 58), Chico, Cal. 1982, 202.



58 M. Rese, Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

Man konnte zweifellos manches zur Entlastung der johanneischen Ge-
meinden anfiihren, ihre schwierige Lage zwischen Judentum und Heidentum
und ihre Bedrohung durch ein gnostisierendes Christentum — die Auseinan-
dersetzung mit ihm spielt im I und II Joh eine grosse Rolle. Man konnte trotz
der negativen Gesamtbilanz angesichts der praktischen Verwirklichung des
Gebotes der Bruderliebe vor allem im I Joh nach positiven Punkten Ausschau
halten, und man wiirde sie finden. Doch wichtiger scheint mir, den Punkt zu
fixieren, der die Ursache der ganzen Fehlentwicklung hin zum weltfernen
Konventikel war. Er ist sicher nicht in dem auszumachen, was iiber Gottes
Liebe zu den Siindern oder iiber die Liebe der Christen zu Gott gesagt wird, ja,
er liegt auch kaum in dem, was liber die Liebe der Christen untereinander
ausgefiihrt wird. Vielmehr ist dieser Punkt die total negative Sicht der Welt,
die das Denken jener johanneischen Gemeinden bestimmte, in denen die
JohBriefe entstanden sind. Mit dieser Sicht wird Gottes Schopferanspruch
auf diese Welt aufgegeben, und von den JohBriefen kann man lernen, dass
jedes Christentum, das hier Abstriche macht, in die falsche Richtung
geht.>

Martin Rese, Miinster

33 Genau an diesem Punkt trennte sich Kdsemann von seinem Lehrer Bultmann.



	Das Gebot der Bruderliebe in den Johannesbriefen

