
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: "... den Armen des Evangelium zu verkünden" : vom befreienden Sinn
biblischer Gesetze

Autor: Dietrich, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...den Armen das Evangelium zu verkünden»

Vom befreienden Sinn biblischer Gesetze

Jesus soll einmal von sich gesagt haben, er sei von Gott gesandt, «den
Armen das Evangelium zu verkündigen» (Lk 4,18). Die Formulierung ist
ungewöhnlich.1 Wir kennen «Evangelium» als einen spezifisch theologischen
Begriff, in dem die christliche Verkündigung von der Zuwendung Gottes zu
den Menschen zusammengefasst ist.2 Wie kann er hier so unmittelbar mit
dem soziologischen Begriff der Armut verknüpft werden? Will das besagen,
dass die gute Botschaft von Gottes Liebe nur einer bestimmten sozialen
Schicht gilt? Wie kommt es dann, dass diese Einschränkung sonst im Neuen
Testament und ja auch in der späteren Kirchengeschichte so nicht gemacht
wurde?

Die Fragen werden durch die Tatsache etwas entschärft, dass wir es hier
nicht mit einer Eigenaussage Jesu, sondern mit einem Zitat aus dem Alten
Testament zu tun haben. Es handelt sich nämlich um den Bericht des Lukas
über das Auftreten Jesu in seiner Heimatstadt Nazaret. Als er dort den

Synagogengottesdienst besucht, wird er aufgefordert, eine Lesung vorzunehmen.

Er lässt sich das Buch Jesaja reichen und liest dort aus dem Kapitel 61:

«Der Geist des Herrn ruht aufmir, weil er mich gesalbt hat.3 Den Armen das

Evangelium zu verkünden, hat er mich gesandt; auszurufen den Gefangenen
Freilassung, und den Blinden Aufblick, und den Unterdrückten Befreiung -
auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn.»

Lukas zitiert hier recht genau aus der griechischen Übersetzung des Alten
Testaments, in der bereits das entsprechende hebräische Verb (bissër) sehr
treffend mit eùayyeMÇeiv wiedergegeben wird. Dieses Wort hat hier sichtlich
noch nicht die ganze theologische Bedeutungsschwere, die ihm dann im
Neuen Testament zugewachsen ist. Es meint im Kontext soviel wie «eine
gute Nachricht überbringen», und zwar den Gefangenen und Unterdrückten
von ihrer Befreiung.

' Sie begegnet noch einmal in Mt 11,5/Lk 7,22. Dort hat sie aber den gleichen
traditionsgeschichtlichen Hintergrund wie in Lk 4,18.

2 Das gilt grundsätzlich für das Verb sbayyeAi^ecrDaigenauso wie für das Nomen eüayysLiov.
Gerade in den lukanischen Schriften gehört das Verb zum geprägten theologischen
Sprachgebrauch, vgl. nur Lk 2,10; 8,1; Apg 5,42 ; 8,4; 17,18. Die anderen Evangelisten benutzen nur-
und zwar selten - das Nomen. Lukas hat hier offenbar von Paulus gelernt, vgl. Rom 1,15 ; I Kor
9,16; Gal 1,8 u.ö.

3 Diese Satzeinteilung nach W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, THNT III, 71974,

118.



32 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden»

Dennoch bleibt erstaunlich, dass Lukas, der den Begriff «das Evangelium
verkündigen» sonst sehr wohl voll theologisch verwendet, ihn hier in einem

so handfest diesseitigen, durch soziale und ökonomische Begriffe geprägten
Zusammenhang stehenlässt.4 Tut er das nur aus Nachlässigkeit oder aus
Scheu dem überlieferten Text des Alten Testaments gegenüber - oder tut er es

bewusst, um damit der Überzeugung Ausdruck zu verleihen, dass Gott in
Christus gerade den Armen, den Gefangenen und Unterdrückten besonders
nahe ist? Bei Lukas, den man nicht von ungefähr «Evangelist der Armen»
genannt hat,5 spricht einiges für die zweite Möglichkeit.

Das wäre um so bemerkenswerter, als die traditionsgeschichtlichen Wurzeln

jenes Jesaja-Zitates, wie gleich zu zeigen sein wird, tief in die
Rechtsüberlieferung Altisraels zurückreichen. Dann bekämen wir es hier also mit
einem Stück alttestamentlichen Gesetzes zu tun, dem im Neuen Testament
die Qualität von Evangelium zuerkannt wird. Es wäre dies kein unerhebliches

Argument gegen eine bestimmte theologische Tradition, die das Gesetz des

Alten Bundes pauschal für düster und tötend und mit Christus abgetan
erklärt. Soweit es aufdie Befreiung von Gefangenen und Unterdrückten zielt,
kann es nie überholt, sondern wird immer gültig sein: Evangelium für die
Armen.

I.

Doch wenden wir uns zunächst dem Ursprungsort jenes Jesus-Zitats zu. Es

steht im sog. Dritten Jesaja, einer Sammlung von Prophetensprüchen aus der
Zeit nach dem babylonischen Exil. Wenn damals eine «Freilassung der

Gefangenen», eine «Befreiung von Gefesselten», eine «Heilung derer mit
zerbrochenem Herzen», eine «gute Nachricht für die Armen» und «ein Jahr
des Wohlgefallens für Jahwe» angekündigt wird, dann liegt es nahe, dies auf
die konkrete zeitgeschichtliche Situation zu beziehen. Angeredet ist dann ein
Israel, das unter widrigen politischen Bedingungen und in äusserst bescheidenen

Verhältnissen zu leben hat: das Reich der Davididen ausgelöscht, die
staatliche Selbständigkeit auf Dauer verloren, viele Juden ins Ausland ver-

4 Wie es scheint, betont er dies auch noch dadurch, dass er statt der ouvts-cpigixEvoi rr| xapStç
(Jes 16,1 LXX) nur die retlpauagsvoi hat. Ohne Zweifel meint er auch die rixpkol (die in Jes 61

wohl LXX, nicht aber MT hat) nicht im übertragenen Sinne.
5 Es braucht hierzu nur an seine Fassung der Seligpreisungen und die nachfolgende

Weherufreihe Lk 6,20-26 sowie an die berühmten Gleichniserzählungen Lk 12,16-21 und 16,19-31
erinnert zu werden.



W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden» 33

schlagen, fur die Zurückgekehrten und die im Lande Gebliebenen kärgliche
Lebensumstände in einem ausgebeuteten Palästina, dazu bereits wieder
innere Spannungen, religiöse und soziale Gegensätze - kurz: eine Zeit, in der
es zerbrochene Existenzen und in der Gefangenschaft Leidende genug gab,
die es durch «gute Botschaft» zu trösten galt. Die «Armen» sind dann hier
möglicherweise nicht so sehr die wirtschaftlich Notleidenden, als vielmehr
das unter einer schlimmen Situation leidende Israel insgesamt.6

Dennoch darf nicht verkannt werden, dass der Prophet in seine Botschaft
Begriffe aufnimmt, die im Verlauf der Sozialgeschichte Israels eine ganz
bestimmte Prägung erfahren hatten. Das gilt natürlich für das Wort «arm», es

gilt aber auch und fast noch mehr für die Wendungen vom «Ausrufen einer
Befreiung (für die Gefangenen)» und vom «Ausrufen eines Jahres (des
Wohlgefallens für Jahwe)».

Bei dem erstgenannten Ausdruck denkt Tritojesaja vielleicht in erster
Linie an die Gola, an die Auslandsjuden, die eines Tages nach Palästina
zurückkehren sollen.7 Es ist uns aber, aus der Zeit kurz vor der Vernichtung
des Staates Juda, eine Begebenheit überliefert, in der das «Ausrufen einer
Befreiung» schon einmal eine zentrale Rolle gespielt hat. Damals handelte es

sich allerdings nicht um Kriegsgefangene, sondern um Sklaven. In einer
äusserst bedrohlichen politisch-mililtärischen Situation - sei es, um Gott zu
gefallen, sei es, um Gemeinsinn und Verteidigungswillen zu stärken, sei es,

um gerade jetzt aufbrechende soziale Konflikte zu dämpfen - verpflichteten
sich die führenden Schichten im Lande, all ihre Sklaven (jedenfalls soweit sie

israelitischer Herkunft waren) freizugeben. Dann aber, wahrscheinlich als

sich die Lage vorübergehend entspannte, nahmen sie ihr Versprechen zurück
und stellten die alten Abhängigkeitsverhältnisse wieder her. Der Prophet
Jeremia wettert gegen den Treubruch - vermutlich ohne Erfolg (Jer
34,17 ff.).

Es ist dies das erste und einzige Mal, dass wir etwas von einer umfassenden

Sklavenbefreiung in Israel hören. Doch gab es schon lange vorher, gesetzlich
geregelt, die Vorstellung und ganz sicher auch die Praxis der Sklavenfreilassung.

Gleich die allererste Bestimmung des sog. Bundesbuches, einer
Rechtssammlung aus der vorstaatlichen Zeit Israels, lautet: «Wenn du einen

6 Darin ist die Stelle nahe bei dem in den Psalmen dominierenden Gebrauch des Begriffs,
doch vgl. auch z. B. Jes 14,32. Dass bei Tritojesaja aber auch wirtschaftliche Not im Blick ist,
beweist Jes 58,6 ff., vgl. auch 59,3 ff. 14 ff. Es muss also nicht mit einer völlig spiritualisierten
Sprache gerechnet werden.

7 Darauf weist die Verwendung der Wurzel sby, die ausschliesslich im Zusammenhang mit
Kriegsgefangenen verwendet wird.



34 W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden»

hebräischen Sklaven kaufst, dann soll er sechs Jahre dein Sklave sein; im
siebten Jahr aber soll er als Freigelassener ohne Entgelt ziehen.» Natürlich
geht es hier nicht um eine generelle Entlassung aller Sklaven in einem festen

Sieben-Jahres-Rhythmus, sondern um die Beendigung des individuellen
Sklavenschicksals nach je sieben Jahren.

Auffallig ist dabei die Bezeichnung «hebräischer Sklave». Wenn man die

spätere Gleichsetzung von «Hebräer» und «Israelit» hier eintrüge, dann
handelte es sich um eine Unterscheidung israelitischer etwa von ausländischen

Sklaven. Das ist aus mehreren Gründen unwahrscheinlich. In dieser
frühen Zeit, kurz nach der Sesshaftwerdung in Palästina, waren die sozialen
Unterschiede bei den Israeliten noch nicht so ausgeprägt, dass sie sich gegenseitig

zu Sklaven machten. «Hebräer» ist denn ursprünglich auch kein nationaler,

sondern ein sozialer Begriff.8 Er bezeichnet eine Schicht von Leuten,
die am unteren Ende der kanaanäischen Stadtgesellschaften lebten: Outlaws,
gescheiterte oder zerstörte Existenzen, verarmt, sozial entwurzelt, mit dem
Gesetz und der politischen Ordnung ständig in Konflikt, Unruheherd und
Reservoir billiger Arbeitskräfte zugleich. Darauf griffen die israelitischen
Bauern zurück,9 die sich ausserhalb der Städte und der von ihnen beherrschten

Ebenen, vorwiegend in kargem Bergland, angesiedelt hatten.10 Doch ihr
Gerechtigkeitsgefühl verbot es ihnen, die Hebräer für ihr ganzes Leben zu
Sklaven zu machen. Nach sieben Jahren sollten sie entlassen werden - «ohne
Entgelt», d. h. ohne dass der Herr noch eine Abstandssumme fordern durfte,
weil sich etwa seine Investition noch nicht amortisiert hätte.

Dann kam die Staatenbildung. König David integrierte die Kanaanäer-
städte in sein Reich; alle bisher vorhandenen ethnischen und sozialen
Gruppierungen wurden zu einem Staatsvolk zusammengefasst. Den Bedarf an
Arbeitskräften mögen die israelitischen Bauern vorerst noch mit ausländischen

Kriegsgefangenen abgedeckt haben, die zunächst verstärkt ins Land

8 Vgl. zum folgenden etwa A. Jepsen, Von Sinuhe bis Nebukadnezar. Dokumente aus der
Umwelt des Alten Testaments (1975) 104 f., und J. J. Stamm, Fremde, Flüchtlinge und ihr Schutz
im alten Israel und in seiner Umwelt, in: A. Mercier (Hg.), Der Flüchtling in der Weltgeschichte
(o.J.), 31-66, hier 44f.

9 H. J. Boecker (Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, 1976,137) redet
in diesem Zusammenhang bereits von «Schuldsklaven». Das dürfte unzutreffend sein, wie schon
der Begriff «kaufen» (qnh) zeigt. Auch waren die Hapiru ökonomisch kaum noch unabhängig

genug, um sich überhaupt verschulden zu können.
10 Es ist denkbar, dass die Israeliten als Einwanderer (was man sich ja bekanntlich als ein

langsames Einsickern im Zuge des Weidewechsels vorzustellen hat) und die Hapiru als

Outdrops sich teilweise eng liierten, vielleicht sogar miteinander identifizierten ; s. W. Dietrich, Israel
und Kanaan, SBS94 (1979) 11 f. Dies muss aber ein Herr-Sklave- oder auch ein Bauer-Knecht-
Verhältnis nicht ausgeschlossen haben.



W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden» 35

strömten. Doch sollte es nicht lange dauern, bis sie selbst unter wirtschaftlichen

Druck gerieten. Denn die Feudalherren in den Städten, die sich bald
die wichtigsten Schalthebel der Macht gesichert hatten, wollten nun auch das

Land der israelitischen Bauern unter ihren Einfluss bringen." Dies konnte am
besten gelingen, wenn sich die kleinen Familienbetriebe verschuldeten und
dadurch in wirtschaftliche Abhängigkeit gerieten. Unterschiedliche Fähigkeiten

oder ungleiche Ausgangsbedingungen, dazu Schicksalsschläge oder die

Ungunst der Natur werden ohnehin schon für eine gewisse soziale Differenzierung

gesorgt haben. Solche Prozesse Hessen sich aber noch erheblich
beschleunigen durch Preismanipulationen oder überhöhte Zinsforderungen
oder juristische Machenschaften.12 Derartigen Pressionen halten kleine
Betriebe meist nicht lange stand.

Der Prophet Jesaja hat krass zum Ausdruck gebracht, wohin eine solche

Entwicklung fuhren musste: «Weh denen, die Haus an Haus reihen und Feld
an Feld rücken - bis kein Platz mehr ist und ihr allein Vollbürger seid mitten
im Lande» (Jes 5,8). Über kurz oder lang, meint der Prophet, wird in dem

Agrarland Palästina die gesamte freie Bauernschaft ausgeschaltet und Grund
und Boden (und damit auch die Bürgerrechte) ausschliesslich in den Händen
einer schmalen Oberschicht sein. Dazu wird es aber nach Jesajas Überzeugung

nicht kommen. Jahwe wird eingreifen - vermutlich durch eine auswärtige

Macht - und zerschlagen, was die Führungsschicht zusammengerafft hat

(V. 9 f.).
Doch so weit war es noch nicht. Vorerst hatten sich die kleinen Leute in

Israel noch mit den skrupellosen Methoden der Reichen herumzuschlagen.
Micha etwa, ein Zeitgenosse Jesajas, empört sich: «Weh denen, die planen,
Schaden zu tun, und gehen nachts mit bösen Gedanken um auf ihrem Lager,
dass sie es frühe, wenn es hell wird, vollbringen, weil sie Macht haben. Sie

reissen Äcker an sich und nehmen Häuser, wie sie's gelüstet» (Mi 2,1 f.).13

Und schon Elisa, so wird erzählt, wurde von einer Witwe um Hilfe gebeten,

weil ein Gläubiger nun auch noch ihre beiden Söhne wegnehmen und zu
Schuldsklaven machen wollte, nachdem ihr Mann zu seinen Lebzeiten nicht
alle Schulden hatte abtragen können (II Kön 4,1-7). Hier wird eine zweite
Möglichkeit neben dem Verkauf oder der Verpfandung des Landes sichtbar,
mit der verschuldete Israeliten ihrer Regresspflicht gegen Gläubiger Genüge
leisten konnten: die Schuldsklaverei. Bauern werden diesen (zweiten) Weg,

11 Natürlich suchten es ihnen darin auch wohlhabend und einflussreich gewordene Israeliten
gleichzutun, was sowohl zu Interessenkollisionen wie zu Interessenidentität zwischen städtischen

Patriziern und ländlichen Notabein fuhren konnte.
12 Vgl. die prophetischen Anklagen Mi 3,1-3; Am 2,6f.; 5,11; 8,6; Jes 3,13f.; 10,1-3.
13 Übersetzung nach H.W.Wolff, Mit Micha reden (1978) 59.



36 W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden»

ihre eigene Arbeitskraft oder die ihrer Familienglieder abzutreten, dem anderen,

das Verfügungsrecht über den Erbbesitz aufzugeben, vorgezogen haben.
Doch er drohte auf das gleiche hinauszulaufen, denn die fehlende Arbeitskraft

wird oft zu noch höherer Verschuldung und dann doch zum endgültigen
Landverlust geführt haben.

Jener Witwe konnte Elisa durch ein Wunder helfen. Die klassischen
Propheten des 8. Jahrhunderts versuchten es mit Mahnungen und Drohungen.
Das Deuteronomium, eine Gesetzessammlung aus dem 7. Jahrhundert,
möchte dem wirtschaftlichen und sozialen Ausbluten des israelitischen
Bauernstandes durch gesetzliche Vorschriften Einhalt gebieten. Wir lesen da die

Bestimmung: «Wenn sich dir ein Bruder, ein Hebräer oder eine Hebräerin,
verkauft, dann soll er sechs Jahre dein Sklave sein ; im siebten Jahr aber sollst
du ihn als Freigelassenen von dir wegschicken» (Dt 15,12). Die Anweisung
erinnert stark an die von der Freilassung des hebräischen Sklaven im
Bundesbuch, doch weicht sie von ihr auch charakteristisch ab. Aus dem Hebräer,
dem Outlaw, den man sich als Sklaven kaufen konnte, ist der Bruder, der
israelitische Volksgenosse geworden, der sich wenn, dann selbst verkauft. Es

geht hier also eindeutig um den israelitischen Schuldsklaven.14 Er soll
keinesfalls länger als sechs Jahre dienen; denn so gross kann keine materielle
Schuld sein, als dass sie den dauerhaften Verlust der personalen Freiheit zur
Folge haben dürfte.15

II.

Haben wir damit die Wurzeln des einen von Jesus bzw. Tritojesaja
gebrauchten Ausdrucks freigelegt «den Gefangenen Freilassung auszurufen»,
so wenden wir uns jetzt dem anderen zu: «(anzusagen) den Unterdrückten

14 S. den sorgfaltigen Vergleich der deuteronomischen mit den Bundesbuch-Bestimmungen
bei N. P. Lemche, The manumission of slaves - the fallow year - the sabbatical year - the jobel
year, VT26 (1976) 38-59, hier 44f.

15 Die zeitliche Begrenzung des Schuldsklavenstatus entspringt nicht spezifisch israelitischem,

sondern entspricht gemeinorientalischem Rechtsgefühl. Im altbabylonischen Recht ist
die Höchstdauer sogar auf vier Jahre festgesetzt (Codex Hammurabi, §117). Wenn das

Deuteronomium einen späteren Termin setzt, dann wahrscheinlich aus der Rechtstradition heraus, die
sich in Ex 21,2 ausdrückt. Andererseits beweist das Deuteronomium eine besondere Fürsorglichkeit

gegenüber dem Freigelassenen darin, dass es ihm gewissermassen eine Übergangszahlung

seitens des Grundherrn zubilligt (V. 13 f.), während das Bundesbuch lediglich eine Abstandszahlung

seitens des Sklaven ausschliesst. Die Differenz hat einen handfesten sozialen und
ökonomischen Grund: der israelitische Schuldsklave hatte, im Unterschied zum «hebräischen»,
eine selbständige Existenz verloren und konnte sie sich u.U. wieder aufbauen.



W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden» 37

Befreiung und auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn». In dem gleichen
Kapitel des Deuteronomiums, in dem die Sklavenfreilassung geregelt wird,
findet sich auch folgendes Gebot: «Alle sieben Jahre sollst du ein Erlassjahr
halten... Wenn einer seinem Nächsten etwas geborgt hat, soll er es ihm
erlassen und es nicht eintreiben von seinem Nächsten oder seinem Bruder;
denn man hat ein Erlassjahr ausgerufen vor Jahwe» (Dt 15,1 f.).

Zweifellos ist hier an einen vollkommenen Schuldenerlass alle sieben
Jahre gedacht - und zwar nicht aufdas einzelne Darlehen gerechnet, sondern
nach Kalenderjahren.16

Solch ein Ansinnen wäre eine Zumutung, wenn es sozusagen um den
kleinen Leihverkehr von Bürger zu Bürger ginge. Es gewinnt aber Sinn, wenn
man sich auf der einen Seite ständig verschuldete, verzweifelt um ihre
Existenz ringende Kleinbauern, kleine Handwerker, Tagelöhner usw. vorstellt,
auf der anderen dagegen schwerreiche Grossgrundbesitzer und professionelle
Geldverleiher. Und genau dies ist die Situation, die uns aus den sozialen

Anklagen der Propheten entgegentritt. Unschwer lässt sich ermessen, auf
welchen Widerstand der Gedanke einer regelmässigen, völligen Annullierung

aller Geld- und Sachdarlehen damals gestossen sein muss.17

Im Heiligkeitsgesetz, einem Rechtskodex aus nachexilischer Zeit, klingt
die Forderung nach einem Schuldenerlass nicht mehr auf. Sie hatte sich
olfenbar als unrealistisch erwiesen. Nur ein einziges Mal, aus der Mitte des

5. Jahrhunderts, hören wir noch etwas von einem generellen Schuldenerlass,
der denn auch von seinem Initiator, dem persischen Statthalter Nehemia,
gehörig gefeiert wird (Neh 5,1-13). Allerdings musste es hier schon zu einem
förmlichen Aufruhr ausgebeuteter und um ihre wirtschaftliche Existenz
gebrachter Bauern kommen. Und sie beriefen sich nach dem Bericht des

Nehemia nicht auf kodifiziertes Recht, und die Entschuldung wird nicht als
eine nun turnusmässig zu wiederholende deklariert. Es lässt sich leicht absehen,

dass infolge des unangetastet gebliebenen strukturellen Ungleichge-

16 Das zeigt auch die Fortsetzung. Könnte man in V. 1 f. noch eine blosse Stundung, nicht den

völligen Erlass der Schulden gefordert sehen, so wird dann durch die Erweiterung V. 7 -10 diese

Möglichkeit ausgeschlossen. Noch später ist V.4-6 hinzugekommen.
17 Man ist geneigt zu fragen, ob in solchen Punkten nicht die Hauptprobleme bei der

Übernahme des Deuteronomiums als Staatsgesetz durch Josia lagen - und nicht so sehr bei der
Kultreform, die Theologen damals und heute am meisten fasziniert. M. E. ist das Lob des Jeremia
für Josia (Jer 23,15 f.) in diesem Zusammenhang zu sehen - und eben auch die Kritik an einem
Jojakim (V. 13 f.). Vermutlich sind die vom Dt in Gang gesetzten sozialreformerischen Impulse
bald nach Josia wieder gedämpft worden. Sollte damit gar das merkwürdig sang- und klanglose
Ende des Josia (II Kön 23,29) etwas zu tun haben?



38 W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden»

wichts zwischen Arm und Reich die alten Abhängigkeitsverhältnisse sich
über kurz oder lang wieder eingestellt haben werden.

Dies umso mehr, als die jüdischen Bauern noch zusätzlich durch ständig
steigende, zum Schluss horrend hohe Steuern malträtiert wurden. Am Ende
des siegreichen makkabäischen Freiheitskampfes gegen die griechisch-syrische

Vormacht steht das feierliche Versprechen des Seleukidenherrschers
Demetrios' I.: «Ich befreie euch und erlasse allen Judäern die Abgaben, die
Salzsteuer und die Kronensteuer. Ebenso erlasse ich von heute ab und
weiterhin die Abgaben für den dritten Teil der Saatfrüchte und für die Hälfte der
Baumfrüchte, die zu nehmen mir zusteht.»18

Solche Angaben zeigen, welch eine ungeheure Last gerade die
Landbevölkerung in jener Zeit niederdrückte. Es muss für die Bauern fast unmöglich
gewesen sein, sich nicht zu verschulden. Die möglichen Geldgeber waren
aber genau die Aristokraten, denen die Seleukiden die Rechte zum Eintreiben
der Steuern verpachtet hatten - ein unheilvoller Kreislauf, der die wütende
Verzweiflung und die kühne Entschlossenheit der Aufständischen verstehen
lässt.19

Das Deuteronomium mit seiner Forderung nach einem regelmässigen
Schuldenerlass nimmt sich gegenüber diesen Auseinandersetzungen aus wie
ein ehrenwerter, aber chancenloser Versuch, die rüde Welt der Wirtschaft zu
verbessern. Es steht damit auch einzig da in der alttestamentlichen Gesetzesliteratur

- obwohl es sich auch in diesem Punkt wieder an eine Formulierung
des älteren Bundesbuches anlehnt.20 Dieses ordnet nämlich an, dass der
israelitische Bauer in jedem siebten Jahr sein Land brachliegen lassen soll (smt).
Nicht Schulden sollen also ruhen, sondern Äcker, Weinberge und Olivenhaine.

Und der Sieben-Jahres-Rhythmus meint sicher nicht das gesamte
Land aller israelitischen Bauern gleichzeitig, sondern eine Brache, die der
einzelne Bauer an seinen einzelnen Landparzellen nach und nach vornimmt.
Das ist schon aus ökonomischen Gründen die nächstliegende Erklärung.
Denn es würfe in einem landwirtschaftlichen Betrieb enorme Probleme auf,
wenn in ein und demselben Jahr sämtliche Landstücke unbebaut blieben -
zumal doch das vermutlich wichtigste Ziel der Brache, nämlich die Regeneration

des Bodens nach langjährigem Anbau ohne Fruchtwechsel, auch bei
einem umschichtigen Verfahren gewährleistet war. Das Bundesbuch selber

181 Makk 10,29; vgl. auch 11,32ff.; Josephus, AJ XIII 48-51.
19 Vgl. zum ganzen H.G. Kippenberg, Religion und Klassenbildung im antiken Judäa,

StUNT 14 (1968), Kap. 5 «Griechische Staatspacht und makkabäischer Freiheitskampf», bes.

90-92.
20 Ex 23,10f.



W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden» 39

fuhrt einen anderen Grund für die Landbrache an: im siebten Jahr solle alles,
was von selbst wachse, den Armen und den Tieren gehören. Auch dies deutet
nicht auf eine Kollektivbrache; denn dann bekämen die Armen nur alle
sieben Jahre etwas zu essen.21

Im Deuteronomium verlautet im Zusammenhang mit dem siebten Jahr

von einer Landbrache überhaupt nichts mehr. Entweder ist sie inzwischen so

völlig selbstverständlich geworden, dass sie nicht mehr eigens erwähnt werden

muss - oder sie wird deshalb nicht gefordert, weil sie den Bauern nicht
mehr zuzumuten ist. Ihre wirtschaftliche und soziale Lage hat sich inzwischen

entscheidend verschlechtert; auch dürfte sich durch Bevölkerungszuwachs

einerseits22 und Landraub der Grossgrundbesitzer andererseits23 die
Anbaufläche verknappt haben. Wenn also das Deuteronomium auch in
diesem Punkt sehr sozial eingestellt sein mag, so mussten doch die Folgen eines

unausgesetzten Daueranbaus gerade wieder für die kleinen Landwirte
bedenkliche Folgen haben: Der über kurz oder lang ausgelaugte Boden würde
die noch schlechter ernähren können, die ohnehin schon ums Überleben

kämpften.
Insofern ist die Idee nicht nur abwegig, die wir in der Chronik, einer

nachexilischen Darstellung der israelitischen Geschichte, formuliert finden:
dass dem Land während der Königszeit seine Sabbate, seine Ruhezeiten,
vorenthalten worden seien, so dass es diese in der Exilszeit habe nachholen
müssen (II Chr 36,21).24 Verblüffend ist hierbei aber die Eintragung des

Sabbatgedankens, also einer Periodisierung, in die Vorstellung von der
Landbrache.

In Gesetzestext umgegossen, finden wir diese Verknüpfung im Heiligkeitsgesetz

wieder. Alle sieben Jahre, heisst es da, solle «das Land Jahwe einen
feierlichen Sabbat halten», da dürfe man «nicht das Feld besäen noch den

Weinberg beschneiden» (Lev 25,4). In fast schon schriftgelehrter Weise sind

21 Im Deuteronomium, das von der Landbrache schweigt, ist das Problem der Armenfürsorge

dadurch gelöst, dass die Nachlese nach der Ernte den Armen zugesprochen wird (Dt
24,19 ff., vgl. auch das Heiligkeitsgesetz in Lev 23,22).

22 Sicherlich hat sich die Zahl der Israeliten in der Königszeit gegenüber der Zeit der Sess-

haftwerdung und auch noch des Stämmebundes vergrössert. Für die deuteronomische Zeit
speziell ist der Zustrom nordisraelitischer Flüchtlinge nach Juda ab 722 in Rechnung zu stellen,
vgl. W.Meier, «...Fremdlinge, die aus Israel gekommen waren...», Eine Notiz in 2.Chronik
30,25 f., BN 15 (1981) 40f.

23 Die prophetischen Klagen über das «Bauernlegen» sind deutlich nicht nur prognostisch
gemeint.

24 Dahinter steht freilich die unzutreffende Vorstellung von einer völligen Entvölkerung des

Landes nach 587. Auch denkt die Chronik sicher weniger landwirtschaftlich-ökologisch, als

vielmehr theologisch.



40 W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkünden»

hier zwei ganz verschiedene Dinge zusammengebracht: die Landbrache aus
dem Bundesbuch und der Sieben-Jahres-Rhythmus aus dem Erlassjahrgesetz
des Deuteronomiums. Erstmals jetzt, nach dem Exil, taucht also der Gedanke
einer regelmässigen, kollektiven Landbrache in der alttestamentlichen
Literatur auf. Man spürt deutlich, dass die Initiatoren einer solchen Regelung
religiöse Theoretiker sein müssen, die sich den Interessen und Bedürfnissen
des Bauernstandes weit entfremdet haben. Und dennoch haben sie sich,
erstaunlicherweise, auch in der Praxis durchgesetzt. Die gemeinschaftliche
Landbrache wurde im nachexilischen Judäa verwirklicht.25 Es gibt in der
Mischna einen eigenen Traktat über ihre Durchführung; und vieles spricht
für die These, dass die bekannten Kollektensammlungen des Apostels Paulus
für die Gemeinde in Jerusalem der Linderung der Not dienten, in die das

wiederkehrende Sabbatjahr die Judenchristen Palästinas stürzte.26

Merkwürdig nur, dass der eigentliche Hauptinhalt des deuteronomischen
Erlassgesetzes in der Sabbatjahrvorschrift des Heiligkeitsgesetzes fehlt: der
Schuldenerlass. Sind etwa bessere Zeiten für die Landbevölkerung
eingekehrt? Kaum. Auch das Heiligkeitsgesetz rechnet mit der Verarmung von
Bauern. Aber es versucht, sie ausdrücklich vor dem Abgleiten in die
Schuldsklaverei und vor dem Zwang zum endgültigen Verkauf ihres Grundbesitzes

zu schützen. Es ordnet nämlich an, dass Schulden in zu erwartende Ernteerträge

umgerechnet und nur diese an den Gläubiger verpfändet werden. Das
Land selbst gehört nominell weiterhin seinem angestammten Eigentümer.
Seine Familie behält das Recht, jederzeit seine Schulden abzulösen27 und ihm
dadurch auch die vollen Nutzungsrechte wieder zu verschaffen. Ist sie dazu
nicht in der Lage, soll ihm die volle Verfügungsgewalt über seinen Grund und
Boden spätestens im 50. Jahr, im sog. Jobel-Jahr, wieder zufallen.28

Allem Anschein nach hat sich auch diese noble Idee in der rauhen
politischen und ökonomischen Wirklichkeit niemals realisieren lassen. Immerhin

wird an ihr noch einmal besonders deutlich, welch grosse Rolle im
israelitischen Rechtsdenken der Schutz der sozial Schwachen und wirtschaftlich
Abhängigen vor dem Zugriff der Mächtigen und Vermögenden spielt. Unter

25 Siehe B. Z. Wacholder, The Calendar of Sabattical Cycles during the Second Temple and

the Early Rabbinic Period, HUCA44 (1973) 153-196.
26 Vgl. D.Correns, Die Mischna, I. Seder: Seraim5. Traktat Schebiit (1960); H.G. Kippenberg,

a.a.O. (A. 19) 72 mit A.63.
27 Darin lehnen sich die Gesetzgeber an die ältere go'e/-Institution an, vgl. Jer 32 und Ru.

Zum ganzen R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, Bd. 1 (1960) 48-50,
und H. Ringgren, sub voce im TWAT, Bd. 1 (1973) 884-890 (dort Lit.).

28 Schuldsklaverei für Israeliten schliesst das Heiligkeitsgesetz ausdrücklich aus; Schuldner
sollen allenfalls den Status von Tagelöhnern haben, Lev 25,39-43.



W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden» 41

diesem Aspekt soll nun noch der Dekalog kurz in den Blick genommen
werden, der ja nicht ohne Grund als Inbegriff und Höhepunkt alttestament-
licher Gesetzgebung gilt.

III.

Auch im Dekalog stossen wir auf die im vorangegangenen immer wieder
beobachtete Tendenz. Wenn es da heisst, «Du sollst nicht begehren deines
Nächsten Haus», dann wehrt dies jeglichen Versuchen, den freien israelitischen

Mann um seinen Besitz und seine Selbständigkeit zu bringen. Unter im
übrigen gleichberechtigten Bauern mag es ja noch angängig sein, unabweisbare

Interessen etwa gegen einen säumigen Schuldner durch die Androhung
oder Anwendung von Landpfandung und Schuldsklaverei durchzusetzen.
Wenn aber eine nimmersatte Oberschicht diese Mittel gezielt einsetzt, um
Grundbesitz und Arbeitskraft in grösstem Ausmass an sich zu reissen, dann
ist das keinesfalls mehr Rechtens.

Grundsätzlich ausgeschlossen wird im Dekalog jeder Handel mit
israelitischen Sklaven. In diesem Sinne ist das Gebot «Du sollst nicht stehlen»
aufzufassen.29 Zwar ist es meist auf Eigentumsdelikte bezogen worden, doch
sind diese ja im zehnten und letzten Gebot für sich behandelt.30 Eine Parallele
im Bundesbuch zeigt, was mit «stehlen» ursprünglich gemeint ist: «Wer
einen Mann stiehlt und ihn verkauft, ..ist des Todes schuldig» (Ex 21,16, vgl.
auch Dt 24,7). Es ist dem Israeliten also bei Todesstrafe verboten, Landsleute
auf immer ihrer Freiheit und Selbstbestimmung zu berauben.

Haben wir bis jetzt Gebote aus der sog. zweiten «ethischen» Tafel des

Dekalogs in den Blick genommen, so finden wir ganz ähnliche Intentionen
auch innerhalb der ersten Tafel, in der es vorrangig um das Verhältnis Israels

zu seinem Gott Jahwe"geht. Das Sabbatgebot legt ausdrücklich fest, dass nicht
nur der freie Israelit mit seiner Familie am siebten Tag ruhen solle, sondern
auch der Sklave und die Sklavin und sogar das Vieh. Gerade in diesem Gebot
aber unterschied sich Israel von den Völkern seiner Umwelt. Israelit, Jude

sein, das hiess wesentlich auch, dass man sich und anderen Zeit Hess für Gott -
und zur Ruhe.

29 Grundlegend A.Alt, Das Verbot des Diebstahls im Dekalog, Kleine Schriften!,
333-340.

30 Gern sagt man, dort ginge es nur ums «Begehren», hier dagegen um den verwirklichten
Diebstahl. Doch diese Unterscheidung verkennt, dass das Verb hmd nie nur ein theoretisches
Wünschen ausdrückt, sondern immer zumindest die Tatbereitschaft einschliesst, s. E.Gersten-
berger in THWATI, s.v.



42 W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden»

Und das erste Gebot lautet vollständig: «Ich bin Jahwe, dein Gott, der ich
dich aus dem Lande Ägypten, aus dem Sklavenhause, herausgeführt habe -
du sollst keine anderen Götter haben neben mir» (Ex 20,2). Der Ausschliess-
lichkeitsanspruch Jahwes aufsein Volk wird also begründet mit einer grossen
Sklavenbefreiung am Anfang der Geschichte Israels. Diese Urerfahrung mit
Jahwe als einem befreienden, nicht versklavenden Gott hat sich Israel später
immer wieder bestätigt.31 Hier liegt die wohl stärkste Wurzel für den grossen
Freiheitswillen dieses Volkes - und für seinen Widerwillen gegen eigene und
auch fremde Sklaverei. Daher auch rührt die für die damalige Zeit einmalige
Humanität der israelitischen Gesetzgebung gegenüber den «Gebundenen
und Unterdrückten». Nicht von ungefähr werden gerade die Sozialgesetze des

Alten Testaments oft mit eigenen, schwergewichtigen theologischen Begründungen

versehen: Das Gottesvolk soll sich erinnern, wem es die Erfahrungen
von Freiheit dankt und wem es den Schutz der Schwachen schuldet.

Vor diesem Hintergrund wird die ganze Tiefe der prophetischen Proklamation

in Jes 61,1 f. sichtbar: «Gott hat mich gesandt, den Armen gute
Nachricht zu verkünden, den Gefangenen Freilassung, den Gebundenen
Befreiung - und auszurufen ein Jahr des Wohlgefallens für Jahwe.» In Israel
altüberlieferte und immer neu aktualisierte Vorstellungen von Gerechtigkeit

- von Gott gewährter und geforderter Gerechtigkeit! - sind hier aufgenommen,

zusammengefasst und zum jetzt andringenden, sich Bahn brechenden,
heilsamen Willen Gottes für sein Volk erklärt.

Hat sich diese Erwartung für Israel erfüllt? In vielen kleinen und grösseren
Erfahrungen und Taten der Befreiung: sicher ja. In ihrer umfassenden Weite
und radikalen Tiefe : wohl kaum. Sehr bewusst lässt der Evangelist Lukas aber
Jesus in jenem Synagogengottesdienst die Lesung aus dem Jesaja-Buch mit
den Worten abschliessen: «Heute ist dieses Wort der Schrift erfüllt vor euren
Ohren» (Lk 4,21). Endlich wird wahr, was der alttestamentliche Prophet
verheissen hat, und was in der Gesetzgebung Israels immer wieder angestrebt
worden ist: Befreiung der Gefangenen und Unterdrückten, Erlass für die
Verschuldeten, Evangelium für die Armen. Sehr, sehr viele Worte und
Geschichten gibt es von Jesus, die ihn als Befreier der an wirtschaftlicher, aber
auch an sozialer oder psychischer oder physischer Not Leidenden zeigen. Die
ermutigende und begeisternde Erfahrung der frühen Christenheit gab es, dass

da alle alles miteinander teilten, dass da (mit Paulus' Worten) «nicht Jude
und Grieche, nicht Mann noch Frau, nicht Sklave noch Freier» waren,
sondern «alle einer in Christus». Und die erregende Erkenntnis gab es, die vor

31 Vgl. hierzu R. Smend, Der Auszug aus Ägypten: Bekenntnis und Geschichte, in: K.Aland
(Hg.), Ein anderes Evangelium? (1967) 27-50.



W. Dietrich, «... den Armen das Evangelium verkünden» 43

allem Paulus aufden klaren theologischen Begriffgebracht hat, dass vor dem

heiligen Willen Gottes alle Menschen sehr arm und in ihren Entscheidungen
sehr unfrei sind - und dass Gott ihnen gerade in Christus nahegekommen ist,
um Versöhnung zu stiften und eine neue Existenz zu ermöglichen. Insofern
ist und bleibt die Botschaft von der Liebe Gottes, die in Jesus Christus Gestalt
wurde, in mehrfacher Hinsicht «Evangelium für die Armen»: befreiend in
geistlichem, aber auch in sehr materiell-diesseitigem Sinn. Und was wäre das

auch für eine Befreiung, die nicht dem ganzen Menschen gälte?

Walter Dietrich, Oldenburg


	"... den Armen des Evangelium zu verkünden" : vom befreienden Sinn biblischer Gesetze

