Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 1

Artikel: "... den Armen des Evangelium zu verkiinden" : vom befreienden Sinn
biblischer Gesetze

Autor: Dietrich, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878308

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«...den Armen das Evangelium zu verkiinden»

Vom befreienden Sinn biblischer Gesetze

Jesus soll einmal von sich gesagt haben, er sei von Gott gesandt, «den
Armen das Evangelium zu verkiindigen» (Lk 4,18). Die Formulierung ist
ungewohnlich.! Wir kennen «Evangelium» als einen spezifisch theologischen
Begriff, in dem die christliche Verkiindigung von der Zuwendung Gottes zu
den Menschen zusammengefasst ist.> Wie kann er hier so unmittelbar mit
dem soziologischen Begriff der Armut verkniipft werden? Will das besagen,
dass die gute Botschaft von Gottes Liebe nur einer bestimmten sozialen
Schicht gilt? Wie kommt es dann, dass diese Einschrinkung sonst im Neuen
Testament und ja auch in der spiteren Kirchengeschichte so nicht gemacht
wurde?

Die Fragen werden durch die Tatsache etwas entschérft, dass wir es hier
nicht mit einer Eigenaussage Jesu, sondern mit einem Zitat aus dem Alten
Testament zu tun haben. Es handelt sich nimlich um den Bericht des Lukas
iiber das Auftreten Jesu in seiner Heimatstadt Nazaret. Als er dort den
Synagogengottesdienst besucht, wird er aufgefordert, eine Lesung vorzuneh-
men. Er lasst sich das Buch Jesaja reichen und liest dort aus dem Kapitel 61:
«Der Geist des Herrn ruht auf mir, weil er mich gesalbt hat.’> Den Armen das
Evangelium zu verkiinden, hat er mich gesandt; auszurufen den Gefangenen
Freilassung, und den Blinden Aufblick, und den Unterdriickten Befreiung —
auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn.»

Lukas zitiert hier recht genau aus der griechischen Ubersetzung des Alten
Testaments, in der bereits das entsprechende hebrdische Verb (bissér) sehr
treffend mit evoyyeriCewv wiedergegeben wird. Dieses Wort hat hier sichtlich
noch nicht die ganze theologische Bedeutungsschwere, die ihm dann im
Neuen Testament zugewachsen ist. Es meint im Kontext soviel wie «eine
gute Nachricht liberbringen», und zwar den Gefangenen und Unterdriickten
von ihrer Befreiung.

: I Sie begegnet noch einmal in Mt 11,5/Lk 7,22. Dort hat sie aber den gleichen traditions-
geschichtlichen Hintergrund wie in Lk 4,18.

2 Das gilt grundsitzlich fiir das Verb svayyeAilectar genauso wie fiir das Nomen evoyyéhiov.
Gerade in den lukanischen Schriften gehort das Verb zum geprégten theologischen Sprach-
gebrauch, vgl. nur Lk 2,10; 8,1; Apg 5,42; 8,4;17,18. Die anderen Evangelisten benutzen nur —
und zwar selten — das Nomen. Lukas hat hier offenbar von Paulus gelernt, vgl. Rém 1,15; I Kor
9,16; Gal 1,8 u.o.

3 Diese Satzeinteilung nach W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, THNTII, 71974,
118.



32 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden»

Dennoch bleibt erstaunlich, dass Lukas, der den Begriff «das Evangelium
verkiindigen» sonst sehr wohl voll theologisch verwendet, ihn hier in einem
so handfest diesseitigen, durch soziale und 6konomische Begriffe gepriagten
Zusammenhang stehenlidsst.* Tut er das nur aus Nachlidssigkeit oder aus
Scheu dem tiberlieferten Text des Alten Testaments gegentiliber —oder tut eres
bewusst, um damit der Uberzeugung Ausdruck zu verleihen, dass Gott in
Christus gerade den Armen, den Gefangenen und Unterdriickten besonders
nahe ist? Bei Lukas, den man nicht von ungefihr «Evangelist der Armen»
genannt hat,® spricht einiges fiir die zweite Moglichkeit.

Das wire um so bemerkenswerter, als die traditionsgeschichtlichen Wur-
zeln jenes Jesaja-Zitates, wie gleich zu zeigen sein wird, tief in die Rechts-
iiberlieferung Altisraels zuriickreichen. Dann bekdmen wir es hier also mit
einem Stiick alttestamentlichen Gesetzes zu tun, dem im Neuen Testament
die Qualitédt von Evangelium zuerkannt wird. Es wire dies kein unerhebliches
Argument gegen eine bestimmte theologische Tradition, die das Gesetz des
Alten Bundes pauschal fiir diister und tétend und mit Christus abgetan
erkldrt. Soweit es auf die Befreiung von Gefangenen und Unterdriickten zielt,
kann es nie {iberholt, sondern wird immer giiltig sein: Evangelium fiir die
Armen.

Doch wenden wir uns zundchst dem Ursprungsort jenes Jesus-Zitats zu. Es
steht im sog. Dritten Jesaja, einer Sammlung von Prophetenspriichen aus der
Zeit nach dem babylonischen Exil. Wenn damals eine «Freilassung der
Gefangeneny, eine «Befreiung von Gefesselten», eine «Heilung derer mit
zerbrochenem Herzeny, eine «gute Nachricht fiir die Armen» und «ein Jahr
des Wohlgefallens fiir Jahwe» angekiindigt wird, dann liegt es nahe, dies auf
die konkrete zeitgeschichtliche Situation zu beziehen. Angeredet ist dann ein
Israel, das unter widrigen politischen Bedingungen und in dusserst beschei-
denen Verhiltnissen zu leben hat: das Reich der Davididen ausgeloscht, die
staatliche Selbstdndigkeit auf Dauer verloren, viele Juden ins Ausland ver-

4 Wie es scheint, betont er dies auch noch dadurch, dass er statt der cuvteTpyipévortn xapdiq
(Jes 16,1 LXX) nur die tevpovopévol hat. Ohne Zweifel meint er auch die tughot (die in Jes 61
wohl LXX, nicht aber MT hat) nicht im {ibertragenen Sinne.

5 Es braucht hierzu nur an seine Fassung der Seligpreisungen und die nachfolgende Wehe-
rufreihe Lk 6,20-26 sowie an die beriihmten Gleichniserzdhlungen Lk 12,16 -21 und 16,19-31
erinnert zu werden.



W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden» 33

schlagen, fiir die Zurilickgekehrten und die im Lande Gebliebenen kargliche
Lebensumstinde in einem ausgebeuteten Palidstina, dazu bereits wieder
innere Spannungen, religiose und soziale Gegensitze — kurz: eine Zeit, in der
es zerbrochene Existenzen und in der Gefangenschaft Leidende genug gab,
die es durch «gute Botschaft» zu trosten galt. Die « Armen» sind dann hier
moglicherweise nicht so sehr die wirtschaftlich Notleidenden, als vielmehr
das unter einer schlimmen Situation leidende Israel insgesamt.®

Dennoch darf nicht verkannt werden, dass der Prophet in seine Botschaft
Begriffe aufnimmt, die im Verlauf der Sozialgeschichte Israels eine ganz
bestimmte Priagung erfahren hatten. Das gilt natiirlich fiir das Wort «arm», es
gilt aber auch und fast noch mehr fiir die Wendungen vom «Ausrufen einer
Befreiung (fiir die Gefangenen)» und vom «Ausrufen eines Jahres (des Wohl-
gefallens fiir Jahwe)».

Bei dem erstgenannten Ausdruck denkt Tritojesaja vielleicht in erster
Linie an die Gola, an die Auslandsjuden, die eines Tages nach Paléstina
zuriickkehren sollen.” Es ist uns aber, aus der Zeit kurz vor der Vernichtung
des Staates Juda, eine Begebenheit iiberliefert, in der das «Ausrufen einer
Befreiung» schon einmal eine zentrale Rolle gespielt hat. Damals handelte es
sich allerdings nicht um Kriegsgefangene, sondern um Sklaven. In einer
ausserst bedrohlichen politisch-mililtdrischen Situation — sei es, um Gott zu
gefallen, sei es, um Gemeinsinn und Verteidigungswillen zu starken, sei es,
um gerade jetzt aufbrechende soziale Konflikte zu dimpfen — verpflichteten
sich die fiihrenden Schichten im Lande, all ihre Sklaven (jedenfalls soweit sie
israelitischer Herkunft waren) freizugeben. Dann aber, wahrscheinlich als
sich die Lage voriibergehend entspannte, nahmen sie ihr Versprechen zuriick
und stellten die alten Abhingigkeitsverhiltnisse wieder her. Der Prophet
Jeremia wettert gegen den Treubruch — vermutlich ohne Erfolg (Jer
34,171%)).

Es ist dies das erste und einzige Mal, dass wir etwas von einer umfassenden
Sklavenbefreiung in Israel héren. Doch gab es schon lange vorher, gesetzlich
geregelt, die Vorstellung und ganz sicher auch die Praxis der Sklavenfreilas-
sung. Gleich die allererste Bestimmung des sog. Bundesbuches, einer Rechts-
sammlung aus der vorstaatlichen Zeit Israels, lautet: «Wenn du einen

¢ Darin ist die Stelle nahe bei dem in den Psalmen dominierenden Gebrauch des Begriffs,
doch vgl. auch z.B. Jes 14,32, Dass bei Tritojesaja aber auch wirtschaftliche Not im Blick ist,
beweist Jes 58,6 ff., vgl. auch 59,3 ff. 14 ff. Es muss also nicht mit einer véllig spiritualisierten
Sprache gerechnet werden.

" Darauf weist die Verwendung der Wurzel $by, die ausschliesslich im Zusammenhang mit
Kriegsgefangenen verwendet wird.



34 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden»

hebriischen Sklaven kaufst, dann soll er sechs Jahre dein Sklave sein; im
siebten Jahr aber soll er als Freigelassener ohne Entgelt ziehen.» Natlirlich
geht es hier nicht um eine generelle Entlassung aller Sklaven in einem festen
Sieben-Jahres-Rhythmus, sondern um die Beendigung des individuellen
Sklavenschicksals nach je sieben Jahren.

Auffdllig ist dabei die Bezeichnung «hebriischer Sklave». Wenn man die
spitere Gleichsetzung von «Hebrder» und «Israelit» hier eintriige, dann
handelte es sich um eine Unterscheidung israelitischer etwa von ausldndi-
schen Sklaven. Das ist aus mehreren Griinden unwahrscheinlich. In dieser
frithen Zeit, kurz nach der Sesshaftwerdung in Paldstina, waren die sozialen
Unterschiede bei den Israeliten noch nicht so ausgeprigt, dass sie sich gegen-
seitig zu Sklaven machten. « Hebrder» ist denn urspriinglich auch kein natio-
naler, sondern ein sozialer Begriff.® Er bezeichnet eine Schicht von Leuten,
die am unteren Ende der kanaanaischen Stadtgesellschaften lebten: Outlaws,
gescheiterte oder zerstorte Existenzen, verarmt, sozial entwurzelt, mit dem
Gesetz und der politischen Ordnung stindig in Konflikt, Unruheherd und
Reservoir billiger Arbeitskrifte zugleich. Darauf griffen die israelitischen
Bauern zuriick,’ die sich ausserhalb der Stiddte und der von ihnen beherrsch-
ten Ebenen, vorwiegend in kargem Bergland, angesiedelt hatten.'° Doch ihr
Gerechtigkeitsgefiihl verbot es ihnen, die Hebrier fiir ihr ganzes Leben zu
Sklaven zu machen. Nach sieben Jahren sollten sie entlassen werden — «ohne
Entgelt», d.h. ohne dass der Herr noch eine Abstandssumme fordern durfte,
weil sich etwa seine Investition noch nicht amortisiert hitte.

Dann kam die Staatenbildung. Konig David integrierte die Kanaanéer-
stiddte in sein Reich; alle bisher vorhandenen ethnischen und sozialen Grup-
pierungen wurden zu einem Staatsvolk zusammengefasst. Den Bedarf an
Arbeitskriaften mogen die israelitischen Bauern vorerst noch mit ausldndi-
schen Kriegsgefangenen abgedeckt haben, die zunéchst verstiarkt ins Land

8 Vgl. zum folgenden etwa A.Jepsen, Von Sinuhe bis Nebukadnezar. Dokumente aus der
Umwelt des Alten Testaments (1975) 104 ., und J.J. Stamm, Fremde, Fliichtlinge und ihr Schutz
im alten Israel und in seiner Umwelt, in: A, Mercier (Hg.), Der Fliichtling in der Weltgeschichte
(0.1.), 31-66, hier 44f.

9 H.J. Boecker (Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, 1976, 137) redet
in diesem Zusammenhang bereits von «Schuldsklaven». Das diirfte unzutreffend sein, wie schon
der Begriff «kaufen» (gnh) zeigt. Auch waren die Hapiru 6konomisch kaum noch unabhingig
genug, um sich {iberhaupt verschulden zu kénnen.

10 Es ist denkbar, dass die Israeliten als Einwanderer (was man sich ja bekanntlich als ein
langsames Einsickern im Zuge des Weidewechsels vorzustellen hat) und die Hapiru als Out-
drops sich teilweise eng liierten, vielleicht sogar miteinander identifizierten; s. W. Dietrich, Israel
und Kanaan, SBS94 (1979) 11£. Dies muss aber ein Herr—Sklave- oder auch ein Bauer—Knecht-
Verhiltnis nicht ausgeschlossen haben.



W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden» 35

stromten. Doch sollte es nicht lange dauern, bis sie selbst unter wirtschaft-
lichen Druck gerieten. Denn die Feudalherren in den Stddten, die sich bald
die wichtigsten Schalthebel der Macht gesichert hatten, wollten nun auch das
Land der israelitischen Bauern unter ihren Einfluss bringen.!" Dies konnte am
besten gelingen, wenn sich die kleinen Familienbetriebe verschuldeten und
dadurch in wirtschaftliche Abhingigkeit gerieten. Unterschiedliche Fahig-
keiten oder ungleiche Ausgangsbedingungen, dazu Schicksalsschlige oder die
Ungunst der Natur werden ohnehin schon fiir eine gewisse soziale Differen-
zierung gesorgt haben. Solche Prozesse liessen sich aber noch erheblich
beschleunigen durch Preismanipulationen oder {iberhdhte Zinsforderungen
oder juristische Machenschaften."? Derartigen Pressionen halten kleine Be-
triebe meist nicht lange stand.

Der Prophet Jesaja hat krass zum Ausdruck gebracht, wohin eine solche
Entwicklung fiihren musste: « Weh denen, die Haus an Haus reihen und Feld
an Feld riicken —bis kein Platz mehr ist und ihr allein Vollbiirger seid mitten
im Lande» (Jes 5,8). Uber kurz oder lang, meint der Prophet, wird in dem
Agrarland Paléstina die gesamte freie Bauernschaft ausgeschaltet und Grund
und Boden (und damit auch die Biirgerrechte) ausschliesslich in den Héanden
einer schmalen Oberschicht sein. Dazu wird es aber nach Jesajas Uberzeu-
gung nicht kommen. Jahwe wird eingreifen — vermutlich durch eine auswar-
tige Macht — und zerschlagen, was die Fiihrungsschicht zusammengerafft hat
(V.9f).

Doch so weit war es noch nicht. Vorerst hatten sich die kleinen Leute in
Israel noch mit den skrupellosen Methoden der Reichen herumzuschlagen.
Micha etwa, ein Zeitgenosse Jesajas, emport sich: « Weh denen, die planen,
Schaden zu tun, und gehen nachts mit bosen Gedanken um aufihrem Lager,
dass sie es frithe, wenn es hell wird, vollbringen, weil sie Macht haben. Sie
reissen Acker an sich und nehmen Héuser, wie sie’s geliistet» (Mi 2,1f.).13

Und schon Elisa, so wird erzidhlt, wurde von einer Witwe um Hilfe gebe-
ten, weil ein Glaubiger nun auch noch ihre beiden S6hne wegnehmen und zu
Schuldsklaven machen wollte, nachdem thr Mann zu seinen Lebzeiten nicht
alle Schulden hatte abtragen konnen (II Kon 4,1-7). Hier wird eine zweite
Moglichkeit neben dem Verkauf oder der Verpfandung des Landes sichtbar,
mit der verschuldete Israeliten ihrer Regresspflicht gegen Glaubiger Gentige
leisten konnten: die Schuldsklaverei. Bauern werden diesen (zweiten) Weg,

T Natiirlich suchten es ihnen darin auch wohlhabend und einflussreich gewordene Israeliten
gleichzutun, was sowohl zu Interessenkollisionen wie zu Interessenidentitit zwischen stadti-
schen Patriziern und ldndlichen Notabeln fiihren konnte.

12 vgl. die prophetischen Anklagen Mi 3,1-3; Am 2,6f.; 5,11; 8,6; Jes 3,13f.; 10,1-3.

13 Ubersetzung nach H. W. Wolff, Mit Micha reden (1978) 59.



36 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden

ihre eigene Arbeitskraft oder die ithrer Familienglieder abzutreten, dem ande-
ren, das Verfligungsrecht iiber den Erbbesitz aufzugeben, vorgezogen haben.
Doch er drohte auf das gleiche hinauszulaufen, denn die fehlende Arbeits-
kraft wird oft zu noch hoherer Verschuldung und dann doch zum endgiiltigen
Landverlust gefiihrt haben.

Jener Witwe konnte Elisa durch ein Wunder helfen. Die klassischen Pro-
pheten des 8. Jahrhunderts versuchten es mit Mahnungen und Drohungen.
Das Deuteronomium, eine Gesetzessammlung aus dem 7.Jahrhundert,
mochte dem wirtschaftlichen und sozialen Ausbluten des israelitischen Bau-
ernstandes durch gesetzliche Vorschriften Einhalt gebieten. Wir lesen da die
Bestimmung: «Wenn sich dir ein Bruder, ein Hebréer oder eine Hebréerin,
verkauft, dann soll er sechs Jahre dein Sklave sein; im siebten Jahr aber sollst
du ihn als Freigelassenen von dir wegschicken» (Dt 15,12). Die Anweisung
erinnert stark an die von der Freilassung des hebrdischen Sklaven im Bun-
desbuch, doch weicht sie von ihr auch charakteristisch ab. Aus dem Hebrier,
dem Outlaw, den man sich als Sklaven kaufen konnte, ist der Bruder, der
israelitische Volksgenosse geworden, der sich wenn, dann selbst verkauft. Es
geht hier also eindeutig um den israelitischen Schuldsklaven." Er soll kei-
nesfalls ldnger als sechs Jahre dienen; denn so gross kann keine materielle
Schuld sein, als dass sie den dauerhaften Verlust der personalen Freiheit zur
Folge haben diirfte.”

II.

Haben wir damit die Wurzeln des einen von Jesus bzw. Tritojesaja
gebrauchten Ausdrucks freigelegt «den Gefangenen Freilassung auszurufen»,
so wenden wir uns jetzt dem anderen zu: «(anzusagen) den Unterdriickten

14§ den sorgfiltigen Vergleich der deuteronomischen mit den Bundesbuch-Bestimmungen
bei N. P. Lemche, The manumission of slaves — the fallow year — the sabbatical year — the jobel
year, VT 26 (1976) 38-59, hier 44f.

15 Die zeitliche Begrenzung des Schuldsklavenstatus entspringt nicht spezifisch israeliti-
schem, sondern entspricht gemeinorientalischem Rechtsgefiihl. Im altbabylonischen Recht ist
die Hochstdauer sogar auf vier Jahre festgesetzt (Codex Hammurabi, §117). Wenn das Deute-
ronomium einen spiteren Termin setzt, dann wahrscheinlich aus der Rechtstradition heraus, die
sich in Ex 21,2 ausdriickt. Andererseits beweist das Deuteronomium eine besondere Fiirsorg-
lichkeit gegeniiber dem Freigelassenen darin, dass es ihm gewissermassen eine Ubergangszah-
lung seitens des Grundherrn zubilligt (V.13 f.), wihrend das Bundesbuch lediglich eine Abstands-
zahlung seitens des Sklaven ausschliesst. Die Differenz hat einen handfesten sozialen und 6ko-
nomischen Grund: der israelitische Schuldsklave hatte, im Unterschied zum «hebridischen»,
eine selbstdandige Existenz verloren und konnte sie sich u.U. wieder aufbauen.



W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden» 37

Befreiung und auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn». In dem gleichen
Kapitel des Deuteronomiums, in dem die Sklavenfreilassung geregelt wird,
findet sich auch folgendes Gebot: «Alle sieben Jahre sollst du ein Erlassjahr
halten... Wenn einer seinem Nichsten etwas geborgt hat, soll er es ihm
erlassen und es nicht eintreiben von seinem Nichsten oder seinem Bruder;
denn man hat ein Erlassjahr ausgerufen vor Jahwe» (Dt 15,1f)).

Zweifellos ist hier an einen vollkommenen Schuldenerlass alle sieben
Jahre gedacht —und zwar nicht auf das einzelne Darlehen gerechnet, sondern
nach Kalenderjahren.'®

Solch ein Ansinnen wire eine Zumutung, wenn es sozusagen um den
kleinen Leihverkehr von Biirger zu Biirger ginge. Es gewinnt aber Sinn, wenn
man sich auf der einen Seite stindig verschuldete, verzweifelt um ihre Exi-
stenz ringende Kleinbauern, kleine Handwerker, Tagelohner usw. vorstellt,
aufder anderen dagegen schwerreiche Grossgrundbesitzer und professionelle
Geldverleiher. Und genau dies ist die Situation, die uns aus den sozialen
Anklagen der Propheten entgegentritt. Unschwer ldsst sich ermessen, auf
welchen Widerstand der Gedanke einer regelmassigen, volligen Annullie-
rung aller Geld- und Sachdarlehen damals gestossen sein muss."”

Im Heiligkeitsgesetz, einem Rechtskodex aus nachexilischer Zeit, klingt
die Forderung nach einem Schuldenerlass nicht mehr auf. Sie hatte sich
offenbar als unrealistisch erwiesen. Nur ein einziges Mal, aus der Mitte des
5. Jahrhunderts, horen wir noch etwas von einem generellen Schuldenerlass,
der denn auch von seinem Initiator, dem persischen Statthalter Nehemia,
gehorig gefeiert wird (Neh 5,1-13). Allerdings musste es hier schon zu einem
formlichen Aufruhr ausgebeuteter und um ihre wirtschaftliche Existenz
gebrachter Bauern kommen. Und sie beriefen sich nach dem Bericht des
Nehemia nicht auf kodifiziertes Recht, und die Entschuldung wird nicht als
eine nun turnusmassig zu wiederholende deklariert. Es ldsst sich leicht abse-
hen, dass infolge des unangetastet gebliecbenen strukturellen Ungleichge-

16 Das zeigt auch die Fortsetzung. Kénnte man in V.1f. noch eine blosse Stundung, nicht den
volligen Erlass der Schulden gefordert sehen, so wird dann durch die Erweiterung V.7-10 diese
Moglichkeit ausgeschlossen. Noch spiter ist V.4—6 hinzugekommen.

17 Man ist geneigt zu fragen, ob in solchen Punkten nicht die Hauptprobleme bei der Uber-
nahme des Deuteronomiums als Staatsgesetz durch Josia lagen — und nicht so sehr bei der
Kultreform, die Theologen damals und heute am meisten fasziniert. M. E. ist das Lob des Jeremia
fiir Josia (Jer 23,15f.) in diesem Zusammenhang zu sehen — und eben auch die Kritik an einem
Jojakim (V.13 f)). Vermutlich sind die vom Dt in Gang gesetzten sozialreformerischen Impulse
bald nach Josia wieder gedampft worden. Sollte damit gar das merkwiirdig sang- und klanglose
Ende des Josia (Il K6n 23,29) etwas zu tun haben?



38 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden»

wichts zwischen Arm und Reich die alten Abhingigkeitsverhéaltnisse sich
liber kurz oder lang wieder eingestellt haben werden.

Dies umso mehr, als die jiidischen Bauern noch zusétzlich durch stdndig
steigende, zum Schluss horrend hohe Steuern maltrédtiert wurden. Am Ende
des siegreichen makkabdischen Freiheitskampfes gegen die griechisch-syri-
sche Vormacht steht das feierliche Versprechen des Seleukidenherrschers
Demetrios’ I.: «Ich befreie euch und erlasse allen Juddern die Abgaben, die
Salzsteuer und die Kronensteuer. Ebenso erlasse ich von heute ab und wei-
terhin die Abgaben fiir den dritten Teil der Saatfriichte und fiir die Halfte der
Baumfriichte, die zu nehmen mir zusteht.»'®

Solche Angaben zeigen, welch eine ungeheure Last gerade die Landbe-
volkerung in jener Zeit niederdriickte. Es muss fiir die Bauern fast unméglich
gewesen sein, sich nicht zu verschulden. Die moglichen Geldgeber waren
aber genau die Aristokraten, denen die Seleukiden die Rechte zum Eintreiben
der Steuern verpachtet hatten — ein unheilvoller Kreislauf, der die wiitende
Verzweiflung und die kiihne Entschlossenheit der Aufstindischen verstehen
lasst.”

Das Deuteronomium mit seiner Forderung nach einem regelmassigen
Schuldenerlass nimmt sich gegeniiber diesen Auseinandersetzungen aus wie
ein ehrenwerter, aber chancenloser Versuch, die riide Welt der Wirtschaft zu
verbessern. Es steht damit auch einzig da in der alttestamentlichen Gesetzes-
literatur — obwohl es sich auch in diesem Punkt wieder an eine Formulierung
des dlteren Bundesbuches anlehnt.?® Dieses ordnet namlich an, dass der isra-
elitische Bauer in jedem siebten Jahr sein Land brachliegen lassen soll ($mz).
Nicht Schulden sollen also ruhen, sondern Acker, Weinberge und Oliven-
haine. Und der Sieben-Jahres-Rhythmus meint sicher nicht das gesamte
Land aller israelitischen Bauern gleichzeitig, sondern eine Brache, die der
einzelne Bauer an seinen einzelnen Landparzellen nach und nach vornimmt.
Das ist schon aus 6konomischen Griinden die néchstliegende Erkldrung.
Denn es wiirfe in einem landwirtschaftlichen Betrieb enorme Probleme auf,
wenn in ein und demselben Jahr simtliche Landstiicke unbebaut blieben —
zumal doch das vermutlich wichtigste Ziel der Brache, namlich die Regene-
ration des Bodens nach langjdhrigem Anbau ohne Fruchtwechsel, auch bei
einem umschichtigen Verfahren gewihrleistet war. Das Bundesbuch selber

18 1 Makk 10,29; vel. auch 11,32 ff.; Josephus, AJ XIII 48-51.

19 Vgl. zum ganzen H.G. Kippenberg, Religion und Klassenbildung im antiken Judia,
StUNT 14 (1968), Kap. 5 «Griechische Staatspacht und makkabdéischer Freiheitskampf», bes.
90-92.

20 Ex 23,10f.



W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiindeny 39

fiihrt einen anderen Grund fiir die Landbrache an: im siebten Jahr solle alles,
was von selbst wachse, den Armen und den Tieren gehoren. Auch dies deutet
nicht auf eine Kollektivbrache; denn dann bekimen die Armen nur alle
sieben Jahre etwas zu essen.?!

Im Deuteronomium verlautet im Zusammenhang mit dem siebten Jahr
von einer Landbrache iiberhaupt nichts mehr. Entweder ist sie inzwischen so
voOllig selbstverstandlich geworden, dass sie nicht mehr eigens erwihnt wer-
den muss — oder sie wird deshalb nicht gefordert, weil sie den Bauern nicht
mehr zuzumuten ist. Ihre wirtschaftliche und soziale Lage hat sich inzwi-
schen entscheidend verschlechtert; auch diirfte sich durch Bevolkerungszu-
wachs einerseits?* und Landraub der Grossgrundbesitzer andererseits®® die
Anbaufldche verknappt haben. Wenn also das Deuteronomium auch in die-
sem Punkt sehr sozial eingestellt sein mag, so mussten doch die Folgen eines
unausgesetzten Daueranbaus gerade wieder fiir die kleinen Landwirte be-
denkliche Folgen haben: Der liber kurz oder lang ausgelaugte Boden wiirde
die noch schlechter erndhren koénnen, die ohnehin schon ums Uberleben
kdampften.

Insofern ist die Idee nicht nur abwegig, die wir in der Chronik, einer
nachexilischen Darstellung der israelitischen Geschichte, formuliert finden:
dass dem Land wihrend der Konigszeit seine Sabbate, seine Ruhezeiten,
vorenthalten worden seien, so dass es diese in der Exilszeit habe nachholen
miissen (II Chr 36,21).** Verbliiffend ist hierbei aber die Eintragung des
Sabbatgedankens, also einer Periodisierung, in die Vorstellung von der Land-
brache.

In Gesetzestext umgegossen, finden wir diese Verkniipfung im Heiligkeits-
gesetz wieder. Alle sieben Jahre, heisst es da, solle «das Land Jahwe einen
feierlichen Sabbat halten», da diirfe man «nicht das Feld besiden noch den
Weinberg beschneiden» (Lev 25,4). In fast schon schriftgelehrter Weise sind

21 Im Deuteronomium, das von der Landbrache schweigt, ist das Problem der Armenfiir-
sorge dadurch gelost, dass die Nachlese nach der Ernte den Armen zugesprochen wird (Dt
24,19ff., vgl. auch das Heiligkeitsgesetz in Lev 23,22).

22 Sicherlich hat sich die Zahl der Israeliten in der Konigszeit gegeniiber der Zeit der Sess-
haftwerdung und auch noch des Stammebundes vergrossert. Fiir die deuteronomische Zeit
speziell ist der Zustrom nordisraelitischer Fliichtlinge nach Juda ab 722 in Rechnung zu stellen,
vgl. W.Meier, «...Fremdlinge, die aus Israel ggkommen waren...», Eine Notiz in 2. Chronik
30,251, BN15 (1981) 40f.

23 Die prophetischen Klagen iiber das «Bauernlegen» sind deutlich nicht nur prognostisch
gemeint.

24 Dahinter steht freilich die unzutreffende Vorstellung von einer vélligen Entvélkerung des
Landes nach 587. Auch denkt die Chronik sicher weniger landwirtschaftlich-6kologisch, als
vielmehr theologisch.



40 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden»

hier zwei ganz verschiedene Dinge zusammengebracht: die Landbrache aus
dem Bundesbuch und der Sieben-Jahres-Rhythmus aus dem Erlassjahrgesetz
des Deuteronomiums. Erstmals jetzt, nach dem Exil, taucht also der Gedanke
einer regelmassigen, kollektiven Landbrache in der alttestamentlichen Lite-
ratur auf. Man spiirt deutlich, dass die Initiatoren einer solchen Regelung
religidse Theoretiker sein miissen, die sich den Interessen und Bediirfnissen
des Bauernstandes weit entfremdet haben. Und dennoch haben sie sich,
erstaunlicherweise, auch in der Praxis durchgesetzt. Die gemeinschaftliche
Landbrache wurde im nachexilischen Judda verwirklicht.>> Es gibt in der
Mischna einen eigenen Traktat {iber ihre Durchfiihrung; und vieles spricht
fiir die These, dass die bekannten Kollektensammlungen des Apostels Paulus
fiir die Gemeinde in Jerusalem der Linderung der Not dienten, in die das
wiederkehrende Sabbatjahr die Judenchristen Paldstinas stiirzte.*

Merkwiirdig nur, dass der eigentliche Hauptinhalt des deuteronomischen
Erlassgesetzes in der Sabbatjahrvorschrift des Heiligkeitsgesetzes fehlt: der
Schuldenerlass. Sind etwa bessere Zeiten fiir die Landbevdlkerung einge-
kehrt? Kaum. Auch das Heiligkeitsgesetz rechnet mit der Verarmung von
Bauern. Aber es versucht, sie ausdriicklich vor dem Abgleiten in die Schuld-
sklaverei und vor dem Zwang zum endgiiltigen Verkauf ihres Grundbesitzes
zu schiitzen. Es ordnet ndmlich an, dass Schulden in zu erwartende Ernteer-
trage umgerechnet und nur diese an den Gldubiger verpfandet werden. Das
Land selbst gehort nominell weiterhin seinem angestammten Eigentiimer.
Seine Familie behilt das Recht, jederzeit seine Schulden abzulosen®” und ihm
dadurch auch die vollen Nutzungsrechte wieder zu verschaffen. Ist sie dazu
nicht in der Lage, soll ihm die volle Verfiigungsgewalt iiber seinen Grund und
Boden spitestens im 50. Jahr, im sog. Jobel-Jahr, wieder zufallen.?®

Allem Anschein nach hat sich auch diese noble Idee in der rauhen poli-
tischen und 6konomischen Wirklichkeit niemals realisieren lassen. Immer-
hin wird an ihr noch einmal besonders deutlich, welch grosse Rolle im israeli-
tischen Rechtsdenken der Schutz der sozial Schwachen und wirtschaftlich
Abhingigen vor dem Zugriff der Miachtigen und Vermogenden spielt. Unter

25 Siehe B.Z. Wacholder, The Calendar of Sabattical Cycles during the Second Temple and
the Early Rabbinic Period, HUCA 44 (1973) 153-196.

26 ygl. D. Correns, Die Mischna, I. Seder: Seraim 5. Traktat Schebiit (1960); H. G. Kippen-
berg, a.a. 0. (A.19) 72 mit A.63.

27 Darin lehnen sich die Gesetzgeber an die iltere go’el-Institution an, vgl. Jer 32 und Ru.
Zum ganzen R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, Bd.1 (1960) 48 -50,
und H. Ringgren, sub voce im TWAT, Bd.1 (1973) 8§884-890 (dort Lit.).

28 Schuldsklaverei fiir Israeliten schliesst das Heiligkeitsgesetz ausdriicklich aus; Schuldner
sollen allenfalls den Status von Tagelohnern haben, Lev 25,39-43.



W.Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden» 41

diesem Aspekt soll nun noch der Dekalog kurz in den Blick genommen
werden, der ja nicht ohne Grund als Inbegriff und Hohepunkt alttestament-
licher Gesetzgebung gilt.

I11.

Auch im Dekalog stossen wir auf die im vorangegangenen immer wieder
beobachtete Tendenz. Wenn es da heisst, «Du sollst nicht begehren deines
Nichsten Haus», dann wehrt dies jeglichen Versuchen, den freien israeliti-
schen Mann um seinen Besitz und seine Selbstdndigkeit zu bringen. Unter im
iibrigen gleichberechtigten Bauern mag es ja noch angingig sein, unabweis-
bare Interessen etwa gegen einen saumigen Schuldner durch die Androhung
oder Anwendung von Landpfindung und Schuldsklaverei durchzusetzen.
Wenn aber eine nimmersatte Oberschicht diese Mittel gezielt einsetzt, um
Grundbesitz und Arbeitskraft in grosstem Ausmass an sich zu reissen, dann
ist das keinesfalls mehr Rechtens.

Grundsitzlich ausgeschlossen wird im Dekalog jeder Handel mit israeli-
tischen Sklaven. In diesem Sinne ist das Gebot «Du sollst nicht stehlen»
aufzufassen.?” Zwar ist es meist auf Eigentumsdelikte bezogen worden, doch
sind diese ja im zehnten und letzten Gebot fiir sich behandelt.’® Eine Parallele
im Bundesbuch zeigt, was mit «stehlen» urspriinglich gemeint ist: «Wer
einen Mann stiehlt und ihn verkauft, ...1st des Todes schuldig» (Ex 21,16, vgl.
auch Dt 24,7). Es ist dem Israeliten also bei Todesstrafe verboten, Landsleute
auf immer ihrer Freiheit und Selbstbestimmung zu berauben.

Haben wir bis jetzt Gebote aus der sog. zweiten «ethischen» Tafel des
Dekalogs in den Blick genommen, so finden wir ganz dhnliche Intentionen
auch innerhalb der ersten Tafel, in der es vorrangig um das Verhiltnis Israels
zu seinem Gott Jahwe geht. Das Sabbatgebot legt ausdriicklich fest, dass nicht
nur der freie Israelit mit seiner Familie am siebten Tag ruhen solle, sondern
auch der Sklave und die Sklavin und sogar das Vieh. Gerade in diesem Gebot
aber unterschied sich Israel von den Volkern seiner Umwelt. Israelit, Jude
sein, das hiess wesentlich auch, dass man sich und anderen Zeit liess fiir Gott —
und zur Ruhe.

29 Grundlegend A.Alt, Das Verbot des Diebstahls im Dekalog, Kleine Schriften I,
333-340.

30 Gern sagt man, dort ginge es nur ums «Begehren», hier dagegen um den verwirklichten
Diebstahl. Doch diese Unterscheidung verkennt, dass das Verb hmd nie nur ein theoretisches
Wiinschen ausdriickt, sondern immer zumindest die Tatbereitschaft einschliesst, s. E. Gersten-
berger in THWATI, s.v.



42 W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden»

Und das erste Gebot lautet vollstiandig: «Ich bin Jahwe, dein Gott, der ich
dich aus dem Lande Agypten, aus dem Sklavenhause, herausgefiihrt habe —
du sollst keine anderen Gotter haben neben mir» (Ex 20,2). Der Ausschliess-
lichkeitsanspruch Jahwes aufsein Volk wird also begriindet mit einer grossen
Sklavenbefreiung am Anfang der Geschichte Israels. Diese Urerfahrung mit
Jahwe als einem befreienden, nicht versklavenden Gott hat sich Israel spéater
immer wieder bestitigt.>! Hier liegt die wohl stiarkste Wurzel fiir den grossen
Freiheitswillen dieses Volkes — und fiir seinen Widerwillen gegen eigene und
auch fremde Sklaverei. Daher auch riihrt die fiir die damalige Zeit einmalige
Humanitdt der israelitischen Gesetzgebung gegeniiber den «Gebundenen
und Unterdriickten». Nicht von ungefiahr werden gerade die Sozialgesetze des
Alten Testaments oft mit eigenen, schwergewichtigen theologischen Begriin-
dungen versehen: Das Gottesvolk soll sich erinnern, wem es die Erfahrungen
von Freiheit dankt und wem es den Schutz der Schwachen schuldet.

Vor diesem Hintergrund wird die ganze Tiefe der prophetischen Prokla-
mation in Jes 61,1f. sichtbar: «Gott hat mich gesandt, den Armen gute
Nachricht zu verkiinden, ..., den Gefangenen Freilassung, den Gebundenen
Befreiung — und auszurufen ein Jahr des Wohlgefallens fiir Jahwe.» In Israel
altiiberlieferte und immer neu aktualisierte Vorstellungen von Gerechtigkeit
— von Gott gewahrter und geforderter Gerechtigkeit! — sind hier aufgenom-
men, zusammengefasst und zum jetzt andringenden, sich Bahn brechenden,
heilsamen Willen Gottes fiir sein Volk erklart.

Hat sich diese Erwartung fiir Israel erfiillt ? In vielen kleinen und grésseren
Erfahrungen und Taten der Befreiung: sicher ja. In ihrer umfassenden Weite
und radikalen Tiefe: wohl kaum. Sehr bewusst ldsst der Evangelist Lukas aber
Jesus in jenem Synagogengottesdienst die Lesung aus dem Jesaja-Buch mit
den Worten abschliessen: «Heute ist dieses Wort der Schrift erfiillt vor euren
Ohren» (Lk 4,21). Endlich wird wahr, was der alttestamentliche Prophet
verheissen hat, und was in der Gesetzgebung Israels immer wieder angestrebt
worden ist: Befreiung der Gefangenen und Unterdriickten, Erlass fiir die
Verschuldeten, Evangelium fiir die Armen. Sehr, sehr viele Worte und
Geschichten gibt es von Jesus, die ihn als Befreier der an wirtschaftlicher, aber
auch an sozialer oder psychischer oder physischer Not Leidenden zeigen. Die
ermutigende und begeisternde Erfahrung der friihen Christenheit gab es, dass
da alle alles miteinander teilten, dass da (mit Paulus’ Worten) «nicht Jude
und Grieche, nicht Mann noch Frau, nicht Sklave noch Freier» waren, son-
dern «alle einer in Christus». Und die erregende Erkenntnis gab es, die vor

31 ygl. hierzu R. Smend, Der Auszug aus Agypten: Bekenntnis und Geschichte, in: K. Aland
(Hg.), Ein anderes Evangelium? (1967) 27-50.



W. Dietrich, «...den Armen das Evangelium verkiinden» 43

allem Paulus auf den klaren theologischen Begriff gebracht hat, dass vor dem
heiligen Willen Gottes alle Menschen sehr arm und in ihren Entscheidungen
sehr unfrei sind — und dass Gott ihnen gerade in Christus nahegekommen ist,
um Versohnung zu stiften und eine neue Existenz zu ermoglichen. Insofern
ist und bleibt die Botschaft von der Liebe Gottes, die in Jesus Christus Gestalt
wurde, in mehrfacher Hinsicht «Evangelium fiir die Armen»: befreiend in
geistlichem, aber auch in sehr materiell-diesseitigem Sinn. Und was wiére das
auch fiir eine Befreiung, die nicht dem ganzen Menschen gilte?

Walter Dietrich, Oldenburg



	"... den Armen des Evangelium zu verkünden" : vom befreienden Sinn biblischer Gesetze

