Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 40 (1984)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

416

Rezensionen

Ignaz Maybaum, Happiness outside the State. Judaism, Christianity, Islam. Three Ways to God,

Oriel Press, Stocksfield-Henlye-Boston-London 1981. £6.50.

Ignaz Maybaum liefert mit seinem Buch «Gliick (auch) ausserhalb des Staates» nicht nur einige
wichtige Gedanken zur Staatsunabhédngigkeit des Judentums, sondern auch einen weiterfiihren-
den Beitrag zum interreligiosen Gesprach zwischen den drei monotheistischen Religionen
Judentum, Christentum und Islam. Besonders wertvoll ist dabei fiir den christlichen Leser, dass
die heute so aktuelle Problematik von einem theologisch ausgewiesenen Rabbiner behandelt
wird, der jedoch innerhalb des Judentums oft seine eigenen Wege gegangen ist. Derin Wien 1897
geblirtige M. verbrachte seine ihn priagenden Lebensjahre in Deutschland, war von 1936 bis 1939
Leiter der Jiidischen Gemeinde in Berlin und zog dann nach London, wo er die Leitung der
Reformsynagoge Edgware iibernahm und Mitbegriinder des progressiven Leo-Baeck-College
wurde. M. war Schiiler von Franz Rosenzweig und bemiihte sich sein Leben lang um eine Briicke
zwischen dem deutschsprachigen und englischen Judentum.

Unter dem Titel «monotheistische Kultur» (monotheistic civilisation) méchte M. die
Gleichrangigkeit der drei genannten Religionen aufihrer Suche nach einer einzigen Weltreligion
hervorheben, wobei die Entwicklungen im Nahen Osten symptomatisch genannt werden miis-
sen. «Heute entwickelt sich der Mittlere Osten mit allen Geburtswehen, die wir mit tiefer
Besorgnis verfolgen, wiederum zu einem Ursprungsort der Erneuerung des Monotheismus:
Juden, Christen und Muslime sind auf der Suche nach raumgebundener, spiritueller und
gesamthuman-universaler Heilserfahrung miteinander verbunden» (X). So driickt sich M. aus,
der eine Einheit in der Unterschiedlichkeit als das eigentliche Ziel jiidischen, christlichen und
muslimischen Strebens ansieht (95f.).

Als raumgebundene Heilserfahrung konnen etwa die Ereignisse in Mekka, Jerusalem, Rom
oder Wittenberg angesehen werden. Die spirituelle Erfahrung von Heil macht der Christ bei-
spielsweise in seiner geistlichen Liebe (spiritual love), wihrend die universale Heilserfahrung
angesichts des gottlichen Gebots gemacht wird, das lautet: «Du sollst heilig sein, denn ich bin
heilig» (Lev 19,2) (IX). Indessen sind zwischen den drei betreffenden Religionen diese drei
Erfahrungsweisen mehrfach vermischt worden. So hat das Judentum unter dem Druck der
Halacha dem Islam verwandte Ziige (20 ff.) und unter aufklédrerischem Einfluss Erscheinungs-
formen christlicher Spirtualitidt (29f.) angenommen.

Fiir M. selbst ist das prophetische Judentum massgeblich, welches in enger Bindung an die
Tora immer wieder neu zu entstehen vermag. So gelangt er im prophetisch-jiidischen Geist zur
Anzweiflung der Heilsgeméssheit des Staates Israel: « Unser Leben sehnt sich nach dem Heiligen
Land, nicht nach dem erreichten» (36). Die jiidische Familie ist der Ort, an dem sich das gottliche
Gliick verwirklicht (72 ff.). In ihr ereignet sich so immer wieder neu iiber die Generationen
hinweg das universal-humane Heil.

Auf der Basis eines universalen Humanismus lédsst sich von einer Selbstbehauptung mit
Gewalt und Verfolgung absehen und stattdessen ein interreligioses Gesprach zwischen Juden,
Christen und Muslimen verfolgen. Indessen bleibt am Schluss die Erwdgung stehen, ob eine
derartige «schutzlose soziale Einheit» tatsdchlich in unserer Zeit existieren kann (98). M.
beantwortet die Frage nicht abschliessend. Trotzdem erscheint aber der Gesamtentwurf des
mutigen Buches als sachliche Ermunterung zum offenen Gespriach und zur Kommunikation
zwischen den imperial und territorial zu oft sich befehdenden Religionen Judentum, Christen-
tum und Islam. So steckt dieses Buch einem neue Lichter auf und trigt damit zu einer langst
notwendigen Interreligiositdt unserer Zeit bei.

Klaus Otte, Mehren



Rezensionen 417

Heinrich Valentin, Aaron. Eine Studie zur vor-priesterschriftlichen Aaron-Uberlieferung, Orbis
Biblicus et Orientalis 18, Universitdtsverlag Freiburg, Vandenhoeck & Ruprecht, Gé6ttingen
1978. 4418.

In seinem umfangreichen Werk hat sich Valentin mit aller Griindlichkeit allen vor-priester-

schriftlichen Aaron-Texten zugewandt. Das Hauptgewicht seiner Arbeit liegt auf der literar-,

form- und traditionsgeschichtlichen Einordnung der behandelten Aaron-Texte, kaum auf den

Problemen der frithen Geschichte des Priestertums und Kultes, denn nach V. ist der vor-prie-

sterschriftliche Aaron keine priesterliche Gestalt.

Inder Einleitung (9-45) stellt V. die Forschungsgeschichte zum Aaronproblem vor (14-25),
um nach einer methodischen Besinnung die Textbasis fiir den folgenden Hauptteil zu erstellen.
Dabei schrinkt er seine Untersuchung von vorneherein auf nicht-priesterschriftliche Aaron-
Vorkommen ein, obwohl er grundsétzlich nicht ausschliessen will, dass die Priesterschrift alte
Ritualtexte aufgreift, in denen Aaron bereits einen festen Platz hat (so die These von K. Koch,
Die Priesterschrift von Ex 25-Lev 16). Die Textbasis, die er gewinnt, ist in der Aaronforschung
immer wieder behandelt worden: Ex 4,10-17.27-31; 5,1.4.20; 12,31; 15,20; 17,8-16; 18,12;
19,24; 24,1.9; 24,14; 32; Num 12,1-16; Dt 9,8-10,12.

In den Einzeluntersuchungen (47-406) geht V. die einzelnen Texte durch. Ex 4,10-17
(47-140) weist er einem dem chr Geschichtswerk nahestehenden priesterlichen Redaktor zu. Die
genealogische Verbindung von Aaron und Mose ist also erst nachexilisch. Ex 17,8-16 (141-203)
stellt den &ltesten Aarontext dar. In der Frage der Entstehung der Erzdhlung folgt V. — mit
Korrekturen — der These O.Keels von der ikonographischen Herkunft. Danach ist Ex 17,8-16
eine israelitische Erzidhlfassung dgyptischer Andachtsbilder, «auf denen der Pharao einen Feind
niederschligt, wihrend der «<Stifter» (= die Person, von der die betr. Stele stammt...) mit erho-
benen Hinden hinter dem Pharao steht» (182/83). Obwohl die Erzdhlung insgesamt damit
keinen Anspruch auf Historizitit hat (was schon die Erwdahnung Josuas zeigt), hat sie wohl doch
mit Aaron und Hur auf zwei im siidpaldstinischen Raum bekannte Sippenfiihrer zuriickgegrif-
fen. Mehr kann iiber Aaron nicht erschlossen werden. Wichtig ist, dass die Stiitzung der Hande
des Mose nur «eine mehr oder weniger technische Hilfeleistung» bei dem magischen Gestus
darstellt (199) und Aaron also in keiner Weise kultisch titig ist. Das literarkritisch schwer
einzuordnende Kap. Ex 32 (205-303) weist V. dem Je zu, der um 700 entstanden sein diirfte.
Wie viele Ausleger, sieht auch er in Ex 32,1-6 eine miindliche Vorlage verarbeitet, die positiv-
dtiologisch von der Kultgriindung in Bet-El berichtete. Doch sei Aaron darin nicht urspriinglich
verwurzelt, vielmehr habe man sich in dieser Fassung auf Mose direkt berufen, anstatt «sich mit
einem Mitarbeiter des Mose zufrieden» zu geben (299). Est im Zuge der Uberarbeitung der
Vorlage im Sinne der Achtung des Stierkultes sei der noch unbedeutende und farblose —aber von
Ex 17,*8-13 her bekannte — Aaron eingefiigt worden, um Mose nicht zu belasten. Diese These
wird wesentlich gestiitzt durch den Verweis auf Ex 17,*8-13. Da der dortige Aaron im siidpa-
lastinischen Raum verwurzelt ist, Aaron in Ex 32 aber mit Bet-El verbunden wird, kénne Aaron
in Ex 32 nicht urspriinglich sein, da die These von zwei verschiedenen Aarongestalten von
vorneherein unwahrscheinlich sei. Num 12 (305-364) trennt er in zwei verschiedene Erzahlfa-
den. Nur in Erzidhlung B (2a.4-8a.9 «nur wayyélak>) kommt Aaron vor. Die Erzidhlung stellt
wahrscheinlich eine exilische Auseinandersetzung der Priester, die sich in Mose verkorpert
sehen, mit der klassischen Prophetie dar. Dabei ist Aaron nur erwidhnt, weil der Verfasser ihn als
«erzdhltechnisches Mittel» brauchte, um Mose eine Mehrzahl von Propheten gegeniiber stellen
und so die Grundsitzlichkeit der Auseinandersetzung steigern zu kdnnen. In keiner der restli-
chen Stellen (365-406) kann Aaron als alt angesehen werden. Wahrscheinlich ist er in allen
Féllen Zusatz. Lediglich in Ex 24,*12-135, einem friihestens je Zusatz, ist Aaron urspriinglich.
Dort ist er in keiner Weise gegeniiber Hur hervorgehoben und trigt keine priesterlichen Ziige.



418 Rezensionen

407-418 zieht V. dann noch Konsequenzen aus seinen Einzelanalysen. Als vor-priester-
schriftliche Aaron-Texte bleiben: Ex 17,*8-13;24,14;32; Num 12; Dt 9,20. Nach Ex 17, *§-13
ist Aaron ein «mit Mose in gutem Einvernehmen stehende(r) Unterfiihrer» (409), nach Ex 24,14
und Ex 32 ein kommissarischer Volksfiihrer, oder — so in Num 12 —eine prophetische Gestalt. In
keinem Fall eine priesterliche Gestalt!

An die These, Aaron sei als «erzdhltechnisches Mittel» eingesetzt worden, habe ich meine
erste methodische Anfrage. Das dahinter stehende Verstandnis vom Umgang mit Traditionen
kann ich nicht teilen. Personen sind nie einfach austauschbar und in unterschiedliche Tradi-
tionsbereiche versetzbar. So ist auch Aaron, als er zum Urpriester Israels wurde, in Ex 32 nicht
einfach etwa gegen den farblosen Hur ausgetauscht worden. Vielmehr wurde er durch einen
Redaktor (Ex 32,21-25a) entlastet. Eine andere methodische Frage betrifft V.s Methode der
literarkritischen Einordnung und Datierung der Texte. Miissen sprachlich-syntaktische Beriih-
rungen immer schon literarische Abhidngigkeit bedeuten? Aber auch manche Einzelanalysen
scheinen mir fraglich. Als ein Beispiel sei Ex 4,10-17 behandelt, dessen nachpriesterschriftliche
Datierung V. fiir eines seiner wichtigsten Ergebnisse halt. Die These, dass Ex 4,10-17 einer
nachexilischen Redaktionsschicht angehort, deren Levitentheorie dem chronistischen Ge-
schichtswerk nahestiinde, halte ich aus zwei Griinden fiir unwahrscheinlich:

a) Bei der Interpretation des «der Levit» stiitzt sich V. wesentlich auf A.H.J. Gunneweg
(Leviten und Priester, FRLANT 89, 1965), dessen Ausfiihrungen iiber die chr Levitentheorie er
in Ex 4,10-17 bestitigt findet, ohne Gunnewegs Behandlung von Ex 4,10-17 zu bertiihren, der
dort zu anderen Ergebnissen kommt. V. muss denn auch einen «archaisierenden Gebrauch des
Wortes «Levity durch den spiten Interpolator» zugestehen (131). Und das meint er nicht nur
formal, sondern auch inhaltlich. «In der Bezeichnung Aarons als <der Levity in Ex 4,14 sind die
Kategorie <clerus minor» — <clerus maior» also nicht mitgedacht, was ganz dem Levitenbild der
alten Zeit (...) entspricht» (131). Diese Kategorie ist aber flir die chr Levitentheorie unverzicht-
bar!

b) Ein — von V. nur ganz am Rande durchgefiihrter — Vergleich von Ex 4,10-17 mit der
priesterschriftlichen Paralleliiberlieferung in Ex 6,2-7,7 zeigt m. E., dass Ex 4,10-17 ein vor-
priesterschriftlicher Text ist. P greift Ex 4,10—17 auf und dndert ihn in charakteristischer Weise
ab. So wird Moses Weigerung abgemildert und durch vorherige Erfahrung Moses mit dem
ungldubigen Volk (Ex 6,9) ausdriicklich begriindet. Zum andern wird Aaron nun ausdriicklich
mit dem Titel Nabi belegt, wihrend in Ex 4,10-17 prophetische Terminologie nur anklingt. Und
schliesslich wird Mose zum Gott fiir den gottkoniglichen Pharao eingesetzt (Ex 7, 1), wihrend in
Ex 4,10-17 nurdie Vermittlung der gottlichen d®barim an das Volk im Blick ist. V. hat aber darin
recht, dass Ex 4,10-17 deutliche Beziige auf die Berufung Jeremias (Jer 1) aufweist. Ex 4,10-17
gehort also einer spét-vorexilischen Redaktionsschicht an.

V. hat vor allem viele Einzelbeobachtungen zur Textanalyse der in der Aaronforschung
zentralen Texte beigetragen. Die weitere Forschung wird seinen Beitrag kritisch aufnehmen
miissen. Es gilt also wohl weiterhin V.s Bemerkung am Ende seines forschungsgeschichtlichen
Uberblicks: «Das Aaron-Problem ist nicht gelost» (25).

Aaron Schart, Miinchen

Joachim Hahn, Das « Goldene Kalb». Die Jahwe-Verehrung bei Stierbildern in der Geschichte
Israels, Europdische Hochschulschriften Reihe XXIII Bd.154. Peter Lang, Frankfurt/M.
Bern 1981. 3958.

Die anzuzeigende Arbeit ist in weiten Partien als Aufarbeitung der Auslegungs- und Forschungs-

geschichte der Texte Ex 32, des diesbeziiglichen Grundbestands von Dt 9,7-10,11 und 1Ko



Rezensionen 419

12,26-33 angelegt. In Hinsicht auf literarkritische Entscheidungen werden in einem ersten
Hauptteil (20-313) begriissenswerter Weise die verschiedenen Argumente aufgelistet und gegen-
einander abgewogen, ein angesichts vollig heterogener Ansitze der Forscher schwieriges und
umstidndliches, aber m. E. unverzichtbares Unterfangen. In einem weiteren Hauptteil (314-337)
schildert H. die verschiedenen Hypothesen iiber die religionsgeschichtliche Herkunft und
Bedeutung der Stierbilder, um dann (338 -365) den Versuch zu unternehmen, die «Geschichte
derisraelitischen Stierbilder» zu schreiben. Ein Schlussteil stellt wesentliche Gesichtspunkte der
friihen christlichen und jiidischen Auslegung zusammen (366-371), auf diese Weise biindelnd,
was zuvor eher disparat eine Rolle gespielt hatte. — Ein Anhang endlich bringt v.a. die beniitzte
Literatur.

Einige Ergebnisse der Arbeit seien besonders betont:

1. Fiir Ex 32 rechnet Hahn mit einem komplexen Werdegang: a. Grundlage ist V.
1-6.15-(20) und vielleicht V. 35; b. als erste, proto-dtn Schicht folgt V. 7-14 (ohne V.9, der aus
Dt 9 eingetragen sei); ¢. danach wird V. 30-34 eingefiigt; d. ein P-Zusatz liegt in V. 15f. vor.
Weitere, zeitlich nicht festlegbare Zusatze sind auch sonst feststellbar; e. die Passage V. 26-29
(mit der Einleitung V. 25) wird in die Zeit von Dt 18,1-8 datiert.

2. Hinsichtlich des Verhiltnisses von Ex 32 zu Dt 9: Wiewohl Hahn nicht mit der Zuge-
horigkeit von Ex 32 zu einer der alten Pentateuchquellen rechnet, sieht er in den dtn anmutenden
Schichten von Ex 32 eine proto-dtn Formulierung, die Dt 9 zugrundeliegt (113f., 236 T.), ein
Ergebnis, das fiir die Debatte des Verhiltnisses von dtn Texten und Tetrateuch von Interesse
ist.

3. Hinsichtlich des Verhéltnisses von Ex 32 zu I K6 12 plddiert Hahn fiir die Annahme, beide
Texte stellten voneinander unabhingige Reaktionen auf die Kultpolitik Jerobeams I. dar (bes.
312 f.: Zusammenfassung); ein Ergebnis freilich, das angesichts der identischen Proklamations-
bzw. Akklamationsformeln 1Ko 12,28 und Ex 32,4.8 unwahrscheinlich diinkt.

4. Im Hinblick auf die vorliterarische Geschichte von Ex 32 ist H. zu recht sehr vorsichtig,
auch was die hiufig vertretene These betrifft, der Erzdhlung liege eine Kultlegende Betels und der
Aaroniden als Ortspriester zugrunde (212-217 u.3.).

5. In Sachen religionsgeschichtlicher Herkunft spricht sich H. fiir die jetzt kaum mehr
zweifelhafte Herkunft der Stierbilder aus dem sedentér-kanaandischen Bereich aus und inter-
pretiert sie als Kultpostamente des darauf als stehend priasent gedachten Jahwe — letzteres in
Analogie zur und Abhéingigkeit von der Prédsenztheologie Jerusalems —, wobei es dann eine
Depravierung des Volksglaubens ist, wenn Jahwe und Stier identifiziert bzw. der Stier zum
Objekt der Verehrung wird. Das tragt sinnreich der Tatsache Rechnung, dass erst ab Hosea (dazu
3411f)) Opposition gegen die Jungstiere erkennbar wird.

6. Jerobeam I. habe — vielleicht an dltere Vorgegebenheiten ankniipfend — in Betel und Dan
(dazu 342 ff.) diese Form des Staatskults installiert. Dabei verarbeitet Ko 12 annalistisches Gut.
Gegeniiber der Prisenz solcher Stiere an anderen Orten, etwa Samaria (vgl. Hos 8,5f.) ist H.
skeptisch (vgl. 348f.; 3521F.).

7. H. stellt die rabbinischen Interpretationen, die grossteils die Schuld Israels im Zusam-
menhang mit dem Stier am Horeb minimalisieren, als Reaktion auf christliche Angriffe bzw.
Auslegungen dar. Das leuchtet keineswegs ohne weiteres ein, u.a. eben deshalb, weil es auch
radikalere rabbinische Auslegungen gibt. Alles in allem: eine wichtige Arbeit, nicht zuletzt auch
unter dem Aspekt der Aufarbeitung von Auslegungs- und Forschungsgeschichte, deren manch-
mal sehr verschlungenen Pfade nachzeichnend; eine Arbeit freilich, die den Leser auch ins
Nachdenken fiihrt iiber das Tohuwabohu, das wir als Forschung bezeichnen. ..

Peter Hoffken, Konigswinter



420 Rezensionen

Paul J. Achtemeier, The Inspiration of Scripture. Problems and Proposals, Philadelphia, West-
minster Press, 1980. 198 S., $8.95.

In this recent book Paul Achtemeier engages in the ambitious, apologetic task of trying to
construct a theory of inspiration that rescues a meaningful claim for the uniqueness of the divine
inspiration of scripture. He begins by reviewing summarily the doctrinal history concerning the
inspiration of scripture. He then turns, in what may be the most profitable chapter in the book, to
an extended analysis of classical liberal and conservative positions. The liberal approach follows
an inductive method. From the evidence of contradictions in the text, mistakes in matters of
science and history, and morally questionable episodes, it is concluded that the Bible must be
made up partly of the Word of God, and partly of the (errant) word of humanity. The implication,
and the telling weakness in the liberal position, is that we are left with a doctrine of inspiration
wherein inspired persons yielded, or packaged, a conveyed truth (48).

He asks, on this view, what is to prevent us from ascribing equal degrees of inspiration both to
Thomas a Kempis’ Imitation of Christ and Paul’s letters? A further problem is the difficulty of
communicating the understanding of a genius to ordinary people.

The conservative approach, by contrast, follows a deductive method. It begins by positing
that God, who is Truth, cannot lie. Scripture is of God, and therefore Scripture is also Truth.
Among various implications, this means that scripture is inerrant, containing no kind of error,
and there is ascribed to scripture a unity that denies both any sense of unevenness and any claim
of internal contradiction. A. finds these implications to be telling weaknesses against the con-
servative position, because he thinks it is just silly to continue to deny what seems to be over-
whelming evidence of errors, unevenness, and inconsistency in scripture.

A. then begins to lay the groundwork for his own proposals. He draws upon the vast work of
modern biblical criticism to show that scripture was produced, in fact, not by a collection of
isolated individuals, but by a very lengthy, communal process of formulating and reformulating
both oral and written traditions. Hence, any doctrine of inspiration that relies upon the “pro-
phetic model”, as do both the liberal and conservative positions, is surely inadequate in light of
our awareness of the complex way in which scripture actually came into existence.

For A., a theory of inspiration that is faithful to what we know about the origin of scripture
must locate inspiration in the convergence of three components, which he calls tradition, sit-
uation, and respondent. Tradition conveys to the community the present and future significance
of God’s past activity. Traditions need to be reformulated as they come into contact with ever
new and changing communal situations. A respondent is properly anyone who has a direct or
indirect hand in formulating and reformulating tradition. This would, of course, identify huge
numbers of nameless people, as well as the known biblical authors, as respondents. In the final
step of the construction of his theory, A. invokes the Holy Spirit, asserting that ‘““the inspiration of
the Holy Spirit must be understood to have been at work within the entire process” (136) of
producing both the texts and the canon.

In the last chapter, A. points to several implications of his proposal, of which only three will
draw mention here. First, the classical teaching of testimonium internum Spiritus Sancti, which
identifies “‘a further work of the Spirit” (137), coheres very nicely with the idea of inspiration
through the Spirit’s engagement in and with the whole process of canon development. Secondly,
proclamation, seen as contemporary interpretation of the content of scripture, is nothing other
than reformulation of traditions by a respondent in a (new) situation. Proclamation is thereby
defended and demanded by this proposal. Thirdly, this theory calls for understanding Chris-
tianity as a communal experience. The existence of a community is required to yield the con-
fluence of tradition-situation-respondent, and one must participate in a community in order to
receive the inspirational benefits of the in-dwelling Spirit.



Rezensionen 421

The book is very helpful at a number of points, and by and large it is a welcome contribution.
It does contain distinct problems, however. For instance, the relationship between inspiration
and authority is muddled. The confusion begins in one paragraph very early (18). Whatever
distinction between inspiration and authority he has in mind there is not at all clear. Later, he
writes that “the nature and locus of inspiration, in short, will determine the authority that we
may claim for Scripture” (37), and “the task of understanding the inspiration of Scripture is thus
the task of asking how we can claim for a very human literature the unique authority of God”
(105), as though to say that authority is related so directly and closely to inspiration that whatever
degree of support is claimed for inspiration is immediately won for authority as well. Here, again,
he implies a distinction between the two terms, but exactly what the distinction is remains
hidden. Finally, to make matters worse, in the last chapter authority and inspiration are
described in such a way that they appear more similar than dissimilar (159).

It appears that A. has failed in his primarytask to rescue a meaningful claim for the uni-
queness of the divine inspiration of scripture. He writes: It is the continuing presence of the Spirit
in the continual coming together of those three components which allows us to affirm that the
Bible is “inspired, that is, that uniquely among books, it points beyond itself to the God who
created, sustains, and will save his creation” (137).

As noted earlier, the presence of the Spirit in this enterprise is the crucial element for
grounding a theory of inspiration. But this “continuing presence of the Spirit” is only posited, not
demonstrated. Up to this point, the conclusions are reached through an inductive method of
examining the evidence. Now, in fact, the edifice of the theory of divine inspiration, and thus the
unique authority of scripture, does not stand complete, as A. thinks it does, because the capstone
of the structure is merely asserted. There is one shred of evidence that might count as argument.
He contends that “the continuing existence of the community of faith” (139) constitutes evidence
that “the Spirit has continued to inspire the reading of Scripture” (139). Though he does not
elsewhere develop it, we might fairly assume that for him the historical birth of the community of
faith constitutes evidence of the Spirit’s involvement with scriptural inspiration. In either case,
however, the fact of the birth and continuance of a community of faith by no means constitutes
hard evidence for a claim like the involvement of a divine agent with a human document.
Certainly it does not amount to proof.

I think A. set himself an impossible task. Any attempt to demonstrate the unique divine
inspiration of scripture is doomed to failure. A unique inspiration and authority may indeed be
claimed for scripture, but it may only be claimed as a dogmatic assertion, for it cannot succeed as
an apologetic contention. Despite all allusions to the probability that confidence in a doctrine of
the inspiration of scripture roots in a ground deeper than rational argumentation, A. seeks,
unwisely I would say, to win the day on that ground.

The formidable task of constructing an apology for a doctrine of the unique inspiration and
authority of scripture is like assaulting a craggy and precipitous mountain peak. A. underesti-
mates the difficulty of the ascent. He indeed climbs very high, only to come to his own unfor-
tunate end of falling off the edge of a sheer, fatal drop. Ironically, he laments the paucity of
mainline theological address to this issue of inspiration and authority (99). And yet I suspect
those who observe his example will only swallow hard, shake their heads in disappointment, and
continue to bypass this particular mountain in search of other, less treacherous climbs.

David K. Jaeger, Niwot (Colorado)

Martin Benzerath, Aloyse Schmid, Jacques Guillet (Hg.), La Pdque du Christ. Mystére de salut.
Mélanges offerts au P. F.-X. Durrwell pour son 70¢ anniversaire, Editions du Cerf, Paris 1983.
315S., FF 71.-.



422 Rezensionen

Es soll der Lothringer Redemptorist P. Durrwell zum 70. Geburtstag geehrt werden. Wie die
Bibliographie zeigt, hat Durrwell nach langem Zogern erst mit 38 Jahren es zur Publikation
seiner Hauptschrift «La Résurrection de Jésus mystere de salut» gebracht, die dann allerdings bis
1976 10 Auflagen erlebte und in mehrere Sprachen iibersetzt wurde. In 15 stillen Klausen ist in
emsiger theologisch-exegetischer Kleinarbeit zusammengetragen worden, was im eucharisti-
schen Geheimnis der Kirche mit den Intentionen Durrwells zusammenzustimmen geeignet ist.
In der angelsichsischen Welt stellt man den in Deutschland nur wenig bekannten Pater bedeu-
tungsmadssig neben Schillebeeckx und Kiing. Auf die 15 Beitrdage sei im folgenden kurz einge-
gangen.

Th. Chary fragt nach der bleibenden Bedeutung der Passahfeier, wobei Pentateuch- und
Psalmstellen zusammen mit weisheitlicher, auch ausserkanonischer Literatur zur Erhellung
dieses Tatbestandes beigezogen werden. — 7. Vogels unterstreicht den Gedanken, dass das Wort
Gottes eine Nahrung ist fiir den Gldubigen, die er zu empfangen und weiterzugeben, zu «kauen»
und «wiederzukduen» hat, um so immer wieder an das Zentrum des eucharistischen Mahls
erinnert zu werden. — R. Pesch fragt nach dem Ursprung des Glaubens an die Auferstehung Jesu.
In seiner Hypothese geht er nicht vom leeren Grab und nicht von den Erscheinungen des
Auferstandenen aus, sondern vom lebendigen Gott, der Jesus von Nazareth als Verheissungs-
trager der fiir ihn reservierten Zukunft vorgesehen hat und mit der Auferstehung des Menschen-
sohnes diese Verheissung zu erfiillen begann. Die Jiinger brachen im Blick aufdie Notwendigkeit
der gottlichen Verheissungstreue zum Osterglauben durch und erhielten in den Ostererschei-
nungen den Tatbeweis. — A. Schenker zeigt anhand von Mk 10,45 1., dass der Menschensohn
Jesus nicht die Todesstrafe anstelle der Menge erlitten, sondern sein Leben als unschuldiger
Mittler fiir zahlungsunfidhige Schuldner hingegeben hat. — H. Giesen bezieht Mk 9,1 auf die
nachosterliche Zeit: die Glaubigen machen die Erfahrung vom angebrochenen Reich Gottes,
sofern sie sich immer wieder zum Glauben rufen lassen. — J. Kahmann fragt nach dem Ort von
Mk 16,6a im Ganzen des Evangeliums und zeigt bei der Erorterung dieses Versabschnittes die
Identitdt des Gekreuzigten mit dem Auferstandenen auf. Die Koexistenz von Ohnmacht und
Macht wird offenbar: das Geheimnis des Sohnes Gottes ist ein Gehemnis von Schatten und
Licht. — C. Wiéner zeigt an der gern den Chiasmus als Stilmittel verwendenden Architektur des
iiberlieferten Textes, dass Mk als Glaubenszeuge in seiner Weise ein Theologe war, der sich zu
Jesus von Nazareth als dem Auferstandenen bekennt. — 4. Roosen reflektiert anhand von Lk 9,26
iiber die Beziehung von Verkldrung und Parusie bei Lukas, wobei er Mose und Elia den Status
von Engeln zuerkennt in der Verkldarungsgeschichte als der Prifiguration der Parusie. — Ch. Per-
rot fragt nach der Bedeutung der Emmausgeschichte Lk 24. Sie wird ihm zum Triger einer
christlichen Erfahrung der Auferstehung inmitten der Gemeinde, die das Mahl feiert, das Pro-
phetenwort hort und die Stimme des auslegenden Herrn als des Auferstandenen vernimmt. —
Auch J. Dupont befasst sich in noch umfassenderer Weise mit der Emmausgeschichte. Er
bespricht die historisch-kritischen Erkldrungsversuche, weist das Ungentigen der 7 besproche-
nen Strukturalisten nach und empfiehlt schliesslich unter Zuhilfenahme des Aristoteles seinen
dramatischen Erkldrungsversuch: es geht um die Wiedererkennung des Meisters, die Lk unter
Beniitzung symmetrischer und konzentrischer Kompositionen als dynamische Bewegung eines
Dramas darlegt. Der entscheidende Augenblick in diesem Drama ist die Wahrmehmung Jesu
beim Brotbrechen, wobei die Jiinger die Gegenwart des entschwindenden Jesus entdecken und zu
Zeugen der Auferstehung werden. — E. Charpentier deckt in einer Skizze Parallelen auf zwischen
Act 8,26—40 und Lk 24,13-35, die einander erkldren. — P. Grelot beschiftigt sich mit dem
Herrenmahl anhand von I Kor 11,20. Es wird ihm zur Mahlzeit am Tisch des auferstandenen
Christus, der als Gastgeber einlddt. So wird im Abendmahl die Gemeinschaft mit dem Christus
erfahren, die weder bloss reduziert werden darf zu einer «célébration d’un repas fraternel» (219,



Rezensionen 423

n.15) noch sich verunstalten darf zu einem Ritus, bei dem Christus magisch in die Elemente
hineingebannt wiirde. Die Einsichten aus dem Text fiihren G. zu praktischen Konsequenzen:
das Herrenmahl braucht einen flir Kollegialitit offenen Vorsitz der Verantwortlichkeit, der mit
dem Hinweis auf das allgemeine Priestertum von IPetr 2,9 nicht in den Hintergrund gedridngt
werden darf. So wird die apostolische Mission in der Kirche weitergefiihrt, bei der aber der den
Vorsitz Fiihrende hinter dem sich selber bezeugenden Christus sozusagen «verschwindet»
(«s’effacer» 227). Der Einsetzungsbericht will als solcher rezitiert und kann nicht in ein Gebet
umgewandelt werden. Die Zeichen von Brot und Wein diirfen darum nicht durch andere Ele-
mente ersetzt werden, weil sie als Zeichen fiir die Inkarnation zu stehen haben: «An die Inkar-
nation glauben, heisst auch glauben an den fremdartigen Charakter des Heilsmysteriums» (234),
was fiir Europder und Afrikaner gleicherweise gilt. — J. Lambrecht beschiftigt sich mit II Kor
5,4¢,um im Blick auf1Kor 15,53-57 aufzuzeigen, dass es Paulus hier nicht um die Vernichtung
der Todesmacht als solcher, sondern um die Vernichtung der «Sterblichkeit» geht. Der Christ
muss wissen, dass wohl die koilia, aber nicht das soma zerstort wird. Christus als das «Leben»
verschlingt die Sterblichkeit so, dass er den Christen mit dem Gewand des Lebens bekleidet. Mit
hellenistischer Begrifflichkeit und einem dualistischen Aspekt bleibt Paulus der Konzeption der
eschatologischen Verdnderung des Menschen in seiner Totalitét treu. — E. Cothenet untersucht
die heilbringende Tragweite der Auferstehung nach dem IPetr. Motive des Bruchs mit der
Vergangenheit (4,3), des Exodus (1,13), der Ausrichtung auf Gott (1,21), der Hoffnung (1,3.13),
des Gehorsams in der Liebe (1,22) werden hineingenommen in den wichtigen ekklesiologischen
Abschnitt 2,410 mit der Betonung des tdglichen Opfers der christlichen Existenz, das eben-
sowenig vom Herrenmahl wie von der missionarischen Ausrichtung zu trennen ist. Die Ein-
maligkeit der unumkehrbaren Wahrheit von Karfreitag und Ostern (3,18) muss zusammenge-
sehen werden mit dem Lebensangebot des auferstandenen Christus, dessen Geist den Verurteil-
ten (3,19!) eine Rettungsmoglichkeit nicht endgiiltig verbaut (4,6). Die sich engagierenden
Christen verdanken ihr Leben keiner voluntaristischen Heilstheorie, sondern der Kraft der
Auferstehung (1,2.11; 2,5). In der Zeit der Gegenwart erleiden die «Méichte» eine Niederlage
nach der andern (3,22). So ist die Theologie des I Petr keine Leidenstheologie, sondern an der
Auferstehung Christi ausgerichtet. — R. Tremblay bespricht die heilbringende Funktion des
Leidens und des Todes Jesu Christi und ihre Beziehung zur Auferstehung bei Irenaeus. In der
Auseinandersetzung mit der ptoleméiischen Héresie unterstreicht Irenaeus, dass Christus eine
«passion puisante et victorieuse» erlitten hat, um «in die Hohe zu steigen» (Eph 4,9) und
dadurch den Menschen die Macht iiber den Fiirsten der «apostasie» zuriickzugeben. So trat
Irenaeus sowohl den Doketen als auch den Ebioniten entgegen und verkiindete in seiner Theo-
logie den «Herm» in der « Tiefe» und in der « Hohe», der die Menschen gleich Jona durch den
Tod hindurchschleuste und zum sieghaften Leben brachte, damit sie die Macht Satans unter ihre
Fiisse treten konnten.

Werner Bieder, Basel

Xavier Léon-Dufour (S.1.), Le partage du pain eucharistique selon le Nouveau Testament

(Parole de Dieu), Paris, Editions du Seuil, 1982. 380S., Ktn. FF 75.—.
Die Transsubstantiationslehre bewirkte, so meint L.-D., Fehldeutungen der Eucharistie. Von
ihnen will er fort, hin zu einer biblischen Theologie der Eucharistie, und deshalb tiberpriift er in
drei Schritten die schriftliche Grundlage der Eucharistie. 1. geht es ihm um die eucharistische
Praxis der ersten Christen (21-91), 2. um die Traditionen, die in den Berichten iiber Jesu letztes
Mabhl enthalten sind (93—209) und 3. um die Darstellung dieses Mahls durch die verschiedenen
neutestamentlichen Autoren (211-317).



424 Rezensionen

1. Ein wesentliches Charakteristikum der eucharistischen Praxis erschliesst L.-D. aus den
Hinweisen auf eucharistische Versammlungen in [ Kor 10,16 ff.; 11,23 ff. und Apg 2,42.46; 20,7
— «Herrenmahl» und «Brotbrechen» gelten ihm als zwei Bezeichnungen ein und desselben
Sachverhalts —: Es ist die briiderliche Glaubensgemeinschaft, zu der gerade auch die «Armen»
gehoren. Die Riten des Mahls iibernahmen die ersten Christen von ihren jiidischen Vorfahren,
etwa den «Segen» (Beracha) und das «Lob» (Toda). Sie gaben ihnen jedoch einen neuen Sinn,
«indem sie ihre Praktizierung auf den Jesus bezogen, den Gott von den Toten auferweckte und
mit dem sie ihr eigenes Leben fiir immer verbunden wussten» (58). Eine synchrone Lektiire der
Berichte iiber Jesu letztes Mahl ergibt: Zwei Motive bestimmen sie alle, der todliche Verrat und
die endgiiltige Trennung. Auf dem Hintergrund der Gemeinschaft mit Gott und den Jiingern
erwichst aus ihnen der Gegensatz zwischen Trennung oder Tod auf der einen und Begegnung
oder Leben nach dem Tod auf der anderen Seite. Transformiert wird dieser Gegensatz durch die
Gabe, als die Jesu Handeln wihrend seines letzten Mahls erscheint, und zwar als Gabe Gottes an
und durch seinen Sohn. Eben diese Gabe konstituiert die Gemeinschaft des neuen Bundes und
erklart zugleich die Bedeutung von Tod und Auferstehung Jesu Christi.

2. Beiden Traditionen des letzten Mahls Jesu unterscheidet L.-D. zunédchst zwischen Kult-
und Testamentstradition. Dass es die Testamentstradition (LKEv + JohEv) iiberhaupt gibt und
dass das Johannes-Evangelium die Kulttradition unterschlagen konnte, zeigt: «Die ver-
wirklichte Nichstenliebe ist die einzige <Realitity, die in der Kirche authentisch von Christus her
lebt» (114). Die Kulttradition gliedert sich fiir L.-D. in eine jiingere antiochenische Tradition
(Pls/Lk; sie hebt mehr die «personliche Gabe» Jesu hervor und spiegelt eine nichtkultische
Bundestheologie) und eine éltere jerusalemische, cidsareensische Tradition (Mk/Mt; sie ist sehr
unmittelbar liturgisch und sieht in der auch personlich aufgefassten Gabe die Erfiillung jiidischer
Opferriten). Anschliessend untersucht L.-D. die Bedeutung von Wiederholungs-/Gedichtnis-,
Brot- und Weinwort. Mit dem Wiederholungswort wird die Kirche auf Jesus zuriickverwiesen;
in ihm findet sie den Sinn ihrer Existenz und ldsst Gott und Jesus durch sie wirken. Das Brotwort
ladt dazu ein, sich mit Jesus zu verbinden, der sich selbst im Austeilen des Brotes gibt; zugleich
entsteht so echte Gemeinschaft unter denen, die am Mabhl teilnehmen. Das Weinwort erdffnet
den Jiingern den tieferen Sinn des Tuns Jesu; durch Jesus erhalten sie Anteil an dem Bund, den
Jesus durch sein Blut flir die Gemeinschaft der Menschen erwarb. Weder beim Brot- noch beim
Weinwort liegt der Akzent auf den Elementen. Was das Verhéltnis dieser Traditionen tiber das
letzte Mahl Jesu zum moglichen historischen Ereignis betrifft, hilt L.-D. fest: «Aufjeden Fall ist
die Rekonstruktion hypothetisch» (205). Im iibrigen meint er, Jesus habe zur Passahzeit abends
mit seinen Jiingern ein letztes Mahl gehalten, zu dem am Beginn des Hauptgerichts Segen,
Brechen und Geben des Brotes sowie das Brotwort und am Ende des Mahls die Danksagung tiber
dem Becher sowie der eschatologische Ausblick gehorten. Ein Passahmahl sei dieses letzte Mahl
Jesu jedoch nicht gewesen (vgl. 345-351).

3. Von den verschiedenen neutestamentlichen Darstellungen des letzten Mahls behandelt
L.-D. zuerst Mk. Er verbindet das letzte Mahl als Passah Jesu mit dem Bericht iiber seine Passion
und Auferstehung. Es kront sein Erdenleben und stellt den Liebesbund zwischen Gott und
Menschheit wieder her; «Jésus est I'Israél par excellence» (235). Paulus ordnet das letzte Mahl
nicht wie die Evangelisten biographisch ein, reagiert vielmehr auf Christen, die das Mahl prak-
tizieren und sich falsch verhalten. Ihnen gegeniiber unterstreicht er, dass Mahlfeier und «Tod des
Herrn» zusammengehoren. Deshalb fordert er von jedem Christen die Selbsthingabe und den
Dienst an den Briidern; er setzt voraus, dass Jesu Tod Gemeinschaft mit ihm selbst und mit den
Briidern gestiftet hat. Lk kombiniert das letzte Mahl mit einer Abschiedsrede Jesu und verdeut-
licht so, dass Kult- und Testamentstradition miteinander den tieferen Sinn der neuen Gegenwart
Jesu nach seinem Tod enthiillen. Auch Joh erweist sich als Erbe der Testamentstradition, bringt



Rezensionen 425

er doch das letzte Mahl Jesu am Anfang der Abschiedsrede. Mit dem Gebot der Bruderliebe hilt
er fest, worauf die eucharistische Praxis zielt. Diese kennt er genauso gut wie die Taufe, auch
wenn er nicht von der Einsetzung der Eucharistie redet. Das geschieht, um die Aufmerksamkeit
allein auf Jesu Person zu richten, nicht um den Kult zu unterdriicken.

Statt mit einer Zusammenfassung beschliesst L.-D. sein Buch mit «ouverture» (321-340)
und «envoi» (341-343). In letzterer unterstreicht er, dass die Christen unterwegs sind «zum
anderen Ufer», dem Ruf Jesu entsprechend (Mk 4,35), in der ersteren gibt er die Bedingungen fiir
jede ernsthafte Lektiire der eucharistischen Texte an und schldgt drei Wege zum besseren Ver-
stehen des Mysteriums der Eucharistie vor. Die Bedingungen: Die Eucharistie meint wesentlich
Gemeinschaft und nicht das Verhiltnis des einzelnen zum «heiligen Sakrament», und die Ein-
setzungsworte gelten nicht isoliert der Sache an sich, sondern gehdren zu einem Bericht, der
fundamental auf Beziechungen zwischen allen Beteiligten zielt. Was die Wege betrifft, so veweist
L.-D. erstens auf den Rhythmus von Kult und Alltag im Leben der Christen, zu dem Kult- und
Testamentstradition der Berichte {iber das letzte Mahl Jesu hinfiihren kénnen, weil in ihnen die
Gabe, die Jesus durch sein persénliches Opfer in Kreuz und Auferstehung selbst ist, verbunden
wird mit der von nun an geltenden Aufgabe der Christen, einander zu licben. Zweitens nennt
L.-D. eine symbolische Interpretation der Eucharistie: Brot und Wein bezeichnen die beiden
Dimensionen Alltag und Fest im menschlichen Leben, und die Nahrung tiberhaupt steht fiir das
der Gemeinde geschenkte neue Leben. Drittens vermogen fiir L.-D. die Realititen des Bundes,
des vergossenen Blutes und der Teilhabe («partage») auf das Mysterium der Beziehung von Gott
zu den Menschen hinzuweisen, sind sie doch alle drei zuerst und vor allem Gabe.

Eine erste Wertung des Buches steckt bereits darin, dass tiber seinen Inhalt relativ ausfiihrlich
referiert worden ist. Das Buch enthilt eine solche Fiille von wichtigen Einsichten und Ausblik-
ken, dass auch dieses Referat noch zu kurz ist. Fiir jeden, der sich mit den historischen und
aktuellen Fragen des Abendmahls (der Eucharistie) beschéftigt, lohnt es, das Buch selbst zu lesen.
Deutlich liegt der Akzent des Buches nicht auf der Einzelauslegung der ntl. Berichte iiber Jesu
letztes Mahl; hier folgt L.-D. im wesentlichen dem kritischen Konsens. Vielmehr ist die Bedeu-
tung des Buches in den Konsequenzen zu sehen, die L.-D. aus der Exegese zieht. Zu diesen
Konsequenzen gehort neben der Betonung des Gabe- und Gemeinschaftscharakters des Abend-
mabhls der hoffentlich auch Katholiken {iberzeugende Nachweis, dass die Transsubstantiations-
lehre nicht als sachgemisse Entfaltung der ntl. Aussagen iiber das Abendmahl bezeichnet werden
kann. Da fiir L.-D. ausserdem die Einsetzungsworte nicht isoliert der Sache an sich gelten (d. h.
die Wandlung bewirken), wire es zweifellos interessant, einmal von L.-D. zu erfahren, was aus
diesen Einsichten fiir das Verstandnis des priesterlichen Amtes folgt. Im iibrigen mochte ich zwei
kritische Fragen an das Buch richten, eine methodische und eine inhaltliche. Wire es nicht
methodisch stringenter gewesen, das Buch genau umgekehrt aufzubauen, d. h. bei den verschie-
denen Berichten iiber das letzte Mahl Jesu einzusetzen und iiber die Traditionen zur moglichen
Praxis der ersten Christen vorzudringen ? Schliesslich miissen die Traditionen und die Praxis erst
hypothetisch aus den Berichten erschlossen werden — was L.-D. natiirlich auch weiss und betont
—, und es besteht bei dem von ihm gewdhlten Weg «vom Leben zum Bericht» (19) die Gefahr, dass
die Vermutungen ein zu hohes Gewicht fiir die Gesamtinterpretation erlangen. Ist tatsidchlich
mit dem «Brotbrechen» in Apg 2,42.46;20,7 das Abendmahl gemeint? L.-D. riumt zwar selbst
ein, der Text der Apg sage nichts davon, identifiziert dann aber doch «Brotbrechen» und
«Herrenmahl». Gegen eine derartige Identifikation spricht nicht nur das Schweigen der Apg,
sondern auch der Kurztext des Ik Abendmahlberichts, wenigstens dann, wenn man ihn wie ich
fiir urspriinglich halt.

Martin Rese, Miinster



426 Rezensionen

Pierre Prigent, L’Apocalypse de Saint Jean. Commentaire du Nouveau Testament XIV, Lau-

sanne und Paris, Delachaux et Niestlé, 1981. 385S.
Das letzte Buch der Bibel, in der Kirchengeschichte gleichermassen missbraucht zur Verun-
glimpfung des dogmatischen oder politischen Gegners wie zur Vorausberechnung des angeblich
nahen Weltendes, wurde seit der Erkenntnis seiner nichtapostolischen Herkunft (Johann Salomo
Semler, 1776) von der wissenschaftlichen Erforschung des NT's lange Zeit vernachléssigt. Nach
einer durch die Staatsideologie des Nationalsozialismus verursachten Bliite der Apk-Exegese
zwischen 1933 und 1945 (Charles Briitsch, Hanns Lilje, Joseph Sickenberger, alle in 1. A. 1940)
und den allgemeinverstdndlichen Auslegungen durch Eduard Schick (1952) und Eduard Lohse
(1960) hat im deutschsprachigen Raum bisher lediglich Heinrich Kraft wieder einen grosseren
wissenschaftlichen Kommentar geschrieben (1974, Handbuch zum Neuen Testament 16a). In
englischer Sprache erschienen danach der Kommentar von Josephine M.Fort (1975, The
Anchor Bible 38) und die allgemeinverstiandliche, reich illustrierte Auslegung durch Gilles
Quispel (1979).

Nunmehr hat Pierre Prigent, Neutestamentler an der Universitdt Strassburg und seit 1959
(«Apocalypse 12, Histoire de I’exégése») durch zahlreiche Publikationen zur Apk des Johannes
bekannt geworden, als Bd. 14 des « Commentaire du Nouveau Testament» seinen grossen Kom-
mentar vorgelegt, die erste selbstdndige, historisch-kritische Auslegung der Apk in franzdsischer
Sprache seit Emnest-Bernard Allo (11921, Etudes Bibliques) und den zwischen 1957 und 1967
erschienenen Einzeluntersuchungen von André Feuillet.

Nach einem Vorwort, einem Abkiirzungsverzeichnis und einer Bibliographie der in Kurz-
form zitierten Titel (weniger hdufig angefiihrte Literatur findet sich in den zahlreichen Fussno-
ten) enthalten die Seiten 9-363 den eigentlichen Kommentarteil, gefolgt von einem abschlies-
senden Kapitel «Synthesen und Schlussfolgerungen» (364-383).

Prigents Versuch einer Gliederung geht aus den Abschnitten seiner Kommentierung hervor:
Einleitung (1,1-3), Adresse (1,4—-8), die erste Vision (1,9-20), die Briefe an die Kirchen (2-3),
der himmlische Gottesdienst (4-5), die ersten sechs Siegel (6,1-17), die Auserwahlten (7,1-17),
das siebte Siegel (8,1-35), die ersten sechs Trompeten (8,6-9,21), die prophetische Berufung der
Zeugen (10, 1-11,14), die siebte Trompete (11,15-19), die Frau, ihr Sohn und der Drache (12, 1-18),
die zwei Tiere (13,1-18), das Lamm und die 144000 (14,1-5), die Ankiindigung des Gerichts
(14,6-13), Ernte und Weinlese (14,14-20), Gericht und Gnade (15-16), das Gericht an Babylon
(17,1-19,10), der Messias-Richter (19,11-21), tausendjdhriges Reich und Gericht (20,1-15), die
drei Beschreibungen des Endes (21,1-22,5), der Epilog (22,6-21).

Das Schlusskapitel umfasst folgende Abschnitte: die Sprache der Apk, die Apk und das AT,
die Apk und das NT, der joh Charakter der Apk, die Komposition der Apk, der jiidische
Kontext, die Gnosis, der Kaiserkult, das Evangelium des Heils, das Gericht, die doppelte Stel-
lung des Christen, die Offenbarung der Zeit, das Ausdriicken des Unsagbaren, der Gottesdienst,
der Aufbau (der Apk).

Von den Einzelergebnissen seien nur ein paar Beispiele mitgeteilt. Hinsichtlich des Autors
begniigt sich P. damit, die — unleugbare — Verwandtschaft der Apk mit dem Evangelium des
Johannes herauszustellen, ohne auf denselben Verfasser schliessen zu wollen (12). Beziiglich der
Entstehungszeit votiert P. fiir eine Abfassung unter Domitian (ermordet 96 n.Chr.) als dem
sechsten Konig von Apk 17,10 (255). — Bei der Versiegelung der 144000 von Apk 7,3 -8 denkt P.
an Taufsymbolik (120); gleichwohl hilt er die wortliche, asketische Deutung der «Jungfraulich-
keit» von Apk 14,4 zwar fiir mdglich, tritt jedoch fiir die symbolische Deutung auf Meidung
heidnischen Gotzendienstes ein (220f.). — Die Sonnenfrau von Apk 12 deutet P. als die Kirche,
deren Sternenkrone aufdie mit Sternen gleichgesetzten Stimme Israels (Gen 37,9) anspielt (185).
Sie ist die Mutter des durch die Auferstehung «neugeborenen» Christus (Apk 12,5, 188f.), aber



Rezensionen 427

auch der Christen (Apk 12,17, 196 ). Die Hure Babylon (Apk 17), moglicherweise als Gegenbild
der Frau von Apk 12 konzipiert (259), steht fiir Rom und das gotzendienerische Imperium
Romanum (252-264); die sieben Berge von Apk 17,9 sind diejenigen der Siebenhiigelstadt
(261).

Druckfehler fielen mir aufden Seiten 181 (A. 22a) und 214 (A. 57)auf; auf S.183 muss es in A.
25 «Rengstorf», auf S. 189 in A. 60 «Gollinger» und auf S.191 in A. 65 gleichfalls «Gollinger»
heissen. Im Inhaltsverzeichnis fehlen aufS. 385 die Abschnitte «La gnose» und «La révélation du
temps».

Die ganze Fiille des von P. gesammelten, ausgewerteten und diskutierten Materials
erschliesst sich nur dem Benutzer des Kommentars. Der Autor verbindet erfolgreich die Metho-
den der Traditions-, Religions-, Literar- und Zeitgeschichte, um aufzuzeigen, wie der Apoka-
lyptiker in seiner Zeit und Gemeinde gedacht hat und verstanden wurde. P.s Kommentar
zeichnet sich ebenso durch sorgfiltige Benutzung der reichen Sekundérliteratur aus wie durch
die Abgewogenheit des eigenen Urteils. Nirgends finden sich revolutionire Thesen, doch wird
stets der neueste Stand der wissenschaftlichen Diskussion vermittelt.

Otto Bocher, Mainz

Heiko A.Oberman, Wurzeln des Antisemitismus. Christenangst und Judenplage im Zeitalter

von Humanismus und Reformation, Severin und Siedler, Berlin 1981. 217S.
Martin Luthers ambivalente Stellung zu den Juden bildet lediglich den 3. und letzten Teil dieser
Studie des Tiibinger Kirchengeschichtlers, der damit eine neue Probe nicht nur seiner stupenden
Kenntnisse der Zusammenhénge von Spatmittelalter und Reformation, sondern auch seines
differenzierten Urteils vorlegt. An sich sind diese Zusammenhiange der humanistischen und
reformatorischen Auseinandersetzung mit der Judenfrage auch in dlteren Lehrbiichern zu fin-
den. Doch wurden sie durch «die rapide anwachsende Literatur zum Thema <«Luther und die
Juden»» verdringt, die «weitgehend von unserer Zeitgeschichte gepriagt» ist (94), so dass auf-
grund der Verabsolutierung von Luthers Beitrdgen —und hier meist nur den schlimmen letzten! -
nur die bequeme antisemitische Linie «von Luther iiber Richard Wagner zu Rosenberg und
Julius Streicher» iibrigblieb.

O. konfrontiert stattdessen Luther mit seinen Zeitgenossen und deren «Zeitgeist» und ldsst
ihn zusammen mit Erasmus, Eberlin von Giinzburg gegeniiber Eck und Pfefferkorn den «Sprung
vom Rufmord zum Wahrheitskampf» wagen (96). Die subtile Untersuchung belegt, dass die
modernen Nomenklaturen Philosemitismus und Antisemitismus, so unprizis sie schon als
Wortschopfungen sind, auf das 16.Jh. nicht anwendbar sind. Denn «an der Polemik gegen die
Juden haben alle teil» (135), fragt sich nur, auf welcher Ebene. Luthers «Antisemitismusy ist fiir
0. einzig theologisch-dogmatisch motiviert, nicht von zeitgendssischen Vorurteilen. Er bleibt
aufder Linie von 1520 auch 1529 im «Grossen Katechismus», wenn er «die eine heilige christ-
liche Kirche» deutlich scheidet «von allen andern leuten auff erden... es seyen Heyden, Tiirk-
ken, Jiiden odder falsche Christen und heuchler» (138). Noch in den letzten, gemeinhin als
«antisemitisch» gelesenen Schriften hilt Luther lediglich an der Aufforderung zur Bekehrung
der Juden fest, «wo aber nicht, so sollen wir sie auch bei uns nicht dulden noch leiden» (161).
Nach O. ist dies kein «Aufruf an den Pobel, sich an den Juden zu vergreifen, sondern unzwei-
deutige Forderung an Obrigkeit, Fiirsten und Adel, von ihrer geldgierigen, eigenniitzigen Juden-
politik abzustehen, ein Thema, das sich bis in die sozialreformerischen vorreformatorischen
Flugschriften zuriickverfolgen ldsst» — aber ebenso iliber den Untergang des Hl. Romischen
Reichs hinaus bis zur anfianglichen Praxis Hitlers! Es war nach O. Luthers Endzeit-Christologie,
die ihm die Juden auf die Seite des vielképfigen Antichrists mit dessen Leugnung und Verach-



428 Rezensionen

tung Christi, zusammen mit der Papstkirche, den Tiirken und andern Hiretikern stellen und
behandeln liess.

Die Schrift ist zwar nicht ganz einfach zu lesen, vor allem fiir die, welche ihre jeweiligen
Vorurteile in dieser Frage behalten mdchten. Doch werden «die handelnden Personen» von
Bucer bis Zwingli in einem biographischen Anhang kurz vorgestellt.

Karl Hammer, Basel

Hartmut Lehmann, Das Zeitalter des Absolutismus. Gottesgnadentum und Kriegsnot, Chri-
stentum und Gesellschaft Bd.9, Kohlhammer, Stuttgart 1980. 186S.
Im Sammelwerk «Christentum und Gesellschaft» soll «die Geschichte des Christentums im
Zusammenhang der gesellschaftlichen Entwicklung von den Anfingen bis zur Gegenwart»
dargestellt werden. Der hier anzuzeigende Band — er ist in der Reihe als erster erschienen — gibt
dafiir einen giiltigen Massstab ab. Hartmut Lehmann, Ordinarius fiir Neuere Geschichte in Kiel
und mit Henneke Giilzow zusammen Herausgeber des Sammelwerks, beschreibt darin die
Geschichte des Christentums zwischen Reformation und Aufkldrung, also die Zeit zwischen
1545/65 und 1730/40. Man darf dieses Werk ohne Ubertreibung als Pionierleistung bezeichnen.
Sein Verf. verfiigt iiber einen in dieser Weise ungewohnlichen Weitblick und die ausgepragte
Fahigkeit, Zusammenhéinge und Parallelentwicklungen zu erkennen, ohne doch dem Stoff durch
mangelnde Differenzierung Gewalt anzutun. Es ist in der hier gebotenen Kiirze nicht moglich,
diesem Buch gerecht zu werden. Man kann nur wiinschen, dass ihm auf internationaler, inter-
konfessioneller und interdisziplindrer Ebene diejenige Beachtung zuteil wird, die es verdient.

Im 1. Hauptteil schildert der Verfasser den « Kampfum die absolutistische Herrschaftsform»
(18), wie er in Spanien und den Niederlanden, in Osterreich, BShmen und Ungarn, im Alten
Reich, in Frankreich und England und in Brandenburg-Preussen ausgetragen wurde. In diesem
Horizont kommen der Regalismus in Spanien, der Gallikanismus in Frankreich, der Anglika-
nismus in England und der Territorialismus im Alten Reich als «Varianten eines mit der
absolutistischen Herrschaft eng verbundenen Staatskirchensystems» in den Blick. Zugleich las-
sen sich der Quietismus, der Jansenismus, der Puritanismus und der Pietismus, in denen sich
religids-ethisch motivierter Widerstand gegen solche Herrschaft formierte, trotz aller Unter-
schiede als «strukturell dhnliche Phdnomene» (33) begreifen. Der Verfasser hat damit ein in der
neuern Pietismusforschung erhobenes Postulat in iiberzeugender Weise erfiillt.

Im 2. Hauptteil wird deutlich, wie sehr die Geschichte des Christentums im Zeitalter des
Absolutismus durch die Krise des 17. Jahrhunderts mitbestimmt war, «in deren Verlaufdie Frage
nach der Macht des Guten und der Macht des Bosen in der Welt eindringlich gestellt und in der
die Suche nach Wegen, die aus der Misere herausfiihrten, eine zentrale Bedeutung gewann» (18).
Der Verf. entwirft, indem er sie unter ihren demographischen, 6konomischen, innen- und
aussenpolitischen sowie bildungsgeschichtlichen Aspekten beleuchtet, ein instruktives Bild die-
ser Kirse. Aus solcher Bedringnis heraus quoll eine wahre Flut von Erbauungsliteratur, die eine
Individualisierung der Frommigkeit und eine zunehmende Distanzierung vieler Laien von der
Amtskirche zur Folge hatte, aus solcher Bedriangnis wurde aber auch eine breite eschatologische
Zeitstromung gespiesen, in der die Hoffnung auf baldige Erlésung durch Christi Wiederkunft
lebte. Zahllose Juden und Hexen wurden zu Opfern der Angststimmung, wenn nicht zur selben
Zeit absolutistische Herrscher aus finanziell-6konomischen und Vertreter einer lebendigen
Endzeithoffnung aus theologischen Griinden fiir sie eintraten. Die Angst wurde aber auch
iiberall dort, wo die dusseren Bedingungen dafiir gegeben waren, zum Motiv fiir ein strenges
Arbeitsethos, und auf wissenschaftlichem Gebiet stimulierte die Endzeithoffnung vielfach zu
wesentlichen neuen Erkenntnissen.



Rezensionen 429

Mit diesen summarischen Hinweisen kann hochstens angedeutet werden, welch eine Vielfalt
von wertvollen Einsichten und Perspektiven dieses Buch eroffnet. Auf L.s kritische und wei-
terflihrende Bemerkungen zur Protestantismus-Kapitalismus-These Max Webers sei aber doch
noch ausdriicklich hingewiesen (141-151). Rudolf Dellsperger, Burgdorf BE

Erwin H.U. Quapp, Selbstoffenbarung Gottes bei Wilhelm Herrmann, Gé6ttinger Theologische

Arbeiten Bd.17, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1980.

Die Aktualitit des Themas sucht Q. in einer Auseinandersetzung mit J. Moltmann zu erweisen.
In einem 1. Teil, der Herrmanns Diss. gewidmet ist, wird gezeigt, dass Herrmann unter Auf-
nahme von Denkanstossen A. Ritschls zu theologisieren begann (22). In der Friihschrift «Die
Metaphysik in der Theologie», aufdie der 2. Teil eingeht, entdeckt Q. eine Anthropologisierung:
Gott seian das Vorhandensein von Vertrauen gekoppelt, ja damit identifiziert (41). Der 3. Teil, in
dessen Mittelpunkt die Schrift «Die Religion im Verhiltnis zum Welterkennen und zur Sitt-
lichkeit» steht, fiihrt auf die Behauptung, bei Herrmann konne die Offenbarung Gottes nichts
anderes sein als die sittliche Personlichkeit, als welche Jesus sich darstellt (74). In dem sehr
ausflihrlichen 4. Teil kommen die grossen Aufsitze von 1887-1914 zur Sprache. Q. erlaubt sich
26 Anfragen an die Theologie Herrmanns, z. B. beziiglich der Theologietheorie: «Darf sich die
antimetaphysische Einstellung eines Theologen beziiglich des Metaphysikverstdndnisses allein
an dem Verwertungszusammenhang von Metaphysik fiir die Naturwissenschaft orientieren 7»;
beziiglich der Sittlichkeitstheorie: «Ist die Verhiltnisbestimmung von Sittlichkeit und Religion
bei Herrmann in Ubereinstimmung mit dieser Verhiltnisbestimmung im Neuen Testament ?»;
beziiglich der Offenbarungstheorie: «Darf Gottes Handeln an uns in Christus das Handeln des
Vaters und das Wirken des Geistes so sehr aufsaugen, dass das trinitarische Glaubensbekenntnis
zu einem christomonistischen und sogenannten «<monophysitischen> (Jesus hat nur die Men-
schennatur) umfunktioniert wird ?»; beziiglich der Offenbarer-Theorie: «Ist es richtig, wenn die
Offenbarung nur das offenbaren darf, was als Theologietheorie und Sittlichkeitstheorie <einge-
fiittert> wurde ?»; beziiglich der Theorie des Offenbar-Seins: «Darfdas Religionsmodell so villig
vom Christentum entlehnt sein, dass das Christentum zur blossen Volksreligion verkleinert wird,
alle Religion aber von diesem Christentum her gemessen wird ? Oder muss nicht vielmehr der
Religionsbegriff aus der Religionswissenschaft als Lehnsatz gewonnen werden ?» und beziiglich
des Realitatsgehalts der Gottesvorstellung: «Ist Gottes Realitdt auf Grund der Orientierung an
der Naturwissenschaft nicht so sehr zum Liickenbiisser degeneriert, dass er unsichtbar, verbor-
gen und unaussprechlich werden muss?» (196-199).

Im 5. Teil, der der Ethik letzter Hand (1913) gilt, wird gesagt, Herrmann habe den Gottes-
begriff mit dem Lutherischen Arbeitsethos vor den Wagen der Sittlichkeit gespannt (161). Zum
Schluss vergleicht Q. die einzelnen Stufen des Begriffs der Selbstoffenbarung Gottes.

Q. behauptet, dass ein recht verstandener Luther und Schleiermacher Herrmanns gesamte
Konstruktion des Begriffes der Selbstoffenbarung Gottes in Frage stellen (196). Luthers Anthro-
pologie kenne den autonomen Menschen, der mit seinem sittlichen Bemiihen scheitert und dann
von Christus aus der sittlichen Not gerettet wird, in dem Schematismus Herrmannscher Pragung
nicht (196). Es scheint aber ganz im Sinne Luthers zu sein, wenn fiir Herrmann Offenbarung nur
das sein kann, was aus der Anfechtung rettet, die die nicht leistbare Sittlichkeit schafft
(151.105.108 f.). Die Angefochtenen sind fiir Herrmann die dem Tode Verfallenen, die im tiefsten
Ungliicklichen, vor allem die Christen, die das innere Selbstgericht der Schuld trifft und die nicht
nur der Welt, sondern ihrer selbst {iberdriissig sind (Schriften, ed. Fischer-Appelt 1,124).

Weil die Anfechtung der, wie Q. sich ausdriickt, «Wirk-Grund» — nach Herrmann freilich
ziehen Not und Siinde auf keinen Grund, sondern «ins Bodenlose» hinab (Schriften 1,137); falls
die Verzweiflung einen Grund hat, ist derselbe kein Grund des Wirkens, sondern des Leidens —



430 Rezensionen

sein soll, auf dem Herrmann den Offenbarungsbegriff aufbaut, folgert Q., dass der mogliche
Seinsgrund «Schrift» deswegen wegfallen musste (102). Herrmann warnt aber lediglich vor der
Illusion, in einem bequemen und behaglichen Schriftstudium einen Begriff von Offenbarung
gewinnen zu konnen, ohne dass etwas weniger Erfreuliches als das Nachsinnen tiber die Schrift-
gedanken dazu kommt (Schriften 1,124). Dass Herrmann die Schrift zu einem blossen Instrument
fiir ein Erinnerungs- und Deutewissen gegeniiber der Offenbarung Gottes in Christus herabstuft
(so 102), ist nur stimmig, wenn man dabei die Erinnerung als eine nach vorwirts gewandte
interpretiert. Sobald wir verstehen, was die uns in der Bibel begegnenden Menschen meinten,
wenn sie sagten, Gott habe zu ihnen geredet, «dann wird uns in der heiligen Schrift etwas deutlich
werden, was uns den rechten Weg fiir uns selbst weisen kanny» (Schriften 2,165). Letztlich
erinnert Herrmann daran, dass die Schrift Buchstabe und nicht Geist ist. Eignet der Mensch sich
Buchstaben an, macht er «etwas Altes daraus und bleibt selbst, wie er war» (vgl. Schriften 1,127;
2,160).

Inihrem wirklichen Sinn, d. h. als Geist und Leben, lassen die Buchstaben der Schrift sich erst
dann fassen, «wenn wir eine Offenbarung geschaut haben, die wirklich etwas Neues fiir uns ist,
weil sie uns selbst erneuert» (Schriften 1,127). Einer so verstandenen Offenbarungslehre steht fir
Q. die Rechtfertigungslehre im Wege, die durch Herrmann als unverstandlich abgetan sein soll
(112). Q. verschweigt, dass Herrmann den urspriinglichen Sinn der Rechtfertigungslehre heraus-
stellt, indem er sich dagegen wehrt, aus dem Glauben ein Werk zu machen, was eben auch dann
geschieht, wenn der Mensch sich selber helfen will durch sein Werk, ndmlich durch das Bemii-
hen, gewisse Lehren, die ihm aus der heiligen Schrift entgegengebracht werden, fiir wahr zu
halten (Schriften 2,161).

Nach Herrmann kann es dem Glauben nicht gleichgiiltig sein, ob in der historischen For-
schung das Beste getan wird, um in der Bibel das nachweisbar Wirkliche klarzustellen (Schriften
1,151). Damit riickte, meint Q., die Historie im Chor der Wissenschaften an die Seite der
Naturwissenschaften, eine Position, die sie folgenreicherweise bis hin zu Karl Barth zu einer
atheologischen Hilfswissenschaft der Theologie machte (115). Q. {ibersieht, dass eine atheologi-
sche Hilfswissenschaft schwerlich zu leisten vermag, was fiir Herrmann die historisch-kritische
Forschung leistet, nimlich im Herantreten an die biblischen Biicher ihren Gegenstand nicht so
zu lassen, wie sie ihn empfing, sondern ihn in Bewegung zu setzen (Schriften 1,152). Bei den
atheologisch-wissenschaftlichen Hilfsarbeitern, die «bei der Darlegung ihrer Ergebnisse nichts
davon verspiiren lassen, dass ihnen die Not des Glaubens zu Herzen geht» (151), weiss Herrmann
die Bibelkritik nicht in guten Hédnden.

Herrman will «ausser der Welt im Raume» auch die innere Welt etwas zweifellos Wirkliches
werden lassen (Schriften 2,145). Vor jedem anderen Menschen verborgen und dem Augenschein
entzogen entscheidet sich, «was wir selbst schliesslich allein flirchten und allein lieben konnen»
(ibd.). Fiir Q. ist es keine Frage, dass die Innerlichkeit hier zum Riickzugsort fiir die Gottes-
wirklichkeit geworden ist (137). Q. ignoriert, dass Herrmann in der Innerlichkeit keinen sicheren
Port sieht. Herrmann will nicht auf den Sand des inneren Lebens bauen (Gesammelte Aufsitze
249). Beim Riickzug in die Innerlichkeit wird der Mensch gewahr, dass das, was in seinem
eigenen Herzen aufkommt, Siinde an sich hat (Schriften 1,130). Statt eines Riickzugs empfiehlt
Herrmann ein Heraustreten. Es komme darauf an, ob ein Mensch der ihn im Innersten iiber-
windenden Macht Gottes auch die Herrschaft iiber sein Ausseres zutraut oder iiber die Bedin-
gungen seiner Existenz, die als eine unendliche Welt um ihn her gebreitet sind (Schriften 2,144).
Q., der die Sekundairliteratur zu wenig berticksichtigt (13), verkennt, dass, wie Ernst Fuchs
formuliert, Herrmanns beschreibende Terminologie die Dimension des existentialen Fragens
und Sehens vorweggenommen hat, also gerade nicht im Idealismus Kants stecken bleibt (Her-
meneutik 2 30). Hermann Peiter, Miinster



Rezensionen 431

Hans-Giinter Heimbrock (Hg.), Religionslehrer — Person und Beruf. Erfahrungen und Informa-

tionen, Modelle und Materialien, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1982. 2158.
Diese originelle Aufsatzsammlung hilft dem Religionslehrer, sein Berufsverstindnis zwischen
den eigenen Idealen, den teilweise widerspriichlichen Erwartungen, die an ihn herangetragen
werden, und den Realisierungsmoglichkeiten zu kldren. Originell ist schon, dass sie mit fiinf
Kurzbiographien von Religionslehrern er6ffnet wird, aus denen ersichtlich wird, wie verschie-
den die Wege sind, auf denen Lehrer zu diesem Fach kommen. In grundsitzlichen Artikeln
analysieren K.Ebert die Berufsrolle des Religionslehrers mit ihren Zwingen und der Heraus-
geber die Schiilererwartungen an den Religionslehrer. D. Stoodt zeigt, wie es auf Grund der
geschichtlichen Entwicklung des Religionsunterrichts zum Konzept des sozialisationsbegleiten-
den Religionsunterrichts ggkommen ist, und J. Gondor gibt einen Erfahrungsbericht tiber eine
konsequente Anwendung von TZI im Religionsunterricht. Frau M. Kassel leitet dazu an, die
Person des Religionslehrers mit Freud’schen und Jung’schen Kategorien zu erfassen, und der Hg.
stellt dar, wie man mit dem gegenwirtigen psychoanalytischen Selbst-Konzept eine Berufsiden-
titdt finden kann. J.M. Schmidt stellt Uberlegungen an, wie der alttestamentliche «Gott der
Viter» und der «Gott der Lehrer» heute im Dreieck zwischen dem Religionslehrer, dem Schiiler
und dem Uberlieferungsvorgang aktualisiert wird.

Uberaus anregend sind die weiterfiihrenden Fragen, die jedem Aufsatz beigefiigt sind und zur
Verarbeitung des Gelesenen helfen, so wie die Vorschldge des Hg.s fiir den Einbezug eines
personlichkeitsorientierten Lernens in der Aus- und Weiterbildung des Religionslehrers. Dies ist
zugleich ein Hinweis fiir den «Sitz im Leben», an dem sich dieses Buch als Medium von
Informationen und von Impulsen voraussichtlich bewéhren wird.

Walter Neidhart, Basel

Friedrich Wintzer/Manfred Josuttis/Dietrich Rdéssler/Wolfgang Steck, Praktische Theologie,
Neukirchener Arbeitsbiicher, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1982. 211S., DM
28.~.

Das Buch will kein Kompendium der Praktischen Theologie sein, sondern anhand von 17

exemplarischen Themen in die Arbeitsweise der Disziplin einfiihren. Die Themen werden

jeweils als Probleme eingefiihrt, durch historische Lingsschnitte vertieft und in kritischem

Gesprich zwischen sozialwissenschaftlichen und theologischen Uberlegungen behandelt. Die

Themen verteilen sich auf die fiinf herkémmlichen Teilgebiete der Disziplin: Grundprobleme

und Lehre vom Amt — Liturgik — Homiletik — Seelsorge — Religionspadagogik und Katechetik.

Weil durch diese Auswahl wichtige Fragen aus allen Teilgebieten beriicksichtigt sind, bietet das

Buch nicht nur dem Anfinger einen lehrreichen Einblick in die Disziplin, sondern vermittelt

auch fiir die Examensvorbereitung ein Grundwissen, das besser ist als die Fragmente, die man

iiblicherweise bei einem Kandidaten abrufen kann.

An der Art, wie die vier Autoren mit den Themen umgehen, lidsst sich ein Konsens erkennen,
dem viele Vertreter des Faches heute zustimmen. Er lésst sich etwa folgendermassen umschrei-
ben:

— Die Probleme der Gegenwart sind nur aus ihrem geschichtlichen Zusammenhang verstind-

lich. Sie werden durch historische Kenntnisse in heilsamer Weise relativiert. So hilft D. Rdsslers

Uberblick iiber die Ekklesiologie, den Zusammenhang von Kirche, Christentum und Gesell-

schaft heute zu verstehen, und die Darstellung des Gottesdienstverstindnisses von M. Luther

durch M.Josuttis ermoglicht es, die Problematik des heutigen Gottesdienstes tiefer zu erfas-
sen.



432 Rezensionen

— Die Praktische Theologie wird ihren Problemen nur gerecht, wenn sie sich eingehend mit den
einschligigen humanwissenschaftlichen Erkenntnissen und Theorien auseinandersetzt. So refe-
riert M. Josuttis z. B. zum Thema Gottesdienst und Ritus iiber das Verstindnis des Rituals bei
S.Freud, E.H. Erikson und bei den Interaktionisten. F. Wintzer berichtet zum Thema Kran-
kenseelsorge tiber psychologische Analysen des Erlebens von Krankheit und zum Thema Seel-
sorge an Sterbenden iiber die heutige Sterbeforschung. W. Steck befasst sich im Zusammenhang
mit dem problemorientierten Religionsunterricht mit der curricularen Padagogik und der Sozia-
lisationstheorie. Aber keiner der Verfasser meint, dass durch die Rezeption von erfahrungswis-
senschaftlichen Erkenntnissen theologische Uberlegungen nebensichlich wiirden. Alle Mono-
polanspriiche theologischer, kirchenpolitischer oder humanwissenschaftlicher Provenienz wer-
den zuriickgewiesen. Was der Praktische Theologe lehrt, muss er theologisch verantworten und
kann sich dabei nicht auf angeblich gesicherte sozialwissenschaftliche Erkenntnisse abstiit-
zen.

Walter Neidhart, Basel

Peter Hennig, Konfirmandenelternarbeit. Praktische Wissenschaft: Kirchengemeinde, Verlag

W.Kohlhammer, Stuttgart 1982. 160S.

Seit etwa 10 Jahren werden in vielen Kirchgemeinden Versuche mit Konfirmandenelternarbeit
gemacht. H. beschiftigt sich mit dieser neuen Form kirchlicher Arbeit, geht ihren Anfingen
nach, die er in Uberlegungen von Chr. Palmer zur christlichen Erziehung und in der von E. Sulze
und andern ausgegangenen Gemeindebewegung des letzten Jahrhunderts findet, und ordnet sie
der heutigen Situation der kirchlichen Erwachsenenbildung und dem Programm der Gemein-
depiddagogik zu. Als ihre Lernziele formuliert er: «Die Eltern sollen befiahigt werden, ihre Rolle
als Eltern von Jugendlichen in der Pubertdtsphase bewusst, flexibel und hilfreich wahrzuneh-
men, sie sollen miteinander neue Kommunikationsmoglichkeiten lernen, ihnen soll Mut
gemacht werden, die eigenen verschiitteten religiosen Fragen neu zu entdecken, und Eltern und
Jugendliche sollen miteinander neue Formen christlicher Frommigkeit und christlichen Lebens
entdecken und erproben.» Der neue Arbeitszweig verlangt nicht-traditionelle Methoden: Der
Verf, empfiehlt Methoden der Gruppenpidagogik und der humanistischen Psychologie (C. Ro-
gers und R.Cohn), wobei er kritische Vorbehalte gegen die TZI-Methode anmeldet. Auch
meditative Elemente hilt er fiir wichtig. Die 40—50jdhrigen Eltern von Konfirmanden sind eine
einigermassen einheitliche Zielgruppe. Das zeigt H.s Analyse ihrer Lebensproblematik auf
Grund von familiensoziologischen und entwicklungspsychologischen Forschungen und von
journalistischen Ausserungen zur Krise der Lebensmitte. Beachtenswert finde ich die Uberle-
gungen des Verf.s zur Frage, wie der paulinisch-lutherische Rechtfertigungsglaube fiir die
Lebenssituation dieser Menschen zu aktualisieren ist.

H. bietet noch vier Modelle fiir Wochenendveranstaltungen mit den dazugehdrigen Mate-
rialien zu den Themen: Elterngebot, Leben und Hoffnung, Abendmahl, Verantwortung fiir die
Umwelt; ferner die Ergebnisse der empirischen Auswertung dieser Veranstaltung.

Diese Bonner Dissertation verbindet in eindriicklicher Weise Gelehrsamkeit und theologi-
sche und humanwissenschaftliche Kenntnisse mit Praxisndhe. In der Beurteilung der Chancen
der neuen Arbeitsform scheint mir H. zu optimistisch zu sein, da durchschnittliche Pfarrer den
von ihm selber aufgestellten methodischen Anforderungen kaum gewachsen sind. Nur relativ
wenige Pfarrer sind fihig, in Elterngruppen eine Atmosphire zu schaffen, die Voraussetzung
dafiir ist, dass einige der von H. beschriebenen hohen Ziele erreicht werden.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

