Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 4

Artikel: Zur Barth-Deutung Eberhard Jingels [Fortsetzung]
Autor: Barth, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

394

Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels
Fortsetzung
111

Die Theorie der Theologie als Wissenschaft von der Interpretation der
Selbstinterpretation Gottes muss nach dem bisher Gesagten nicht nur zeigen
konnen, dass sich im theologischen Fundamentalprinzip der Offenbarung
deren Strukturbestimmtheit und deren Strukturvorkommen wechselseitig
implizieren — dies zu zeigen, ist Aufgabe der Erwidhlungslehre —, sondern es
muss ebenfalls gezeigt werden konnen, dass die Denkbarkeit des Zusammen-
fallens von Prinzip und Tatsache im theologischen Fundamentalprinzip der
Offenbarung nicht nur die Strukturbestimmtheit der Offenbarung — davon
handelt im wesentlichen die Trinititslehre —, sondern auch das Vorkommen
der Struktur Offenbarung impliziert. Die Abhdngigkeit der Denkbarkeit des
Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung und damit die
Abhingigkeit der Strukturgesetzlichkeit theologischer Reflexion von dem
Vorkommen der Struktur Offenbarung wird von Jiingel in der Weise zur
Geltung gebracht, dass gezeigt wird, dass diese Denkbarkeit ithrer Aussagbar-
keit dquivalent ist. Die Aquivalenz von Denkbarkeit und Aussagbarkeit des
Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung als Abhingig-
keit der Sprachlichkeit von dem Vorkommen der Struktur Offenbarung
begrifflich zu explizieren, ist die systematische Funktion der Lehre von der
analogia fidei. Aufjener Stufe der erkenntnistheoretischen Selbstreflexion im
Gewande materialer Dogmatik befinden wir uns also, wenn wir es laut Jiingel
mit «einer das Evangelium als Entsprechung zur Geltung bringenden Lehre
von der Analogie» (GG 394) zu tun haben.

Wir werden zunéchst den systematischen Zusammenhang der Analogien-
lehre Jiingels mit dessen strukturtheoretischer Explikation des Offenbarungs-
begriffes herstellen, danach Jiingels Verstindnis der analogia fidei erldutern
und schliesslich Jiingels Kritik an Kant hinsichtlich dessen Theorie der
Analogierede einer Priifung unterziehen.

Die Aquivalenz der Denkbarkeit und der Aussagbarkeit des Zusammen-
fallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung wird von Jiingel in zwei
Gedankenschritten begriindet, erstens damit, dass die Denkbarkeit jenes
Zusammenfallens den ontologischen Status eines Sinnzusammenhanges, und
zwar eines ausschliesslich durch einen gottlichen Sprechakt konstituierten,
den Kontext des gottlichen Selbstwortes bildenden Sinnzusammenhanges
habe, und zweitens damit, dass die Teilhabe an der Wirklichkeit des gottli-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 395

chen Sprechaktes der Aussagbarkeit des Sinnzusammenhanges des Kontex-
tes des gottlichen Selbstwortes dquivalent sei.

Was das erste anbelangt, so gilt es nach Jiingel sich klarzumachen, dass die
gottliche Urentsprechung, «wodurch das Verhiltnis von ermdglichender
Moglichkeit und ermdéglichter Moglichkeit moglich wird» (MA 544/545),
identisch ist mit einem «Ja der freien Liebe Gottes, das der dreieinige Gott zu
sich selber spricht» (MA 547). Dieses reflexive Sprachgeschehen gottlicher
Erwihlung, dessen Sinn die Lehre vom Bund analysiert, ist gewissermassen
die materiale Durchfiihrung des géttlichen Selbstwortes, von dem die Prole-
gomena auszugehen methodisch genotigt waren. Der Vollzug des gottlichen
Sprechaktes konstituiert die semantische Relation zwischen dem gottlichen
Wort und dem Sinn des in ihm Ausgedriickten. «Indem Gott Ja zu etwas sagt,
schafft er eine Beziehung zu dem Bejahten und damit dieses selbst» (MA 551).
Sofern es sich im Vollzug des gottlichen Sprechaktes um die sich als Selbst-
wort realisierende Selbstkonstitution des Seins Gottes handelt, hat der refle-
xive gottliche Sprechakt auch eine ontologisch konstitutive Funktion fiir das
im gottlichen Wort Ausgedriickte: «Das Wort ruft, sein eigenes Sein setzend,
in das Sein: a) die Bezichung zum Bejahten; b) damit gleichurspriinglich das
Bejahte» (MA 551). Das gottliche Wort hat also als blosses Wort eine onto-
logisch konstituierende Prinzipienfunktion. «Gottes Ja ruff Beziehungen und
mit diesen Beziechungen In-Beziehung-Seiendes in sein Sein» (MA 552). Dies
bedeutet hinsichtlich der Denkbarkeit des Zusammenfallens von Prinzip und
Faktum der Offenbarung: das zu Denkende ist denkbar, genau dann, wenn
ithm im Kontext des gottlichen Selbstwortes Sinn zukommt. Sofern der durch
den gottlichen Sprechakt konstituierte universelle Sinnzusammenhang des
gottlichen Selbstwortes gerade nicht ein inhaltsleeres Prinzipiengefiige theo-
logischer Selbstreflexion ist, sondern die Denkbarkeit des Zusammenfallens
der Bestimmtheit und des Vorkommens des Offenbarungsprinzips, muss das
Sinnkontext stiftende gottliche Selbstwort als inhaltlich bestimmt gedacht
werden, nimlich als «das Ja Gottes zu sich selbst und das Ja Gottes zum
Menschen in einer Person» (MA 548).

Mit dem Vollzug der materialen Sinnzusammenhang stiftenden Selbst-
konkretisierung des gottlichen Selbstwortes wird die mundane Sprache des
Menschen vonseiten des gottlichen Selbstwortes bzw. vonseiten des im gott-
lichen Selbstwort liegenden universellen Sinnzusammenhanges her in einer
umfassenden Weise iiber sich selbst verstdndigt. Mit anderen Worten: die
Wirklichkeit des gottlichen Sprechaktes setzt die Sprache des Menschen in
ein neues Verhaltnis zu sich selbst: «Gott verhilt sich zu seinem Wort so, dass
er sich dabei zugleich zum Menschen und in einer ganz bestimmten Weise zu
dessen Verhiltnis zu dessen eigenem Wort verhalt» (GG 394).



396 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

Mit der Behauptung, dass die Denkbarkeit des Zusammenfallens von
Prinzip und Faktum der Offenbarung den ontologischen Status eines durch
das Geschehen des gottlichen Selbstwortes gestifteten Sinnzusammenhanges
habe, ist aber erst das eine Argument fiir die in Frage stehende These von der
Aquivalenz von Denkbarkeit und Aussagbarkeit gegeben. Es muss nun zwei-
tens noch gezeigt werden, dass die Teilhabe an der Wirklichkeit des gottlichen
Sprechaktes der Aussagbarkeit des durch den Kontext des gottlichen Selbst-
wortes gebildeten Sinnzusammenhanges dquivalent ist. Damit treten wir nun
in den engeren Umkreis der durch das Problem der analogia fidei aufgewor-
fenen Fragen.

Auszugehen ist von dem universellen Entsprechungszusammenhang, wel-
cher durch den gottlichen Sprechakt konstituiert wird. «In diesen Beziehun-
gen entspricht Gottes Ja seinem Ja, und darin entspricht die Beziehung zwi-
schen Gott und Mensch den Beziehungen in Gott selbst» (MA 552). In die-
sem universellen Entsprechungszusammenhang ist die Rede von Gott und
zwar «in ihrer Seinsweise als Rede in das Geschehen einbezogen, von dem sie
redet» (GG 391/392). Die Rede von Gott muss natiirlich in irgendeiner Weise
diesem universellen Entsprechungszusammenhang angemessen sein. « Wenn
menschliche Rede von Gott diesem entsprechen soll, muss sie Gott analog
sein» (GG 383). Zugleich gilt aber, dass «das Ereignis der Entsprechung
menschlicher Rede zu Gott... kein der Sprache eigenes Vermogen..., son-
dern eine ihr eroffnete und zugemutete fremde Moglichkeit» (GG 395)
1st.

Jiingel versucht, dieses Problem so zu 16sen, dass er eine sprachpragma-
tische Theorie der Analogierede entfaltet, deren transzendentale Bedingun-
gen in einer Onto-Theologie begriindet werden. Als Leitfaden der Rekon-
struktion von Jiingels transzendental-pragmatischer Theorie der Analogie-
rede mag folgender Satz dienen: «Der Ereignischarakter dieses Geschehens
(sc. des Geschehens des Kreuzestodes Jesu Christi) ... teilt sich der Sprache
mit, die davon redet» (GG 392). Wir konnen das damit gestellte Problem in
der Weise zuspitzen, dass wir nach den Prinzipien fragen, die man voraus-
gesetzt hat, wenn man die Moglichkeit der Teilhabe sprachlicher Darstellung
am Ereignischarakter des dargestellten Ereignisses bloss vermoge der Dar-
stellung des Dargestellten annimmt. Damit sind natiirlich bloss die Prinzi-
pien moglicher theologischer Analogierede angesprochen, keineswegs deren
Anwendung.

Wie bei den Uberlegungen zum Weg der Theologie im allgemeinen gilt
auch hier bei der Bestimmung des Begriffs der analogia fidei wieder der
methodologische Grundsatz vom Vorrang der inhaltlichen Bestimmtheit vor
der erkenntnistheoretischen Denkbarkeit eines theologischen Prinzips: «Die



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 397

formale Struktur der Analogie, die als hermeneutische Ermoglichung und als
ontologische Freigabe Gott entsprechender Rede von Gott in Frage kommt,
lasst sich nicht aus allgemeinen Prinzipien... herleiten, sondern nur aufgrund
einer Analyse schon geschehener Rede von Gott freilegen» (GG 390/391).
Genauer betrachtet ist es aber nicht die Analyse schon geschehener Rede von
Gott, welche den Massstab der Begriffsbildung abgibt, sondern deren Gehallt.
«Der Massstab dessen, was als Analogie oder Entsprechung in Frage kommt,
wenn das Evangelium als Entsprechdung verstanden werden soll, kann...
allerdings nur dasjenige Geschehen sein, von dem das Evangelium redet»
(GG 390).

Allgemein gilt nach Jiingel fiir das Analogieverstindnis Barths folgender
«Grundsatz»: «Das Sein des Menschen Jesus ist der Seins- und Erkenntnis-
grund aller Analogie» (MA 538). Das Analogieprinzip ist «keine methodo-
logische Hilfskonstruktion» (MA 539), betrifft also nicht primér die formalen
Fragen der wissenschaftstheoretischen Selbstreflexion, in der sich die Theo-
logie unter die logische Lupe nimmt, sondern betrifft die Konstitution theo-
logischer Erkenntnis, genauer: die konstitutiven Bedingungen derselben:
«Das Phinomen der Analogie gehort primér auf die Seite des Konstitutivum.
Nur insofern sie dort ithren Ort hat, bezieht sie sich... auf das Konstitutum»
(MA 552).

Der Analogiebegriff bezeichnet die formale Struktur des im gottlichen
Sprechakt — wie er sich in der Erwidhlung Jesu Christi vollzieht — mitgesetzten
universellen Entsprechungszusammenhanges: «Indem Gott in und mit sei-
nem Ja ad extra seinem Ja ad intra entspricht, entsprechen sich die Bezie-
hungen, ist die Analogie ein Verhéiltnis zwischen Verhiltnissen» (MA 551):
Dieser universelle Entsprechungszusammenhang weist die Struktur der ana-
logia relationis zunédchst nicht im Hinblick auf Anderes, sondern an ihm
selber auf, insofern als «die analogia relationis... nicht in das Geheimnis des
Zwischen von Gott und Geschdpf, sondern in das Geheimnis Gottes selber
miindet» (MA 548). Weil die analogia relationis nur in der gottlichen Selbst-
entsprechung begriindet ist, ist sie dann auch die Struktur der Entsprechung
zwischen der gottlichen Selbstentsprechung und Anderem: «Die Wiederho-
lung ist als Relation Gottes zu uns die Entsprechung zu Gottes Selbstbezo-
genheit: analogia relationis» (GS 118). Den Begriff der analogia relationis zu
explizieren, heisst deshalb nichts anderes, als «das Evangelium als Ereignis
der Entsprechung zu verstehen» (GG 390).

Mit dem Verstindnis der analogia relationis als eines Ereignisses der Ent-
sprechung versucht Jiingel den beiden Aspekten des Analogiebegriffs im
Denken Barths gerecht zu werden, welche fiir dieses nicht nur hinsichtlich
eines sachlich unterschiedlichen Gesichtspunktes, sondern auch im Sinne der



398 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

Anzeige eines zeitlichen Wandels der Auffassungen signifikant sind. Wih-
rend «die Sorge des «dialektischen» Barth» darin gipfelte, «man wolle mit
Hilfe der sogenannten analogia entis die mit dem Stichwort des ganz Anderen
beschworene qualitativ unendliche Kluft zwischen Gott und Mensch pro-
metheisch iibersteigen, ja man miisse dies dann geradezu wollen», «befiirch-
tete der «<spéte» Barth, die sogenannte analogia entis verfehle die Differenz von
Gott und Mensch, indem sie Gottes Nahe libergehe» (GG 385).

Berticksichtigt man beide Extrema, dann bezeichnet der Begriff der analo-
gia fidei oder analogia relationis geradezu ein synthetisches Prinzip theolo-
gischer Erkenntnis, indem er eine Ahnlichkeit beschreibt, «die mehr als nur
Identitét ist und gerade im Hinausgehen {iber das blosse Identischsein den
konkreten Unterschied zwischen Gott und Mensch freigibt» (GG 394). Der
Begriff der analogia fidei bezeichnet ein synthetisches Prinzip theologischer
Erkenntnis deswegen, weil er die Einheit des Unterschiedenen ebenso wie die
Verschiedenheit des Identischen aussagt, indem er ndmlich die Struktur der
«Differenz einer inmitten noch so grosser Undhnlichkeit immer noch gros-
seren Ahnlichkeit zwischen Gott und Mensch» (GG 393) beschreibt.

Zwar nur als Interpretament des Entsprechungsereignisses des Evan-
geliums, so aber unbedingt kann die analogia fidei die Funktion eines syn-
thetischen Prinzips theologischer Erkenntnis iibernehmen: Die «im Glauben
bekannte einmalige Identitdt von Gott und Mensch schliesst zwar in ihrer
Einmaligkeit aus, dass man von Gott beliebig ebenso wie vom Menschen
reden darf, wehrt sich aber zugleich gegen das Verbot, von Gott als einem...
Menschen zu reden» (GG 407). Nur wenn es also gelingt, die Einmaligkeit der
Analogie des Evangeliums verstdndlich zu machen, sind die Bedingungen der
Moglichkeit der analogia fidei als eines synthetischen Prinzips theologischer
Erkenntnis erfiillt: «die analogische Kraft des Evangeliums» «bringt» die
«besondere Nihe des prinzipiell Unterschiedenen allererst zusammen» (GG
404). Und nur wenn es ebenfalls gelingt, den prinzipiellen Aspekt der Ana-
logie des Evangeliums verstandlich zu machen, es mithin als «ontologisches
Sprachphanomen» (MA 555) zu verstehen, ist es moglich, in der analogi-
schen Kraft des Evangeliums die universellen Bedingungen der Moglichkeit
theologischer Erkenntnis zu erblicken. Beides, das Evangelium in seiner
Einmaligkeit ebenso wie in seiner prinzipiellen Bedeutung, verstindlich zu
machen, ist die Funktion des theologischen Begriffs des Ereignisses als eines
Interpretamentes des Analogieprinzips. «In» dem «Ereignis», «in dem Gott
sprachlich zuginglich wird», «und als dieses vollzieht sich die Analogie des
Glaubens» (GG 393). Der «Ereignischarakter der Analogie» (MA 554) ist
somit ein Merkmal der Prinzipienfunktion der analogia fidei als einer Kon-
stitutionsbedingung theologischer Erkenntnis.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 399

Jiingel versucht nun, aus dem Ereignischarakter der analogia fidei sprach-
theoretische Konsequenzen in der Weise zu ziehen, dass er von der analo-
gischen Kraft des Entsprechungsereignisses des Evangeliums auf die Eigen-
schaft jedweder theologischer Erkenntnis, vom Charakter ereignishafter Ent-
sprechung zu sein, schliesst: «Die Analogie» ist «die Struktur des Ereignisses,
in dem Gott selbst sich dem Menschen so zuspricht, dass dieser von aussen
und innen dazu bestimmt wird, von Gott zu reden» (GG 404). Sprachphi-
losophisch gesehen vollzieht sich hier nichts anderes als der Versuch, das in
Frage stehende Analogieproblem nicht unter logisch-semantischer, sondern
unter sprachpragmatischer Perspektive in den Blick zu bekommen.

Geht man einmal von der sprachphilosophischen Unterscheidung zwi-
schen einer syntaktischen Relation, welche die Verkniipfung von Zeichen
untereinander betrifft, einer semantischen Relation, welche die Beziehung
(von der Differenzierung derselben sei abgesehen) eines Zeichens auf seine
Bedeutung betrifft, und einer pragmatischen Relation, welche die Beziehung
zwischen Zeichen und Zeichenbenutzer betrifft, so bewegen sich Jiingels
Erorterungen beziiglich des Ereignischarakters der Analogierede im Umkreis
sprachpragmatischer Uberlegungen, d.h. sie betreffen den Gebrauch der
sprachlichen Zeichen in der Analogierede: «Die Analogie ist selber im emi-
nenten Sinne ein Sprachereignis» (GG 395).

In diesem sprachpragmatischen Kontext kann Jiingel dann den Ereignis-
charakter der Analogie, d.h. der Ahnlichkeit oder Identitit von Verhiltnis-
sen, auf diese Verhdltnisse selber tlibertragen und ebenfalls theologisch legi-
timiert wissen: «Die Relationen geschehen, insofern in ihnen — und nicht nur
in einer von beiden — Gott sich selber verhilt» (GG 395). Fiir die Relations-
fundamente der Beziehungen der ereignishaften Analogie bleibt die sprach-
pragmatische Deutung der Analogierede ebenfalls nicht ohne ontologische
Konsequenzen. Der ontologische Status der Relationen ist nicht mehr abhin-
gig vom ontologischen Status der Relationsfundamente; nun «bestimmt die
Analogie als dieses Relationengefiige die Relate, so dass es durch die Analogie
zu einem neuen Sein» (GG 387) kommt. Die sprachpragmatische Deutung
der Analogierede fiihrt zu einer ontologischen Abhéngigkeit der Relations-
fundamente unmittelbar von den sie verkniipfenden Relationen, mittelbar
von der die Relationen stiftenden Analogierede. «Die Relationen sind also
nicht den Relaten gegeniiber dusserliche Verhiltnisse, sondern Vollziige
eines sprachlichen Verhaltens, das die zueinander in Beziehung tretenden
Relata in ein neues, ihr eigenes Sein zutiefst bestimmendes Verhiltnis bringt»
(GG 395).

Auf diese Weise sieht Jiingel durch das Analogieprinzip «die im Verhalt-
nis von Denken und Sein beschlossene Subjekt-Objekt-Problematik iiber-



400 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

holt» (MA 554).2¢ Der sprachpragmatische Aspekt der Analogierede wird
hier also gegen deren semantischen Aspekt ausgespielt und erkenntnisthe-
oretisch verwertet. Dann gilt: «Die Erkennbarkeit der Analogie wird durch
die Analogie selber gewihrleistet» (MA 554). Und da jede «Gott entspre-
chende sprachliche Verlautbarung sich immer schon im Horizont dessen,
was durch Analogie ermdglicht wird» (GG384), bewegt, ist durch die sprach-
pragmatische Theorie der Analogierede eine grundsitzliche Eingrenzung der
erkenntnistheoretischen Fragestellung fiir die Theologie gelungen.

Sofern nun aber die sprachpragmatische Struktur der Analogierede in der
oben aufgewiesenen ontotheologischen Prinzipienfunktion der Erwadhlungs-
lehre griindet, ist auch eine grundséitzliche Fundierung des erkenntnistheore-
tischen Kernproblems der Theologie —so jedenfalls schitzt Jiingel die Bedeu-
tung des Analogieprinzips ein — gelungen. Die sprachpragmatische Deutung
der Analogierede erfihrt in ihrer Riickfiihrung auf die Erwahlungslehre eine
transzendental-pragmatische Begriindung. Ebenso wie die Entsprechungen
des mit dem gottlichen Sprechakt mitgesetzten universellen Entsprechungs-
zusammenhanges ist auch die analogia fidei als theologisches Erkenntnis-
prinzip «eine Entsprechung von Beziehungen, die durch ein Ja konstituiert
sind, das so das Sein des Seienden, zu dem Ja gesagt wird, allererst ermdg-
licht» (MA 547). Die transzendentale Urspriinglichkeit des Analogieprinzips
findet darin ihren Ausdruck, dass auch die Struktur der analogia fidei ein
«Verhdltnis von ermoglichender Moglichkeit und ermdoglichter Moglich-
keit» (MA 544) ist. Das Analogieprinzip griindet im Urwort der gottlichen
Erwidhlung Jesu Christi: «Die Entsprechung des Glaubens ist mdoglich, weil
dieses verbum externum gesprochen ist» (MA 553).

Nicht nur die Analogierede ist damit «theologisch von einem sie ermdg-
lichenden Grunde bedingt» (MA 539), sondern auch «der Analogiebegriff»
wird «erst durch den ihn prézisierenden Genetiv konstituierty» (MA 537).
Dem Begriff der analogia fidei kommt also nach Jiingel die Funktion eines
Letztbegriindungsprinzips theologischer Erkenntnis zu, d.h. der Begriff der
analogia fidei hat die Bedeutung «einer die Theologie als Wissenschaft
ermoglichenden Bedingung» (MA 536).

Eine kritische Frage an Jiingels transzendental-pragmatische Explikation
des Begriffs der analogia fidei bleibt aber offen. Selbst wenn das von ihm
konstruierte Prinzip der analogia relationis die theologischen Aporien davon
verschiedener Explikationen des Analogiebegriffs — «die Vermittlung von
Schopfer und Geschopf zu einem vershnenden Dritten bleibt durch die
sogenannte analogia entis und die ihr inhédrierende analogia nominum aus-

26 ygl. A. 20



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 401

geschlossen» (GG 388) — zu umgehen in der Lage wiére und es denkbar
machen wiirde, dass «Gott selbst sich in diesem Verhdltnis (sc. zur Welt)
verhilt, und zwar zu sich selbst und zugleich zur Welt» (GG 386): ist, «in-
dem... nicht nur gefragt wird, wie man von der Offenbarung Gottes reden
soll, sondern was solche Rede von der Offenbarung Gottes moglich macht»
(GS 18), im ersten Teil dieser Frage nicht die Grundfrage der von Jiingel
verworfenen Analogietheorien, das Problem der Moglichkeit genau dieses
Wie, wenigstens impliziert? Gibt Jiingels transzendental-pragmatische Be-
griindung theologischer Erkenntnis zumindest ansatzweise oder nebenbei
eine Antwort auf die noch bestehende Frage nach den kategorialen Bedin-
gungen der Moglichkeit des in der Analogierede sich ereignenden Verglei-
chens? Um diese Frage beantworten zu konnen, ist es hilfreich, Kants Theo-
rie der Analogierede zu skizzieren, die von Jiingel zu Recht als am prinzi-
piellsten konzipiert beurteilte Fassung des Problems.

Es ist notwendig, sich klar zu machen, dass Kants Theorie der Analogierede am Analo-
gieschlussverfahren orientiert ist, auch dort, wo man etwas nicht mehr per analogiam schliessen,
sondern nur noch sich vorstellen oder denken kann. Deshalb ist fiir Kants Auffassung des
Analogieprinzips unter anderem Kants formale Logik einschligig.

Kant sagt: «In der Physik und Theologia naturalis bey den Eigenschaften der Gottheit
schliisst man das mehreste durch Analogie» (Logik Philippi, AA XXIV, 478). Die Analogierede
verweist auf die Struktur mathematischer Proportionen: «Die Analogie die in der Gleichheit
zweener philosophischen Verhiltnisse steht ist sehr conform den mathematischen Verhiltnis-
sen» (Logik Philippi, AA XXIV 478). Fiir das Wesen der Analogierede ist aber gerade auch ihre
Verschiedenheit von der mathematischen Proportion konstitutiv: «In der Philosophie bedeuten
Analogien etwas sehr Verschiedenes von demjenigen, was sie in der Mathematik vorstellen. In
dieser sind es Formeln, welche die Gleichheit zweier Grossenverhiltnisse aussagen... In der
Philosophie aber ist die Analogie nicht die Gleichheit zweier quantitativen, sondern qualitativen
Verhéltnisse...» (AA 11160, KdrV B 222). Fiir die in der Analogierede vorkommende Analogie
gilt also: «Diese besteht im philosophischen Verhiltniss» (Logik Philippi AA XXIV 478). Die
Analogierede ist genauer bezeichnet ein Schlussverfahren, ndmlich ein «schluss in Ansehung der
Analogie» (Logik Blomberg AA XXIV 287).

Der Analogieschluss gehort seiner Schlussart nach zu den indirekten Schliissen, deren
Gebrauch in Folgendem begriindet ist: «Wenn die Griinde, von denen eine gewisse Erkenntnis
abgeleitet werden soll, zu mannigfaltig oder zu tief verborgen liegen: so versucht man, ob sie nicht
durch die Folgen zu erreichen sei» (AA III 514, KdrV B 818). Die Schlussart des Analogie-
schlusses besteht dann darin, «dass, wenn so viele Folgen, als man nur immer versucht hat, mit
einem angenommenen Grunde wohl zusammenstiinden, alle iibrigen moglichen auch darauf
einstimmen werden» (AA III 514, KdrV B 818f.). Fiir die Funktion der Analogie in diesem
Schlussverfahren gilt: «Analogie ist hiebey der Grund» (Logik Philippi, AA XXIV 478).

Der Analogieschluss ebenso wie der Induktionsschluss gehen nicht vom Allgemeinen zum
Besonderen, sondern vom Besonderen zum Allgemeinen und sind deshalb Schliisse der reflek-
tierenden Urteilskraft. «Ausserordentliche Schliisse gehen vom Besonderen zum allgemeinen:



402 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

Induction und analogie; aber alsdenn sind es nicht wahre Schliisse der Vernunft, sondern prae-
sumtionen derselben» (AA XVI Reflexion 3278). Der Analogieschluss hat deshalb ebenso wie
der Induktionsschluss bloss empirische Bedeutung. «Sie sind principien des (empirischen) Ver-
fahrens in Erweiterung unserer Erkenntnis durch Erfahrung» (AA XVI Reflexion 3287). Im
Hinblick aufihren logischen Wert sind beide unbefriedigend: «Diese Schliisse durch die induc-
tion und analogie sind gleichsam die beiden Kriikken der Menschlichen Ratiocination wahre
Kriikken, denn wir gehen sehr unsicher Daher» (Logik Busolt AA XXIV 680). Der Analo-
gieschluss ist ebenso wie der Induktionsschluss von bloss empirischer Allgemeinheit. «Die
logische Allgemeinheit sagt etwas von Gattung oder Arten und nicht von allen individuen in
einem aggregat derselben ... Empirische allgemeinheit ist nur (gen) analogon der logischen» (AA
XVI Reflexion 3286).

Kant beschreibt nun, wie sich der empirische Schluss nach der Analogie vollzieht: « Wennich
eine Wirkung habe und ihre Ursache weiss und sehe daraufeine dhnliche Wirkung anderswo; so
schliisse ich dass da auch eine dhnliche Ursache sey» (Logik Philippi AA XXIV 478). Ebenso gilt
umgekehrt: «So schliisse ich auch von dhnlichen Ursachen auf dhnliche Wirkungen» (ebenda).
Allgemeiner, nicht im Hinblick auf die Wahrnehmungen von Verdnderungen, sondern im
Hinblick aufdas logische Verhéltnis formuliert, heisst dies: «wenn 2 oder mehr Dinge von einer
Gattung in so viel Merkmalen {ibereinkommen die ich habe entdecken kénnen: so schliess ich,
dass sie in allen andern Merkmalen, die ich nicht kenne, auch tibereinkommen werden» (Logik
Politz AA XXIV 594).

Die Form des Analogieschlusses ist also die: «Vieles in einem (was auch in andern ist), also
auch alles iibrige in demselben: Analogie» (AA XVI Reflexion 3282). Der Schluss vom Beson-
deren auf das Allgemeine schliesst im Analogieschluss «von partialer Ahnlichkeit zweyer Dinge
auftotale» (AA XIV Reflexion 3282). Der Analogieschluss ist also «eine Induction in Ansehung
des Praedicats» (Logik Blomberg AA XXIV 287). «Ich schliesse von der Identitit einiger
Eigenschaften auf die Identitit aller» (Logik Dohna-Wundlacken AA XXIV 777). «Der Schluss,
wenn ich von einigen Pradikaten der Dinge auf alle tibrigen schliesse, so ist das ein Schluss nach
der Analogie» (ebenda). Unter der Bedingung der spezifischen Verschiedenheit und der gat-
tungsmissigen Unbestimmtheit «bringen wir Dinge empirisch unter eine Gattung» (AA XVI
Reflexion 3285). Bedingung dafiir, spezifisch verschiedene, gattungsmaissig unbestimmte Dinge
durch Analogieschluss unter eine Gattung zu bringen, ist dabei die Identitét einer gemeinsamen
Bedingung iiber der Gattung. «Analogie: viele Merkmale in einem, also auch die iibrige alle, die
mit derselben Bedingung verkniipft seyn» (AA XVI Reflexion 3283). Somit «wird bey der
analogie nur die identitaet des Grundes, par ratio, erfordert» (AA XVI Reflexion 3292).

Generell gilt fiir den Analogieschluss auf dem Felde von Begriffsverhéltnissen im Gegensatz
zu dem Gebiet der mathematischen Proportionen, dass «ich aus drei gegebenen Gliedern nur das
Verhdltnis zu einem vierten, nicht aber dieses vierte Glied selbst erkennen und a priori geben
kann, wohl aber eine Regel habe, es in der Erfahrung zu suchen, und ein Merkmal, es aufzu-
finden» (AA III 160/161, KdrV B 222). Unmdoglich ist es aber nun, auf Eigenschaften Gottes
«nach der Analogie [zu] schliessen: weil hier das Princip der Moglichkeit einer solchen Schluss-
art gerade mangelt, ndmlich die paritas rationis, das hochste Wesen mit dem Menschen... zu
einer und derselben Gattung zu zihlen» (AA V 464). Dennoch kann man im Hinblick auf die
Eigenschaften Gottes «nach der Analogie... denken» (ebenda). So sagt Kant: «Wir kénnen ein
Wesen (was uns unbegreiflich ist) zwar nach der analogie denken, aber nicht (nach) aus einem
Verhaltnisse gegebener Dinge auf dasselbe Verhaltnis unbekannter Wesen schliessen» (AA XVI
Reflexion 3287). Den Unterschied von Denken und Schliessen in der Analogierede kann Kant
auch als den von sich Vorstellen und Schliessen erldutern: «Nach einer analogie sich etwas
vorstellen — schliessen» (AA XVI Reflexion 3294).



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 403

Worauf es Kant aber neben dem Unterschied von Denken und Schliessen in der Analogie-
rede noch ankommt, und womit wir wieder zurlickkehren zu unserer Diskussion des Analo-
gieprinzips bei Jiingel, das zeigt die eben teilweise zitierte Reflexion Kants: «Wir kdnnen daher
uns zwar (die Caussalitat) einer Ursache der Welt nach der Analogie (mit) (der Beschaffenheit)
einer Ursache in der Welt denken, (aber) namlich auf die Art Ursache zu seyn, wie Menschen
(ndmlich durch Verstand) Ursache einer Uhr sind, aber aus der kiinftigen Beschaffenheit der
Dinge der Welt nicht aufjene Caussalitét schliessen. Denn im ersten Fall haben wir nur &hnliche
Verhiltnisse, im Zweyten ein dhnliches Ding — Gott aber und Ursachen in der Welt sind ganz
heterogene Dinge» (ebenda).

Auch wenn wir nicht nach der Analogie schliessen, sondern bloss denken, so denken wir
dennoch gemiss den Kategorien, gemiss denen wir nach der Analogie empirisch schliessen.
Auch wenn wir uns Gott «nur als Gegenstand in der Idee» (AA 111457, KdrV B 724/725) denken,
so miissen wir ihn dennoch «nach einer Analogie mit den Gegenstinden der Erfahrung denken»
(ebenda). Sofern die dabei in Frage kommende Kategorie die Kausalitidtsbeziehung ist, denken
wir dann «nach der Analogie einer Causalbestimmung» (AA III 459, KdrV B 728). Die Kau-
salitdtskategorie ist deshalb fiir Kant die fundamentalste Verhéltniskategorie hinsichtlich der
Bestimmung empirischer Verhéltnisse und darauf gegriindeter Aussagen, weil die Substantiali-
titskategorie zwar unter dem Titel der Verhéltnisse obenan steht, aber «mehr als die Bedingung
derselben, als dass sie selbst ein Verhiltniss enthielte» (AA III 165, KdrV B 230).

Die Denkbarkeit Gottes gemiss den Kategorien empirischer Erkenntnis ist moglich, sofern es
sich um die Anwendung blosser Kategorien, abgesehen von deren Einschrinkung auf die
Bedingungen der Sinnlichkeit, handelt. Dabei gilt der entscheidende Gedanke, dass «wir das
Verhiltniss desselben [sc. <Unbekannten in Gott = x, welches wir Liebe nenneny] zur Welt
demjenigen dhnlich setzen konnen, was Dinge der Welt untereinander haben» (AA IV 358).

Was Kants Analogielehre zu zeigen in der Lage ist, ist dies, dass man, auch
wenn man weder im strengen Sinn beweisbare Aussagen noch auch bloss
empirische Analogieschliisse im Hinblick auf die Eigenschaften Gottes ma-
chen kann, sich dennoch legitimerweise eines symbolischen Anthropomor-
phismus zwecks theologischer Verhaltnisbestimmungen bedienen kann, so-
fern sich die darin vorkommenden Pradikate auf bloss kategoriale Bestim-
mungen zuriickfiihren lassen.

Das bedeutet: das Identische zwischen im Sinne Kants legitimen theolo-
gischen Aussagen einerseits und nichttautologischen Aussagen liber die mun-
dane Wirklichkeit andererseits ist die einheitliche kategoriale Ordnung des
Verstandes. Die Berechtigung zur Analogierede im symbolischen Anthropo-
morphismus der Theologie griindet sich auf eine kategoriale Identitdt zwi-
schen dem Reden von Gott und der Sprache tiber die Welt. Diese kategoriale
Identitdt in jeder Analogierede gehort deshalb in die Definition des Aus-
drucks «Analogie» selber: «Analogie (in qualitativer Bedeutung) ist die Iden-
titdt des Verhaltnisses zwischen Griinden und Folgen (Ursachen und Wir-
kungen)...» (AA V 464). Sofern die Analogie eine Identitdt begrifflicher
Verhiltnisse ist, impliziert sie die kategoriale Identitidt eben dieser Verhalt-
nisse. Ein nicht-mathematisches Verhaltnis, d. h. ein begriffliches Verhiltnis,



404 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

ist niemals bloss ein Verhaltnis, sondern immer schon ein Verhiltnis von
einer bestimmten Relationskategorie. Die kategoriale Identitit eines begriff-
lichen Analogans und eines begrifflichen Analogates ist eine notwendige
Bedingung jeder Analogierede.

Jiingel mag mit Bezug auf das oben angefiihrte Beispiel Kants und mit
Bezug auf Kants Definition des Ausdrucks «Analogie» von seiner Position
her mit Recht behaupten, «dass das, was wirklich Liebe ist, in diesem Modell
nicht denkbar wird» (GG 381). Wenn Jiingel dies aber darauf zurtickfiihrt,
dass «Kant als unentbehrliche Voraussetzung seines theologischen Ge-
brauchs der analogia proportionalitatis den Kausalnexus der analogia attri-
butionis... zur Geltung» (GG 376) bringe, so geht er an Kants Meinung vollig
vorbei. Jiingels Behauptung «Damit fliessen... bei Kant zwei verschiedene
Arten von Analogien ineinander, die die Tradition mehr oder weniger scharf
zu unterscheiden gewohnt war» (GG 363) ist falsch, weil sie den Zusammen-
hang von Analogierede und Analogieschluss bei Kant ignoriert. Jiingel sei-
nerseits aber muss sagen konnen, wie es seiner Meinung nach zu der kate-
gorialen Identitdt von begrifflichem Analogans und begrifflichem Analogat
kommt, die in jeder Analogierede vorausgesetzt ist.

Den von Pannenberg vorgebrachten und von Jiingel aufgenommenen
Einwand, dass «alle Analogie einen Kern unmittelbarer Univokation vor-
aussetzte» (MA 555), will Jiingel nicht gelten lassen. Fiir ithn ist damit die
Analogie «abstrakt als erkenntnistheoretisches Prinzip gefasst» (MA 555).
Jiingel gibt sich dem Gestus hin, ein schwieriges erkenntnistheoretisches
Problem gleichsam zu unterlaufen. «Die Erérterungen iiber Gleichheit und
Ungleichheit in der Entsprechung bleiben... leicht zu sehr in einem von der
analogia entis vorgezeichneten Problemraum» (MA 555). Ohne jede Pro-
blemirritation urteilt Jiingel von seiner transzendental-pragmatischen Deu-
tung der Analogierede her: «Versteht man... die Entsprechung als ontologi-
sches Sprachphidnomen, so ergeben sich die sonst zum Ausgangspunkt
gemachten Abgrenzungen der Analogie gegen Gleichheit und Ungleichheit
von selbst» (MA 555). Jiingels Uberheblichkeit gegeniiber erkenntnistheore-
tischen Fragen an dieser Stelle verfangt jedoch nicht. Wenn es sich bei der
Analogierede wirklich um ein Reden in Analogien handelt, so hat man, auch
wenn man mit Jiingel die Entsprechung der begrifflichen Verhéltnisse trans-
zendental-sprachpragmatisch als in einem urspriinglichen Analogiegesche-
hen begriindet ansehen will, sofern es sich dabei eben auch um die Behaup-
tung einer Identitdt begrifflicher Verhéiltnisse handelt, immer schon die kate-
goriale Identitidt der in der Behauptung einer Entsprechung identifizierten
Verhdltnisse vorausgesetzt. Auch wenn man heute nicht mehr so leicht bereit
1st, Kants Kategorienlehre zu iibernehmen oder eine andere nichtempirische



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 405

Theorie semantischer oder gegenstandstheoretischer Kategorien zu konzi-
pieren, so wird man doch die Aprioritdt der syntaktischen Strukturbestimmt-
heit von Relationen kaum ernsthaft bestreiten konnen. Jiingel muss sich also
zumindest die Frage gefallen lassen, worin fiir ihn die Bedingungen der kate-
gorialen Identitat der in der Behauptung einer Entsprechung identifizierten
Verhiltnisse hinsichtlich deren apriorisch-syntaktischer Struktur bestehen.
Eine Theorie der syntaktischen Struktur von Relationen ist in jeder Theorie
(auch in einer theologischen) der Analogierede impliziert als notwendige
Bedingung logischer Wohlformuliertheit von Analogierede.

Dass Jiingel das Kategorienproblem im Zusammenhang der Frage nach
den notwendigen Bedingungen des in jeder Analogierede immer schon vor-
ausgesetzten identischen kategorialen Kernes nicht in den Blick bekommt,
hingt zweifellos damit zusammen, dass er eine Theorie der Analogierede
vom sprachpragmatischen Typus entfaltet und damit vom syntaktischen und
semantischen Aspekt der Sprache, in denen sich die Kategorienlehre bewegt,
abstrahiert. Dies wird theologisch motiviert: «In der Mitteilung {iber den
Sachverhalt wird iiber diesen nicht nur informiert. Der Sachverhalt teilt sich
so mit, dass zwischen ihm und der Rede von ihm nur durch eine Abstraktion
unterschieden werden kann» (GG 392). Nur: Auf der Abstraktion beruht
eben die Wissenschaft, auch die Wissenschaft von der Interpretation der
Selbstinterpretation der Offenbarung.

IV

Jiingels erkenntnistheoretisch orientierte Barth-Deutung scheint mit den
bisher dargelegten Gedankengingen, welche die Integration der erkenntnis-
theoretischen Frage in die materiale Dogmatik, die strukturtheoretische
Rekonstruktion des Offenbarungsbegriffes, die Uberwindung der Aporien
derselben durch die Letztbegriindung der Dogmatik von der Erwdhlungslehre
her, die transzendental-pragmatische Deutung des Begriffes der analogia fidei
und die sich aus der Vernachlissigung des Kategorienproblems sich ergeben-
den Aporien betrafen, noch nicht erschopfend gewiirdigt zu sein. Worum es
sich be1 dem noch ausstehenden Problem (vgl. GG 203-270) handeln soll,
wird durch einen Leitfaden indiziert, den Jiingel so bestimmt: « Evangelische
Theologie unterscheidet sich... von philosophischer Theologie dadurch,
dass sie nicht voraussetzungslos sein will, sondern in ihrem Ansatz als evan-
gelische Theologie bereits bestimmte Entscheidungen impliziert» (GG 205).
Diese impliziten Voraussetzungen «evangelischer» Theologie, genauer ge-
sagt: von Jiingels Explikation der von ithm als relevant angesehenen Stiicke



406 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

evangelischer Theologie, charakterisiert Jiingel als «hermeneutische Grund-
entscheidungen» (GG 206). Worum geht es?

Jiingel fordert von einer evangelischen Theologie, die im Anblick des
Kreuzes Jesu als «redlich» (GG 219) und «ehrlich» (GG 206) soll auftreten
konnen, dass sie sich ihrer unverwechselbaren Voraussetzungen sowohl
zwecks der Kritik nach aussen als auch zwecks der begrifflichen Selbstklarung
bewusst werde. Sieht man zunédchst einmal davon ab, dass es klarer und
niitzlicher wire, eine solche Forderung in den Qualitdtskriterien der Erkennt-
nisprodukte einer Wissenschaft anzusiedeln als im Umkreis eines Regulativs
fiir die Angehorigen derselben, so zeugt Jiingels Forderung nach einer Dar-
legung der hermeneutischen Situation der evangelischen Theologie als einer
Entscheidungssituation dennoch wiederum von einem erkenntnistheoreti-
schen Problembewusstsein, das mit Fug und Recht den Anspruch erheben
darf, die Fragen der Konstitution theologischer Erkenntnis nicht nur am
Rande aufgegriffen, sondern in das Innere der dogmatischen Grundfragen
integriert zu haben.

Das allgemeine, von Jiingel hinsichtlich der Theologie entfaltete Problem
der Erkenntniskonstitution betrifft die Frage, inwieweit man bei der Gewin-
nung von Erkenntnis auf diskursiv nicht mitteilbare Faktoren der Erkenntnis
rekurrieren muss. Anders gefragt: Welches sind die Rekurselemente einer
Erkenntnis, und wie verhalten sich die nur durch und im Rekurs aufweisba-
ren Bestandteile einer Erkenntnis zu deren diskursiv mitteilbaren Fakto-
ren?

Die Beantwortung dieser Fragen hat in der Geschichte der Erkenntnistheorie bekanntlich
verschiedene Auspriagungen gefunden und demgemass Begriff, Reichweite, Funktion und Me-
thodologie der Erkenntnis unterschiedlich bestimmt. So hat man etwa die Vorstellung von
Wesensformen, die Anschauung sinnlicher Qualitéten, die Intuition angeborener Ideen oder die
Empfindung von Sinneseindriicken als diskursiv nicht mitteilbare, nur durch Rekurs aufweis-
bare Faktoren der Erkenntnis verstanden.

Aufdiese erkenntnistheoretische Problemlage bezogen, kann man Jiingels
Reflexionen auf die hermeneutischen Grundentscheidungen evangelischer
Theologie geradezu als den Versuch der Beantwortung der Frage nach
Bestand und Funktion der Rekurselemente theologischer Erkenntnis verste-
hen. Jiingels Aussagen zur Denkbarkeit Gottes wiren so verstanden eine
Analyse der Rekursstruktur theologischer Erkenntnis. Da Jiingel nicht selber
eine Rekurstheorie entfaltet, sondern nur ganz allgemein die Notwendigkeit
des Rekurses im Vollzug evangelisch-theologischen Denkens behauptet,
miissen wir die Struktur des Rekurses theologischer Erkenntnis dem von
Jiingel tatsdachlich befolgten Argumentationsverfahren, innerhalb dessen sol-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 407

che Rekurse vorkommen, entnehmen. Wie sieht die von Jiingel faktisch
vorausgesetzte Rekursstruktur theologischer Erkenntnis aus?

Fragt man nach der Subjektsfunktion im Rekurs, das heisst: Wer rekur-
riert? so scheint Jiingel?’ diese nicht eindeutig zu bestimmen: Anthropolo-
gische Sachverhalte allgemeinerer Art wie z.B. Stimmungen, Vereinheitli-
chungen solcher elementaren Erfahrungen zu einer Erfahrung mit der Erfah-
rung, der Glaube, welcher schon der sprachlichen Auslegung seiner Erfah-
rung fahig ist, und theologische Reflexionen, welche die Inhalte des Glaubens
«nachgingig» explizieren, dies sind im wesentlichen die Instanzen, die eine
Subjektsfunktion im Rekurs beim Aufbau theologischer Erkenntnis einneh-
men konnen. Jiingels Meinung ist wohl die, dass sich die Subjektsfunktion
innerhalb des Rekurses beim Aufbau theologischer Erkenntnis aufspalten
lasst in eine Mannigfaltigkeit spezifischer Rekurssubjektelemente, die in
einem stufenartigen Verhaltnis zueinander stehen, welches vermutlich nicht
umkehrbar ist. Das Rekurssubjekt zerfiele in eine Mannigfaltigkeit gestufter
Funktionen; die spezifische Funktion hitte nur den Status eines relativen
Rekurssubjektes, der Rekurs wire iterierbar. Die Frage nach der Struktur der
Subjektsfunktion im Rekurs ist damit aber allererst vorbereitet.

Entsprechend der Mannigfaltigkeit der Subjektsfunktionen ergibt sich fiir
Jiingel natiirlich auch eine Mannigfaltigkeit auf Seiten dessen, worauf rekur-
riert wird. Hier finden sich begriffliche Gebilde wie Satzwahrheiten und
nichtsatzformige Prinzipien, intentionale Gebilde wie z. B. Gedanken, raum-
zeitlich wirkliche Gebilde wie Tatsachen oder die Existenz von Gegenstin-
den, psychische Gebilde wie Erlebnisse, Einstellungen oder Dispositionen
und kognitive Strukturen. Wie bei den Subjektsfunktionen des Rekurses, so
gilt auch auf Seiten dessen, worauf rekurriert wird, dass eine Mannigfaltigkeit
spezifischer Funktionen vorliegt. Eine Ordnung der Basisfunktion innerhalb
der Objektelemente des Rekurses liesse sich nur anhand der asymmetrischen
Ordnung der Subjektsfunktionen gewinnen.

Mit dem so formalisierten faktischen Rekursverfahren Jiingels scheint die
Rekursstruktur theologischer Erkenntnis beschrieben zu sein, die Jiingel
voraussetzt, wenn er das Hineingestelltsein der Theologie in Situationen
hermeneutischer Entscheidungen als theologisch wesentlich erachtet. Nun
vorausgesetzt, die Rekursstruktur theologischer Erkenntnis wire in dieser
Weise addquat beschrieben: Warum konnte die theologische Reflexion im
Sinne Jiingels nicht bei der Analyse der Rekursstruktur ihrer Erkenntnisge-
winnung stehen bleiben, wenn sie die Voraussetzungshaftigkeit thres Wissens

27 Einzelbelege aus Jiingels Schriften brauchen im folgenden nicht gegeben zu werden sie
finden sich z.B. in GG passim.



408 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

dem Selbstverstindnis dieses Wissens um seine Voraussetzungshaftigkeit

angemessen thematisieren wollte?

Hier wiren drei Gesichtspunkte zu nennen:

a) Eine Analyse der Struktur der subjektiven und objektiven Elemente der
Rekursfunktion lediglich im Hinblick auf deren Funktionsmerkmale tragt
dem Sachverhalt nicht Rechnung, dass das letzte Element, worauf rekur-
riert wird, seine Letztheit, d. h. seine Basis- oder Abschlussfunktion, ledig-
lich dem inhaltlichen Umstand verdankt, dass es sich hierbei um das Sein
oder die Selbstauslegung Gottes handelt.

b) Die Unbedingtheit theologischen Wissens sowohl hinsichtlich der in ihm
erorterten Sachverhalte als auch hinsichtlich seiner eigenen Gewissheit
resultiert gerade daraus, dass das Sein oder die Selbstauslegung Gottes die
letzte Rekursbasis darstellt.

¢) Eine vollstindige Darstellung der Rekursstruktur theologischer Erkennt-
nis muss ausser der erkenntniskritischen Analyse noch die Interpretation
der theologischen Reflexion als des Selbstbewusstseins des Rekurses von
seinen Bedingungen her durchfiihren.

Jiingel erhebt daher mit seiner Intention, die Konstitution theologischer
Erkenntnis ausschliesslich von deren Materie her verstindlich zu machen, zu
Recht den Anspruch, eine Theorie der Bedingungen der Mdoglichkeit theo-
logischer Erkenntnis zu geben, in dem Sinne ndmlich, dass die Rekursivitat
theologischer Erkenntnis aus deren Rekursfundament erkliart werden soll.

Jiingels Erkldrungsvorschldge lassen sich so zusammenfassen:

a) Der ontologische Status des Rekurssystems und des Rekursereignisses
ergibt sich aus den ontologischen Dimensionen des im Rekurs Bezoge-
nen.

b) Die Bestimmtheit des Rekurses bemisst sich nicht nach den Funktions-
bestimmungen des Rekurssystems und des Rekursereignisses, sondern
nach deren Qualitdt im Bestimmtheitshorizont des Rekursfundamen-
tes.

c) Die Seinsmodalitdt des Rekursvollzuges bemisst sich nicht nach der
Modalitit von dessen Grundfunktion fiir die Konstitution theologischer
Erkenntnis, sondern nach dessen Eigenschaft, Moment des im Rekurs
Bezogenen zu sein.

Sofern Jiingels Uberlegungen zu den material dogmatischen Vorausset-
zungen der hermeneutischen Situation der Theologie die Bedingungen der
Maoglichkeit der Rekursivitit theologischer Erkenntnis freilegen wollen, sind
sie ein durchaus ernstzunehmender Versuch, den durch die Neuzeit herauf-
beschworenen, unabweislichen Fragen nach der Konstitution von Erkennt-
nis theologisch gerecht zu werden. Die Pointe dieser theologischen Erkennt-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 409

nistheorie ldge wiederum darin, dass sie die sich aus der Binnenstruktur der
Erkenntniskonstitution sich ergebenden Probleme aufnimmt, sie aber gerade
nicht im engeren Sinn erkenntnistheoretisch 16st, sondern auf inhaltliche
theologische Probleme zuriickfiihrt und dort zu kldren unternimmt. Gelingt
dieser Versuch?

Wenn man einmal unterstellt, dass die Bedingungen der Rekursivitit in
befriedigender Weise aus dem ontologischen Status, der Bestimmtheit und
der Seinsmodalitit des im Rekurs bezogenen Rekursfundamentes erklart
sind, so bleibt damit noch ginzlich unerortert, in welchem Verhiltnis der
Rekurs und das im Rekurs bezogene Rekursfundament einerseits und die
mitteilbaren Elemente andererseits im Aufbau theologischer Erkenntnis
zueinander stehen. Erst mit der Kldrung dieses Verhaltnisses jedoch lasst sich
die Intellektualitit oder die begriffliche Komponente des Glaubens und somit
dessen Verhiltnis zur Theologie kldaren. Negativ freilich lassen sich Rekurs-
vollzug und Rekursfundament auf den mitteilbaren Erkenntnisanteil bezie-
hen, indem jene diesem gegeniiber als ontologisch und gnoseologisch vor-
gingig charakterisiert werden. Doch was heisst dies positiv?

Jiingel gibt eine positive Bestimmung jenes Verhiltnisses zwischen Re-
kursvollzug und Rekursfundament einerseits und den mitteilbaren Elemen-.
ten theologischer Erkenntnis andererseits lediglich ansatzweise, und zwar in
Form einer teilweise entfalteten theologischen Kategorienlehre, und unter-
zieht sich damit, wenigstens im Prinzip, einer Aufgabe, deren er sich im
Zusammenhang der Frage nach den notwendigen Bedingungen des in jeder
Analogierede immer schon vorausgesetzten identischen kategorialen Kernes
souverdn entziehen zu konnen glaubte.”® Die ausschliesslich theologisch
begriindeten Kategorien theologischer Rede wiren nach diesem modellhaf-
ten Ausschnitt einer theologischen Kategorienlehre eine notwendige und
hinreichende Bedingung der Mitteilbarkeit der im Rekurs sich ereignenden
Beziehung auf das Rekursfundament.

Wie sich Jiingel die Durchfiihrung einer solchen theologischen Katego-
rienlehre vorstellt, hat er am Beispiel einer theologischen Deduktion der
Modalkategorien gezeigt. Um die nach Jiingels Einschitzung bestehende
Notwendigkeit einer theologischen Umformung der seiner Meinung nach

28 Mit einer partiellen Inangrifinahme des Kategorienproblems gibt Jiingel indirekt der
Barth-Kritik Th. Siegfrieds recht. Fiir Siegfried besteht einer der Hauptmingel der Theologie
Barths in der Vernachlédssigung des Kategorienproblems; vgl. Das Wort und die Existenz I,
Gotha 1930, 13.87.93-96 u.6. Die gleichermassen scharfsinnige wie genialisch ungeordnete
Arbeit Siegfrieds ist in der Barth-Schule zu deren eigenem Schaden leider viel zu wenig beachtet
worden.



410 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

auch in der dogmatischen Lehrtradition uneingeschrankt herrschenden phi-
losophischen Kategorienlehre zu veranschaulichen, seien Jiingels Beurtei-
lung der klassischen Akt-Potentia-Lehre des Aristoteles und sein eigener
Entwurfeiner sich kritisch davon abhebenden theologischen Kategorienlehre
am Beispiel der Modalkategorien in den entscheidenden Gedankenschritten
skizzenhaft dargestellt:

1) «Die Wirklichkeit wurde seit den Anfangen der Metaphysik der Mog-
lichkeit ontologisch vorangestellty (MW 208).

2)«In die Form eines metaphysischen Grundsatzes wurde diese Meinung
von Aristoteles gebracht» (MW 208).

3) «Insofern... das Wirkliche die genaue Verwirklichung des Moglichen ist,
steht das Mogliche unter dem Vorzeichen eines Noch-Nicht. Dieses
Noch-Nicht, das das Mogliche vom Wirklichen unterscheidet, macht die
ontologische Prioritidt der Wirklichkeit aus» (MW 210); «...konsequent
ergibt sich aus dem ontologischen Primat der Wirklichkeit der des Wer-
kes, um dessen willen alles ins Sein dringt» (MW 211).

4) «An diesem Werk-Wirklichkeitszusammenhang ist bei Aristoteles das
Verstindnis des Aufbaus der Welt und das Verstdndnis des die Welt
regierenden Gottlichen orientiert» (MW 211).

5) «Es ist ein Beweis fiir die Leistungsfahigkeit des aristotelischen Wirklich-
keitsverstandnisses, dass es nicht nur die Philosophie und das in ihr ver-
tretende Leben dieser Welt, sondern auch die christliche Theologie mit
einer bis heute fortwirkenden, ja auch heute noch kaum in Frage gestell-
ten Macht bestimmt hat» (MW 211).

6) «Es ist unerlésslich, dass die Theologie sich eingesteht, wie sehr sie mit
einer Eschatologie des «Schon jetzt — Noch nichty diesem Wirklichkeits-
verstandnis verhaftet ist» (MW 213). «Zum sachkritischen Verstandnis
des Sachursprungs der mit der christlichen Gemeinde gleichurspriingli-
chen Eschatologie ist eine theologische Destruktion des aristotelisch kon-
zipierten Primates der Wirklichkeit unerldsslich» (MW 214).

7) «Dass die theologische Destruktion des aristotelisch angesetzten Primates
der Wirklichkeit vor der Moglichkeit notwendig ist, 1dsst sich am besten
zeigen, indem man die theologischen Ansédtze zur Durchfiihrung dieser
Destruktion aufweist» (MW 214). «Die Notwendigkeit einer theologi-
schen Destruktion der von Aristoteles behaupteten Prioritdt der Wirk-
lichkeit im Sinne einer das Mogliche verwirklichenden Energie und Ente-
lechie ist christologisch begriindet» (MW 215).

8) «Die Theologie hat das radikale Nichts des ganz und gar nicht spekula-
tiven Karfreitags im Zusammenhang des Seins dieser Welt als deren
andere Dimension zur Geltung zu bringen..., indem sie gegeniiber der



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 411

Unterscheidung von wirklich und noch nicht wirklich die Unterschei-
dung von mdoglich und unmaglich als die ungleich fundamentalere Dif-
ferenz zur Geltung bringt» (MW 221).

9) «Im Glauben an das Wort vom Kreuz bekommt die Welt durch die
Glaubenden Anteil an der géttlichen Unterscheidung des Moglichen vom
Unmoglichen» (MW 225).

10) «Die unerlissliche Konkretion des Moglichen ist das Ereignis des Wortes.
Im Ereignis des Wortes geht das, was Gottes Liebe moglich macht, von
aussen und von nicht resultierender Zukunft her die Wirklichkeit der
Welt unbedingt an» (MW 227).

Unterstellt man Jiingel einmal, die hier am Beispiel der Modalkategorien durchgefiihrte
theologische Destruktion und Neubegriindung der Kategorienlehre liesse sich fiir alle Klassen
von Kategorien durchfiihren, dann erscheint die Mitteilbarkeit der in dem Rekurs auf das
Rekursfundament gegebenen Inhalte sowie der mit dem Rekurs verbundenen Gewissheit zumin-
dest denkbar. Dann ldsst sich ndmlich folgendes Modell der moglichen Verhiltnisse zwischen
dem Vorliegen oder Nichtvorliegen von Bestimmtheit hinsichtlich der bloss im Rekurs gege-
benen Elemente theologischer Erkenntnis einerseits und der die Mitteilbarkeit derselben not-
wendig und hinreichend bedingenden kategorialen Elemente theologischer Erkenntnis, also
nicht der Kategorien selber, sondern der Anwendungsformen (Schemata) derselben bzw. der
Anwendungsformen der aus den Kategorien abgeleiteten Pridikamente andererseits denken:
a) Sind die inhaltlichen Rekurselemente eindeutig bestimmt und deren Mitteilbarkeit festge-

legt, dann sind material alternative Theologien nicht denkbar; es gibt nur eine einzige wahre

Theologie.

b) Sind die inhaltlichen Rekurselemente verschieden bestimmt und deren Mitteilbarkeit fest-
gelegt, dann gibt es material alternative Theologien, die sich aber nicht als wahr oder falsch
zueinander verhalten.

¢) Sind die inhaltlichen Rekurselemente eindeutig bestimmt, deren Mitteilbarkeit aber nicht
festgelegt, dann bewegt sich das religiose Wissen auf der Ebene grundsitzlich mannigfaltiger,
vorpradikativ kommunikabler Glaubensweisen.

d) Sind die inhaltlichen Rekurselemente verschieden bestimmt und deren Mitteilbarkeit nicht
festgelegt, dann entsteht eine Mannigfaltigkeit begrifflich nicht kommunikationsfihiger
Religionsgestalten.

Im Gedankenexperiment ldsst sich wohl «die» Theologie denken, bei der die inhaltlichen
Rekurselemente eindeutig bestimmt sind und deren Mitteilbarkeit festgelegt ist. Das wiirde
bedeuten, dass die Klassen der subjektiven und objektiven Rekurselemente in jeder Rekursstufe,
aber nur fiir die jeweilige Rekursstufe eindeutig aufeinander bezogen wiren, und zwar eben
vermdoge der Anwendungsformen der Kategorien und der in der Kategorienlehre abgeleiteten
Pridikamente, welche fiir die betreffende Rekursstufe in Frage kimen. Die alle Stufen umfas-
sende Mitteilbarkeit theologischer Erkenntnis bezdge sich dann aber nicht mehr auf die Materie
der Rekursfundamente oder der Rekursvollziige selber, sondern lediglich auf den Aufweis der
Zusammengehorigkeit der Klassen der objektiven und subjektiven materialen Rekurselemente.
Es entstiinde eine Art Phinomenologie religioser Gewissheit. Eine Stufenverwechslung in der
Zuordnung von subjektivem und objektivem Rekursfaktor wire in diesem Konzept.ein theo-
logischer Kategorienfehler. Und es bedeutete zugleich, dass inhaltliche Rekursfundamente als



412 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

solche nur relative Geltung hinsichtlich der jeweiligen Rekursinstanz hétten, nicht jedoch hin-
sichtlich der Darstellungsebene, auf der dieses Verhiltnis selber mitteilbar wiirde.

Die universelle Mitteilbarkeit des alle Rekursstufen umfassenden, die jeweilige Zusammen-
gehorigkeit der subjektiven und objektiven Rekurselemente darlegenden theologischen Wissens
scheitert aber an dem darin involvierten Verhiltnis von Rekursinhalt und Rekursfunktion.
Universelle Mitteilbarkeit ist nach diesem Modell theologischer Erkenntnistheorie deshalb
undenkbar, weil der Rekurs mehr leisten soll als eine blosse Erfiillungsfunktion beziiglich der
Intentionalitdt des mitteilbaren Faktors der Erkenntnis. Werden die Rekurselemente theologi-
scher Erkenntnis nicht als in der Erfiillungsfunktion aufgehende und insofern bloss bestimmbare
Momente der Erkenntniskonstitution, sondern als an sich bestimmte Gebilde verstanden, dann
treten diese notwendigerweise in einen Kontrast zu den den Gesetzen begrifflicher Konstruktion
unterliegenden Erkenntnisinhalten und sind als das, was sie von Hause aus eigentlich sind, im
Hinblick auf diese nicht mehr vermittelbar. Daraus folgt aber: Eine fiir die Funktion des
Rekurses wesentliche Vorgegebenheit an sich bestimmter Rekurselemente und die strikte Mit-
teilbarkeit theologischer Erkenntnis schliessen einander aus. Eine in materialen Entscheidungen
wesentlich fundierte Dogmatik wire nichts anderes als eine methodische Potenzierung jener
Aporie, wonach theologische Erkenntnis auf an sich bestimmten Rekurselementen notwendig
aufruhen und zugleich universell mitteilbar sein soll.

Wozu wurde nun in einem auf den ersten Blick etwas formalistisch anmu-
tenden, von Jiingels Argumentationsverlauf scheinbar abfiihrenden Gedan-
kenexperiment die Struktur des Rekurses herauspripariert? Einfach um zu
zeigen, dass die Rekursnotwendigkeit theologischer Erkenntnis nicht deren
materialen Entscheidungscharakter, d. h. die Situation des zwischen Inhalten
Wihlens, impliziert.

Es verwundert deshalb nicht, dass Jiingels nicht befriedigend konzipierte
Begriindung der Rekursnotwendigkeit theologischer Erkenntnis in schlech-
terdings ruindse systematische Schwierigkeiten flihrt, nimlich in eine zirku-
lare Argumentation beziiglich der fiir die Durchfiihrung der Rekurstheorie
erforderlichen theologischen Kategorienlehre einerseits und der Begriindung
dieser spezifisch theologischen Kategorienlehre selber andererseits. Zur Be-
griindung der Notwendigkeit der theologischen Umformung der traditionel-
len Lehre von den Modalkategorien sagt Jiingel: Die «Ansétze (sc. die theo-
logischen Ansitze zur Durchfiihrung der theologischen Destruktion des ari-
stotelisch angesetzten Primates der Wirklichkeit vor der Moglichkeit) kon-
nen... nichts anderes sein als die Grundbedingung christlicher Theologie
iiberhaupt» (MW 214). Sofern aber die Grundbedingung christlicher Theo-
logie ihrerseits nur vermoge einer hermeneutischen Entscheidung, das heisst
vermodge eines Rekurses, addquat expliziert werden kann, ist also die theo-
logische Entfaltung der Kategorienlehre als einer Bedingung der Moglichkeit
von auf Rekurs gegriindeter theologischer Erkenntnis selber aufeinen Rekurs



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 413

gegriindet. D. h. die eine theologische Kategorienlehre implizierende Theorie
des Rekurses theologischer Erkenntnis weist in threm Argumentationsgang
einen logischen Zirkel auf.

Aus Jiingels unbedachter Identifizierung des Rekursmomentes und des
materialen Entscheidungsmomentes im Aufbau theologischer Erkenntnis
und aus dem zirkuldren Argumentationsverlauf der darauf gegriindeten
Rekurstheorie ergibt sich die fragwiirdigste Eigenschaft von Jiingels erkennt-
nistheoretisch orientierter Deutung der Theologie Barths: das scheinbar
fromme Ideal eines nicht auf die religiose Lebenswelt des Glaubens be-
schriankten, sondern die theoretische Ebene der Theologie durchziehenden
und diese damit unmdglich machenden Dezisionismus, in dem sich auf
materialer Ebene permanenter Appell und permanente Entscheidung wech-
selseitig fordern.

Jiingel stellt einen Normbegriff evangelischer Theologie auf (vgl. GG 206
Anm.). Dieser Normbegriff evangelischer Theologie selber verdankt sich
einem inhaltlicher Entscheidung entspringenden Rekurs. Deshalb wird in der
Explikation dieses Theologiebegriffs an den Vollzug des Rekurses appelliert.
Die Mitteilung des Theologiebegriffs selber erhilt Appellcharakter (vgl. GG
205, 214, 217). Die Evidenz der Wahrheit theologischer Erkenntnis, die sich
dem urspriinglichen Programm nach ausschliesslich von der Selbstmitteilung
der «Sache» her ergeben sollte, wird in die subjektive Beliebigkeit der Rekurs-
wahl hineingestellt und durch diese nicht unwesentlich bedingt.

Jiingel spitzt die dezisionistische Komponente seiner theologischen Er-
kenntnistheorie noch dahingehend zu, dass er mit der fiir den methodischen
Irrationalismus charakteristischen Stilisierung der theologischen Entschei-
dungssituation durch die Figur der disjunktiven Vollstandigkeit der Alterna-
tiven und der daraus resultierenden Unumgénglichkeit einer prinzipielles
Gewicht annehmenden Entscheidung arbeitet. Dass Jlingel ausgerechnet
gegeniiber einem sich solchen Verfahrensweisen verweigernden Methoden-
bewusstsein den Vorwurf des Mangels an Wissenschaftlichkeit erhebt (vgl.
GG 274), kann kaum mehr verstandlich gemacht werden. Ist denn die Wis-
senschaftlichkeit oder Sachlichkeit einer Theorie in den dezisionistischen
Komponenten der theoretischen Einstellung zu suchen, findet sie da ihre
Kriterien? Oder sind es unter anderem nicht gerade diese dezisionistischen
Faktoren, die — ganz ungeachtet ihrer inhaltlichen Bestimmtheit — in jeder
planmissig und kontrollierbar, das heisst eben «methodisch», betriebenen
Erkenntnis ausgeschaltet werden? Wenn Jiingel gar Autoren der Theologie-
geschichte anhand solcher Entscheidungen bewertet, dann scheint er offenbar
das Verfahren der Beurteilung systematisch entfalteter Gedanken hinsicht-
lich ihres Wahrheitswertes unter dem Gesichtspunkt der Konsistenz mit



414 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels

einer wertmassig gesteuerten Stellungnahme zu Einzelaussagen zu verwech-
seln. Vollig unsachlich wird es, wenn Jiingel eine solche dezisionistische
Bewertung dann noch zum Klassifikationsgesichtspunkt der theologischen
Tradition erhebt.

Das Fazit unserer Uberlegungen diirfte erstens darin bestehen, dass Jiingel
gerade aus dem Abgrenzungsbediirfnis eines emphatisch theologischen Den-
kens gegeniiber der philosophischen Reflexion unweigerlich der in derselben
aufbewahrten und auch dem theologischen Denken unabweisbaren Problem-
fiille speziell hinsichtlich der Erkenntnistheorie erliegt. Jiingel will die
erkenntnistheoretische Fragestellung theologisch unterlaufen, weil sie theo-
logische Letztbegriindungsanspriiche untergriabt, und arbeitet sich, scheinbar
mit rein materialer Dogmatik beschiftigt, tatsichlich immer tiefer in sie
hinein — mit radikaler Entschlossenheit zum aussersten Konstruktivismus,
doch auch begrifflich liberzeugend ? Man kann sich wohl kaum des Eindruk-
kes erwehren, als habe es Jiingel in seinem Versuch einer rein transzenden-
taltheologischen Grundlegung christlich theologischer Dogmatik mit nichts
anderem als den von ihm selber erzeugten Schwierigkeiten zu tun. Jiingels
Theologie lebt von einer mehr als heimlichen Konkurrenz zur Transzenden-
talphilosophie und zum Deutschen Idealismus. Zweifellos ist es Jiingel dabel
gelungen, die Theologie Barths sozusagen auf Stromlinienform zu bringen.
Um Missverstandnisse zu vermeiden: Die Radikalitit konsistenter begriffli-
cher Konstruktion ist sicherlich begriissenswert, wenn man nur selber auch
weiss, dass man konstruiert, und sich nicht in der Unmittelbarkeit einer
reinen Intuition der «Sache» wihnt.

Dazu kommt Jiingels poetisierender Hang zur Metaphorik: Metaphern
tiberall dort, wo es sich um der Explikation bediirftige Begriffsverhaltnisse
handelt. Logisch mangelhaft dabei ist keineswegs das grundsidtzlich unum-
gingliche Auftreten eines Metapherngeflechtes, sondern die Nichteingren-
zung der Metaphorik auf letzte innerhalb des Begriffssystems selber nicht
mehr definierbare Grundausdriicke. Gewiss, das apologetische Raffinement
von Jiingels Metaphorologie ist eindrucksvoll; fiir das Gewicht der die Wis-
senschaftlichkeit der Theologie bedringenden Frage: «Utrum sacra Scriptura
debeat uti metaphoris.» (Thomas v. Aquin: S. th. I,q.1, a.9) scheint er jedoch
kein Gespiir mehr zu haben. Und so gelangt Jiingel folgerichtig durch eine
vehement betriebene Verselbstindigung urspriinglich auf die analoge Rede
bezogener Sinnelemente in einen geradezu ruinésen Metaphernrausch. Eine
stimmungshafte Assoziationen planmassig befordernde Ungehemmtheit des
Metapherngebrauchs auf der einen Seite und dazu vollig unvermittelt eine
lediglich die Lust an Gedankenschlossern befriedigende Neigung zu forma-
lisierten Fiktionen auf der anderen Seite konnen aber nicht die Form dog-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 415

matischer Arbeit und schon gar nicht die Form der Bewiltigung erkenntnis-
theoretischer Probleme in der Theologie sein.

Was den zweiten Punkt betrifft, so ist es doch sehr die Frage, ob die Art und
Weise, in der Jiingel die erkenntnistheoretischen Valenzen der Theologie
Karl Barths akzentuiert, dem wissenschaftstheoretischen Status der Kirchli-
chen Dogmatik tatsdchlich gerecht wird. Gewiss, Jiingel ist ein exzellenter
Barth-Kenner; seine Interpretationen hidngen Barth-exegetisch nicht in der
Luft. Aber es gibt doch auch Indizien dafiir, Zweifel gerade an dieser Art der
Zuspitzung der impliziten erkenntnistheoretischen Probleme der Barthschen
Theologie anzumelden. Jiingels eigene Fragen scheinen doch sehr viel starker
einerseits von den existentialtheologischen Uberlegungen Rudolf Bultmanns
und andererseits von den sprachtheologischen Versuchen Ernst Fuchs’ bein-
flusst zu sein, als es ihm bewusst sein mag. Sein starkes Interesse am Ent-
scheidungscharakter der Theologie und an den sprachtheoretischen Frage-
stellungen in der Theologie mdgen dafiir sprechen: Denn, bewegt sich dieses
Interesse an einer Ontologie des Sprachereignisses tatsdchlich im Horizont
der fiir Barths Verhiltnis zur Philosophie aufschlussreichen These von der
Gleichabstiandigkeit der Theologie beziiglich sowohl einer idealistischen als
auch einer realistischen Wirklichkeitsdeutung (vgl. hierzu Barths Aufsatz
von 1929: «Schicksal und Idee in der Theologie»)? Und trifft jener Dezisio-
nismus Jiingels tatsachlich die Intention Barths, der vom sogenannten Wag-
nis des Gaubens sagen kann, dass es «wohl besser gar nicht als <Wagnis»,
sondern viel anspruchsloser als Gehorsam... verstanden» (KD IV, 2,66;
Hervorhebung im Original) werden miisse? Und vermag Jiingels aus den
oben beschriebenen erkenntnistheoretischen Aporien sich ergebende Pro-
gramm einer narrativen Theologie tatsdchlich Barth gerecht zu werden, der
in seiner Durchfiihrung der Rechtfertigungslehre von dieser sagen kann: sie
«erzahlt nicht nur, sondern sie erkldrt... Sie ist der Versuch... einzusehen
und zu verstehen» (KD IV, 1,576 ; Hervorhebung im Original)? Die Frage ist
zumindest erlaubt, ob Jiingels auffallend erkenntnistheoretisch orientierte
Barth-Deutung Barth selber in erkenntnistheoretischer Hinsicht wirklich
einen Dienst erwiesen hat oder ob sich im Verhiltnis Barth-Jiingel nicht
vielleicht doch eine andere Beobachtung bestatigt:«Die Theologiegeschichte
ist nicht das Jiingste Gericht, sie libt aber zuweilen eine ironische Vergel-
tung» .

Ulrich Barth, Miinchen

29 H.-J. Birkner, Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie, NZSTh 3 (1961)
279-295.



	Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels [Fortsetzung]

