
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 4

Artikel: Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels [Fortsetzung]

Autor: Barth, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


394

Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Fortsetzung

III

Die Theorie der Theologie als Wissenschaft von der Interpretation der
Selbstinterpretation Gottes muss nach dem bisher Gesagten nicht nur zeigen
können, dass sich im theologischen Fundamentalprinzip der Offenbarung
deren Strukturbestimmtheit und deren Strukturvorkommen wechselseitig
implizieren - dies zu zeigen, ist Aufgabe der Erwählungslehre -, sondern es

muss ebenfalls gezeigt werden können, dass die Denkbarkeit des Zusammenfallens

von Prinzip und Tatsache im theologischen Fundamentalprinzip der
Offenbarung nicht nur die Strukturbestimmtheit der Offenbarung - davon
handelt im wesentlichen die Trinitätslehre -, sondern auch das Vorkommen
der Struktur Offenbarung impliziert. Die Abhängigkeit der Denkbarkeit des

Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung und damit die

Abhängigkeit der Strukturgesetzlichkeit theologischer Reflexion von dem
Vorkommen der Struktur Offenbarung wird von Jüngel in der Weise zur
Geltung gebracht, dass gezeigt wird, dass diese Denkbarkeit ihrer Aussagbar-
keit äquivalent ist. Die Äquivalenz von Denkbarkeit und Aussagbarkeit des

Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung als Abhängigkeit

der Sprachlichkeit von dem Vorkommen der Struktur Offenbarung
begrifflich zu explizieren, ist die systematische Funktion der Lehre von der
analogia fidei. Aufjener Stufe der erkenntnistheoretischen Selbstreflexion im
Gewände materialer Dogmatik befinden wir uns also, wenn wir es laut Jüngel
mit «einer das Evangelium als Entsprechung zur Geltung bringenden Lehre

von der Analogie» (GG 394) zu tun haben.
Wir werden zunächst den systematischen Zusammenhang der Analogienlehre

Jüngels mit dessen strukturtheoretischer Explikation des Offenbarungsbegriffes

herstellen, danach Jüngels Verständnis der analogia fidei erläutern
und schliesslich Jüngels Kritik an Kant hinsichtlich dessen Theorie der
Analogierede einer Prüfung unterziehen.

Die Äquivalenz der Denkbarkeit und der Aussagbarkeit des Zusammenfallens

von Prinzip und Faktum der Offenbarung wird von Jüngel in zwei
Gedankenschritten begründet, erstens damit, dass die Denkbarkeit jenes
Zusammenfallens den ontologischen Status eines Sinnzusammenhanges, und

zwar eines ausschliesslich durch einen göttlichen Sprechakt konstituierten,
den Kontext des göttlichen Selbstwortes bildenden Sinnzusammenhanges
habe, und zweitens damit, dass die Teilhabe an der Wirklichkeit des göttli-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 395

chen Sprechaktes der Aussagbarkeit des Sinnzusammenhanges des Kontextes

des göttlichen Selbstwortes äquivalent sei.

Was das erste anbelangt, so gilt es nach Jüngel sich klarzumachen, dass die

göttliche Urentsprechung, «wodurch das Verhältnis von ermöglichender
Möglichkeit und ermöglichter Möglichkeit möglich wird» (MA 544/545),
identisch ist mit einem «Ja der freien Liebe Gottes, das der dreieinige Gott zu
sich selber spricht» (MA 547). Dieses reflexive Sprachgeschehen göttlicher
Erwählung, dessen Sinn die Lehre vom Bund analysiert, ist gewissermassen
die materiale Durchfuhrung des göttlichen Selbstwortes, von dem die

Prolegomena auszugehen methodisch genötigt waren. Der Vollzug des göttlichen
Sprechaktes konstituiert die semantische Relation zwischen dem göttlichen
Wort und dem Sinn des in ihm Ausgedrückten. «Indem Gott Ja zu etwas sagt,
schafft er eine Beziehung zu dem Bejahten und damit dieses selbst» (MA 5 51).

Sofern es sich im Vollzug des göttlichen Sprechaktes um die sich als Selbstwort

realisierende Selbstkonstitution des Seins Gottes handelt, hat der reflexive

göttliche Sprechakt auch eine ontologisch konstitutive Funktion für das

im göttlichen Wort Ausgedrückte: «Das Wort ruft, sein eigenes Sein setzend,
in das Sein: a) die Beziehung zum Bejahten; b) damit gleichursprünglich das

Bejahte» (MA 551). Das göttliche Wort hat also als blosses Wort eine
ontologisch konstituierende Prinzipienfunktion. «Gottes Ja ruft Beziehungen und
mit diesen Beziehungen In-Beziehung-Seiendes in sein Sein» (MA 552). Dies
bedeutet hinsichtlich der Denkbarkeit des Zusammenfallens von Prinzip und
Faktum der Offenbarung: das zu Denkende ist denkbar, genau dann, wenn
ihm im Kontext des göttlichen Selbstwortes Sinn zukommt. Sofern der durch
den göttlichen Sprechakt konstituierte universelle Sinnzusammenhang des

göttlichen Selbstwortes gerade nicht ein inhaltsleeres Prinzipiengefüge
theologischer Selbstreflexion ist, sondern die Denkbarkeit des Zusammenfallens
der Bestimmtheit und des Vorkommens des Offenbarungsprinzips, muss das

Sinnkontext stiftende göttliche Selbstwort als inhaltlich bestimmt gedacht
werden, nämlich als «das Ja Gottes zu sich selbst und das Ja Gottes zum
Menschen in einer Person» (MA 548).

Mit dem Vollzug der materialen Sinnzusammenhang stiftenden
Selbstkonkretisierung des göttlichen Selbstwortes wird die mundane Sprache des

Menschen vonseiten des göttlichen Selbstwortes bzw. vonseiten des im
göttlichen Selbstwort liegenden universellen Sinnzusammenhanges her in einer
umfassenden Weise über sich selbst verständigt. Mit anderen Worten: die
Wirklichkeit des göttlichen Sprechaktes setzt die Sprache des Menschen in
ein neues Verhältnis zu sich selbst: «Gott verhält sich zu seinem Wort so, dass

er sich dabei zugleich zum Menschen und in einer ganz bestimmten Weise zu
dessen Verhältnis zu dessen eigenem Wort verhält» (GG 394).



396 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Mit der Behauptung, dass die Denkbarkeit des Zusammenfallens von
Prinzip und Faktum der Offenbarung den ontologischen Status eines durch
das Geschehen des göttlichen Selbstwortes gestifteten Sinnzusammenhanges
habe, ist aber erst das eine Argument für die in Frage stehende These von der
Äquivalenz von Denkbarkeit und Aussagbarkeit gegeben. Es muss nun zweitens

noch gezeigt werden, dass die Teilhabe an der Wirklichkeit des göttlichen
Sprechaktes der Aussagbarkeit des durch den Kontext des göttlichen Selbstwortes

gebildeten Sinnzusammenhanges äquivalent ist. Damit treten wir nun
in den engeren Umkreis der durch das Problem der analogia fidei aufgeworfenen

Fragen.
Auszugehen ist von dem universellen Entsprechungszusammenhang,

welcher durch den göttlichen Sprechakt konstituiert wird. «In diesen Beziehungen

entspricht Gottes Ja seinem Ja, und darin entspricht die Beziehung
zwischen Gott und Mensch den Beziehungen in Gott selbst» (MA 552). In
diesem universellen Entsprechungszusammenhang ist die Rede von Gott und
zwar «in ihrer Seinsweise als Rede in das Geschehen einbezogen, von dem sie

redet» (GG 391/392). Die Rede von Gott muss natürlich in irgendeiner Weise
diesem universellen Entsprechungszusammenhang angemessen sein. «Wenn
menschliche Rede von Gott diesem entsprechen soll, muss sie Gott analog
sein» (GG 383). Zugleich gilt aber, dass «das Ereignis der Entsprechung
menschlicher Rede zu Gott... kein der Sprache eigenes Vermögen...,
sondern eine ihr eröffnete und zugemutete fremde Möglichkeit» (GG 395)
ist.

Jüngel versucht, dieses Problem so zu lösen, dass er eine sprachpragmatische

Theorie der Analogierede entfaltet, deren transzendentale Bedingungen

in einer Onto-Theologie begründet werden. Als Leitfaden der
Rekonstruktion von Jüngels transzendental-pragmatischer Theorie der Analogierede

mag folgender Satz dienen: «Der Ereignischarakter dieses Geschehens

(sc. des Geschehens des Kreuzestodes Jesu Christi)... teilt sich der Sprache
mit, die davon redet» (GG 392). Wir können das damit gestellte Problem in
der Weise zuspitzen, dass wir nach den Prinzipien fragen, die man vorausgesetzt

hat, wenn man die Möglichkeit der Teilhabe sprachlicher Darstellung
am Ereignischarakter des dargestellten Ereignisses bloss vermöge der
Darstellung des Dargestellten annimmt. Damit sind natürlich bloss die Prinzipien

möglicher theologischer Analogierede angesprochen, keineswegs deren

Anwendung.
Wie bei den Überlegungen zum Weg der Theologie im allgemeinen gilt

auch hier bei der Bestimmung des Begriffs der analogia fidei wieder der
methodologische Grundsatz vom Vorrang der inhaltlichen Bestimmtheit vor
der erkenntnistheoretischen Denkbarkeit eines theologischen Prinzips: «Die



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 397

formale Struktur der Analogie, die als hermeneutische Ermöglichung und als

ontologische Freigabe Gott entsprechender Rede von Gott in Frage kommt,
lässt sich nicht aus allgemeinen Prinzipien... herleiten, sondern nur aufgrund
einer Analyse schon geschehener Rede von Gott freilegen» (GG 390/391).
Genauer betrachtet ist es aber nicht die Analyse schon geschehener Rede von
Gott, welche den Massstab der Begriffsbildung abgibt, sondern deren Gehalt.
«Der Massstab dessen, was als Analogie oder Entsprechung in Frage kommt,
wenn das Evangelium als Entsprechdung verstanden werden soll, kann...
allerdings nur dasjenige Geschehen sein, von dem das Evangelium redet»
(GG 390).

Allgemein gilt nach Jüngel für das Analogieverständnis Barths folgender
«Grundsatz»: «Das Sein des Menschen Jesus ist der Seins- und Erkenntnisgrund

aller Analogie» (MA 538). Das Analogieprinzip ist «keine methodologische

Hilfskonstruktion» (MA 539), betrifft also nicht primär die formalen
Fragen der wissenschaftstheoretischen Selbstreflexion, in der sich die Theologie

unter die logische Lupe nimmt, sondern betrifft die Konstitution
theologischer Erkenntnis, genauer: die konstitutiven Bedingungen derselben:
«Das Phänomen der Analogie gehört primär aufdie Seite des Konstitutivum.
Nur insofern sie dort ihren Ort hat, bezieht sie sich... auf das Konstitutum»
(MA 552).

Der Analogiebegriff bezeichnet die formale Struktur des im göttlichen
Sprechakt - wie er sich in der Erwählung Jesu Christi vollzieht - mitgesetzten
universellen Entsprechungszusammenhanges: «Indem Gott in und mit
seinem Ja ad extra seinem Ja ad intra entspricht, entsprechen sich die
Beziehungen, ist die Analogie ein Verhältnis zwischen Verhältnissen» (MA 551):
Dieser universelle Entsprechungszusammenhang weist die Struktur der ana-
logia relationis zunächst nicht im Hinblick auf Anderes, sondern an ihm
selber auf, insofern als «die analogia relationis... nicht in das Geheimnis des

Zwischen von Gott und Geschöpf, sondern in das Geheimnis Gottes selber
mündet» (MA 548). Weil die analogia relationis nur in der göttlichen
Selbstentsprechung begründet ist, ist sie dann auch die Struktur der Entsprechung
zwischen der göttlichen Selbstentsprechung und Anderem: «Die Wiederholung

ist als Relation Gottes zu uns die Entsprechung zu Gottes Selbstbezo-

genheit: analogia relationis» (GS 118). Den Begriff der analogia relationis zu
explizieren, heisst deshalb nichts anderes, als «das Evangelium als Ereignis
der Entsprechung zu verstehen» (GG 390).

Mit dem Verständnis der analogia relationis als eines Ereignisses der
Entsprechung versucht Jüngel den beiden Aspekten des Analogiebegriffs im
Denken Barths gerecht zu werden, welche für dieses nicht nur hinsichtlich
eines sachlich unterschiedlichen Gesichtspunktes, sondern auch im Sinne der



398 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Anzeige eines zeitlichen Wandels der Auffassungen signifikant sind. Während

«die Sorge des <dialektischen> Barth» darin gipfelte, «man wolle mit
Hilfe der sogenannten analogia entis die mit dem Stichwort des ganz Anderen
beschworene qualitativ unendliche Kluft zwischen Gott und Mensch pro-
metheisch übersteigen, ja man müsse dies dann geradezu wollen», «befürchtete

der<späte> Barth, die sogenannte analogia entis verfehle die Differenz von
Gott und Mensch, indem sie Gottes Nähe übergehe» (GG 385).

Berücksichtigt man beide Extrema, dann bezeichnet der Begriff der analogia

fidei oder analogia relationis geradezu ein synthetisches Prinzip theologischer

Erkenntnis, indem er eine Ähnlichkeit beschreibt, «die mehr als nur
Identität ist und gerade im Hinausgehen über das blosse Identischsein den
konkreten Unterschied zwischen Gott und Mensch freigibt» (GG 394). Der
Begriff der analogia fidei bezeichnet ein synthetisches Prinzip theologischer
Erkenntnis deswegen, weil er die Einheit des Unterschiedenen ebenso wie die
Verschiedenheit des Identischen aussagt, indem er nämlich die Struktur der
«Differenz einer inmitten noch so grosser Unähnlichkeit immer noch
grösseren Ähnlichkeit zwischen Gott und Mensch» (GG 393) beschreibt.

Zwar nur als Interpretament des Entsprechungsereignisses des

Evangeliums, so aber unbedingt kann die analogia fidei die Funktion eines
synthetischen Prinzips theologischer Erkenntnis übernehmen : Die «im Glauben
bekannte einmalige Identität von Gott und Mensch schliesst zwar in ihrer
Einmaligkeit aus, dass man von Gott beliebig ebenso wie vom Menschen
reden darf, wehrt sich aber zugleich gegen das Verbot, von Gott als einem...
Menschen zu reden» (GG 407). Nur wenn es also gelingt, die Einmaligkeit der

Analogie des Evangeliums verständlich zu machen, sind die Bedingungen der
Möglichkeit der analogia fidei als eines synthetischen Prinzips theologischer
Erkenntnis erfüllt: «die analogische Kraft des Evangeliums» «bringt» die
«besondere Nähe des prinzipiell Unterschiedenen allererst zusammen» (GG
404). Und nur wenn es ebenfalls gelingt, den prinzipiellen Aspekt der Analogie

des Evangeliums verständlich zu machen, es mithin als «ontologisches
Sprachphänomen» (MA 555) zu verstehen, ist es möglich, in der analogischen

Kraft des Evangeliums die universellen Bedingungen der Möglichkeit
theologischer Erkenntnis zu erblicken. Beides, das Evangelium in seiner

Einmaligkeit ebenso wie in seiner prinzipiellen Bedeutung, verständlich zu
machen, ist die Funktion des theologischen Begriffs des Ereignisses als eines

Interpretamentes des Analogieprinzips. «In» dem «Ereignis», «in dem Gott
sprachlich zugänglich wird», «und als dieses vollzieht sich die Analogie des

Glaubens» (GG 393). Der «Ereignischarakter der Analogie» (MA 554) ist
somit ein Merkmal der Prinzipienfunktion der analogia fidei als einer
Konstitutionsbedingung theologischer Erkenntnis.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 399

Jüngel versucht nun, aus dem Ereignischarakter der analogia fidei
sprachtheoretische Konsequenzen in der Weise zu ziehen, dass er von der
analogischen Kraft des Entsprechungsereignisses des Evangeliums auf die Eigenschaft

jedweder theologischer Erkenntnis, vom Charakter ereignishafter
Entsprechung zu sein, schliesst: «Die Analogie» ist «die Struktur des Ereignisses,
in dem Gott selbst sich dem Menschen so zuspricht, dass dieser von aussen
und innen dazu bestimmt wird, von Gott zu reden» (GG 404). Sprachphilosophisch

gesehen vollzieht sich hier nichts anderes als der Versuch, das in
Frage stehende Analogieproblem nicht unter logisch-semantischer, sondern

unter sprachpragmatischer Perspektive in den Blick zu bekommen.
Geht man einmal von der sprachphilosophischen Unterscheidung

zwischen einer syntaktischen Relation, welche die Verknüpfung von Zeichen
untereinander betrifft, einer semantischen Relation, welche die Beziehung
(von der Differenzierung derselben sei abgesehen) eines Zeichens auf seine

Bedeutung betrifft, und einer pragmatischen Relation, welche die Beziehung
zwischen Zeichen und Zeichenbenutzer betrifft, so bewegen sich Jüngels
Erörterungen bezüglich des Ereignischarakters der Analogierede im Umkreis
sprachpragmatischer Überlegungen, d.h. sie betreffen den Gebrauch der
sprachlichen Zeichen in der Analogierede: «Die Analogie ist selber im
eminenten Sinne ein Sprachereignis» (GG 395).

In diesem sprachpragmatischen Kontext kann Jüngel dann den
Ereignischarakter der Analogie, d.h. der Ähnlichkeit oder Identität von Verhältnissen,

auf diese Verhältnisse selber übertragen und ebenfalls theologisch
legitimiert wissen: «Die Relationen geschehen, insofern in ihnen - und nicht nur
in einer von beiden - Gott sich selber verhält» (GG 395). Für die
Relationsfundamente der Beziehungen der ereignishaften Analogie bleibt die
sprachpragmatische Deutung der Analogierede ebenfalls nicht ohne ontologische
Konsequenzen. Der ontologische Status der Relationen ist nicht mehr abhängig

vom ontologischen Status der Relationsfundamente; nun «bestimmt die

Analogie als dieses Relationengefüge die Relate, so dass es durch die Analogie
zu einem neuen Sein» (GG 387) kommt. Die sprachpragmatische Deutung
der Analogierede führt zu einer ontologischen Abhängigkeit der
Relationsfundamente unmittelbar von den sie verknüpfenden Relationen, mittelbar
von der die Relationen stiftenden Analogierede. «Die Relationen sind also

nicht den Relaten gegenüber äusserliche Verhältnisse, sondern Vollzüge
eines sprachlichen Verhaltens, das die zueinander in Beziehung tretenden
Relata in ein neues, ihr eigenes Sein zutiefst bestimmendes Verhältnis bringt»
(GG 395).

Auf diese Weise sieht Jüngel durch das Analogieprinzip «die im Verhältnis

von Denken und Sein beschlossene Subjekt-Objekt-Problematik über-



400 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

holt» (MA 554).26 Der sprachpragmatische Aspekt der Analogierede wird
hier also gegen deren semantischen Aspekt ausgespielt und erkenntnistheoretisch

verwertet. Dann gilt: «Die Erkennbarkeit der Analogie wird durch
die Analogie selber gewährleistet» (MA 554). Und da jede «Gott entsprechende

sprachliche Verlautbarung sich immer schon im Horizont dessen,

was durch Analogie ermöglicht wird» (GG384), bewegt, ist durch die
sprachpragmatische Theorie der Analogierede eine grundsätzliche Eingrenzung der
erkenntnistheoretischen Fragestellung für die Theologie gelungen.

Sofern nun aber die sprachpragmatische Struktur der Analogierede in der
oben aufgewiesenen ontotheologischen Prinzipienfunktion der Erwählungs-
lehre gründet, ist auch eine grundsätzliche Fundierung des erkenntnistheoretischen

Kernproblems der Theologie - so jedenfalls schätzt Jüngel die Bedeutung

des Analogieprinzips ein - gelungen. Die sprachpragmatische Deutung
der Analogierede erfährt in ihrer Rückführung auf die Erwählungslehre eine

transzendental-pragmatische Begründung. Ebenso wie die Entsprechungen
des mit dem göttlichen Sprechakt mitgesetzten universellen
Entsprechungszusammenhanges ist auch die analogia fidei als theologisches Erkenntnisprinzip

«eine Entsprechung von Beziehungen, die durch ein Ja konstituiert
sind, das so das Sein des Seienden, zu dem Ja gesagt wird, allererst ermöglicht»

(MA 547). Die transzendentale Ursprünglichkeit des Analogieprinzips
findet darin ihren Ausdruck, dass auch die Struktur der analogia fidei ein
«Verhältnis von ermöglichender Möglichkeit und ermöglichter Möglichkeit»

(MA 544) ist. Das Analogieprinzip gründet im Urwort der göttlichen
Erwählung Jesu Christi: «Die Entsprechung des Glaubens ist möglich, weil
dieses verbum externum gesprochen ist» (MA 553).

Nicht nur die Analogierede ist damit «theologisch von einem sie
ermöglichenden Grunde bedingt» (MA 539), sondern auch «der Analogiebegriff»
wird «erst durch den ihn präzisierenden Genetiv konstituiert» (MA 537).
Dem Begriff der analogia fidei kommt also nach Jüngel die Funktion eines

Letztbegründungsprinzips theologischer Erkenntnis zu, d.h. der Begriff der
analogia fidei hat die Bedeutung «einer die Theologie als Wissenschaft
ermöglichenden Bedingung» (MA 536).

Eine kritische Frage an Jüngels transzendental-pragmatische Explikation
des Begriffs der analogia fidei bleibt aber offen. Selbst wenn das von ihm
konstruierte Prinzip der analogia relationis die theologischen Aporien davon
verschiedener Explikationen des Analogiebegriffs - «die Vermittlung von
Schöpfer und Geschöpf zu einem versöhnenden Dritten bleibt durch die

sogenannte analogia entis und die ihr inhärierende analogia nominum aus-

26 Vgl. A. 20



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 401

geschlossen» (GG 388) - zu umgehen in der Lage wäre und es denkbar
machen würde, dass «Gott selbst sich in diesem Verhältnis (sc. zur Welt)
verhält, und zwar zu sich selbst und zugleich zur Welt» (GG 386): ist,
«indem... nicht nur gefragt wird, wie man von der Offenbarung Gottes reden

soll, sondern was solche Rede von der Offenbarung Gottes möglich macht»
(GS 18), im ersten Teil dieser Frage nicht die Grundfrage der von Jüngel
verworfenen Analogietheorien, das Problem der Möglichkeit genau dieses

Wie, wenigstens impliziert? Gibt Jüngels transzendental-pragmatische
Begründung theologischer Erkenntnis zumindest ansatzweise oder nebenbei
eine Antwort auf die noch bestehende Frage nach den kategorialen
Bedingungen der Möglichkeit des in der Analogierede sich ereignenden Vergleichens?

Um diese Frage beantworten zu können, ist es hilfreich, Kants Theorie

der Analogierede zu skizzieren, die von Jüngel zu Recht als am
prinzipiellsten konzipiert beurteilte Fassung des Problems.

Es ist notwendig, sich klar zu machen, dass Kants Theorie der Analogierede am
Analogieschlussverfahren orientiert ist, auch dort, wo man etwas nicht mehr per analogiam schliessen,
sondern nur noch sich vorstellen oder denken kann. Deshalb ist ftir Kants Auffassung des

Analogieprinzips unter anderem Kants formale Logik einschlägig.
Kant sagt: «In der Physik und Theologia naturalis bey den Eigenschaften der Gottheit

schlüsst man das mehreste durch Analogie» (Logik Philippi, AA XXIV, 478). Die Analogierede
verweist auf die Struktur mathematischer Proportionen: «Die Analogie die in der Gleichheit
zweener philosophischen Verhältnisse steht ist sehr conform den mathematischen Verhältnissen»

(Logik Philippi, AA XXIV 478). Für das Wesen der Analogierede ist aber gerade auch ihre
Verschiedenheit von der mathematischen Proportion konstitutiv: «In der Philosophie bedeuten

Analogien etwas sehr Verschiedenes von demjenigen, was sie in der Mathematik vorstellen. In
dieser sind es Formeln, welche die Gleichheit zweier Grössenverhältnisse aussagen... In der
Philosophie aber ist die Analogie nicht die Gleichheit zweier quantitativen, sondern qualitativen
Verhältnisse.. .»(AA III 160, KdrV B 222). Für die in der Analogierede vorkommende Analogie
gilt also: «Diese besteht im philosophischen Verhältniss» (Logik Philippi AA XXIV 478). Die
Analogierede ist genauer bezeichnet ein Schlussverfahren, nämlich ein «schluss in Ansehung der
Analogie» (Logik Blomberg AA XXIV 287).

Der Analogieschluss gehört seiner Schlussart nach zu den indirekten Schlüssen, deren
Gebrauch in Folgendem begründet ist: «Wenn die Gründe, von denen eine gewisse Erkenntnis
abgeleitet werden soll, zu mannigfaltig oder zu tiefverborgen liegen : so versucht man, ob sie nicht
durch die Folgen zu erreichen sei» (AA III 514, KdrV B 818). Die Schlussart des Analogieschlusses

besteht dann darin, «dass, wenn so viele Folgen, als man nur immer versucht hat, mit
einem angenommenen Grunde wohl zusammenstünden, alle übrigen möglichen auch darauf
einstimmen werden» (AA III 514, KdrV B 818 f.). Für die Funktion der Analogie in diesem
Schlussverfahren gilt: «Analogie ist hiebey der Grund» (Logik Philippi, AA XXIV 478).

Der Analogieschluss ebenso wie der Induktionsschluss gehen nicht vom Allgemeinen zum
Besonderen, sondern vom Besonderen zum Allgemeinen und sind deshalb Schlüsse der
reflektierenden Urteilskraft. «Ausserordentliche Schlüsse gehen vom Besonderen zum allgemeinen:



402 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Induction und analogie; aber alsdenn sind es nicht wahre Schlüsse der Vernunft, sondern prae-
sumtionen derselben» (AA XVI Reflexion 3278). Der Analogieschluss hat deshalb ebenso wie
der Induktionsschluss bloss empirische Bedeutung. «Sie sind principien des (empirischen)
Verfahrens in Erweiterung unserer Erkenntnis durch Erfahrung» (AA XVI Reflexion 3287). Im
Hinblick auf ihren logischen Wert sind beide unbefriedigend: «Diese Schlüsse durch die induction

und analogie sind gleichsam die beiden Krükken der Menschlichen Ratiocination wahre

Krükken, denn wir gehen sehr unsicher Daher» (Logik Busolt AA XXIV 680). Der
Analogieschluss ist ebenso wie der Induktionsschluss von bloss empirischer Allgemeinheit. «Die
logische Allgemeinheit sagt etwas von Gattung oder Arten und nicht von allen individuen in
einem aggregat derselben... Empirische allgemeinheit ist nur (gen) analogon der logischen» (AA
XVI Reflexion 3286).

Kant beschreibt nun, wie sich der empirische Schluss nach der Analogie vollzieht: «Wenn ich
eine Wirkung habe und ihre Ursache weiss und sehe darauf eine ähnliche Wirkung anderswo ; so
Schlüsse ich dass da auch eine ähnliche Ursache sey» (Logik Philippi AA XXIV 478). Ebenso gilt
umgekehrt: «So Schlüsse ich auch von ähnlichen Ursachen aufähnliche Wirkungen» (ebenda).

Allgemeiner, nicht im Hinblick auf die Wahrnehmungen von Veränderungen, sondern im
Hinblick aufdas logische Verhältnis formuliert, heisst dies: «wenn 2 oder mehr Dinge von einer

Gattung in so viel Merkmalen übereinkommen die ich habe entdecken können: so schliess ich,
dass sie in allen andern Merkmalen, die ich nicht kenne, auch übereinkommen werden» (Logik
Pölitz AA XXIV 594).

Die Form des Analogieschlusses ist also die: «Vieles in einem (was auch in andern ist), also
auch alles übrige in demselben: Analogie» (AA XVI Reflexion 3282). Der Schluss vom Besonderen

auf das Allgemeine schliesst im Analogieschluss «von partialer Ähnlichkeit zweyer Dinge
auftotale» (AA XIV Reflexion 3282). Der Analogieschluss ist also «eine Induction in Ansehung
des Praedicats» (Logik Blomberg AA XXIV 287). «Ich schliesse von der Identität einiger
Eigenschaften aufdie Identität aller» (Logik Dohna-Wundlacken AA XXIV 777). «Der Schluss,

wenn ich von einigen Prädikaten der Dinge auf alle übrigen schliesse, so ist das ein Schluss nach
der Analogie» (ebenda). Unter der Bedingung der spezifischen Verschiedenheit und der gat-
tungsmässigen Unbestimmtheit «bringen wir Dinge empirisch unter eine Gattung» (AA XVI
Reflexion 3285). Bedingung dafür, spezifisch verschiedene, gattungsmässig unbestimmte Dinge
durch Analogieschluss unter eine Gattung zu bringen, ist dabei die Identität einer gemeinsamen
Bedingung über der Gattung. «Analogie: viele Merkmale in einem, also auch die übrige alle, die

mit derselben Bedingung verknüpft seyn» (AA XVI Reflexion 3283). Somit «wird bey der

analogie nur die identitaet des Grundes, par ratio, erfordert» (AA XVI Reflexion 3292).
Generell gilt für den Analogieschluss auf dem Felde von Begriffsverhältnissen im Gegensatz

zu dem Gebiet der mathematischen Proportionen, dass «ich aus drei gegebenen Gliedern nur das

Verhältnis zu einem vierten, nicht aber dieses vierte Glied selbst erkennen und a priori geben

kann, wohl aber eine Regel habe, es in der Erfahrung zu suchen, und ein Merkmal, es

aufzufinden» (AA III 160/161, KdrV B 222). Unmöglich ist es aber nun, auf Eigenschaften Gottes
«nach der Analogie [zu] schliessen: weil hier das Princip der Möglichkeit einer solchen Schlussart

gerade mangelt, nämlich die paritas rationis, das höchste Wesen mit dem Menschen... zu
einer und derselben Gattung zu zählen» (AA V 464). Dennoch kann man im Hinblick auf die

Eigenschaften Gottes «nach der Analogie... denken» (ebenda). So sagt Kant: «Wir können ein
Wesen (was uns unbegreiflich ist) zwar nach der analogie denken, aber nicht (nach) aus einem
Verhaltnisse gegebener Dinge aufdasselbe Verhältnis unbekannter Wesen schliessen» (AA XVI
Reflexion 3287). Den Unterschied von Denken und Schliessen in der Analogierede kann Kant
auch als den von sich Vorstellen und Schliessen erläutern: «Nach einer analogie sich etwas

vorstellen - schliessen» (AA XVI Reflexion 3294).



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 403

Worauf es Kant aber neben dem Unterschied von Denken und Schliessen in der Analogierede

noch ankommt, und womit wir wieder zurückkehren zu unserer Diskussion des

Analogieprinzips bei Jüngel, das zeigt die eben teilweise zitierte Reflexion Kants: «Wir können daher

uns zwar (die Caussalitat) einer Ursache der Welt nach der Analogie (mit) (der Beschaffenheit)
einer Ursache in der Welt denken, (aber) nämlich auf die Art Ursache zu seyn, wie Menschen

(nämlich durch Verstand) Ursache einer Uhr sind, aber aus der künftigen Beschaffenheit der

Dinge der Welt nicht aufjene Caussalität schliessen. Denn im ersten Fall haben wir nur ähnliche
Verhältnisse, im Zweyten ein ähnliches Ding - Gott aber und Ursachen in der Welt sind ganz
heterogene Dinge» (ebenda).

Auch wenn wir nicht nach der Analogie schliessen, sondern bloss denken, so denken wir
dennoch gemäss den Kategorien, gemäss denen wir nach der Analogie empirisch schliessen.

Auch wenn wir uns Gott «nur als Gegenstand in der Idee» (AA III 45 7, KdrV B 724/725) denken,
so müssen wir ihn dennoch «nach einer Analogie mit den Gegenständen der Erfahrung denken»

(ebenda). Sofern die dabei in Frage kommende Kategorie die Kausalitätsbeziehung ist, denken

wir dann «nach der Analogie einer Causalbestimmung» (AA III 459, KdrV B 728). Die
Kausalitätskategorie ist deshalb für Kant die fundamentalste Verhältniskategorie hinsichtlich der
Bestimmung empirischer Verhältnisse und darauf gegründeter Aussagen, weil die Substantiali-
tätskategorie zwar unter dem Titel der Verhältnisse obenan steht, aber «mehr als die Bedingung
derselben, als dass sie selbst ein Verhältniss enthielte» (AA III 165, KdrV B 230).

Die Denkbarkeit Gottes gemäss den Kategorien empirischer Erkenntnis ist möglich, sofern es

sich um die Anwendung blosser Kategorien, abgesehen von deren Einschränkung auf die

Bedingungen der Sinnlichkeit, handelt. Dabei gilt der entscheidende Gedanke, dass «wir das

Verhältniss desselben [sc. <Unbekannten in Gott x, welches wir Liebe nennen>] zur Welt
demjenigen ähnlich setzen können, was Dinge der Welt untereinander haben» (AA IV 358).

Was Kants Analogielehre zu zeigen in der Lage ist, ist dies, dass man, auch
wenn man weder im strengen Sinn beweisbare Aussagen noch auch bloss
empirische Analogieschlüsse im Hinblick auf die Eigenschaften Gottes
machen kann, sich dennoch legitimerweise eines symbolischen Anthropomor-
phismus zwecks theologischer Verhältnisbestimmungen bedienen kann,
sofern sich die darin vorkommenden Prädikate auf bloss kategoriale
Bestimmungen zurückführen lassen.

Das bedeutet: das Identische zwischen im Sinne Kants legitimen
theologischen Aussagen einerseits und nichttautologischen Aussagen über die mundane

Wirklichkeit andererseits ist die einheitliche kategoriale Ordnung des

Verstandes. Die Berechtigung zur Analogierede im symbolischen Anthropo-
morphismus der Theologie gründet sich auf eine kategoriale Identität
zwischen dem Reden von Gott und der Sprache über die Welt. Diese kategoriale
Identität in jeder Analogierede gehört deshalb in die Definition des
Ausdrucks «Analogie» selber: «Analogie (in qualitativer Bedeutung) ist die Identität

des Verhältnisses zwischen Gründen und Folgen (Ursachen und
Wirkungen)...» (AA V 464). Sofern die Analogie eine Identität begrifflicher
Verhältnisse ist, impliziert sie die kategoriale Identität eben dieser Verhältnisse.

Ein nicht-mathematisches Verhältnis, d. h. ein begriffliches Verhältnis,



404 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

ist niemals bloss ein Verhältnis, sondern immer schon ein Verhältnis von
einer bestimmten Relationskategorie. Die kategoriale Identität eines begrifflichen

Analogans und eines begrifflichen Analogates ist eine notwendige
Bedingung jeder Analogierede.

Jüngel mag mit Bezug auf das oben angeführte Beispiel Kants und mit
Bezug auf Kants Definition des Ausdrucks «Analogie» von seiner Position
her mit Recht behaupten, «dass das, was wirklich Liebe ist, in diesem Modell
nicht denkbar wird» (GG 381). Wenn Jüngel dies aber darauf zurückfuhrt,
dass «Kant als unentbehrliche Voraussetzung seines theologischen
Gebrauchs der analogia proportionalitatis den Kausalnexus der analogia attri-
butionis... zur Geltung» (GG 376) bringe, so geht er an Kants Meinung völlig
vorbei. Jüngels Behauptung «Damit fliessen... bei Kant zwei verschiedene
Arten von Analogien ineinander, die die Tradition mehr oder weniger scharf
zu unterscheiden gewohnt war» (GG 363) ist falsch, weil sie den Zusammenhang

von Analogierede und Analogieschluss bei Kant ignoriert. Jüngel
seinerseits aber muss sagen können, wie es seiner Meinung nach zu der kate-
gorialen Identität von begrifflichem Analogans und begrifflichem Analogat
kommt, die in jeder Analogierede vorausgesetzt ist.

Den von Pannenberg vorgebrachten und von Jüngel aufgenommenen
Einwand, dass «alle Analogie einen Kern unmittelbarer Univokation
voraussetzte» (MA 555), will Jüngel nicht gelten lassen. Für ihn ist damit die

Analogie «abstrakt als erkenntnistheoretisches Prinzip gefasst» (MA 555).
Jüngel gibt sich dem Gestus hin, ein schwieriges erkenntnistheoretisches
Problem gleichsam zu unterlaufen. «Die Erörterungen über Gleichheit und
Ungleichheit in der Entsprechung bleiben... leicht zu sehr in einem von der
analogia entis vorgezeichneten Problemraum» (MA 555). Ohne jede
Problemirritation urteilt Jüngel von seiner transzendental-pragmatischen Deutung

der Analogierede her: «Versteht man... die Entsprechung als ontologi-
sches Sprachphänomen, so ergeben sich die sonst zum Ausgangspunkt
gemachten Abgrenzungen der Analogie gegen Gleichheit und Ungleichheit
von selbst» (MA 555). Jüngels Überheblichkeit gegenüber erkenntnistheoretischen

Fragen an dieser Stelle verfängt jedoch nicht. Wenn es sich bei der
Analogierede wirklich um ein Reden in Analogien handelt, so hat man, auch

wenn man mit Jüngel die Entsprechung der begrifflichen Verhältnisse
transzendental-sprachpragmatisch als in einem ursprünglichen Analogiegeschehen

begründet ansehen will, sofern es sich dabei eben auch um die Behauptung

einer Identität begrifflicher Verhältnisse handelt, immer schon die
kategoriale Identität der in der Behauptung einer Entsprechung identifizierten
Verhältnisse vorausgesetzt. Auch wenn man heute nicht mehr so leicht bereit
ist, Kants Kategorienlehre zu übernehmen oder eine andere nichtempirische



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 405

Theorie semantischer oder gegenstandstheoretischer Kategorien zu
konzipieren, so wird man doch die Apriorität der syntaktischen Strukturbestimmtheit

von Relationen kaum ernsthaft bestreiten können. Jüngel muss sich also
zumindest die Frage gefallen lassen, worin für ihn die Bedingungen der kate-

gorialen Identität der in der Behauptung einer Entsprechung identifizierten
Verhältnisse hinsichtlich deren apriorisch-syntaktischer Struktur bestehen.
Eine Theorie der syntaktischen Struktur von Relationen ist in jeder Theorie
(auch in einer theologischen) der Analogierede impliziert als notwendige
Bedingung logischer Wohlformuliertheit von Analogierede.

Dass Jüngel das Kategorienproblem im Zusammenhang der Frage nach
den notwendigen Bedingungen des in jeder Analogierede immer schon

vorausgesetzten identischen kategorialen Kernes nicht in den Blick bekommt,
hängt zweifellos damit zusammen, dass er eine Theorie der Analogierede
vom sprachpragmatischen Typus entfaltet und damit vom syntaktischen und
semantischen Aspekt der Sprache, in denen sich die Kategorienlehre bewegt,
abstrahiert. Dies wird theologisch motiviert: «In der Mitteilung über den
Sachverhalt wird über diesen nicht nur informiert. Der Sachverhalt teilt sich

so mit, dass zwischen ihm und der Rede von ihm nur durch eine Abstraktion
unterschieden werden kann» (GG 392). Nur: Auf der Abstraktion beruht
eben die Wissenschaft, auch die Wissenschaft von der Interpretation der
Selbstinterpretation der Offenbarung.

IV

Jüngels erkenntnistheoretisch orientierte Barth-Deutung scheint mit den
bisher dargelegten Gedankengängen, welche die Integration der
erkenntnistheoretischen Frage in die materiale Dogmatik, die strukturtheoretische
Rekonstruktion des Offenbarungsbegriffes, die Überwindung der Aporien
derselben durch die Letztbegründung der Dogmatik von der Erwählungslehre
her, die transzendental-pragmatische Deutung des Begriffes der analogia fidei
und die sich aus der Vernachlässigung des Kategorienproblems sich ergebenden

Aporien betrafen, noch nicht erschöpfend gewürdigt zu sein. Worum es

sich bei dem noch ausstehenden Problem (vgl. GG 203-270) handeln soll,
wird durch einen Leitfaden indiziert, den Jüngel so bestimmt: «Evangelische
Theologie unterscheidet sich... von philosophischer Theologie dadurch,
dass sie nicht voraussetzungslos sein will, sondern in ihrem Ansatz als

evangelische Theologie bereits bestimmte Entscheidungen impliziert» (GG 205).
Diese impliziten Voraussetzungen «evangelischer» Theologie, genauer
gesagt: von Jüngels Explikation der von ihm als relevant angesehenen Stücke



406 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

evangelischer Theologie, charakterisiert Jüngel als «hermeneutische
Grundentscheidungen» (GG 206). Worum geht es?

Jüngel fordert von einer evangelischen Theologie, die im Anblick des

Kreuzes Jesu als «redlich» (GG 219) und «ehrlich» (GG 206) soll auftreten
können, dass sie sich ihrer unverwechselbaren Voraussetzungen sowohl
zwecks der Kritik nach aussen als auch zwecks der begrifflichen Selbstklärung
bewusst werde. Sieht man zunächst einmal davon ab, dass es klarer und
nützlicher wäre, eine solche Forderung in den Qualitätskriterien der
Erkenntnisprodukte einer Wissenschaft anzusiedeln als im Umkreis eines Regulativs
für die Angehörigen derselben, so zeugt Jüngels Forderung nach einer
Darlegung der hermeneutischen Situation der evangelischen Theologie als einer
Entscheidungssituation dennoch wiederum von einem erkenntnistheoretischen

Problembewusstsein, das mit Fug und Recht den Anspruch erheben

darf, die Fragen der Konstitution theologischer Erkenntnis nicht nur am
Rande aufgegriffen, sondern in das Innere der dogmatischen Grundfragen
integriert zu haben.

Das allgemeine, von Jüngel hinsichtlich der Theologie entfaltete Problem
der Erkenntniskonstitution betrifft die Frage, inwieweit man bei der Gewinnung

von Erkenntnis aufdiskursiv nicht mitteilbare Faktoren der Erkenntnis
rekurrieren muss. Anders gefragt: Welches sind die Rekurselemente einer
Erkenntnis, und wie verhalten sich die nur durch und im Rekurs aufweisbaren

Bestandteile einer Erkenntnis zu deren diskursiv mitteilbaren Faktoren?

Die Beantwortung dieser Fragen hat in der Geschichte der Erkenntnistheorie bekanntlich
verschiedene Ausprägungen gefunden und demgemäss Begriff, Reichweite, Funktion und
Methodologie der Erkenntnis unterschiedlich bestimmt. So hat man etwa die Vorstellung von
Wesensformen, die Anschauung sinnlicher Qualitäten, die Intuition angeborener Ideen oder die

Empfindung von Sinneseindrücken als diskursiv nicht mitteilbare, nur durch Rekurs aufweisbare

Faktoren der Erkenntnis verstanden.

Aufdiese erkenntnistheoretische Problemlage bezogen, kann man Jüngels
Reflexionen auf die hermeneutischen Grundentscheidungen evangelischer
Theologie geradezu als den Versuch der Beantwortung der Frage nach
Bestand und Funktion der Rekurselemente theologischer Erkenntnis verstehen.

Jüngels Aussagen zur Denkbarkeit Gottes wären so verstanden eine

Analyse der Rekursstruktur theologischer Erkenntnis. Da Jüngel nicht selber
eine Rekurstheorie entfaltet, sondern nur ganz allgemein die Notwendigkeit
des Rekurses im Vollzug evangelisch-theologischen Denkens behauptet,
müssen wir die Struktur des Rekurses theologischer Erkenntnis dem von
Jüngel tatsächlich befolgten Argumentationsverfahren, innerhalb dessen sol-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 407

che Rekurse vorkommen, entnehmen. Wie sieht die von Jüngel faktisch

vorausgesetzte Rekursstruktur theologischer Erkenntnis aus?

Fragt man nach der Subjektsfunktion im Rekurs, das heisst: Wer rekurriert?

so scheint Jüngel27 diese nicht eindeutig zu bestimmen: Anthropologische

Sachverhalte allgemeinerer Art wie z.B. Stimmungen, Vereinheitlichungen

solcher elementaren Erfahrungen zu einer Erfahrung mit der Erfahrung,

der Glaube, welcher schon der sprachlichen Auslegung seiner Erfahrung

fähig ist, und theologische Reflexionen, welche die Inhalte des Glaubens
«nachgängig» explizieren, dies sind im wesentlichen die Instanzen, die eine

Subjektsfunktion im Rekurs beim Aufbau theologischer Erkenntnis einnehmen

können. Jüngels Meinung ist wohl die, dass sich die Subjektsfunktion
innerhalb des Rekurses beim Aufbau theologischer Erkenntnis aufspalten
lässt in eine Mannigfaltigkeit spezifischer Rekurssubjektelemente, die in
einem stufenartigen Verhältnis zueinander stehen, welches vermutlich nicht
umkehrbar ist. Das Rekurssubjekt zerfiele in eine Mannigfaltigkeit gestufter
Funktionen; die spezifische Funktion hätte nur den Status eines relativen
Rekurssubjektes, der Rekurs wäre iterierbar. Die Frage nach der Struktur der
Subjektsfunktion im Rekurs ist damit aber allererst vorbereitet.

Entsprechend der Mannigfaltigkeit der Subjektsfunktionen ergibt sich für
Jüngel natürlich auch eine Mannigfaltigkeit auf Seiten dessen, worauf rekurriert

wird. Hier finden sich begriffliche Gebilde wie Satzwahrheiten und
nichtsatzförmige Prinzipien, intentionale Gebilde wie z.B. Gedanken,
raumzeitlich wirkliche Gebilde wie Tatsachen oder die Existenz von Gegenständen,

psychische Gebilde wie Erlebnisse, Einstellungen oder Dispositionen
und kognitive Strukturen. Wie bei den Subjektsfunktionen des Rekurses, so

gilt auch aufSeiten dessen, woraufrekurriert wird, dass eine Mannigfaltigkeit
spezifischer Funktionen vorliegt. Eine Ordnung der Basisfunktion innerhalb
der Objektelemente des Rekurses liesse sich nur anhand der asymmetrischen
Ordnung der Subjektsfunktionen gewinnen.

Mit dem so formalisierten faktischen Rekursverfahren Jüngels scheint die
Rekursstruktur theologischer Erkenntnis beschrieben zu sein, die Jüngel
voraussetzt, wenn er das Hineingestelltsein der Theologie in Situationen
hermeneutischer Entscheidungen als theologisch wesentlich erachtet. Nun
vorausgesetzt, die Rekursstruktur theologischer Erkenntnis wäre in dieser
Weise adäquat beschrieben: Warum könnte die theologische Reflexion im
Sinne Jüngels nicht bei der Analyse der Rekursstruktur ihrer Erkenntnisgewinnung

stehen bleiben, wenn sie die Voraussetzungshaftigkeit ihres Wissens

27 Einzelbelege aus Jüngels Schriften brauchen im folgenden nicht gegeben zu werden; sie
finden sich z.B. in GG passim.



408 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

dem Selbstverständnis dieses Wissens um seine Yoraussetzungshaftigkeit
angemessen thematisieren wollte?

Hier wären drei Gesichtspunkte zu nennen:
a) Eine Analyse der Struktur der subjektiven und objektiven Elemente der

Rekursfunktion lediglich im Hinblick aufderen Funktionsmerkmale trägt
dem Sachverhalt nicht Rechnung, dass das letzte Element, worauf rekurriert

wird, seine Letztheit, d. h. seine Basis- oder Abschlussfunktion, lediglich

dem inhaltlichen Umstand verdankt, dass es sich hierbei um das Sein
oder die Selbstauslegung Gottes handelt.

b) Die Unbedingtheit theologischen Wissens sowohl hinsichtlich der in ihm
erörterten Sachverhalte als auch hinsichtlich seiner eigenen Gewissheit
resultiert gerade daraus, dass das Sein oder die Selbstauslegung Gottes die
letzte Rekursbasis darstellt.

c) Eine vollständige Darstellung der Rekursstruktur theologischer Erkenntnis

muss ausser der erkenntniskritischen Analyse noch die Interpretation
der theologischen Reflexion als des Selbstbewusstseins des Rekurses von
seinen Bedingungen her durchfuhren.
Jüngel erhebt daher mit seiner Intention, die Konstitution theologischer

Erkenntnis ausschliesslich von deren Materie her verständlich zu machen, zu
Recht den Anspruch, eine Theorie der Bedingungen der Möglichkeit
theologischer Erkenntnis zu geben, in dem Sinne nämlich, dass die Rekursivität
theologischer Erkenntnis aus deren Rekursfundament erklärt werden soll.

Jüngels Erklärungsvorschläge lassen sich so zusammenfassen:
a) Der ontologische Status des Rekurssystems und des Rekursereignisses

ergibt sich aus den ontologischen Dimensionen des im Rekurs Bezogenen.

b) Die Bestimmtheit des Rekurses bemisst sich nicht nach den
Funktionsbestimmungen des Rekurssystems und des Rekursereignisses, sondern
nach deren Qualität im Bestimmtheitshorizont des Rekursfundamentes.

c) Die Seinsmodalität des Rekursvollzuges bemisst sich nicht nach der
Modalität von dessen Grundfunktion für die Konstitution theologischer
Erkenntnis, sondern nach dessen Eigenschaft, Moment des im Rekurs
Bezogenen zu sein.
Sofern Jüngels Überlegungen zu den material dogmatischen Voraussetzungen

der hermeneutischen Situation der Theologie die Bedingungen der

Möglichkeit der Rekursivität theologischer Erkenntnis freilegen wollen, sind
sie ein durchaus ernstzunehmender Versuch, den durch die Neuzeit
heraufbeschworenen, unabweislichen Fragen nach der Konstitution von Erkenntnis

theologisch gerecht zu werden. Die Pointe dieser theologischen Erkennt-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 409

nistheorie läge wiederum darin, dass sie die sich aus der Binnenstruktur der
Erkenntniskonstitution sich ergebenden Probleme aufnimmt, sie aber gerade
nicht im engeren Sinn erkenntnistheoretisch löst, sondern auf inhaltliche
theologische Probleme zurückführt und dort zu klären unternimmt. Gelingt
dieser Versuch?

Wenn man einmal unterstellt, dass die Bedingungen der Rekursivität in
befriedigender Weise aus dem ontologischen Status, der Bestimmtheit und
der Seinsmodalität des im Rekurs bezogenen Rekursfundamentes erklärt
sind, so bleibt damit noch gänzlich unerörtert, in welchem Verhältnis der
Rekurs und das im Rekurs bezogene Rekursfundament einerseits und die
mitteilbaren Elemente andererseits im Aufbau theologischer Erkenntnis
zueinander stehen. Erst mit der Klärung dieses Verhältnisses jedoch lässt sich
die Intellektualität oder die begriffliche Komponente des Glaubens und somit
dessen Verhältnis zur Theologie klären. Negativ freilich lassen sich Rekursvollzug

und Rekursfundament auf den mitteilbaren Erkenntnisanteil beziehen,

indem jene diesem gegenüber als ontologisch und gnoseologisch
vorgängig charakterisiert werden. Doch was heisst dies positiv?

Jüngel gibt eine positive Bestimmung jenes Verhältnisses zwischen
Rekursvollzug und Rekursfundament einerseits und den mitteilbaren Elementen

theologischer Erkenntnis andererseits lediglich ansatzweise, und zwar in
Form einer teilweise entfalteten theologischen Kategorienlehre, und unterzieht

sich damit, wenigstens im Prinzip, einer Aufgabe, deren er sich im
Zusammenhang der Frage nach den notwendigen Bedingungen des in jeder
Analogierede immer schon vorausgesetzten identischen kategorialen Kernes
souverän entziehen zu können glaubte.28 Die ausschliesslich theologisch
begründeten Kategorien theologischer Rede wären nach diesem modellhaften

Ausschnitt einer theologischen Kategorienlehre eine notwendige und
hinreichende Bedingung der Mitteilbarkeit der im Rekurs sich ereignenden
Beziehung auf das Rekursfundament.

Wie sich Jüngel die Durchführung einer solchen theologischen
Kategorienlehre vorstellt, hat er am Beispiel einer theologischen Deduktion der
Modalkategorien gezeigt. Um die nach Jüngels Einschätzung bestehende

Notwendigkeit einer theologischen Umformung der seiner Meinung nach

28 Mit einer partiellen Inangriffnahme des Kategorienproblems gibt Jüngel indirekt der
Barth-Kritik Th. Siegfrieds recht. Für Siegfried besteht einer der Hauptmängel der Theologie
Barths in der Vernachlässigung des Kategorienproblems; vgl. Das Wort und die Existenz I,
Gotha 1930, 13.87.93-96 u.ö. Die gleichermassen scharfsinnige wie genialisch ungeordnete
Arbeit Siegfrieds ist in der Barth-Schule zu deren eigenem Schaden leider viel zu wenig beachtet
worden.



410 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

auch in der dogmatischen Lehrtradition uneingeschränkt herrschenden
philosophischen Kategorienlehre zu veranschaulichen, seien Jüngels Beurteilung

der klassischen Akt-Potentia-Lehre des Aristoteles und sein eigener
Entwurfeiner sich kritisch davon abhebenden theologischen Kategorienléhre
am Beispiel der Modalkategorien in den entscheidenden Gedankenschritten
skizzenhaft dargestellt:

1)«Die Wirklichkeit wurde seit den Anfangen der Metaphysik der
Möglichkeit ontologisch vorangestellt» (MW 208).

2) «In die Form eines metaphysischen Grundsatzes wurde diese Meinung
von Aristoteles gebracht» (MW 208).

3) «Insofern... das Wirkliche die genaue Verwirklichung des Möglichen ist,
steht das Mögliche unter dem Vorzeichen eines Noch-Nicht. Dieses

Noch-Nicht, das das Mögliche vom Wirklichen unterscheidet, macht die
ontologische Priorität der Wirklichkeit aus» (MW 210); «...konsequent
ergibt sich aus dem ontologischen Primat der Wirklichkeit der des Werkes,

um dessen willen alles ins Sein drängt» (MW 211).

4) «An diesem Werk-Wirklichkeitszusammenhang ist bei Aristoteles das

Verständnis des Aufbaus der Welt und das Verständnis des die Welt
regierenden Göttlichen orientiert» (MW 211).

5) «Es ist ein Beweis für die Leistungsfähigkeit des aristotelischen
Wirklichkeitsverständnisses, dass es nicht nur die Philosophie und das in ihr
vertretende Leben dieser Welt, sondern auch die christliche Theologie mit
einer bis heute fortwirkenden, ja auch heute noch kaum in Frage gestellten

Macht bestimmt hat» (MW 211).

6)«Es ist unerlässlich, dass die Theologie sich eingesteht, wie sehr sie mit
einer Eschatologie des <Schon jetzt - Noch nicht> diesem Wirklichkeitsverständnis

verhaftet ist» (MW 213). «Zum sachkritischen Verständnis
des Sachursprungs der mit der christlichen Gemeinde gleichursprünglichen

Eschatologie ist eine theologische Destruktion des aristotelisch
konzipierten Primates der Wirklichkeit unerlässlich» (MW 214).

7) «Dass die theologische Destruktion des aristotelisch angesetzten Primates
der Wirklichkeit vor der Möglichkeit notwendig ist, lässt sich am besten

zeigen, indem man die theologischen Ansätze zur Durchführung dieser
Destruktion aufweist» (MW 214). «Die Notwendigkeit einer theologischen

Destruktion der von Aristoteles behaupteten Priorität der
Wirklichkeit im Sinne einer das Mögliche verwirklichenden Energie und Ente-
lechie ist christologisch begründet» (MW 215).

8) «Die Theologie hat das radikale Nichts des ganz und gar nicht spekulativen

Karfreitags im Zusammenhang des Seins dieser Welt als deren
andere Dimension zur Geltung zu bringen..., indem sie gegenüber der



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 411

Unterscheidung von wirklich und noch nicht wirklich die Unterscheidung

von möglich und unmöglich als die ungleich fundamentalere
Differenz zur Geltung bringt» (MW 221).

9) «Im Glauben an das Wort vom Kreuz bekommt die Welt durch die
Glaubenden Anteil an der göttlichen Unterscheidung des Möglichen vom
Unmöglichen» (MW 225).

10) «Die unerlässliche Konkretion des Möglichen ist das Ereignis des Wortes.
Im Ereignis des Wortes geht das, was Gottes Liebe möglich macht, von
aussen und von nicht resultierender Zukunft her die Wirklichkeit der
Welt unbedingt an» (MW 227).

Unterstellt man Jtingel einmal, die hier am Beispiel der Modalkategorien durchgeführte
theologische Destruktion und Neubegründung der Kategorienlehre Hesse sich für alle Klassen

von Kategorien durchführen, dann erscheint die Mitteilbarkeit der in dem Rekurs auf das

Rekursfundament gegebenen Inhalte sowie der mit dem Rekurs verbundenen Gewissheit zumindest

denkbar. Dann lässt sich nämlich folgendes Modell der möglichen Verhältnisse zwischen
dem Vorliegen oder NichtVorliegen von Bestimmtheit hinsichtlich der bloss im Rekurs
gegebenen Elemente theologischer Erkenntnis einerseits und der die Mitteilbarkeit derselben
notwendig und hinreichend bedingenden kategorialen Elemente theologischer Erkenntnis, also

nicht der Kategorien selber, sondern der Anwendungsformen (Schemata) derselben bzw. der

Anwendungsformen der aus den Kategorien abgeleiteten Prädikamente andererseits denken:
a) Sind die inhaltlichen Rekurselemente eindeutig bestimmt und deren Mitteilbarkeit festge¬

legt, dann sind material alternative Theologien nicht denkbar; es gibt nur eine einzige wahre

Theologie.
b) Sind die inhaltlichen Rekurselemente verschieden bestimmt und deren Mitteilbarkeit fest¬

gelegt, dann gibt es material alternative Theologien, die sich aber nicht als wahr oder falsch
zueinander verhalten.

c) Sind die inhaltlichen Rekurselemente eindeutig bestimmt, deren Mitteilbarkeit aber nicht
festgelegt, dann bewegt sich das religiöse Wissen aufder Ebene grundsätzlich mannigfaltiger,
vorprädikativ kommunikabler Glaubensweisen.

d) Sind die inhaltlichen Rekurselemente verschieden bestimmt und deren Mitteilbarkeit nicht
festgelegt, dann entsteht eine Mannigfaltigkeit begrifflich nicht kommunikationsfahiger
Religionsgestalten.
Im Gedankenexperiment lässt sich wohl «die» Theologie denken, bei der die inhaltlichen

Rekurselemente eindeutig bestimmt sind und deren Mitteilbarkeit festgelegt ist. Das würde

bedeuten, dass die Klassen der subjektiven und objektiven Rekurselemente in jeder Rekursstufe,
aber nur für die jeweilige Rekursstufe eindeutig aufeinander bezogen wären, und zwar eben

vermöge der Anwendungsformen der Kategorien und der in der Kategorienlehre abgeleiteten
Prädikamente, welche für die betreffende Rekursstufe in Frage kämen. Die alle Stufen umfassende

Mitteilbarkeit theologischer Erkenntnis bezöge sich dann aber nicht mehr aufdie Materie
der Rekursfundamente oder der Rekursvollzüge selber, sondern lediglich auf den Aufweis der

Zusammengehörigkeit der Klassen der objektiven und subjektiven materialen Rekurselemente.
Es entstünde eine Art Phänomenologie religiöser Gewissheit. Eine Stufenverwechslung in der

Zuordnung von subjektivem und objektivem Rekursfaktor wäre in diesem Konzept.ein
theologischer Kategorienfehler. Und es bedeutete zugleich, dass inhaltliche Rekursfundamente als



412 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

solche nur relative Geltung hinsichtlich der jeweiligen Rekursinstanz hätten, nicht jedoch
hinsichtlich der Darstellungsebene, auf der dieses Verhältnis selber mitteilbar würde.

Die universelle Mitteilbarkeit des alle Rekursstufen umfassenden, die jeweilige Zusammengehörigkeit

der subjektiven und objektiven Rekurselemente darlegenden theologischen Wissens
scheitert aber an dem darin involvierten Verhältnis von Rekursinhalt und Rekursfunktion.
Universelle Mitteilbarkeit ist nach diesem Modell theologischer Erkenntnistheorie deshalb

undenkbar, weil der Rekurs mehr leisten soll als eine blosse Erfüllungsfunktion bezüglich der
Intentionalität des mitteilbaren Faktors der Erkenntnis. Werden die Rekurselemente theologischer

Erkenntnis nicht als in der Erfüllungsfunktion aufgehende und insofern bloss bestimmbare
Momente der Erkenntniskonstitution, sondern als an sich bestimmte Gebilde verstanden, dann

treten diese notwendigerweise in einen Kontrast zu den den Gesetzen begrifflicher Konstruktion
unterliegenden Erkenntnisinhalten und sind als das, was sie von Hause aus eigentlich sind, im
Hinblick auf diese nicht mehr vermittelbar. Daraus folgt aber: Eine für die Funktion des

Rekurses wesentliche Vorgegebenheit an sich bestimmter Rekurselemente und die strikte
Mitteilbarkeit theologischer Erkenntnis schliessen einander aus. Eine in materialen Entscheidungen
wesentlich fundierte Dogmatik wäre nichts anderes als eine methodische Potenzierung jener
Aporie, wonach theologische Erkenntnis auf an sich bestimmten Rekurselementen notwendig
aufruhen und zugleich universell mitteilbar sein soll.

Wozu wurde nun in einem auf den ersten Blick etwas formalistisch
anmutenden, von Jüngels Argumentationsverlauf scheinbar abführenden
Gedankenexperiment die Struktur des Rekurses herauspräpariert? Einfach um zu
zeigen, dass die Rekursnotwendigkeit theologischer Erkenntnis nicht deren
materialen Entscheidungscharakter, d.h. die Situation des zwischen Inhalten
Wählens, impliziert.

Es verwundert deshalb nicht, dass Jüngels nicht befriedigend konzipierte
Begründung der Rekursnotwendigkeit theologischer Erkenntnis in schlechterdings

ruinöse systematische Schwierigkeiten führt, nämlich in eine zirkuläre

Argumentation bezüglich der für die Durchführung der Rekurstheorie
erforderlichen theologischen Kategorienlehre einerseits und der Begründung
dieser spezifisch theologischen Kategorienlehre selber andererseits. Zur
Begründung der Notwendigkeit der theologischen Umformung der traditionellen

Lehre von den Modalkategorien sagt Jüngel: Die «Ansätze (sc. die
theologischen Ansätze zur Durchführung der theologischen Destruktion des

aristotelisch angesetzten Primates der Wirklichkeit vor der Möglichkeit)
können... nichts anderes sein als die Grundbedingung christlicher Theologie
überhaupt» (MW 214). Sofern aber die Grundbedingung christlicher Theologie

ihrerseits nur vermöge einer hermeneutischen Entscheidung, das heisst

vermöge eines Rekurses, adäquat expliziert werden kann, ist also die
theologische Entfaltung der Kategorienlehre als einer Bedingung der Möglichkeit
von aufRekurs gegründeter theologischer Erkenntnis selber aufeinen Rekurs



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 413

gegründet. D. h. die eine theologische Kategorienlehre implizierende Theorie
des Rekurses theologischer Erkenntnis weist in ihrem Argumentationsgang
einen logischen Zirkel auf.

Aus Jüngels unbedachter Identifizierung des Rekursmomentes und des

materialen Entscheidungsmomentes im Aufbau theologischer Erkenntnis
und aus dem zirkulären Argumentationsverlauf der darauf gegründeten
Rekurstheorie ergibt sich die fragwürdigste Eigenschaft von Jüngels
erkenntnistheoretisch orientierter Deutung der Theologie Barths: das scheinbar
fromme Ideal eines nicht auf die religiöse Lebenswelt des Glaubens
beschränkten, sondern die theoretische Ebene der Theologie durchziehenden
und diese damit unmöglich machenden Dezisionismus, in dem sich auf
materialer Ebene permanenter Appell und permanente Entscheidung
wechselseitig fordern.

Jüngel stellt einen Normbegriff evangelischer Theologie auf (vgl. GG 206

Anm.). Dieser Normbegriff evangelischer Theologie selber verdankt sich
einem inhaltlicher Entscheidung entspringenden Rekurs. Deshalb wird in der

Explikation dieses Theologiebegriffs an den Vollzug des Rekurses appelliert.
Die Mitteilung des Theologiebegriffs selber erhält Appellcharakter (vgl. GG
205, 214, 217). Die Evidenz der Wahrheit theologischer Erkenntnis, die sich
dem ursprünglichen Programm nach ausschliesslich von der Selbstmitteilung
der «Sache» her ergeben sollte, wird in die subjektive Beliebigkeit der Rekurswahl

hineingestellt und durch diese nicht unwesentlich bedingt.
Jüngel spitzt die dezisionistische Komponente seiner theologischen

Erkenntnistheorie noch dahingehend zu, dass er mit der für den methodischen
Irrationalismus charakteristischen Stilisierung der theologischen
Entscheidungssituation durch die Figur der disjunktiven Vollständigkeit der Alternativen

und der daraus resultierenden Unumgänglichkeit einer prinzipielles
Gewicht annehmenden Entscheidung arbeitet. Dass Jüngel ausgerechnet
gegenüber einem sich solchen Verfahrensweisen verweigernden Methoden-
bewusstsein den Vorwurf des Mangels an Wissenschaftlichkeit erhebt (vgl.
GG 274), kann kaum mehr verständlich gemacht werden. Ist denn die
Wissenschaftlichkeit oder Sachlichkeit einer Theorie in den dezisionistischen
Komponenten der theoretischen Einstellung zu suchen, findet sie da ihre
Kriterien? Oder sind es unter anderem nicht gerade diese dezisionistischen
Faktoren, die - ganz ungeachtet ihrer inhaltlichen Bestimmtheit - in jeder
planmässig und kontrollierbar, das heisst eben «methodisch», betriebenen
Erkenntnis ausgeschaltet werden? Wenn Jüngel gar Autoren der Theologiegeschichte

anhand solcher Entscheidungen bewertet, dann scheint er offenbar
das Verfahren der Beurteilung systematisch entfalteter Gedanken hinsichtlich

ihres Wahrheitswertes unter dem Gesichtspunkt der Konsistenz mit



414 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

einer wertmässig gesteuerten Stellungnahme zu Einzelaussagen zu verwechseln.

Völlig unsachlich wird es, wenn Jüngel eine solche dezisionistische
Bewertung dann noch zum Klassifikationsgesichtspunkt der theologischen
Tradition erhebt.

Das Fazit unserer Überlegungen dürfte erstens darin bestehen, dass J üngel
gerade aus dem Abgrenzungsbedürfnis eines emphatisch theologischen Denkens

gegenüber der philosophischen Reflexion unweigerlich der in derselben
aufbewahrten und auch dem theologischen Denken unabweisbaren Problemfülle

speziell hinsichtlich der Erkenntnistheorie erliegt. Jüngel will die
erkenntnistheoretische Fragestellung theologisch unterlaufen, weil sie

theologische Letztbegründungsansprüche untergräbt, und arbeitet sich, scheinbar
mit rein materialer Dogmatik beschäftigt, tatsächlich immer tiefer in sie

hinein - mit radikaler Entschlossenheit zum äussersten Konstruktivismus,
doch auch begrifflich überzeugend? Man kann sich wohl kaum des Eindruk-
kes erwehren, als habe es Jüngel in seinem Versuch einer rein
transzendentaltheologischen Grundlegung christlich theologischer Dogmatik mit nichts
anderem als den von ihm selber erzeugten Schwierigkeiten zu tun. Jüngels
Theologie lebt von einer mehr als heimlichen Konkurrenz zur Transzenden-
talphilosophie und zum Deutschen Idealismus. Zweifellos ist es Jüngel dabei

gelungen, die Theologie Barths sozusagen auf Stromlinienform zu bringen.
Elm Missverständnisse zu vermeiden: Die Radikalität konsistenter begrifflicher

Konstruktion ist sicherlich begrüssenswert, wenn man nur selber auch
weiss, dass man konstruiert, und sich nicht in der Unmittelbarkeit einer
reinen Intuition der «Sache» wähnt.

Dazu kommt Jüngels poetisierender Hang zur Metaphorik: Metaphern
überall dort, wo es sich um der Explikation bedürftige Begriffsverhältnisse
handelt. Logisch mangelhaft dabei ist keineswegs das grundsätzlich
unumgängliche Auftreten eines Metapherngeflechtes, sondern die Nichteingren-
zung der Metaphorik auf letzte innerhalb des Begriffssystems selber nicht
mehr definierbare Grundausdrücke. Gewiss, das apologetische Raffinement
von Jüngels Metaphorologie ist eindrucksvoll; für das Gewicht der die
Wissenschaftlichkeit der Theologie bedrängenden Frage: «Utrum sacra Scriptura
debeat uti metaphoris.» (Thomas v. Aquin: S. th. I,q. 1, a.9) scheint er jedoch
kein Gespür mehr zu haben. Und so gelangt Jüngel folgerichtig durch eine
vehement betriebene Verselbständigung ursprünglich auf die analoge Rede

bezogener Sinnelemente in einen geradezu ruinösen Metaphernrausch. Eine
stimmungshafte Assoziationen planmässig befördernde Ungehemmtheit des

Metapherngebrauchs auf der einen Seite und dazu völlig unvermittelt eine

lediglich die Lust an Gedankenschlössern befriedigende Neigung zu
formalisierten Fiktionen auf der anderen Seite können aber nicht die Form dog-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 415

matischer Arbeit und schon gar nicht die Form der Bewältigung
erkenntnistheoretischer Probleme in der Theologie sein.

Was den zweiten Punkt betrifft, so ist es doch sehr die Frage, ob die Art und
Weise, in der Jüngel die erkenntnistheoretischen Valenzen der Theologie
Karl Barths akzentuiert, dem wissenschaftstheoretischen Status der Kirchlichen

Dogmatik tatsächlich gerecht wird. Gewiss, Jüngel ist ein exzellenter
Barth-Kenner; seine Interpretationen hängen Barth-exegetisch nicht in der
Luft. Aber es gibt doch auch Indizien dafür, Zweifel gerade an dieser Art der
Zuspitzung der impliziten erkenntnistheoretischen Probleme der Barthschen

Theologie anzumelden. Jüngels eigene Fragen scheinen doch sehr viel stärker
einerseits von den existentialtheologischen Überlegungen RudolfBultmanns
und andererseits von den sprachtheologischen Versuchen Ernst Fuchs' bein-
flusst zu sein, als es ihm bewusst sein mag. Sein starkes Interesse am
Entscheidungscharakter der Theologie und an den sprachtheoretischen
Fragestellungen in der Theologie mögen dafür sprechen: Denn, bewegt sich dieses

Interesse an einer Ontologie des Sprachereignisses tatsächlich im Florizont
der für Barths Verhältnis zur Philosophie aufschlussreichen These von der
Gleichabständigkeit der Theologie bezüglich sowohl einer idealistischen als

auch einer realistischen Wirklichkeitsdeutung (vgl. hierzu Barths Aufsatz
von 1929: «Schicksal und Idee in der Theologie»)? Und trifft jener Dezisionismus

Jüngels tatsächlich die Intention Barths, der vom sogenannten Wagnis

des Gaubens sagen kann, dass es «wohl besser gar nicht als <Wagnis>,

sondern viel anspruchsloser als Gehorsam... verstanden» (KD IV, 2,66;
Hervorhebung im Original) werden müsse? Und vermag Jüngels aus den
oben beschriebenen erkenntnistheoretischen Aporien sich ergebende

Programm einer narrativen Theologie tatsächlich Barth gerecht zu werden, der
in seiner Durchführung der Rechtfertigungslehre von dieser sagen kann: sie

«erzählt nicht nur, sondern sie erklärt... Sie ist der Versuch... einzusehen
und zu verstehen» (KD IV, 1,576; Hervorhebung im Original)? Die Frage ist
zumindest erlaubt, ob Jüngels auffallend erkenntnistheoretisch orientierte
Barth-Deutung Barth selber in erkenntnistheoretischer Hinsicht wirklich
einen Dienst erwiesen hat oder ob sich im Verhältnis Barth-Jüngel nicht
vielleicht doch eine andere Beobachtung bestätigt:«Die Theologiegeschichte
ist nicht das Jüngste Gericht, sie übt aber zuweilen eine ironische
Vergeltung»29.

Ulrich Barth, München

29 H.-J. Birkner, Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie, NZSTh 3 (1961)

279-295.


	Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels [Fortsetzung]

