
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 4

Artikel: Papsttum und moderne Welt

Autor: Weitlauff, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Papsttum und moderne Welt*

«Papsttum und moderne Welt» - in der Tat kann man über dieses Thema
nicht sprechen, kann man die Rolle des Papsttums in Kirche und Welt von
heute, oder provozierender ausgedrückt: gegenüber Kirche und Welt von
heute sowie das heutige Selbstverständnis des Papsttums nicht verstehen,
ohne den Blick zurückzuwenden auf das 19. Jahrhundert; denn in ihm sind
die Weichen gestellt worden, aus seiner geistesgeschichtlichen Situation heraus

und in scharfer Konfrontation mit ihr hat das Papsttum eine Richtung
genommen, die bis heute und trotz des Aufbruchs - der Neubesinnung - im
Zweiten Vatikanischen Konzil wenn nicht bestimmend geblieben ist, so doch
kräftig nachschwingt.

Das 19. Jahrhundert ist die letzte Epoche der abendländischen Geschichte,
die äusserlich abgeschlossen hinter uns liegt. Als geschichtliche Epoche hob
es an, als Europa von dem blutigen Schauspiel der grossen Französischen
Revolution erschüttert und von der flackernden Farbenpracht der napoleonischen

Szene bewegt, auch fasziniert wurde. Es ging zu Ende unter den
Schüssen von Sarajewo, als über Europa die Fackeln des allgemeinen Krieges
und der Weltrevolution zu lodern begannen. So liegt das Jahrhundert eingebettet

zwischen den grossen Entscheidungen der modernen Geschichte. Es

hat das Erbe der Französischen Revolution vollstreckt bis in die letzten,
entlegensten Folgerungen hinein, und es hat dadurch, in dem raschen Ablauf
von drei Generationen, das äussere Leben in so tiefgreifender Weise
umgestaltet, wie dies vorher nicht in einem Jahrtausend geschehen war. Und doch
ist das 19. Jahrhundert nicht eigentlich eine Epoche der neuen Gedanken. Die
Anreger und Beweger stehen vielmehr jenseits der Epoche: Zumal die Denker
des Aufklärungszeitalters, das man auch das Zeitalter der Vernunft nennt,
haben jene Ideen geboren und geformt, die das 19. Jahrhundert als reicher und
belasteter Erbe in die Wirklichkeit umzusetzen sich bemühte. Was ist
Aufklärung? Immanuel Kant hat auf diese Frage (1783) die klassische Antwort
gegeben:

* Erweiterte Fassung eines Referates vor der Luzerner Pastoralkonferenz am 4. April
1984.



368 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

«Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit.
Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu
bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am
Mangel des Verstandes, sondern der Entschliessung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung
eines andern zu bedienen. Sapere aude Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen
ist also der Wahlspruch der Aufklärung.»'

Und Georg Wilhelm Friedrich Hegel hat die weltgeschichtliche Bedeutung

der Französischen Revolution, in der die Aufklärung in ihrer radikalsten
Ausformung den Kulminationspunkt erreichte, folgendermassen umschrieben:

«So lange die Sonne am Firmament steht und die Planeten um sie herumkreisen, war das

nicht gesehen worden, dass der Mensch sich aufden Kopf, das ist aufden Gedanken stellt und die

Wirklichkeit nach diesem anbaut.»2

Die abendländische Welt- und Geistesgeschichte kennt das Phänomen der
Entlastung. Wenn Traditionen sich allzu sehr angehäuft haben, erstarrt sind
und mehr und mehr als drückende Last empfunden werden, kommt es zu
Entlastungsversuchen, die in der Regel nicht ohne Sturm und Drang vor sich
gehen. Und immer greifen sie auf ein Ursprüngliches zurück. Ein solcher
Entlastungsversuch war beispielsweise die von Martin Luther ausgelöste
Reformation: Sie, die die Papstkirche, so wie sich diese im Laufe von
eineinhalb Jahrtausend entwickelt hatte und darstellte, als antichristliche
Macht und Last empfand, suchte deren Fesseln abzuschütteln, indem sie auf
das vor dieser Kirche liegende «lautere, unverfälschte Evangelium» der
apostolischen Zeit zurückgriff. Und in der Rückbesinnung entdeckte die
Reformation den verlorengegangenen «christlichen» Menschen oder - um mit
Luther zu reden - die «Freiheit eines Christenmenschen». Die Aufklärung,
auch sie ein Entlastungsversuch, und zwar der bislang grundstürzendste, griff
nun nicht mehr auf ein Ursprüngliches in der Geschichte - wie noch die
Reformation -, sondern vor alle Geschichte zurück: nämlich auf den
Menschen in seiner reinpersönlichen Situation als Vernunftwesen. Es hob - nach
einem Wort Wilhelm Windelbands - an «der Prozess der Vernunft gegen die
Geschichte», gegen alle in der Geschichte gewordenen, autoritär sich
gebärdenden Traditionen, die nunmehr vor das Tribunal der menschlichen Ver-

' Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung [1783], in: N. Hinske (Hg.), Was ist Aufklärung?

Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt 31981, 452-465, hier 452.
2 Zit. bei: F.Schnabel, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert I, Freiburg i.Br.

21937, 108.



Manfred Weitlaujf Papsttum und moderne Welt 369

nunft zitiert wurden.3 Dass dieser erregende Prozess, der ganz Europa er-
fasste, gerade in Frankreich sich in so gewalttätigen Formen abspielte, lag in
der besonderen politischen Entwicklung Frankreichs begründet.

Der Verlauf der Revolution, die in mehreren Schüben sich abspielte und
noch Ende 1793 ihrem blutigen Höhepunkt entgegenraste, das Christentum
und die christliche Zeitrechnung abschaffte, den Kult der «Vernunft»
proklamierte und die französischen Kathedralen den berüchtigten «Göttinnen
der Vernunft» - Tänzerinnen und Dirnen - öffnete, kann hier nicht geschildert

werden. Doch ist festzuhalten: Die Französische Revolution hat mit
Urgewalt den totalen Bruch mit der Vergangenheit herbeigeführt, indem sie

die alten Formen des Lehenswesens und tausendjährige Einrichtungen wie
das Königtum und die an dieses gebundene «Ecclesia Gallicana» hinwegfegte.

Aber diese Revolution barg in sich auch den Keim des allgemeinen
Umsturzes der bestehenden Ordnung in Europa. Die übrigen Königs- und
Fürstenthrone auf dem Kontinent fingen unter den Erschütterungen der
Revolution bedenklich zu wanken an, und die «Bodenbewegung» setzte sich
fort bis nach Lateinamerika. 1803 mussten als erste die geistlichen Fürsten
Deutschlands von der Bühne abtreten. Mit ungeheurer Wucht brach über die
Kirche Deutschlands die Säkularisation herein und verwüstete sie. Wohl fiel
die Reichskirche nicht dem Sturm einer Revolution «von unten» zum Opfer,
sondern der Habgier der weltlichen Fürsten, die sich - nach einem Wort
Heinrich von Treitschkes - wie das Geschmeiss hungriger Fliegen auf die

blutigen Wunden des Vaterlandes stürzten. Aber das Staats- und
Staatskirchenrecht der Aufklärungszeit hatte dem Ende der geistlichen Territorien
und der Konfiskation kirchlicher Besitzungen längst den Weg bereitet, bis
schliesslich die grosse Revolution auch hier den Stein ins Rollen brachte.4
1806 musste der römisch-deutsche Kaiser die Krone niederlegen: Das Ende
des Heiligen Römischen Reiches, das bis zuletzt eben in den geistlichen
Fürsten seine wichtigste Stütze gehabt hatte, war gekommen. Zwar setzten
alsbald massive Restaurationsversuche ein, und sie vermochten in der Tat
den Lauf der Dinge für eine Weile zu hemmen. Dennoch, keine «Heilige
Allianz», kein mühsam geschlossener «Bund von Thron und Altar», keine
«Restauration» konnte nochmals die Zeit vor 1789 zurückbringen und den

nur hinausgezögerten endgültigen Fall der immer mehr verblassenden «Kro-

3 Siehe hierzu: G. Söhngen, Vom Wesen des Christentums, in: Ders., Die Einheit der Theologie.

Gesammelte Abhandlungen, Aufsätze, Vorträge, München 1952, 288-304, hier
290-294.

4 G. Schwaiger, Das Ende der Reichskirche und die Säkularisation in Deutschland, in: Ders.

(Hg.), Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert Studien zur Theologie und Geistesgeschichte
des Neunzehnten Jahrhunderts 11), Göttingen 1975, 11-24.



370 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

nen und Barone» verhindern. Tatsächlich hatte mit der Revolution gegen die
als drückende Last empfundene Tradition auch die Tradition der Revolution
begonnen. Und auf ihr Banner hatte die Revolution das faszinierende Wort
«Freiheit» geschrieben.

Aber zur Revolution trat als die zweite grosse Tatsache des 19. Jahrhunderts

- nicht weniger revolutionär - die Maschine: der ungeheure Aufbruch
des technischen, industriellen Zeitalters. War er in England schon im
ausgehenden 18. Jahrhundert deutlich geworden, so wurden nunmehr alle alten
Nationen, wenn auch zunächst mit unterschiedlicher Heftigkeit, in diese

Entwicklung hineingerissen. Die rasch fortschreitende Industrialisierung, die

Umstellung von der seit unvordenklichen Zeiten gewohnten Handarbeit auf
maschinelle Fabrikation grossen Stils, warf alsbald die «Soziale Frage» grossen

Stils auf, drängender, revolutionärer als alle uns historisch fassbaren
früheren Sozialrevolutionen der Menschheit, deshalb revolutionärer, weil die

Umstellung rasch erfolgte und in der Regel von ungezügeltem kapitalistischem

Gewinnstreben gekennzeichnet war, weil andererseits aber nun die
Massen von den verlockenden Parolen der Freiheit und Gleichheit aller
Menschen mächtig angerührt wurden. So ist es nicht verwunderlich, dass

Revolution und Maschine bzw. die von ihnen ausgelösten Bewegungen sich
bald verbanden. Das Revolutionsjahr 1848 sah nicht nur das Bürgertum, den
revoltierenden Dritten Stand von 1789, auf dem Höhepunkt - und im
kläglichen Scheitern seiner Bemühungen. Im selben Jahr ging auch, von der
breiten Öffentlichkeit freilich noch nicht zur Kenntnis genommen, das

«Kommunistische Manifest» in die Welt. Der Vierte Stand formierte sich,
und seine Kampfansage galt, kaum ein Menschenalter nach dem Sturm auf
die Bastille, zwar auch noch dem Fürsten- und Adelsstand, jedoch viel mehr
dem Dritten Stand, der verhassten Bourgeoisie.

Revolution und Maschine und die von ihnen ausgelösten geistigen und
sozialen Bewegungen haben auch die Kirche und ihr Papsttum in ihren
Bannkreis gezwungen. Insbesondere blieb dem Papsttum die unmittelbare,
harte Konfrontation mit der Revolution nicht erspart, und die Revolution
schlug ihm auch die Wunde, die bis weit ins 20. Jahrhundert hinein nicht
heilen wollte.5 Nach der päpstlichen Verurteilung der sog. Zivilkonstitution
des Klerus, deren Folge nicht nur der Verlust der päpstlichen Besitzungen in
Frankreich (Avignon mit der Grafschaft Venaissin), sondern auch der
Abbruch der beiderseitigen diplomatischen Beziehungen war, überstürzten sich

5 Hierzu und zum Folgenden siehe (um wenigstens zwei Werke zu nennen): H. Jedin (Hg.),
Handbuch der Kirchengeschichte VI/1, Freiburg-Basel-Wien 1971 ; K. O. von Aretin, Papsttum
und moderne Welt, München 1970.



Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt 371

die Ereignisse. Da der Papst das öffentliche Anbringen der Abzeichen der
neuen Republik in seiner Stadt verbot, kam es in Rom zu ersten Tumulten,
bei denen der französische Gesandtschaftssekretär tödlich verwundet wurde.
Die Republik sann auf Rache, und als Pius VI. der ersten Koalition der
Mächte gegen die revolutionäre Republik beitrat, sah man darin die
willkommene Gelegenheit, in den Kirchenstaat einzufallen. Der trostlose
Zustand des päpstlichen Heeres vereitelte jeden Versuch eines Widerstandes.
Der Papst musste sich zu einem Waffenstillstand bequemen, und Napoleon
zögerte nicht, ihm drückende Bedingungen zu diktieren (Bologna, 23. Juni
1796): Unter anderem verlor der Kirchenstaat die Legationen Provinzen)
von Bologna und Ferrara; der Papst musste den - wie es hiess - geschädigten
französischen Bürgern Genugtuung leisten, ihre Güter restituieren, an Frankreich

500 wertvolle Handschriften und 100 Kunstwerke ausliefern, der
französischen Armee Kriegsvorrat im Wert von fünfeinhalb Millionen Livres
stellen und ausserdem an Frankreich Kriegskontributionen in Höhe von
fünfzehneinhalb Millionen Livres zahlen. Diese harten Bedingungen verleiteten

die päpstliche Regierung zum Widerstand, den Napoleon mit
rücksichtsloser Hand brach. Er zwang den Papst zum Frieden von Tolentino
(19. Februar 1797), der nicht nur die früheren Bedingungen wiederholte,
sondern eine zusätzliche Zahlung von fünfzehn Millionen Livres brachte, dazu
den Verlust weiterer unersetzlicher Kunstwerke. Am Tag des Vertragsabschlusses

schrieb General Napoleon an das Direktorium in Paris: «Nach
meiner Meinung kann Rom ohne Bologna, Ferrara, die Romagna und die 30

Millionen, die wir ihm abnehmen, nicht länger bestehen ; diese alte Maschine
wird von selbst aus dem Leim gehen.» Tatsächlich bedeutete der Friede von
Tolentino das Todesurteil über den Kirchenstaat.

Der neue Vertreter Frankreichs beim Heiligen Stuhl hiess Joseph Bonaparte

und war Napoleons Bruder. Er hatte den Auftrag, in Rom die
republikanische Partei zu begünstigen. Als am 28. Dezember 1797 ein Haufe
Aufrührer mit dem Ruf: «Freiheit! Es lebe die Republik! Nieder mit dem Papst!»
vor seinem Sitz einen Tumult anzettelte, bei dem der junge französische
General Duphot erschossen wurde - er wollte sich an die Spitze der
römischen Republikaner stellen -, war dies für Paris das Zeichen, der weltlichen
Herrschaft des Papstes ein Ende zu setzen. General Berthier, mit der
beschlossenen Exekution beauftragt, nahm am 10. Februar 1798 die Stadt,
d. h. sie wurde ihm kampflos übergeben, da ernsthafter Widerstand sinnlos
war. Am 15. Februar wurde die Republik ausgerufen. 300 «Patrioten» erklärten

aufdem Forum den Papst für abgesetzt. Man bildete sofort eine Regierung
von sieben Konsuln, zog aufdas Kapitol, wo man den Freiheitsbaum errichtete

und den Geistern des Cato und Pompeius, des Brutus, Cicero und Hör-



372 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

tensius huldigte ; von dort zog man weiter nach St. Peter - und vierzehn
Kardinäle im Purpur zogen mit, um zur Wiederherstellung der «Res publica
Romana» das Te Deum zu singen! Unter anderem erhielt der Erzengel
Michael auf der Engelsburg die revolutionäre dreifarbige Kokarde. Das
Schicksal des Papsttums schien sich in der neuen Statue vor der Engelsburg zu
spiegeln: die Göttin der Freiheit trat die Tiara mit Füssen.

General Berthier hatte von Napoleon die Instruktion erhalten, Pius VI.
durch Drohungen zur Flucht zu drängen; denn man wollte tunlichst vermeiden,

an den Papst Hand anzulegen. Aber die Rechnung ging nicht auf.
Pius VI. war weder zur Flucht noch zur Anerkennung der römischen Republik

zu bewegen. Nun wurde der Vatikan besetzt, die päpstliche Garde
entwaffnet, die Dienerschaft verjagt und dem Papst befohlen, binnen 48 Stunden
Rom zu verlassen. Auf seine Bitte, man möge ihn, den alten, todkranken
Mann, doch in Rom sterben lassen, gab man ihm zur Antwort: «Vous
mourrez partout - Sterben können Sie überall.» Man schleppte den
achtzigjährigen Greis ohne lange Vorbereitung im Postwagen nach Siena, in die
Kartause bei Florenz, im Sommer 1799 auf einer Bahre über den Mont
Genèvre nach Grenoble und Valence, wo ihn am 29. August 1799 der Tod
erlöste. Das Papsttum, im fortschreitenden 18. Jahrhundert, nicht ohne
erhebliche Schuld der meisten Päpste (mit Ausnahme fast nur Benedikts
XIV.), in wachsende Ohnmacht gestossen - die Vorgeschichte der von den
Bourbonenhöfen erzwungenen Aufhebung des Jesuitenordens (1773) und der
demütigende Bittgang Pius'VI. zu Kaiser Joseph II. nach Wien (1782) sind
hierfür anschauliche Beispiele -, hatte seine tiefste Erniedrigung in der Neuzeit

erlitten. Pius'VI. geringe persönliche Habe wurde als französisches

Nationaleigentum verkauft, der Feichnam blieb fünf Monate unbestattet.
Das Papsttum schien vernichtet. Mancherorts hielt man ihm triumphierend
Leichenreden und setzte ihm Grabsteine.

Während Rom und weite Teile der italienischen Halbinsel, weit entfernt
davon, sich republikanischer Freiheiten zu erfreuen, vielmehr zügellosen
Brigantenscharen ausgeliefert, erpresst, geplündert und ausgehungert, in völlige

Anarchie sanken, versammelten sich die aus Rom vertriebenen Kardinäle

entsprechend einer vorsorglichen Verfügung Pius' VI. (vom 13. November

1798) unter österreichischem Schutz in der Benediktinerabtei San Giorgio
Maggiore vor Venedig, um einen neuen Papst zu wählen. Dreieinhalb
Monate dauerte das Konklave, ehe sich am 14. März 1800 die 35 versammelten

Kardinäle auf den Bischof von Imola Barnabà Fuigi Chiaramonti
einigten. Er nahm den Namen Pius VII. an (1800-1823) und rüstete sich
sofort zur Reise nach dem herkömmlichen Sitz des Papsttums, nach Rom, wo
er am 3. Juli 1800, vom Volk jubelnd begrüsst, seinen Einzug hielt. Im Frie-



Manfred Weitlaujf Papsttum und moderne Welt 373

den von Lunéville (1801) wurde ihm der Kirchenstaat wieder restituiert,
allerdings ohne die im Frieden von Tolentino abgetrennten Gebiete. Am
15. Juli 1801 gelang es Pius VII. nach schwierigsten, wiederholt vom Scheitern
bedrohten Verhandlungen, mit Napoleon ein Konkordat abzuschliessen, das

der Kirche wenistens erlaubte, in Frankreich wieder festen Fuss zu fassen.
Dieses Konkordat, das der Erste Konsul Napoleon durch die eigenmächtige
Beifügung der 77 «Organischen Artikel» sofort wieder paralysierte, bedeutete
dennoch für den Rom stets verdächtigen Gallikanismus einen tödlichen
Schlag, von dem sich die Kirche Frankreichs im Grunde bis heute nicht mehr
zu erholen vermocht hat, und insofern einen nicht zu unterschätzenden Sieg
des kurialen Zentralismus. Denn aufder Grundlage des Konkordats von 1801

hob Pius VII., um die kirchliche Neuordnung in Frankreich einzuleiten, kraft
päpstlicher Machtvollkommenheit die gesamte französische Hierarchie auf;
auch die eidverweigernden, in ihrer Treue zu Papst und Kirche bewährten
und dafür durch vieles Leid gegangenen Bischöfe waren damit ihrer Bistümer
entsetzt - ein unerhörter Vorgang! Freilich, Napoleon verband mit dem
Abschluss des Konkordats ganz andere Ziele: Er brauchte den Papst (wie
einst Pippin bei der Entsetzung der Merowinger vom Königtum), um sich von
ihm zum Kaiser salben zu lassen: um durch die päpstliche Salbung die
fehlende «Legitimierung» zu erhalten. 1804 waren die Vorbereitungen hierzu
gediehen. «Man Hess den Papst nach Paris galoppieren wie einen Hauskaplan,

der von seinem Hausherrn Befehl hat, Messe zu lesen», so schrieb später
der Kardinalstaatssekretär Pius'VII., Ercole Consalvi, in erbitterter
Stimmung nieder. Salbung und Segen vermochte der Papst dem selbsternannten
Kaiser nicht zu verweigern, aber dem Ansinnen Napoleons, nun auch in Paris
seine Residenz zu nehmen, widersetzte er sich standhaft. Die Spannungen
schlugen 1805 in offene Feindseligkeit um, die wiederum zur Zerstückelung
des Kirchenstaates, schliesslich 1809 zur Vereinigung der päpstlichen
Territorien mit dem französischen Reich und zur Gefangennahme des Papstes
führte. Nachdem man ihn über die Alpen nach Grenoble, Valence und
Avignon geschleppt hatte, setzte man ihn im bischöflichen Palais zu Savona
in Ligurien fest. Viereinhalb Jahre, bis Napoleons Stern sank, hielt man ihn
dort in unwürdiger Haft. Und kaum war Pius VII. im Mai 1814 nach Rom
zurückgekehrt, musste er erneut vor Murat, der mit 50 000 Mann gegen Rom
anrückte, nach Genua weichen.

Im Zuge der Neuordnung Europas nach der Entmachtung Napoleons
wurde auf dem Wiener Kongress der Mächte 1815 auch der Kirchenstaat im
wesentlichen wiederhergestellt. Wie die gesamte Neuordnung Europas im
Geist der «Restauration», der weitestgehenden Wiederherstellung des Zu-
stands vor Ausbruch der Revolution, erfolgte, so auch die Reorganisation



374 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

dieses päpstlichen Staates, der im übrigen von den Mächten keineswegs zur
Wiedergutmachung des dem Papst zugefügten Unrechts oder gar aus frommen

Motiven ins Dasein zurückgerufen wurde, sondern um durch die
Existenz der «ältesten und legitimsten Monarchie» die eigenen restaurativen
Bestrebungen besser legitimieren zu können. Indes hatte man damit dem

Papsttum und der Kirche einen schlechten Dienst erwiesen. Der Kirchenstaat,

in dem wie in allen übrigen Staaten ein System drückender polizeilicher
Überwachung installiert wurde, bot seit seiner Wiederherstellung ein Bild
permanenter Agonie, hing wie ein Bleigewicht am Papsttum, lähmte jegliche
Initiative, so dass wiederum das Bild, welches das Papsttum im 19. Jahrhundert

bot, ganz erheblich mitverursacht war durch die unlösbare Problematik
der sog. Römischen Frage: eben des Kirchenstaats, der, bankrott und in
innerer Zersetzung begriffen, de facto nicht mehr regierbar war und den man
dennoch zu einem unverzichtbaren Bestandteil des Papsttums hochstilisierte,

am liebsten zu einer dogmatischen Notwendigkeit erklärt hätte. Tatsächlich

Hess sich nämlich das Rad der Geschichte nicht mehr zurückdrehen. In
Europa waren Gewalten entfesselt, die durch den Sieg der alten Kräfte nur an
der Oberfläche und nur für kurze Zeit gebändigt werden konnten. Nirgends
erwies sich das deutlicher als an jenem Gebilde, das der Papst seinen Staat

nannte. In seiner Verfassung, seiner Wirtschaft, seinem allgemeinen
Bildungswesen hoffnungslos zurückgeblieben - nicht einmal jeder 50. Untertan
des Papstes lernte Lesen und Schreiben - und im Grunde auf keine Reform-
massnahme mehr ansprechbar, präsentierte sich dieser überlebte Priesterstaat

als Tummelplatz von Geheimbünden, Verschwörern und Räuberhorden,

deren man weder durch Hinrichtung der Rädelsführer und Standurteile,
wie sie wiederholt von ausgeschickten Kardinallegaten im Namen des Papstes

gefällt wurden, noch durch Zwangsarbeit, Festungshaft und geschärfte
Polizeiaufsicht Herr zu werden vermochte. Ein zusätzliches Moment der
Gärung brachte das erwachende Nationalbewusstsein, das sich gerade im
staatlich so sehr zerstückelten Italien besonders stark regte. Die immer weiter
um sich greifende Risorgimento-Bewegung, die mit Vehemenz die staatliche
Einheit Italiens erstrebte, musste im Papsttum bzw. in der weltlichen
Herrschaft des Papstes ihr Haupthindernis sehen. Die Päpste aber sahen in
solchen Bestrebungen wie in allem, was auch nur entfernt ihre «legitime»
absolutistische Monarchie im Kirchenstaat zu gefährden schien, die böse Saat der
Revolution, und sie wurden nicht müde, sämtliche neuen, gewiss im Gedankengut

der Aufklärung wurzelnden und nicht zuletzt durch die Revolution
freigesetzten Denkansätze unterschiedslos und pauschal als verderbliche
Aufklärung, als himmelschreiendes Unrecht, als schlimme Auswüchse der
Gottlosigkeit zu brandmarken und zu verdammen. Wir haben längst gelernt,



Manfred Weitläufig Papsttum und moderne Welt 375

zwischen Aufklärung und Aufklärung zu unterscheiden und die positiven
Seiten der Aufklärung, aus deren Denken alle grossen Umwälzungen der
letzten zweihundert Jahre erwachsen sind - auch jene, deren Früchte wir
heute mit Selbstverständlichkeit geniessen! -, zu würdigen.6 So verschwand
erst mit dem Sieg des aufgeklärten Gedankengutes die Folter aus dem
Prozessverfahren, verzichtete man bei Hinrichtungen auf die stunden- und
tagelangen Quälereien der Delinquenten. Erst jetzt nahmen die entsetzlichen
Hexenprozesse und -Verbrennungen ein Ende, erst jetzt hörte die Verfolgung
und gewaltsame Bedrückung von Menschen um ihres anderen Glaubens
willen auf. Die Grundrechte des Menschen, wie sie in der amerikanischen
Unabhängigkeitserklärung von 1776 und in der französischen Nationalversammlung

von 1789 formuliert wurden, wie sie heute die westliche Welt
versteht und verteidigt, wie sie heute - allzu spät - auch der Papst vertritt, sind
eine Frucht der Aufklärung, inhaltlich ein Dokument christlicher Freiheit,
letztlich ein grossartiges Zeugnis der christlichen Überlieferung des Abendlandes

in einer weithin «säkularisierten», von Revolutionen erschütterten
Welt.

Von solcher Betrachtung her hätte sich den Päpsten, von Pius VI.
angefangen (dessen persönliche Untadeligkeit wie die aller Päpste des 19.

Jahrhunderts ausser Frage steht), nicht nur pauschale Verdammung jeglichen
Erbes der Aufklärung, die gewiss auch ihre faulen Früchte hatte, angeboten,
sondern durchaus auch gute Bundesgenossenschaft, wie sie von einzelnen
weitblickenden Bischöfen, Theologen und Laien versucht und betrieben
wurde, zumal in Frankreich und in Deutschland. Aber am Sitz des Papsttums
wollte man davon bis in die Tage Leos XIII. nichts wissen. Päpste und
Hierarchen des 19. Jahrhunderts hatten im Grunde Angst vor der Freiheit des

Christenmenschen, und diese Angst stürzte sie in tiefe Ratlosigkeit. Und wie
sie hier versagten, so versagten sie noch entschiedener gegenüber der
brennenden sozialen Frage. Die Millionen Geschundener, Ausgebeuteter,
Entrechteter fanden in der Kirche - in allen christlichen Kirchen - ihren Anwalt
nicht. Man begnügte sich damit, sie sonntags von der Kanzel herab zur
Geduld zu ermahnen und mit der Hoffnung auf den Himmel zu trösten, und
überliess sie schutzlos ihrem Elend. Sich heute auf den Mainzer Bischof
Wilhelm Emmanuel von Ketteier (f 1877) zu berufen oder ihn gar nachträglich

zu einer Art Sprachrohr der offiziellen Kirche machen zu wollen, ist eine

6 Bahnbrechend fur eine differenzierte Sicht der Aufklärung katholischerseits war Sebastian
Merkfes mutiger Vortrag «Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters» (Berlin 1909),
der damals einen erbitterten und zugleich klärenden Broschürenkrieg auslöste. Die wichtigsten
Schriften sind zitiert bei: Ph.Schäfer, Thesen zur Aufklärung, in: Rottenburger Jahrbuch für
Kirchengeschichte 3 (1984) 9-20, hier 19.



376 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

grobe Verzeichnung der geschichtlichen Wirklichkeit. Ketteier stand als
Bischof mit seinem tastenden sozialen Engagement allein auf weiter Flur.
Keiner seiner Amtskollegen griff sein Anliegen, seine Anregungen auf, den
meisten fehlte wohl auch jedes Verständnis dafür. Und als dann 1891, im
Pontifikat LeosXIII. (1878-1903), die erste päpstliche Stellungnahme zur
Sozialen Frage erging - in der Enzyklika «Rerum novarum» -, kam sie um
Jahrzehnte zu spät. Und wo blieb ihr grosser Erfolg, wenn man einmal davon
absieht, dass durch sie wenigstens die paar Einzelnen und einige kleine
Gruppen, die christliches Engagement gezeigt hatten und deswegen kirchli-
cherseits desavouiert worden waren, endlich rehabilitiert wurden? Die Masse
der Arbeiter hatte längst der Kirche den Rücken gekehrt und sich den
wirksameren marxistischen Verbänden zugewandt. Nicht ohne Grund sprach die
Gemeinsame Synode der Bistümer der Bundesrepublik Deutschland (in
ihrem Papier «Kirche und Arbeiterschaft») im Blick auf dieses Versagen der
Kirche von einem «fortwirkenden Skandal».7 Es ist indes auch eine Erfahrung

der Geschichte, dass das Christentum einmal verlorenes Terrain wieder
zurückgewinnen schwerlich in der Lage ist!

Das unentwegte Fixiertsein der Päpste auf die Probleme des Kirchenstaats,

in dem ihre Herrschaft bald nur noch mit Hilfe fremden Militärs -
Österreicher und Franzosen - aufrechterhalten werden konnte, und ihre
damit zusammenhängende kämpferische Abkapselung gegen jeden Hauch
einer Neuerung führten auch im innerkirchlichen Bereich zu verheerenden

Konsequenzen. Gewiss, die Neuordnung der in vielen Ländern zerschlagenen

kirchlichen Organisation war eine grosse Leistung. Es ist des weiteren
nicht zu leugnen, dass der Katholizismus gerade in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts eine tiefgreifende innere Erneuerung erfuhr, mächtig unterstützt

durch die romantische Bewegung mit ihrer verklärenden Sicht des

Mittelalters, die wiederum den Hintergrund abgab für die zumal in Frankreich

gewaltig aufbrechende ultramontane Bewegung. Beide - schliesslich
ineinandergreifenden - Bewegungen kamen zugleich den zentralistischen
Bestrebungen des - äusserlich ohnmächtigen - Papsttums entgegen (wie sie

etwa in den verschiedenen Konkordatsabschlüssen jener Zeit deutlich zutage
traten) und verschafften diesem wachsendes innerkirchliches Gewicht. Man
hat die ultramontane Bewegung immer wieder als eine spontan ins Leben

getretene Bewegung «von unten» bezeichnet, und daran mag manches wahr
sein. Es lässt sich aber unschwer zumindest auch dieses nachweisen, dass sich

7 Kirche und Arbeiterschaft, in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland. Beschlüsse der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg-Basel-
Wien 1976, 313-364 (zur literarischen Kontroverse 313 f.).



Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt 377

sehr rasch Genossenschaften und Einzelne fanden, die sich ebenso
nachdrücklich wie zielbewusst das «Erblühen» dieser Bewegung angelegen sein
Hessen. Wie solches Aufbrechen «von unten» damals «von oben» behutsam
organisiert und gelenkt wurde, kann man an einigen (im wesentlichen zwei)
neuerdings «aufbrechenden» kirchlichen «Laienbewegungen», die betont
und durchaus kämpferisch für sich allein das Vorrecht «katholischer
Rechtgläubigkeit» beanspruchen,8 im nachhinein höchst anschaulich (und aktuell)
studieren. Erst auf dem Hintergrund der ultramontanen Bewegung des

19. Jahrhunderts wurde der Papst im Bewusstsein des katholischen Volkes
zum innig geliebten und verehrten «Heiligen Vater», den man in seiner

Bedrängnis aus tiefstem Herzen bemitleidete, dem man um so heisser die
Treue schwor, je schlimmer man ihn von der Bosheit der Welt verfolgt
wähnte, dessen Wort und Weisung man in Ehrfurcht und Gehorsam empfing.
Jetzt erst trat der Papst so recht in den Mittelpunkt des kirchlichen Lebens,
jetzt erst begannen die Katholiken der Welt ihre Blicke nach Rom zu richten.

Es gab jedoch in der Kirche, wie es von alters her ihrer Tradition
entsprach, auch verschiedenartige Strömungen der Theologie, die natürlich
ihrerseits die kirchliche Praxis nicht unberührt Hessen. Da war der
hingebungsvolle Versuch von Theologen und Kirchenmännern, nach dem grossen
Zusammenbruch in Revolution und Säkularisation, die die Kirche weithin in
einen riesigen Trümmerhaufen verwandelt hatten, neue, tragfahige Fundamente

zu bauen, um den alten Glauben in der neuen Zeit glaubhaft
darstellen, zwischen Glauben und Wissen, die sich auseinandergelebt hatten,
einander feindlich gegenüberstanden, wieder Brücken schlagen zu können,
was natürlich nur möglich war in ernster, harter Auseinandersetzung mit der
modernen Philosophie. Davon ist zum Beispiel geprägt die ganze Wirksamkeit

Johann Michael Sailers9, des nachmaligen Bischofs von Regensburg,
davon ist geprägt der unermüdliche Einsatz des Konstanzer Generalvikars
Ignaz Heinrich von Wessenberg10 für eine geistig-geistliche Hebung des Klerus

und eine zeitgemässe Seelsorge, davon ist geprägt das Lebenswerk des

8 Gemeint sind das (vom derzeitigen Papst zur Personalprälatur erhobene) «Opus Dei» und
die Fokolare-Bewegung.

9 G. Schwaiger, Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater, München-Zürich
1982; M. Weitlauff, Johann Michael Sailer (1751-1832), Universitätslehrer, Priestererzieher und
Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration, in: Jahresbericht der
Theologischen Fakultät Luzern 1982/83, 35-77, und ZSKG77 (1983).

10 K.-H. Braun, Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860), in: E. Gatz (Hg.), Die Bischöfe
der deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945. Ein biographisches Lexikon, Berlin 1983,
808-812 (QQ. und Lit.).



378 Manfred Weitlaujf, Papsttum und moderne Welt

gefeierten Bonner Theologen Georg Hermes11, das Werk einzelner katholischer

Tübinger12 - bei aller individuellen Verschiedenheit - und nicht zuletzt
von je verschiedenen Ansätzen her das Werk des Wiener Theologen Anton
Günther13 und des Münchener Kirchenhistorikers Ignaz von Döllinger14.
Karl Werner, selber ein bedeutender theologischer Denker, hat in seiner im
Vorfeld des Ersten Vatikanums erschienenen «Geschichte der katholischen
Theologie. Seit dem Trienter Concil bis zur Gegenwart» (München 1866) aus

persönlicher Kenntnis heraus das treffende Urteil niedergeschrieben:

«Der ideelle Aufschwung, den das katholische Bewusstsein in Deutschland unter den
geistigen Anregungen der Restaurationsepoche genommen, die Weckung und Kräftigung der
Glaubensmacht in den Herzen der Gebildeten, die Belebung des zuversichtlichen Glaubens an
die Möglichkeit einer geistig tiefen Fassung und siegreichen wissenschaftlichen Vertretung der
katholischen Überzeugung gegenüber den Angriffen des Unglaubens und Irrglaubens hatten
besonders da, wo eine unmittelbare Berührung mit den Bewegungen auf dem Gebiete der
protestantischen Wissenschaft statt hatte, eine rüstige und freudige Strebsamkeit unter den
katholischen Theologen Deutschlands erweckt, und ein rasches Aufblühen mehrerer Schulen
hervorgerufen, in welchen die kirchliche Theologie als Universitätsstudium in einer erfreulichen
Regsamkeit und Vielseitigkeit des Schaffens und Strebens binnen Kurzem zu einem hohen Flore
gedieh. Dieser schöne und vielverheissende Aufschwung der katholischen Theologie fallt in die

dreissiger Jahre.»15

Aber gerade das Leben Döllingers (1799-1890) spiegelt auf weite Strecken
die fortschreitende Entwicklung des Jahrhunderts: den begeisterten
Aufbruch im Münchener Görres-Kreis, wo bei aller Kampfbereitschaft immer
noch der Geist Sailers nachklingt; den Kampf um die Freiheit der Kirche
gegenüber dem unerträglichen Zugriff des Polizeistaats, auch in zeitweiliger
Bundesgenossenschaft mit dem älteren Liberalismus; die grossangelegte

theologische Arbeit, gekennzeichnet eben durch die Bemühung, die Theologie

neu zu begründen und gleichzeitig in offener Auseinandersetzung mit
der zeitgenössischen Philosophie, der protestantischen Theologie und allen
Zeitströmungen der Theologie neue Wege zu bahnen; das leidenschaftliche
Bemühen, auch dem Gebildeten die Kirchentür offenzuhalten; das Ringen
um die notwendige Selbstreform der Kirche, auch als unerlässliche Voraussetzung

einer späteren Wiedervereinigung der gespaltenen Christenheit.

11 E. Hegel, Georg Hermes (1775-1831), in: H.Fries-G. Schwaiger (Hg.), Katholische Theologen

Deutschlands im 19. Jahrhundert I—III, München 1975, hier I, 303-322.
12 Z.B.Johann Sebastian von Drey (1777-1853), Johann Baptist Hirscher (1788-1865),

Johann Adam Möhler (1796-1838) u.a. Über sie siehe die Beiträge bei Fries-Schwaiger II.
13 J.Pritz, Anton Günther (1783-1863). Ebd. I, 348-375.
14 G.Schwaiger, Ignaz von Döllinger (1799-1890), in: H.Fries-G. Kretschmar (Hg.), Klassiker

der TheologieI, München 1983, 127-150, 415f., 447f.
15 S.469.



Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt 379

Ökumenisches Streben ist ja keineswegs erst eine Errungenschaft unserer
neuesten Zeit. Die Ansätze vielmehr, die an der Wende vom 18. zum 19.

Jahrhundert gegeben und erheblich weiter gediehen waren, als sie es heute de facto
und offiziell sind, hätten, wenn sie nicht im fortschreitenden 19. Jahrhundert
wieder abgewürgt worden wären, die schönsten Hoffnungen erfüllen können.
Sailers ökumenisches Engagement, das übrigens sehr stark auch die Schweiz
berührte und eingehend zu studieren wert wäre, steht hier als sprechendes
Beispiel.16 Schliesslich füllte und erfüllte Döllingers Leben die stürmische
Auseinandersetzung zwischen der - von ihm so genannten - «Deutschen
Theologie», die sich ganz bewusst dem so mächtig aufgebrochenen historischen

Denken öffnete und aufdie «Quellen» zurückgriff, und der nur
zurückgewandten «Römischen Theologie», wie sie vornehmlich von der 1814

formell wiedererstandenen Gesellschaft Jesu vertreten wurde (freilich nicht nur
von ihr!). An dieser mit schärfsten Waffen geführten Auseinandersetzung
wird deutlich, dass es nicht nur um blosse Schulmeinungen oder Theologengezänk

ging, sondern um verschiedene Grundpositionen, letztlich um ein

grundverschiedenes Kirchenbild. Die «römische» neuscholastische Richtung

der Theologie, die seit den zwanziger Jahren rasch erstarkte, aber im
Grunde nur einen dünnen Aufguss der mittelalterlichen Scholastik mit ihren
grossen Vertretern brachte - mehr eine Schüler- denn eine Schultheologie
war -, hielt nichts von offener Feldschlacht. Sie sah rundherum nur Abfall
vom Glauben, nur feindselige Bedrohung der Kirche, die man im engsten
Sinne einer hierarchischen Klerus- und Papstkirche verstand. Das Heil
erblickte man in dem oft gebrauchten Bild von der belagerten Burg, von der
man in strengster innerer Geschlossenheit, in engstem Anschluss an das

Papsttum, alle Angriffe abwehren müsse. Von dieser immer rücksichtsloser
zur Vorherrschaft drängenden Richtung wurde jede Kritik am restaurierten
Kirchenwesen, jeder Vorschlag zeitangepasster Reformen als «aufklärerisch»,

als verderblich und verwegen, als unkatholisch verworfen, als Verrat
am Papsttum verdächtigt. Nur wenigen Theologen Deutschlands von Rang
und Namen blieb der harte Vorwurf mangelnder Rechtgläubigkeit und
unkirchlicher Gesinnung erspart - Johann Michael Sailer, dessen Bedeutung
als Theologe und Priestererzieher für die Kirche des deutschen Sprachraums
seiner Zeit nicht hoch genug veranschlagt werden kann, verfolgte dieser
Vorwurfbis in seine bischöfliche Zeit hinein. Und diese Kräfte taten alles, um

16 F. G. Friemel, Johann Michael Sailer und das Problem der Konfession, EThStl9 (1972);
ders., Johann Michael Sailer und die getrennten Christen, in: G. Schwaiger P. Mai (Hg.), Johann
Michael Sailer und seine Zeit Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 16), Regensburg

1982, 331-349.



380 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

den Papst, dessen Ohr sie besassen, in der Isolation zu halten, in der Haltung
der Abwehr zu bestärken. Ihre Sicht war es, wenn Gregor XVI. (1831-1846) in
seiner anklagenden, eifernden Enzyklika «Mirari vos» von 1832 im Blick auf
seine Zeit düsterste Farben auftrug:

«Es jauchzt das Unrecht, unverschämte Wissenschaft und zügellose Freiheit. In Verachtung
liegt das Heilige; die Hoheit der Gottesverehrung, die so stark und mächtig im Menschen liegt,
wird von Nichtswürdigen geschmäht, geschändet, verspottet; die rechte Lehre wird verdreht,
Irrtümer aller Art werden in die Welt gesetzt. Gesetze der Heiligtümer, Recht, Einrichtungen,
altbewährte Vorschriften - nichts ist sicher vor der Keckheit jener Leute, deren Mund von
Unrecht überschäumt... Schauerlich widerhallen die Universitäten und Schulen von unerhörten

Irrlehren, mit denen der katholische Glaube nun schon nicht mehr im Geheimen, unterirdisch

angegriffen wird, sondern ganz offen in schrecklichem, ruchlosem Angriff... Der Zügel des

heiligen Glaubens, durch den allein die Reiche bestehen und Kraft und Macht der Herrschaft
sich erhält, ist abgeworfen, und wir sehen den Untergang der öffentlichen Ordnung, den Fall der
Herrschaft, den Umsturz aller gesetzlichen Mächte näherrücken.»17

Gewiss muss man solche Worte aus der Konfrontation der Zeit heraus zu
verstehen suchen. Aber das ändert nichts daran, dass hier nur und
ausschliesslich Kampfansage artikuliert, jede geistige Regung der Zeit in Bausch
und Bogen verworfen wird. Hier gibt es kein Hinhören, geschweige denn eine
Bereitschaft zu geistiger Auseinandersetzung (vom Dialog ganz zu schweigen).

Hier werden nur Gräben aufgerissen und vertieft. Gregor XVI. verwarf
in seinem Lehrschreiben die «Irrtümer» und Zeitforderungen des in ganz
Europa überaus mächtigen Liberalismus, er verwarfausdrücklich die Gewissens-

und Pressefreiheit, das Prinzip der Trennung von Kirche und Staat,
deren gegenseitiges Verhältnis er sich nur durch die Überordnung kirchlichen
Einflusses bestimmt vorzustellen vermochte. Und die Sprache, deren er sich
bediente, blieb charakteristisch für päpstliche Verlautbarungen bis zum Ende
der Ära Pius' IX. - und kehrte wieder im Pontifikat des nachmals
heiliggesprochenen Papstes Pius X. am Beginn des 20. Jahrhunderts. Schon in seiner

Antrittsenzyklika «Qui pluribus» von 1846 wiederholte Pius IX. die schroffen

Anklagen seines Vorgängers und setzte mit seiner wohl bekanntesten

Enzyklika «Quanta cura» von 1864 in dieser Beziehung den Gipfelpunkt. In
dem diesem Dokument beigefügten «Syllabus», einer thesenhaften
Zusammenstellung von 80 der «hauptsächlichsten Irrtümer unserer Zeit», ereilte
der päpstliche Spruch nicht allein theologische oder philosophische Fehlwege

- worüber man heute auch sehr viel differenzierter denkt und urteilt
mit den Thesen des «Syllabus», die mehr oder weniger aus früheren Ver-

17 A. M. Bernasconi, Acta Gregorii Papae XVI, Vol. I, Rom 1901 [unveränd. Nachdruck Graz
1971], 169-174, hier 170.



Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt 381

lautbarungen Pius' IX. exzerpiert und aus ihrem ursprünglichen Kontext
gerissen waren - was zusätzlich Missverständnisse hervorrief-, verfiel ein gut
Teil dessen, was damals als wirkliche Errungenschaften einer besseren Zeit
empfunden und somit als wahrer Fortschritt begrüsst wurde, der päpstlichen
Verurteilung. In der letzten These wurde der Meinung, der Papst könne und
solle sich mit dem Fortschritt, mit dem Fiberalismus und mit der modernen
Zivilisation versöhnen, eine scharfe Absage erteilt.18

Wie unter diesem Aspekt der Pontifikat Gregors XVI., der übrigens
konsequenterweise auch die moderne Technik und ihre Errungenschaften -
Kettenbrücken, Gasbeleuchtung, Eisenbahnen - vom Kirchenstaat fernhielt,
Voraussetzung und Grundlage der Regierung Pius' IX. wurde, so wurde er
auch vorbildlich hinsichtlich der Verfahrensweise gegenüber Theologen, die
dem Korsett neuscholastischen, «römischen» Denkens widerstrebten. Unter
Gregor XVI. nämlich begann mit dem - jedem Recht spottenden - Prozess

gegen den Bonner Theologen Georg Hermes, der kurz zuvor gestorben war,
die Welle der Theologenverurteilungen, mit welcher sich die Vertreter der
Neuscholastik den Weg freischlugen. 1835 wurde das gesamte gedruckte
Werk Georg Hermes' pauschal zensuriert und seine Schule unterdrückt, und
zwar - wie neueste Forschungen (Herman H. Schwedt) eindeutig erwiesen
haben19 - auf Grund einer einzigen böswilligen Denunziation und ohne die
geringste Kenntnis dessen, was der Zensurierte überhaupt gelehrt hatte. Zwei
Jahrzehnte später wurde mit der pauschalen Zensurierung des damals bereits

73jährigen Wiener Theologen Anton Günther (f 1863), des wohl genialsten
spekulativen Theologen seiner Zeit, der zweite grosse Schlag geführt. 1857

verurteilte ein päpstliches Dekret das gesamte literarische Werk dieses Mannes,

der sein ganzes Feben in ungeteilter Hingabe der Kirche gedient hatte, als

Denker und Priester in der Welt der Gebildeten weitestes Ansehen genoss wie
sonst wohl nur noch Döllinger.20 Zur nämlichen Zeit etwa setzte der Rückstrom

der in Rom von den Vätern der Gesellschaft Jesu ausgebildeten Ger-
maniker in ihre deutsche Heimat ein, und in enger Fühlungnahme mit dem
ihnen gleichgesinnten Kreis um das Mainzer Priesterseminar und sozusagen
im Wettstreit mit dessen Zöglingen drängten sie in die kirchlichen
Schlüsselpositionen, um der ihnen angelernten Theologie, die sie als die «allein
gültige», «allein wahrhaft katholische» ausgaben, in deutschen Fanden zum

18 R.Aubert, Der Syllabus von 1864, StZ175 (1965) 1-24.
19 Das römische Urteil über Georg Hermes (1775-1831). Ein Beitrag zur Inquisition im

19. Jahrhundert, RQ. S.37 (1980).
20 E. u. M. Winter, Domprediger Johann Emanuel Veith und Kardinal Friedrich Schwarzenberg.

Der Günther-Prozess in unveröffentlichten Briefen und Akten Sitzungsberichte der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften. Phil.-hist. Klasse 282/2), Wien 1972.



382 Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt

Sieg zu verhelfen. Aus ihrer Mitte war der Kampf gegen Anton Günther und
seine Schule geschürt worden, mit dem klaren Ziel, die gesamte «deutsche»

Theologie zu treffen.21 Unter anderem musste damals ein so glänzender
Universitätslehrer wie der Würzburger Kirchenhistoriker Johann Baptist
Schwab unter unwürdigsten Umständen auf Druck seines in bedenklicher
Enge des Geistes befangenen Bischofs, eines ehemaligen Germanikers, seinen
Lehrstuhl räumen und einem «Prinzipientreue» des Denkens garantierenden
Germaniker (Joseph Hergenröther) Platz machen.22 In wenigen Jahren
konnte dann die Würzburger Theologische Fakultät fast vollständig von
Germanikern okkupiert werden. Damals schrieb der Prager Fürsterzbischof
Kardinal von Schwarzenberg, der seinen Lehrer Anton Günther bis zuletzt
vor der römischen Zensur zu schützen gesucht hatte, dem aber in Rom das

Wort gebrochen worden war, die bittere Bemerkung nieder:

«Ach leider gibts Genossenschaften und Einzelne, die Alles und Alles verstehen, heilen,
regiren wollen, und es nicht glauben wollen, dass Andere, die nicht sie selbst sind, auch etwas

wissen, die deshalb alles vernichten wollen, was nicht in ihrem Garten gewachsen ist, oder ihnen
unbedingt huldigt.»23

Damit stehen wir mitten im 32 Jahre währenden bewegten Pontifikat
Pius' IX. (1846-1878).24 In der Meinung, ein «liberaler» Papst sei endlich an
die Spitze der Kirche berufen worden, hatte man seine Wahl begeistert
gefeiert. Doch dem Jubel war binnen kurzem Ernüchterung gefolgt. Der
Papst, zeit seines Lebens Augenblicksstimmungen, Schwankungen, Depressionen

unterworfen - zeitlebens, wir wir unzweideutig wissen, ein kranker
Mann -, zeigte sich den auf ihn einstürzenden Problemen, zumal in der
Kirchenstaatsfrage, nicht im mindesten gewachsen. Unfähig, ein Konzept
konsequent durchzuführen, geschweige denn zu fassen, war Pius IX. auch
nicht in der Lage, einen gewissen aufgeklärten Despotismus - in der Art eines

kirchlichen Paternalismus - zu überschreiten. Liberale Einstellung gegenüber

dem Menschen und der Gesellschaft blieb ihm völlig fremd, und deshalb
lehnte er alle Ansätze zur Umwandlung des Kirchenstaats in einen moder-

21 M. Weitlauff, Zur Entstehung des «Denzinger». Der Germaniker Dr. Heinrich Joseph
Dominikus Denzinger (1819-1883) in den ersten Jahren seines akademischen Wirkens an der

Universität Würzburg, HJ 96 (1978) 312-371.
22 M. Weitlauff, Der Fall des Würzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab

(1811-1872), in: G.Schwaiger (Hg.), Historische Kritik in der Theologie. Beiträge zu ihrer
Geschichte Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts 32),

Göttingen 1980, 245-284.
23 Schwarzenberg an Kardinal Andrea, Prag, 13. August 1856. Winter 118 f.
24 R.Aubert, Le Pontificat de PieIX (1846-1878) Histoire de l'Eglise depuis les origines

jusqu'à nos jours 21), Paris 21962; Martina, Giacomo, PioIX (1846-1850), MHP38 (1974).



Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt 383

nen, konstitutionellen Staat strictissime ab. Dass man ihm anfangs dennoch
einige Zugeständnisse abrang - die dann seinen ersten Regierungsjahren den
Anhauch des «Liberalen» verliehen -, war allein dem Geschick weniger
Leute zu verdanken, die seine Vorliebe für Popularität auszunützen verstanden.

Die Revolution von 1848, vor der er verkleidet in der Kutsche des

bayerischen Gesandten ausser Landes, nach Gaeta, fliehen musste, bewirkte
bei ihm einen solchen Schock, dass er im allmählich mit fremder Militärhilfe
zurückeroberten Kirchenstaat, in den er nach zweijähriger Abwesenheit
heimkehrte, wieder ein schroff absolutistisch-klerikales Regime aufrichtete.
Weit schlimmer war, dass er unter dem Eindruck der Revolution, statt jetzt
klar zu analysieren und religiöse Positionen von politischen Forderungen
abzugrenzen, in seiner Ratlosigkeit, von seinen Stimmungen hin und her
geworfen, zu übernatürlichen Fingerzeigen flüchtete, seine Unfähigkeit
durch einen «Sprung ins Übernatürliche» kompensierte, während er das

Handeln seinem Kardinalstaatssekretär Giacomo Antonelli (1806-1876)
überliess, einem wendigen, berechnenden, nie um Ausflüchte verlegenen
kurialen Diplomaten, der sofort auf einen harten Konfrontationskurs
einschwenkte. Der eklatanteste dieser «Sprünge» in der ersten Regierungsperiode

Pius' IX. war die im Exil vorbereitete Dogmatisierung der Immaculata
Conceptio (1854), in welcher der Papst das wirksamste übernatürliche Mittel
erblickte, wie er der Welt kundtat (Enzyklika «Ubi primum» von 1849), um
den bösen Stürmen der natürlichen Welt zu begegnen.25

Diese aufschwachen theologischen «Füssen» und - was die Überlieferung
der Lehre von der Immaculata Conceptio anlangt - auf noch schwächeren
historischen «Füssen» stehende Dogmatisierung erfolgte aber aufder Grundlage

von der Neuscholastik entwickelter Prinzipien der Dogmenfindung und
sie wurde zum ersten Mal in der Geschichte der Kirche allein vom Papst

vorgenommen: ein - nach allem, was zu erkennen ist - bewusst geschaffener
Präzedenzfall, ein damals nur von ganz wenigen durchschautes Vorspiel zum
Ersten Vatikanischen Konzil, das - wie heute klar zutage liegt - nach dem
Willen des Papstes und der ihn lenkenden Theologen die Dogmatisierung des

päpstlichen Jurisdiktionsprimats und - als dessen krönende Vollendung - der
päpstlichen Unfehlbarkeit bringen sollte. Pius IX. übte letztere 1854 sozusagen

im Vorausgriff: Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio war
nicht ohne Methode!

25 M. Weitlauff, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854) und die Stellungnahme

der Münchener Theologischen Fakultät, in: G.Schwaiger (Hg.), Konzil und Papst.
Historische Beiträge zur Frage der höchsten Gewalt in der Kirche. Festgabe für Hermann
Tüchle, München-Paderborn-Wien 1975, 433-501.



384 Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt

Man mag an August Bernhard Haslers grosser philosophischer Dissertation

«Pius IX. (1846-1878), päpstliche Unfehlbarkeit und 1. Vatikanisches
Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie» (Stuttgart
1977)26 die eine oder andere Schwäche kritisieren, in ihren Kernaussagen,
zum Beispiel hinsichtlich der massiven Manipulierung der Konzilsdiskussion,

ist sie nicht widerlegt.27 Und das Material, das Hasler - immer unter dem
Blickwinkel der Unfehlbarkeitsfrage - zusammengetragen hat, um die
Persönlichkeitsstruktur Pius' IX. zu beleuchten, übertrifft das bisher Bekannte in
erschreckendem Mass. Die egozentrisch-herrschsüchtigen Züge Pius' IX., die
hier massiert zutage treten, die unerfreuliche, ja penetrante Rolle, die der
Papst, durch ihm zugetragene höchst mysteriöse Privatoffenbarungen inspiriert,

rund um das Konzil spielte, die demütigende Behandlung, die er
bischöflichen Unfehlbarkeitsgegnern zuteil werden liess, das mit theologischer

Unbildung gepaarte fanatische Agieren jenes verhältnismässig kleinen
Kreises von Bischöfen, die im Einvernehmen mit ihm diese Dogmatisierung
mit aller Gewalt und allen Mitteln betrieben: dies alles muss zutiefst
nachdenklich stimmen. Und man weiss doch, dass die Doktrin von päpstlichem
Universalprimat und päpstlicher Unfehlbarkeit in der Theologie bis zuletzt
umstritten war und über Jahrhunderte hin lediglich als (freilich unausgesetzt
urgierter) Anspruch der Päpste existiert hatte. Was die Behandlung von
bischöflichen Unfehlbarkeitsgegnern anlangte, so sei hier nur ein gut beglaubigter

Vorfall, zugleich wohl der eklatanteste, angeführt: Am 14. Juni 1870

verteidigte der Patriarch der Melchiten, Gregor II. Jussef, ein erklärter
Unfehlbarkeitsopponent schon von seiner theologischen Tradition her, in der
Konzilsaula nach Recht und Pflicht die alten Patriarchenrechte. Pius IX., der

vom Inhalt der Rede sogleich Kunde erhielt, zitierte in höchster Erregung den

Patriarchen zu sich. Als dieser, vor ihm kniend, nach vorgeschriebenem
Zeremoniell zum Kuss des Kreuzes auf den päpstlichen Pantoffeln sich
niederbeugte, «setzte Pius IX. dem Patriarchen den Fuss auf den Kopf oder den
Nacken mit den Worten: <Gregorio, testa dura> (Gregor, du harter Kopf).
Dann fuhr er dem Patriarchen eine Zeitlang auf dem Kopf herum.»28 Ende
des Zitats - kein Kommentar, nur der Zusatz, dass der Patriarch (und man
muss wissen, welche hervorragende Stellung einem Patriarchen in der östli-

26 Erschienen in der Reihe «Päpste und Papsttum» 12/1—II.
27 So neuestens auch das Urteil Ch. Webers im höchst lesenswerten Vorwort zu seiner Edition

«Liberaler Katholizismus. Biographische und kirchenhistorische Essays von Franz Xaver
Kraus» Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 57), Tübingen 1983,

VII-XXXV, hier XXV f.
28 Hasler 118 (mit Bestätigung des Vorfalls durch den Sekretär des griechisch-melchitischen

Patriarchen Maximos V. vom 7. August 1975).



Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt 385

chen Kirche zukommt!) sofort Rom verliess, bis zum Tod Pius'IX. den

Kontakt mit Rom unterbrach, jedoch über den Vorfall lange schwieg, um
kein Schisma zu provozieren.

Am 18. Juli 1870, unmittelbar nach der letzten Abstimmung der noch im
Konzil anwesenden Väter, konnte Pius IX. die vom Konzil nach heftigen
Kämpfen beschlossene lehramtliche Umschreibung der päpstlichen Vollgewalt

in der Kirche und über die Kirche mit Einschluss der päpstlichen
Unfehlbarkeit in Fragen des Glaubens und der Sitte - Texte, die im einzelnen
sehr kompliziert und schwierig zu interpretieren sind - verkünden. Die
Mehrzahl der deutschsprachigen Bischöfe, aber auch eine Reihe anderer
Bischöfe, hatte Rom, um an der entscheidenden Abstimmung nicht teilnehmen

zu müssen, vorzeitig verlassen. Am Tag nach der Abstimmung brach
zwischen Frankreich und Deutschland der Krieg aus: in den Augen mancher
ein göttliches «Verhängnis», um die widerstreitenden Geister von der
Unfehlbarkeitsdebatte abzulenken. Am 20. September 1870 besetzten piemon-
tesische Truppen Rom. Der Kirchenstaat hatte unwiderruflich zu bestehen

aufgehört. Der Papst, seiner weltlichen Souveränität beraubt, schloss sich im
Vatikan ein, um als vom Konzil bestätigter «geistlicher Souverän» die
Weltkirche zu regieren. 1917, mitten im Ersten Weltkrieg, promulgierte Papst
Benedikt XV. den Codex iuris canonici, das nach neunzehn Jahrhunderten
Geschichte des Christentums erste amtliche Gesetzbuch der katholischen
Kirche, das in seinen wesentlichen Bestimmungen (insbesondere im kirchlichen

Verfassungsrecht) aufden Fehraussagen des Ersten Vatikanischen Konzils

gründete, deren «Anwendung» darstellte, somit «vatikanisches Recht»
beinhaltete.

Nun haben zwar die nachfolgenden Päpste ihre primatialen Rechte und
Vollmachten bis zum letzten ausgeschöpft und mit Hilfe ihrer Kurie und der
päpstlichen Nuntien ein zentralistisches Kirchenregiment etabliert, wie es

nie zuvor stattgehabt hatte; jedoch unfehlbarer Fehraussagen haben sich die

Päpste - von einer einzigen Ausnahme abgesehen29 - bislang enthalten.
Gleichwohl täusche man sich nicht: auch wenn die Päpste in letzterer
Hinsicht klugerweise Abstinenz geübt haben, so erhält trotzdem das Wort eines
über das Charisma der Unfehlbarkeit verfügenden Papstes automatisch grösseres

Gewicht, fast möchte man sagen: eine andere Qualität. Die Diskussion
um die (jetzt offensichtlich «festgeschriebene») Enzyklika «Humanae vitae»
Pauls VI., gipfelnd in der Frage, ob die in ihr vertretenen Maximen30 absolut
im Gewissen verpflichten oder nicht, hat dies sehr deutlich gemacht, um nur

29 Es handelt sich um die Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel
durch PiusXII. am 1.November 1950.

30 Zur Problematik der Geburtenregelung.



386 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

ein Beispiel herauszugreifen. Und es ist ferner überaus bezeichnend, dass

ebendiese Maximen letztlich einer neuscholastischen Sicht verpflichtet sind.
Hier aber liegt der Kern des Problems. Mit den lehramtlichen Aussagen des

Ersten Vatikanischen Konzils (die sich übrigens nicht ausschliesslich auf die

Umschreibung von Primat und Unfehlbarkeit beschränken) ist de facto die
neuscholastische «römische» Theologie (samt ihrem philosophischen
«Substrat») quasidogmatisiert worden; denn sie hat die Prinzipien geliefert, die die

genannten Dogmatisierungen erst eigentlich ermöglichten, und ihre Vertreter

waren die Vorkämpfer dieser Dogmatisierungen: sie haben das Konzil
theologisch beherrscht. Das Erste Vatikanum bedeutete für die Neuscholastik,

für die ungeschichtliche Neuscholastik, den triumphalen Sieg, der
zugleich alle von ihr abweichenden theologischen Bemühungen de facto ins
Unrecht setzte. Am grellsten illustriert dies das tragische Schicksal Döllin-
gers, den der Rottenburger BischofCarl Joseph von Hefele (t 1893), selber ein
Gelehrter von Rang, Verfasser einer vielbändigen Konziliengeschichte, den
ersten unter den deutschen Theologen genannt hat. Fortan beherrschte die
neuscholastische Denkweise das Feld der Kirche, man theologisierte im
Monolog, drehte sich immerzu im eigenen System, und wer es wagte, aus der
neuscholastischen Enge auszubrechen (oder sie nur vorsichtig zu «hinterfragen»),

um eine «Plattform» zu finden für eine behutsame theologische
Öffnung zur modernen Welt (man denke an die Versuche Herman Schells oder
Albert Ehrhards)31, wurde unbesehen der Unkirchlichkeit, wenn nicht der
Heterodoxie bezichtigt, entsprechend gemassregelt und - mit allerhöchster
Approbation! - als «Freiwild» der Hetzjagd der Verteidiger der «sana
loquendi forma» preisgegeben (man lese beispielsweise die dickleibigen, von
PiusX. durch Breve belobigten Pamphlete gegen Herman Schell aus der
Feder des Wiener Dogmatikers und Prälaten Ernst Commer).32 Die
fürchterlichen Theologenkämpfe und -Schicksale vornehmlich im Pontifikat
Pius' X. am Beginn unseres Jahrhunderts, gekennzeichnet durch den vagen
Sammelbegriff «Modernismus», sind hierfür traurigste Zeugnisse, von den

unter PiusX. nicht einfach nur geduldeten, sondern päpstlicherseits
gewünschten und forcierten integralistischen Umtrieben nicht zu reden.33 Und

31 H. Schell, Der Katholizismus als Prinzip des Fortschritts, Würzburg 1897 ; ders., Die neue
Zeit und der alte Glaube. Eine kulturgeschichtliche Studie, Würzburg 1898. - A.Ehrhard, Der
Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert im Lichte der kirchlichen Entwicklung der

Neuzeit, Stuttgart-Wien 1902.
32 E. Commer, Hermann Schell und der fortschrittliche Katholizismus. Ein Wort zur

Orientierung für gläubige Katholiken, Wien 21908 (mit dem Breve Pius'X.).
33 M. Th. Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A contribution to

a new orientation in modernist research, TTS14 (1979); M. Weitlauff, «Modernismus» als

Forschungsproblem. Ein Bericht, ZKG93 (1982) 312-344.



Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt 387

wenn man beispielsweise die leisen Andeutungen Karl Rahners über sein

«vorkonziliares» Theologenschicksal (das er allerdings in unbedingtem
Gehorsam gegenüber der Kirche und seinem Orden getragen hat, ohne - wie
heute zuweilen bei «illustren» Theologen üblich geworden - unentwegt die
Medien aufsich zu lenken) liest, mag man erahnen, was noch in den fünfziger
Jahren unseres Jahrhunderts sich abgespielt hat.

Andererseits hat der endgültige Fall des Kirchenstaats, die Befreiung des

Heiligen Stuhls von diesem überlebten Gebilde, dessen verrotteter Zustand
höchstens noch vom Königreich beider Sizilien überboten wurde, die
Haltung des Papsttums gegenüber der modernen Welt und ihren geistigen
Strömungen allmählich verändert. Zwar haben die Päpste seit Pius IX. den Verlust

ihrer weltlichen Souveränität als bitteres Unrecht laut beklagt, auch ihre
Rolle als «Gefangene im Vatikan» mit spürbarer Hingabe zelebriert, bis dann
in den Lateranverträgen von 1929 mit der Schaffung des souveränen Staates

der Vatikanstadt rund um St. Peter eine Für sie und den italienischen Staat

tragbare und bis heute bewährte Lösung gefunden wurde - übrigens eine

Lösung, die genau in jene Richtung ging, wie sie Ignaz von Döllinger in seinen
berühmten Odeonsvorträgen 1861 zum Besten des Papsttums und seiner
weltkirchlichen Aufgaben vorgeschlagen hatte.34 Döllinger hatte damals aus
der Verantwortung des Theologen gesprochen, der mit seiner Kirche lebt und
leidet und sich ihre Nöte zu eigen macht. Doch welchen Eklat hatten seine

gutgemeinten Worte ausgelöst. Der päpstliche Nuntius Fürst Chigi, als Zuhörer

anwesend, hatte mitten im Vortrag ostentativ den Saal verlassen, und man
war über Döllinger hergefallen wie einen heiligste Überzeugungen preisgebenden

Verräter. Aber seit Leo XIII., einem feingebildeten Pontifex, nahmen
die Päpste zögernd von der Haltung nur feindseliger Abwehr Abstand. Eine
grössere Weltoffenheit brach sich Bahn, das Papsttum gelangte als moralische
Autorität wieder zu Ansehen, und nach der Mitte unseres Jahrhunderts kam
mit dem unvergessenen Papst Johannes XXIII. der wohl bedeutsamste
Durchbruch zum echten Verstehen der modernen Welt, auch der gefallenen,
schuldig gewordenen, gottabgewandten Welt, getragen vom Bewusstsein der
Verantwortung für die ganze zur Erlösung berufene Welt. Sichtbarster
Ausdruck dieser Wende wurde das Zweite Vatikanische Konzil, das eine
grundlegende Neubesinnung der Kirche auf ihren Sendungsauftrag bewirkte und
unter anderem auch - nach einer allzu langen Durststrecke - wieder
hoffnungsvolle Ansätze für eine Verständigung mit den anderen christlichen
Kirchen brachte. Aber eben das inzwischen in Gang gekommene ökumeni-

34 Die Odeons-Vorträge sind als Anhang abgedruckt bei: I. von Döllinger, Kirche und
Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat. Historisch-politische Betrachtungen, München 1861.



388 Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt

sehe Gespräch zwischen den christlichen Konfessionen verdeutlicht stets von
neuem, dass das eigentliche dogmatische Hindernis auf dem Weg zur - freilich

nicht als uniform vorstellbaren - Einheit der christlichen Kirchen das

römische Papsttum ist: nicht das Papsttum an sich, sondern die vom Ersten
Vatikanum festgelegte Gestalt des Papsttums. Paul VI. ist diese Einsicht
zugewachsen; er hat wiederholt öffentlich seinen tiefen Schmerz darüber
bekundet, ohne allerdings eine Möglichkeit zu sehen, diesen seinen «Schatten»

zu überschreiten. Indes, die Barriere, die das Erste Vatikanum im
Hinblick auf eine Wiedervereinigung der christlichen Kirchen darstellt, ist auch
zu einem beträchtlichen Teil die Barriere gegenüber der modernen Welt, die
Papsttum und Kirche trotz aller Redlichkeit des Bemühens letztlich daran
hindert, zu einer zeitgerechten Lösung der heutigen Menschheitsprobleme
initiativ beizutragen - ohne deswegen das Engagement der Kirche und kirchlicher

Institutionen etwa in der Dritten Welt auch nur im mindesten schmälern

zu wollen. Es ist der Geist des Ersten Vatikanums, der die offizielle
Kirche und das Papsttum bis heute lähmt, es ist die neuscholastische, d.h.
eine sehr verengte scholastische Denkweise, die nach wie vor als die einzig
approbierte Denkweise in unserer Kirche vorherrscht, es ist die unglückselige
Hypothek des 19. Jahrhunderts und hier insbesondere des Pontifikats
Pius' IX., die - durch das Erste Vatikanum sozusagen zementiert - auf unserer

Kirche bis heute lastet.
Wenn man einen «Gradmesser» der innerkirchlichen Situation von heute

will, so bietet den besten Aufschluss ein Blick in den am 1. Adventsonntag
1983 in Kraft getretenen neuen (besser: revidierten) Codex iuris canonici.
Gewiss, eine auch nur annähernd abschliessende Würdigung dieses
neukodifizierten Rechtes in unserer Kirche ist wohl noch lange nicht möglich.
Hierzu bedarf es zuerst der Erfahrung, auch der Erfahrung über die Rezeption,

die dieses neue Recht finden wird. Denn die Promulgation des Rechtes
ist eine Sache, die andere, die ihm aber erst Leben gibt, ist die Rezeption
durch die Kirche. Man kann auch nicht übersehen, dass das neue Recht da

und dort inzwischen unwiderruflich gewordenen Gegebenheiten gerecht zu
werden sucht. So hat sich die Eherechtspraxis, zumal die Mischehenpraxis,
wie sie sich seit dem Zweiten Vatikanum entwickelt hat, im wesentlichen
durchsetzen können. Man könnte gar, wenn man die gebotenen Möglichkeiten

bedenkt, von «Liberalität» des Rechtes sprechen. Doch zu irgendwelcher
Euphorie ist kein Anlass; denn jeder in der seelsorgerlichen Praxis Stehende

weiss, dass hier der Zug längst abgefahren ist und unter den jungen Leuten,
sofern sie überhaupt noch in der Kirche Orientierung suchen, keine Bereitschaft

mehr (geschweige denn Verständnis dafür) besteht, sich bei einer
Verheiratung mit einem konfessionsverschiedenen Partner kirchlichen Rechts-



Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt 389

barrieren - die zudem für den Nichtkatholiken betont desavouierend waren -
noch zu beugen. Da gibt es jetzt ferner ein neues - nein: zum ersten Mal
überhaupt ein Laienrecht, das Recht der «christifideles laici». Aber bei
näherem Zusehen entpuppt es sich rasch als eine Ansammlung blosser Kann-
Vorschriften, deren Realisierung im einzelnen vom Wohlwollen des zuständigen

«Hierarchen» abhängt.35 Läuft es nicht im letzten schliesslich doch auf
das von Kardinal Joseph Ratzinger peinlich oft wiederholte Diktum hinaus:
«Jeder Mensch in der Kirche hat das Recht auf unverkürzte Verkündung der
Wahrheit»? «Dies aber als zentrales Recht aufzufassen» - so hat auf einer
Tagung der Katholischen Akademie in München zum neuen Kirchenrecht
(4./5. November 1983) der Münchener Sozialrechtler Hans F. Zacher formuliert

- «ist eine absolut gefahrliche Sache. So etwas findet man nur noch in
sozialistischen Verfassungen.»36

Aber wie dem auch sei: Eigentlicher «Gradmesser» dafür, ob die Anliegen
des Zweiten Vatikanischen Konzils - immerhin eines ökumenischen Konzils,

dem in der Kirche nach katholischer Überzeugung die höchste Gewalt
zukommt! - rechtlich «durchgeschlagen» haben, ist das im neuen Codex
niedergelegte Verfassungsrecht. Und hier ist nüchtern festzustellen, dass sich
auch der neue Codex fast ausschliesslich auf dem Boden des Ersten Vatika-
nums bewegt. Er ist absolut zentralistisch konzipiert. Einige Kollegialität
ansprechende «Retouchen» können darüber nicht hinwegtäuschen: Das

neue kirchliche Verfassungsrecht unterscheidet sich so gut wie nicht von den
Aussagen des Codex von 1917, an manchen Stellen sind sie «präzisiert».
«Durch die Massierung der Aussagen über die Gewalt des römischen Papstes
scheint der Kodex eher das Ergebnis des ersten als des zweiten Vatikanischen
Konzils zu sein» - so stellte einer der an der genannten Tagung beteiligten
Kanonisten (Knut Walf) fest, und er fuhr fort, gewaltsam positive
Interpretationsversuche aufs Korn nehmend: «Alle Versuche von Kollegen, die Kirche

als <communio> nun auch in der Rechtstradition und im Recht der Kirche
zu verwurzeln, sind damit ad absurdum geführt worden.» Ein anderer Kanonist,

der gewiss nicht den Verdacht erweckt, «progressiv» zu sein, hob diese

Gefahr eines nunmehr erneut festgeschriebenen Zentralismus, der alle und
jede Regung in der Kirche seinem allein gültigen Willen zu unterwerfen
bestrebt ist, ebenfalls hervor: Dieser Zentralismus, Erbe des Ersten Vatika-

35 Vgl. O. Stoffel, Das Recht der Laien in der Kirche nach dem neuen Codex, in: M. Amherd-
L. Carlen (Hg.), Das neue Kirchenrecht. Seine Einfuhrung in der Schweiz, Zürich 1984,60-84.-
K. Walf, Einfuhrung in das neue katholische Kirchenrecht, Zürich-Einsiedeln-Köln 1984.

36 Ausführlicher Bericht über die Referate und Diskussionsbeiträge (jeweils wörtliche
Auszüge) in: Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern 14 (1984) Heft 1,9-16. Hier
dieses Zitat und die folgenden Zitate.



390 Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt

nums, «wird in feiner, liebevoller Weise von Rom geübt. Man wird in einem
Embrassement vom Papst und seinen Institutionen zur Brust genommen,
dass es einem manchmal die Luft abdrückt.» Und dann sprach er das
Entscheidende an: «Wir bräuchten eben mehr Bischöfe, die sich gegen diese
liebevolle Erdrückung durch den römischen Zentralismus zur Wehr setzen»
(Heribert Schmitz). Aber da liegt eben wiederum das Problem, man könnte
von einem «circulus vitiosus» reden: Denn niemand anderer als der Papst
behält sich das Recht vor, in der gesamten Weltkirche die Bischöfe frei und
nach eigenem Gutdünken zu ernennen (can. 329 § 2 im alten, can. 377 § 1 im
neuen Codex). Jede andere Praxis, und sie ist selten genug - das Recht einer
wirklich freien Bischofswahl konnte allein das Bistum Basel bewahren !37 -, ist
Privileg, päpstlicher Gnadenerweis und (theoretisch) jederzeit widerrufbar.
Dabei ist die Entstehung dieses «Rechtes» nur schwer fassbar; als römischer
Anspruch hat es sich aus dem bedenklichen Stellenbesetzungs- und Finanzsystem

der avignonesischen Päpste entwickelt. Dieses jedoch empfand die
damalige Kirche als eine unerhörte Neuerung. Die «Gravamina Nationis
Germanicae» des Spätmittelalters und im Vorfeld der Reformation hatten
hier ihre Wurzel! Heute sind de facto die Bischöfe - mit Ausnahme fast nur
des Bischofs von Basel - «Kreaturen» des Papstes38 wie die Kardinäle, und
wie bei diesen wird selbstredend vorausgesetzt, dass sie sich in ihrer
Amtsführung als «Kreaturen» erweisen. Dieser Erwartungshorizont (man kann
sich dieses Eindrucks nicht erwehren) scheint ihre Auswahl zu bestimmen.
Wie die römische Praxis der Bischofsbestellungen aussieht, wie Papst und
Kurie derzeit in diesem «Angelpunkt» den Primat üben, dafür bietet die

Bundesrepublik Deutschland ein lehrreiches Exempel. In der Bundesrepublik

Deutschland sind in den letzten Jahren laufend Bischofsernennungen
vorgenommen worden nicht nur ohne jede Rücksicht auf die Willensmeinung

des jeweils betroffenen Bistums (Domkapitel, Diözesanräte - ohne
Berücksichtigung der pflichtgemäss eingereichten Kandidatenlisten),
sondern auch ohne jede Rücksicht auf die landsmannschaftliche Herkunft des

jeweils päpstlich Erkorenen. Da und dort hat man auch, um die Nachfolge

37 Statuten des Domkapitels des Bistums Basel. Authentische Dokumente, Solothurn 1979.

Die Statuten mitsamt dem Recht des Basler Domkapitels, den Bischofaus dem Diözesanklerus -
nach Konsultation der Diözesanstände - frei zu wählen, gründen auf dem Bistumskonkordat

vom 26. März 1828. Auf die seither selbstverständlich geübte Praxis der sofortigen Publikation
der Wahl (und nachträglichen Einholung der päpstlichen Konfirmation) wurde 1965 unter dem
Druck Roms verzichtet. - Vgl. auch: H. Küng, Die Freiheit der Basler Bischofswahl, Conclô
(1980) 529-531.

38 «Kreatur» selbstverständlich im Sinne des Wortgebrauchs in can. 351 §2 des neuen Codex:
«Cardinales creantur Romani Pontificis decreto...».



Manfred Weitlauff Papsttum und moderne Welt 391

bereits im Vorgriff zu regeln, das Koadjutoriewesen (mit dem Recht der
Nachfolge) wieder neu installiert oder beim Rücktritt eines Bischofs aus

Altersgründen - wie er heute bei Vollendung des 75. Lebensjahres erbeten
werden muss - diesen als zwischenzeitlichen Bistumsadministrator eingesetzt,

um die im kanonischen Recht vorgesehene Interimsregierung des

Domkapitels während der Vakanz des Bischofsstuhls zu verhindern. Vielleicht
sollte man in der Schweiz das deutsche Exempel sehr sorgfaltig prüfen, ehe

man sich dazu entschliesst, das gegenwärtig diskutierte Projekt einer
Neuorganisation der schweizerischen Bistümer in die Tat umzusetzen. Denn es

kann kein Zweifel sein: Die hier-aus pastoralen Gründen, wie es heisst, zur
Hebung der Seelsorge durch grössere «Bischofsnähe» - angestrebte Vermehrung

der Bischofssitze und Verkleinerung der Diözesen, zumal des Bistums
Basel, müsste unter anderenbezahlt werden mit dem Verlust, zumindest
aber mit der völligen Aushöhlung des Rechtes der freien Bischofswahl im
Bistum Basel und mit der möglichst vollständigen Ausschaltung der - im
ganzen bewährten und für die Kirche wohltätigen - staatlichen Einflussnah-

me, entsprechend den Normen des geltenden Kirchenrechts. Und man weiss

doch, welch schmerzender Dorn in kurialen Augen das Basler Bischofswahlrecht

ist. Deshalb würde auch das Basler Domkapitel gut daran tun, dieses

allein ihm noch verbliebene Recht mit höchster Umsicht zu hüten und
anzuwenden, zum Besten der Ecclesia Basileensis und der Kirche Schweiz.
Und es sollte sich vor Augen halten, wie man römischerseits im Zuge des

Inkrafttretens des Codex iuris canonici von 1917 - zum Beispiel - dem
Domkapitel des Bistums Sitten das Bischofswahlrecht «abgekauft» hat!39

Wie man sich am Sitz des Papstes die Umsetzung der päpstlich-primatia-
len Rechte in die Praxis des weiteren vorstellt, dokumentiert die 1979 erlassene

Apostolische Konstitution «Sapientia christiana».40 Diese intendiert
eine allgemein verbindliche Reform insbesondere des Studiums der Theologie,

vom vorgeschriebenen Fächerkanon und von der Gewichtung der
einzelnen Fächer her in einer Weise, wie theologische Ausbildung an den
staatlichen theologischen Fakultäten im deutschen Sprachraum im wesentlichen
seit langem in bewährter Übung ist. Dabei ist zweifellos begrüssenswert der
hier formulierte Anspruch «hoher wissenschaftlicher Qualifikation» als

unabdingbarer Voraussetzung für eine Berufung in das akademische Lehramt,

selbstverständlich gepaart mit «lauterer Lebensführung» und «Verant-
wortungsbewusstsein». Es wird im übrigen ausdrücklich vermerkt, dass als

39 Siehe hierzu die fundierte Studie: O.Stoffel, Die Bischofswahl in der Diözese Sitten,
SKZ145 (1977) 532-538.

40 Joannis Pauli II Summi Pontificis Constitutio Apostolica «Sapientia christiana» de stu-
diorum universitatibus et facultatibus ecclesiasticis, Typis Polyglottis Vaticanis 1979.



392 Manfred Weitlauff, Papsttum und moderne Welt

für das akademisch-theologische Lehramt qualifiziert nur gelten kann, wer
sich «durch bestimmte Nachweise, insbesondere durch Veröffentlichung
wissenschaftlicher Arbeiten, als geeignet für die wissenschaftliche Forschung
erwiesen» hat (Art. 25). Nicht nur in der Lehre, sondern ebenso auch in der
Forschung hat also demnach der mit einem akademischen Lehramt Betraute
tätig zu sein. Die Berücksichtigung dieses Doppelaspektes wissenschaftlicher
Eignung, so wie er hier formuliert ist, entspricht ebenfalls der herkömmlichen
Praxis bei Berufungsverfahren an den deutschsprachigen theologischen
Fakultäten, nicht dagegen gemeinhin an den romanischen, geschweige denn an
den römischen Hohen Schulen der Theologie. In der Regel konzentrierte sich
die Diskussion über diese Konstitution leider so sehr auf die Frage der
Anpassung geltender Studienordnungen an die neuen römischen Normen,
dass darüber zumeist jener Doppelaspekt (bei dem immer noch zu fragen
wäre, was die Konstitution unter «Wissenschaftlichkeit» in der Theologie
versteht), vor allem aber zwei andere gravierende Bestimmungen unbeachtet
geblieben sind: zwei Bestimmungen, denen gegenüber sämtliche anderen nur
noch als «Rahmenwerk» erscheinen. Die eine schreibt vor, dass für eine

Berufung zum Professor der Theologie das «Nihil obstat» des Heiligen Stuhls
einzuholen ist, mit anderen Worten: In theologischen Berufungsverfahren
behält sich der Heilige Stuhl generell die letzte Entscheidung vor, alle
Berufungen auf theologische Lehrstühle haben über Rom zu laufen. Und die
andere Bestimmung verpflichtet den Magnus Cancellarius (das ist in der
Regel der zuständige Ortsbischof), der unter anderem «über die Integrität des

katholischen Lehrgutes» zu wachen hat, der römischen Behörde «alle drei
Jahre einen detaillierten Bericht über die Lehr- und sonstige Tätigkeit der...
Fakultät... vorzulegen» (Durchführungsverordnungen Art. 8). Nun hat
schon das Projekt einer für die ganze Welt verbindlichen einheitlichen
Reglementierung des theologischen Studiums - dessen wissenschaftliche Hebung
vielerorts gewiss zu wünschen wäre - seine in mannigfacher Hinsicht kaum
lösbare Problematik, und insofern erscheint der Anspruch einer solchen

Reglementierung «urbi et orbi» als unangemessene Überziehung römisch-
primatialer Eingriffe in das Leben der Kirchen «in der Zerstreuung». Der als

absolute Neuerung eingeführte generelle Vorbehalt des päpstlichen «Nihil
obstat» bei Theologenberufungen - für die Bundesrepublik Deutschland
erneut ausdrücklich reklamiert41 - aber stellt, wenn man es nüchtern bedenkt,
eine schroffe Desavouierung der «im Heiligen Geist gesetzten» Bischöfe (Apg
20,28) dar, denen man offensichtlich nicht mehr zutraut, in ihren Bistümern

41 Vgl. das Dekret der Kongregation für das katholische Bildungswesen vom 1. Januar 1983

(hier IV,7). Abgedruckt in: AKathKR152 (1983) 178-183.



Manfred Weitlaujf, Papsttum und moderne Welt 393

ohne römische Kontrolle nach Pflicht und Verantwortung ihres Hirtenamtes
für die Bewahrung «der Integrität des katholischen Lehrgutes» zu sorgen.
Und was die pflichtmässige Berichterstattung über Lehre und Leben der
Fakultäten betrifft, so wird hier offensichtlich dem einzelnen Bischof als

Magnus Cancellarius stillschweigend die Installierung einer Überwachungsinstanz

innerhalb der ihm zugeordneten theologischen Fakultät zugemutet,
werden im übrigen Bespitzelung, Zwischenträgerei, Denunziation geradezu
provoziert. Man kann nur hoffen, dass mit dieser Konstitution nicht ein
Zurückgleiten in die erwiesenermassen für Kirche und Theologie verderbliche

Situation des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts signalisiert wird -
und Bischöfe wie Bischofskonferenzen der Länder bei der Durchführung
Klugheit und Diskretion walten lassen.

Dennoch, das Zweite Vatikanische Konzil hat ein Fenster aufgestossen.
Und es ist gar nicht zu verkennen, dass viele Menschen guten Willens mit
Sehnsucht auf das befreiende Wort, die befreiende Tat warten, die vom
Evangelium ausgehen könnten und müssten. Die respektvolle, begeisterte
Aufnahme, die Papst Johannes Paul II. bei seinen Pastoralreisen um die Welt
nicht nur von Seiten der Katholiken allüberall findet, spricht für sich. Man
möchte in diesen zweifellos von apostolischem Eifer erfüllten, hochgebildeten,

seelsorgerlich erfahrenen, freilich in totalitären Systemen aufgewachsenen

Papst die Erwartung setzen, dass er das aufgestossene Fenster nicht wieder

verschliesse, sondern so weit wie möglich öffne - um der Verkündigung
des Evangeliums, um des Menschen willen.

Manfred Weitlaujf, Luzern


	Papsttum und moderne Welt

