Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 40 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

321
Rezensionen

David F. Payne, Kingdoms of the Lord. A History of the Hebrew Kingdoms from Saul to the Fall
of Jerusalem, The Paternoster Press, Exeter 1981. 310S. + Karten.

Dieses Buch ist in mehrfacher Hinsicht markant: 1. Es behandelt nur einen Ausschnitt aus der
Geschichte Israels, die Konigszeit. Die Frithgeschichte wird kurz resiimiert, die Richterzeit wird
als «prelude to Monarchy» der eigentlichen Konigsgeschichte vorangestellt. Das Kénigtum war
als Institution in der Geschichte Israels ein Novum, das sowohl von den Zeitgenossen als auch
von den Nachfahren mit gemischten Gefiihlen betrachtet wurde. Dieses Novum war aber so sehr
mit der Tradition verkniipft, dass im vorliegenden Werk die Beziehung nach riickwirts doch
nicht geniigend zur Geltung kommen diirfte. 2. Da die alttestamentliche Uberlieferung am
ausfiihrlichsten iiber die Zeit der drei ersten Konige Saul, David und Salomo berichtet, ist es
verstindlich, dass ihr in der Darstellung von Payne auch der breiteste Raum gewéihrt wird. Ob es
aber sachlich gerechtfertigt ist, die Geschichte der getrennten Reiche nur in ihren Hauptziigen
nachzuzeichnen, ist eine andere Frage. 3. Was man im 1. Teil vermissen kann, bringt nun P. im
2. Teil unter, der sich mit den Feinden befasst. Sie machen sich wirtschaftlich, politisch und
sozial, aber auch als «enemy within» in Gestalt der Kanaander und in Form der «false Religion»
bemerkbar. Die Verflechtung der Geschichte Judas und Israels mit den Philistern, den Amale-
kitern, mit Syrien, Phonizien, Agypten, Assur und Babylon ist doch wohl viel enger, als es durch
diese Gliederung, die aus methodisch-didaktischen Griinden sich nahelegen mag, ersichtlich
wird. 4. Auch wer eine Geschichte des Konigtums im AT darstellt, kann nicht darauf verzichten,
die Propheten mit einzubeziehen. Das geschieht bei P. mit drei kurzen Abschnitten, wobei dem
8.Jh. und der Zeit des Jeremia am meisten Gewicht gegeben wird. Auch hier ist die Wechsel-
wirkung zwischen dem Konigtum und dem Prophetismus enger und intensiver, als die Unter-
teilung erkennbar werden ldsst. 5. Der abschliessende 4. Teil hat Israels Glauben zum Gegen-
stand: Gott spricht — Gott handelt — Israels Zukunftsperspektive. Hier wirkt wohl am deutlich-
sten die kontinentale Forschung (Eichrodt, von Rad) nach. — P. hat, wie er im Vorwort vermerkt,
wohl am meisten bei John Bright (History of Israel) gelernt; aber auch der Einfluss Albrights und
Noths ist wahrmehmbar. Ausgewihlte Literatur ist nach dem Aufriss des Werkes gegliedert.
Erwidhnenswert ist die Zeittafel der Konige Judas und Israels, in der die verschiedenen Anset-
zungen von Begrich, Albright und Thiele einander gegeniibergestellt werden. Neben den tibli-
chen Indices (Bibelstellen, Namen und Begriffe) enthélt das Buch eine Reihe von Abbildungen
und eine Ubersichtskarte.

Otto Bdchli, Suhr

Edgar Kellenberger, hdsdd wd’®mdt als Ausdruck einer Glaubenserfahrung. Gottes Offen-
Werden und Bleiben als Voraussetzung des Lebens. Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments Bd. 69, Theologischer Verlag, Ziirich 1982. 207S.

E. Kellenberger legt mit diesem Buch seine unter der Anleitung und Begleitung von H.J. Stoebe

entstandene und fiir den Druck nur geringfiigig liberarbeitete Diss. vor, die 1981 von der Theol.

Fakultit Basel angenommen wurde. Er geht in seiner Arbeit der Frage nach, «was fiir eine

Beziehung — zwischen Gott und Mensch, aber auch zwischen Mensch und Mensch — mit hisiad

und **mit gemeint ist» (9). Methodisch gliedert sich die Arbeit in zwei Teile, «wobei im ersten

das Schwergewicht auf der sprachlichen Untersuchung, im zweiten auf der theologischen liegt»

(10).

Im 1. Teil untersucht er isd w’mt semasiologisch. Er stellt zunéchst alle Stellen zusammen, in
denen das Begriffspaar vorkommt, und gibt die aram., syr. und griech. Ubersetzung wieder. Er



322 Rezensionen

kommt dabei zu dem Ergebnis, dass die Versionen stark untereinander abweichen. Wo «die eine
zwischen zwei biblischen Vokabeln eine starke Annidherung praktiziert, trennt die andere
scharf» (32). Da die Etymologie nach K. keine Hilfe zum Verstdndnis bietet, vergleicht er beide
Begriffe mit gegensinnigen Aussagen. Aufgrund einer eingehenden Exegese der betreffenden
Bibelstellen stellt er fest, «dass die Bedeutung von mit (und **mina) in der Richtung <Erreichen
eines Zielsy zu suchen ist» (41). hsd deutet K. als «etwas Aussergewohnliches, ausserhalb der
Ordnungsbegriffe Stehendes» (41). Weil hsd ebenso wie 'mt auf ein Ziel zustrebt, siecht er in ihm
einen dynamischen Begriff. «In der moglichen Fiille von Konkretionen liegt seine Dynamik, die
als Fiille und Grosse hdufig geriihmt wird — dies im Unterschied zu den Ordnungsbegriffen
(s°daga usw.), wo solche Aussagen nicht gebrduchlich sind» (47). K. sieht den Unterschied
zwischen b°rit und hesed darin, dass b°rit eine rechtliche Verpflichtung darstellt, «bei deren
Aufhebung (Bruch) die Existenz des Schwichern auf dem Spiele steht. hsd hingegen kann auch
Ungehorsam iiberdauern, andererseits einfach (ver)schwinden» (56). «Wenn hasad und b®rit
zusammen auftreten, ist hdsidd die Voraussetzung von b°rit» (56). Auch hsd und s°ddqah sind
keine synonymen Worter, denn bei «s°daqga geht es um eine heilvolle Ordnung, durch welche
Rettung geschieht. In hasad hingegen steckt ein Willensmoment, an welches appelliert werden
kannx» (65). Das fiir /isd typische Willensmoment fehlt ebenso bei sedeg, der als abstrakter
Ordnungsbegriff gesehen werden muss. Die Beziehung, die durch A. w. bestimmt ist, lebt aus der
Hoffnung, «dass der hisid in Zukunft nicht ermiidet, sondern sich als hisid wa’¥mit erweist»
(81). K. schliesst den ersten Teil mit einer Untersuchung der Stellen ab, wo 'mt ohne hsd
begegnet. Anhand der Belegstellen arbeitet er heraus, dass unter 'mt¢ «die Bewdhrung oder
Durchsetzung einer je bestimmten Intention» zu verstehen ist (98).

Im 2.Teil legt K. den Schwerpunkt auf die theologische Auslegung. Er beginnt mit der
Untersuchung der Proverbienstellen, da hier Asd und ‘mt aus menschlicher Erfahrung intensiv
reflektiert werden. «In grosser Niichternheit wissen die Proverbien um die Seltenheit des wahren
hisid, der als hasidd wi'dmat aller Hinfilligkeit widersteht» (117). In diesem Zusammenhang
behandelt er auch die Gottespridikation Ex 34,6 f., weil hier ebenso wie in der Weisheit Jahwes
Freiheit stark betont wird. Eine Bestitigung der Ergebnisse der semasiologischen Untersuchung
zeigt sich nach K. in der erzdhlenden Literatur, denn mit Ausnahme von II Sam 2 lésst sich
iiberall die Vorstellung eines zum Ziele fiihrenden Weges beobachten. «hisidd wamiit eignet
sich zum Hinweisen auf Jahwes Fiihrung der Menschen durch deren Biographie, ohne dass dazu
besondere Mirakel geschehen miissten» (132). Etwa die Hélfte aller Belege fiir das Wortpaar und
fiir die Einzelworter findet sich in Psalmen. Die vielfiltige und lebendige Verwendung von hsd
und 'mt zeigt sich hier darin, dass beide Worte in allen Psalmengattungen erscheinen und die im
Wortpaar liegende Bedeutung stark entfaltet wird. «Diese Entfaltung ist zum Teil so weit
getrieben worden, bis schliesslich die beiden Begriffe sich verselbstdndigen und mit der Aufgabe
ihrer gegenseitigen Beziehung auch einen Teil ihres Sinns verlieren» (151f.). In der prophetischen
Literatur tritt 2sd wie auch das Wortpaar stark zuriick. Die Propheten sehen in 4sd sowohl eine
endgiiltige Gabe Gottes als auch eine menschliche Haltung gegeniiber Jahwe. — K. beschliesst den
zweiten Teil mit einem neutestamentlichen Ausblick.

K. hat dieses schwierige, fiir die Theologie zentrale Thema sehr geschickt bearbeitet und klar
dargestellt. Seine Beobachtungen und Ergebnisse fussen auf einer sorgfiltig durchgefiihrten
Exegese. K.s Vorschlige zur Ubersetzung von 4. w. mit «unermiidliche Hingabe», «unerschopf-
liche Liebe», «konsequente Verbundenheit» sollten deshalb in Wérterbuch und Bibeliiberset-
zung Eingang finden. Es ist ihm auch gelungen, den engen Kreis der Fachkollegen zu sprengen
und eine grossere theologisch interessierte Bibelleserschaft anzusprechen, die das Buch mit viel
Gewinn lesen wird. Kritisch bleibt anzumerken, dass K.s These eines «Deuterohosea» m.E.
nicht sehr iiberzeugt! Doch dazu bedarf es der ausfiihrlicheren Auseinandersetzung an anderem



Rezensionen 323

Ort!—Corrigenda: S. 77 Anm. 38: Abschnitt statt Absdhnitt; S. 84: sogenannten statt sogenannt;
S.91: hier statt hier hier; S. 108 : Kommunikationen statt Kommunikationenen; S.123: Und statt
Un; S.136 Anm. 6: Busshandlung statt Busshandluhg; S.163: Anm. 30: tatsichlich statt tat-
sdchlic; S.191: K. Elliger statt W. Elliger!

Heinz-Dieter Neef, Tiibingen

Georg Sauer, Jesus Sirach (Ben Sira). Jlidische Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit,
Bd. III, Unterweisung in lehrhafter Form, Lieferung 5, 479-644. Giitersloher Verlagshaus
Gerd Mohn, Giitersloh 1981.

Der Wiener Alttestamentler hat die gewiss nicht leichte Aufgabe libernommen, eine neue

Ubersetzung des Ben-Sira vorzulegen. Er bietet zunichst eine Behandlung der Einleitungsfragen,

die vor allem auch durch die Menge der erfassten und behandelten Literatur besticht. Die

Behandlung der verschiedenen Einleitungsprobleme ist, den Grundsdtzen der Reihe entspre-

chend, knapp, aber informierend. In Sachen problematisierbarer Echtheitsfragen argumentiert

Sauer konservativ (bes. 488 f.); der Abschnitt iiber die «theologiegeschichtliche Einordnung» des

Siraziden (490-493) macht den Leser neugierig auf die angekiindigte Monographie Sauers «Ben

Sira zwischen Judentum und Hellenismus», auf die immer wieder verwiesen wird. Register zu

Namen, Bibelstellen und anderen jiidischen, antiken und christlichen Autoren be- und erschlies-

sen das Werk.

Die eigentliche Aufgabe der Ubersetzung wird S.487 kurz umrissen: Sauer folgt der grie-
chischen Version da, wo hebriische Uberlieferung fehlt; fiir letztere hilt er sich an Vattionis
Text. Das ist grundsétzlich ein einleuchtendes Verfahren, doch stGsst es meines Erachtens bei
Texten wie 51,13 ff. auf Grenzen. Hier wire es liberlegenswert, ob man nicht die verschiedenen
hebridischen Texte und die Versionen nebeneinanderstellen konnte. Aufjeden Fall erzeugt dieses
Verfahren einen Mischtext, wie er in der Antike kaum vorlag.

Auf der gelegten Basis erhilt der Leser eine zuverlissige Ubersetzung des Ben-Sira-Buches,
deren Anmerkungsapparat vor allem auch biblische Beziige thematisiert, aber auch textliche
Probleme der unterschiedlichen Sira-Texte in gebotener Kiirze anspricht. Dabei bleiben dann
die Informationen manchmal etwas ungleich, was an einigen Bemerkungen zu Kap. 44 illustriert
sei: Sauer weist zu V.12 auf die Uberlieferungsverhiltnisse und deren Problematik hin, nicht
aberzu V.3aund V.16, Textteile, die in der Masada-Handschrift fehlen. Unberiicksichtigt bleibt
denn auch, dass die griechische Version und die Masada-Handschrift gegen Handschrift B ab und
an parallel gehen und einen guten Text bezeugen (vgl. V.2b und V.4a). Dagegen wird zu 44,4
Anm. c. ein bestimmtes Detail referiert (freilich sachlich unrichtig: Yadin hélt hier den géngigen
Text aus MS B fiir eine Fehllesung, die er korrigiert und danach die Masada-Handschrift
ergidnzt). — Zu ungleich scheint mir auch die Dokumentation der Textiiberlieferung bei den
Uberschriften zu einzelnen Abschnitten zu sein, man vgl. die Anmerkungen zu 18,30 u. 23, 6 mit
44,1. - Dass zu 24,23 der Verweis auf Dt 33,4 fehlt, ist nicht einzusehen, zumal zu V.15 auf Jes
55,1-3 u. Mt 11,28 verwiesen wird.

Die Ubersetzung selber ist klar und gut lesbar. Aber der Leser fragt sich, warum in Prolog 27
das griechische ydp uniibersetzt bleibt. Es diirfte auch eine Verschiebung sein — und damit ein
Beitrag zum schon dem Enkel des Sira auffallenden hermeneutischen Problem, Prolog 21ff. —,
wenn die griechischen Nominalsitze in 1,11 u. 20 in Verbalsitze «iibersetzt» werden...

Die hier angesprochenen Probleme konnen und sollen nicht dariiber hinwegsetzen, dass S.
eine gewichtige Ubersetzung des problemreichen Ben Sira vorgelegt hat, deren Benutzung dem
theologischen Zeitgenossen dringlich zu empfehlen ist.

Peter Hiffken, Konigswinter



324 Rezensionen

Hans-Josef Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult. Eine religionsgeschichtliche Unter-
suchung zum ersten Korintherbrief, Neutestamentliche Abhandlungen N.F. 15, Aschen-
dorff, Miinster 1982. VIII, 431S., Ln. DM 118 —

Der jetzt in Bonn lehrende Verf. dieser 1980/81 von der Kath.-Theol. Fakultdt in Miinchen

angenommenen Habilitationsschrift legte bereits im Anschluss an seine Assistentenzeit bei

J.Gnilka eine umfangreiche Dissertation iiber «Allegorie und Allegorese in synoptischen

Gleichnistexten» vor (NTA 13 [1978]). In «Herrenmahl und hellenistischer Kult» beweist er

erneut seine Kraft und Geduld, den Spannungsbogen iiber ein weit ausgestecktes Feld durch-

zuhalten. Er greift auf die von der alten Religionsgeschichtlichen Schule ins Auge gefassten

Problemstellungen zuriick und fragt, in welcher Weise das Herrenmahl in Korinth von den

hellenistischen Kultméahlern aus verstanden werden konnte. Die exegetischen Einzelprobleme

werden freilich erst in einem dritten Teil, 241-285 zum Gotzenopfermahl (I Kor 8-10) und

285-332 zum Herrenmahl (I Kor11,17-26) angegangen. 261 wagt der Verf. die Grundthese, dass

wowvio aus der griechischen sakralen Mahlterminologie stammt und von der hellenistischen

Gemeinde auf das Herrenmahl angewandt wurde, so dass sich Paulus in Korinth damit ausein-

andersetzen musste. Dabei fiihrt die leitende Tendenz der vorgetragenen Analyse zur Erfassung

einer sakramentalen Aussage gerade auch bei Paulus: Jedes einzelne Brot steht fiir Christi Leib.

Beim Herrenmahl schenkt der Mahlherr sich selbst. Der Geber ist die Gabe. Weder Sattigungs-

mahl noch Tischgemeinschaft machen den eigentlichen Inhalt des Herrenmahles aus. Lisst sich

dieses auch nicht direkt aus den Kult- und Mysterienméhlern ableiten, so wire doch ohne deren

Einfluss eine sakramentale Konzeption nicht zustande gekommen. Denn ausschliesslich im

Mysterienmahl ldsst sich diese finden. Wenn am Schluss die Katze aus dem Sack springt und

unter Hinweis auf die «kkommemorative Aktualprdsenz» von J. Betz fiir Paulus die somatische

Realprisenz (nach welcher Leib und Blut des gekreuzigten Christus in den Elementen Brot und

Wein real gegenwirtig sind) und der Opfercharakter behauptet werden, dann erhebt sich doch die

Frage, wie es denn so unversehens und plétzlich zu einer wahrlich reaktiondren Wiederauf-

nahme der heiligen Mysterienhandlung von O. Casel kommen konnte. Vielleicht wire da doch

die einlinige Interpretation des xowwvia-Begriffes zu korrigieren und dazu — in Analogie zum
paulinischen Taufverstidndnis — die Transformation der christologischen Botschaft des Apostels

im korinthischen Rezeptionsfeld zu bedenken. Dabei wire die von Paulus durchgehaltene

eschatologische Pneumalehre und das fiir die paulinische éxxAnoio Ueob konstitutive und mit

dem odpo-Verstindnis verbundene In-Christus-Sein zu verrechnen. Auch abgesehen von diesen

Riickfragen bietet die Untersuchung manche Anregung und exakte Orientierung. Dies gilt

besonders auch fiir den 2. Teil (31-233), der nach einem knappen Durchgang durch die For-

schungsgeschichte in einem ausfiihrlichen Referat das Phinomen des kultischen Mahles in der
neutestamentlichen Umwelt darstellt und in den jeweiligen Zusammenfassungen die charakte-
ristischen Einzelmomente hervorhebt. Dabei erweisen sich die sehr zahlreichen und mit Sorgfalt
redigierten Anmerkungen als eine kostbare Fundgrube. Der interessierte Leser findet in ihnen
den Zugang zu modernen Textausgaben und den Einstieg in die aktuelle Spezialliteratur.
Victor Hasler, Bern

Kurt-Victor Selge, Einfiihrung in das Studium der Kirchengeschichte. Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, Darmstadt 1982. XIII, 2258S., DM 48.—

Esist gut, dass die Einfiihrung von Kurt-Victor Selge jetzt erschienen ist. Das Buch ist entstanden

aus einer in mehreren Variationen vorgetragenen Vorlesung. Jeder, der selber Studenten in das

Studium der Kirchengeschichte einzufiihren hat, wird dankbar nach diesem Buch greifen. Fiir

den Anfinger dagegen ist es zu schwierig, aber das gilt ja wohl fiir alle Einfiihrungen in das

Studium der Theologie und ihrer einzelnen Disziplinen.



Rezensionen 325

S. gliedert sein Buch in 3 Kap. Im ersten befasst er sich mit dem Gegenstand der Kirchen-
geschichte. Nach einer knappen Darstellung #lterer Kirchengeschichtsauffassungen gibt S.
4 Vorschlidge zu bedenken. Gegenstand der Kirchengeschichte sind die weltgeschichtlichen
Folgen der geschichtlichen Existenz Jesu von Nazareth. Spezifischer: Kirchengeschichte ist
Geschichte der Christen, der christlichen Gemeinschaften, Geschichte der Kirche Jesu Christi
(217). Das 2. Kap. ist dem Problem der Zeiteinteilung gewidmet. Ein spannendes Thema — hinter
den verschiedenen Periodisierungen stecken ja auch verschiedene Konzeptionen von Kirchen-
geschichte. Das 3. Kap. schliesslich zeigt eine Reihe von Aspekten auf, unter denen Kirchen-
geschichte behandelt werden kann: Institutionen des Christentums — Geschichte des Kirchen-
rechts — Theologiegeschichte — Frommigkeits- und Sozialgeschichte.

Interessant ist, gelegentlich auch zu Widerspruch reizend, was S. im Lauf seines Buches an
Durchblicken durch den Gesamtverlauf der Kirchengeschichte und an Hinweisen auf die Ver-
bindung verschiedener Aspekte bietet. Der Band schliesst mit einer Zeittafel (176-203) und
knappen Literaturhinweisen.

Rudolf Brdndle, Basel

Hans-Joachim Sonne, Die politische Theologie der Deutschen Christen. Einheit und Vielfalt
deutschchristlichen Denkens, dargestellt anhand des Bundes fiir deutsche Kirche, der Thii-
ringer Kirchenbewegung «Deutsche Christen» und der Christlich-Deutschen Bewegung,
Gottinger Theologische Arbeiten, Bd. 21, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1982,
278 S.

Nachdem Erforschung und Darstellung des Kirchenkampfs sich lange fast ausschliesslich auf die
Bekennende Kirche konzentrierten und die Deutschen Christen in diesem Bild der Entwick-
lungen und Ereignisse von 1933-1945 nur als dunkle Folie figurierten, ist dies in den letzten
Jahren anders geworden. Lebenserinnerungen ehemals fiihrender Reprisentanten der Deut-
schen Christen wie F. Tiigel und W. Birnbaum wurden publiziert. Der Leipziger Kirchenhisto-
riker Kurt Meier, der friiher schon die verschiedenen rivalisierenden deutschchristlichen Orga-
nisationen untersucht hatte («Die Deutschen Christen», 1964), bemiihte sich in den beiden heute
vorliegenden Bédnden seiner grossen Geschichte des Kirchenkampfs («Der evangelische Kir-
chenkampf», I, II, 1976) um eine bewusst unparteiische Darstellung. Auch in territorialge-
schichtlichen Monographien wurde versucht, den kirchenpolitischen Ambitionen der Deut-
schen Christen mdglichst gerecht zu werden.

Es ist verdienstlich, dass die vorliegende Gottinger Diss. nun im besonderen die theologi-
schen Uberzeugungen und Motive der Deutschen Christen thematisiert. Dass diese Theologie
von vornherein unter dem Vorzeichen politischer Emotionen und Vorentscheidungen stand,
bestitigt sich in der ausfiihrlichen Berichterstattung auf Schritt und Tritt. Mit guten Griinden
bezeichnet der Verfasser die «Glaubensbewegung Deutsche Christen», die im Sommer 1933
bekanntlich in den meisten deutschen Landeskirchen die Macht eroberte, als ein Sammelbecken,
in dem verschiedene Stromungen zusammenflossen. Die drei wichtigsten unter diesen «Zubrin-
gern» analysiert er griindlich im Blick aufdie theologischen Aussagen ihrer Reprisentanten: den
«Bund fiir deutsche Kirche», der seit den friihen 20er Jahren eine abstruse deutsch-vélkische
Religiositdt propagierte — die Thiiringer Bewegung «Deutsche Christen», die aus Jugendbewe-
gung, Fronterlebnis 1914-1918 und Bekenntnis zu Hitler ihre emotionalen Triebkrifte schopfte —
und schliesslich die «Christlich-deutsche Bewegung» die seit 1930 nationalkonservative Krifte
in den Kirchen sammelte und von Theologen wie Emanuel Hirsch, Paul Althaus und Heinrich
Rendtorff angeregt und geprégt war. Der Verf. unternimmt es nun, Selbstverstdndnis und theo-
logische Positionen dieser Gruppen und ihrer Wortfiihrer einigermassen zu systematisieren, was
bei deren oft h6chst wirrem und gefiihlsgeladenem Stil eine sehr miihsame Aufgabe war. Viel-



326 Rezensionen

leicht hitte im breiten Auswalzen des wilden Sektierertums der Deutschkirchler und der Thii-
ringer einiges gerafft werden konnen. Dagegen hitte es sich wohl gelohnt, E. Hirsch und seinen
theologischen Weg im Umfeld der Zeit noch eingehender zu reflektieren. Gerade bei ihm (dessen
Verehrer bis heute sein nie widerrufenes Bekenntnis zum Dritten Reich leichthin als «Betriebs-
unfall» kamouflieren) wird die «politische Theologie der Deutschen Christen» ja in ihren
Motiven und Grundlinien exemplarisch deutlich. Auch wire es wohl sinnvoll gewesen, den
Niederschlag der verschiedenen Traditionsstrange deutsch-christlicher Theologie in den von
Hossenfelder und von Fezer verfassten unterschiedlichen Richtlinien der Deutschen Christen
unter die Lupe zu nehmen. Es ist schade, dass der Verf. der vorliegenden Arbeit am Schluss keine
zusammenfassende Deutung wagt. So bleibt sie vor allem eine wichtige Materialsammlung, die
uns hilft, manches und manchen etwas klarer zu sehen. Fiir die theologiegeschichtliche Ein-
ordnung der Deutschen Christen und ihrer Sympathisanten ist jedoch Wolfgang Tilgners Buch
«Volksnomos und Schopfungsglaube» (1966) ergiebiger.

Andreas Lindt, Bern

Peter Winzeler, Widerstehende Theologie. Karl Barth 1920-1935, Reihe im Lehrhaus: das erste

Buch, alektor-Verlag, Stuttgart 1982. 487S.

«Wenn ich mir selbst im Blick auf meine in Deutschland verbrachten Jahre etwas vorwerfe, so ist
es dies, dass ich es damals aus lauter Konzentration auf meine theologisch-kirchliche Aufgabe
und auch in einer gewissen Scheu vor der Einmischung eines Schweizers in deutsche Angele-
genheiten unterlassen habe, vor den Tendenzen, die mir, seit ich 1921 den deutschen Boden
betreten hatte, in der mich umgebenden Kirche und Welt sichtbar und unheimlich genug waren,
nicht nur implizit, sondern explizit, nicht nur privatim, sondern auch 6ffentlich zu warnen!»
Diesen Satz schreibt Karl Barth in einem Brief vom 8.Juli 1945 an die deutschen Theologen in
der Kriegsgefangenschaft. Er ist zugleich von P.Winzeler in dessen Arbeitsbuch zu Barths
Theologie in den Jahren 1920-1935 als Leitmotiv iibernommen worden.

In 4jdhrigen Studien hat W. die zeitgeschichtlichen Determinanten der Theologie Barths in
der Weimarer Republik («Zwischen Sozialismus und National-Sozialismus»), Barths Weg zur
«christologischen Konzentration» («Anfinge und «Grundformen» des kirchlich-dogmatischen
Denkens») und den unldsbaren Zusammenhang Barths mit der «Bekennenden Kirche» im
Widerstand gegen den Nationalsozialismus («Zur Tragweite von Barmen 1934») mit Akribie
nachgezeichnet, in ihren jeweiligen theologiegeschichtlichen und zeitgeschichtlichen Zusam-
menhang gestellt und mit frischer Feder interpretiert. Der Autor, dessen Darstellung sich der
Studie von Friedrich-W.Marquardt «Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths»
(1972) verpflichtet fiihlt, diese aber dennoch an vielen Punkten weitertreibt, konstatiert zu Recht,
dass wir Barth und die Barmer Theologische Erkldrung 1934 noch lange nicht «hinter uns»
haben, demgemass dann auch «die alten Gegensitze der dialektischen Theologie wohl anderen
und neuen Gegensitzen werden weichen miissen» (16). Winzeler vermutet, dass die Entschei-
dungen, die in den uns «heute!» bedringenden Fragen fallen miissen, «nicht in der politischen
Ethik eines sogenannten «Christentums» fallen werden, sondern in der neuen Ekklesiologie einer
6kumenischen «Christengemeinde», die vom Frieden nicht reden kann, ohne selber zum Urbild
und zur Keimzelle des Volkerfriedens zu werden» (16).

Peter Winzeler hat sein Studienbuch in oben genannte 3 grosse Teile untergliedert; diese
Konzeption hat den Vorteil, dass der Leser die Einzelteile auch allein zu lesen vermag, ohne dass
er deshalb den Zusammenhang verlieren wiirde oder dass er sich durch die priazisen Inhalts-
angaben jederzeit liber Einzelfragen Kenntnis verschaffen kann, was bei Umfang und Viel-
schichtigkeit des Barthschen Werkes und seiner zeitgeschichtlichen Relevanzen (R6merbrief-
auslegungen!) ein nicht unerheblicher Grund fiir den kritischen Leser sein diirfte, bei der



Rezensionen 327

unzihlig publizierten Barth-Lektiire der letzten Jahre eben auf dieses Buch, das durchaus den
Charakter eines Standardwerkes trdgt, zurlickzugreifen.

Im 1. Teil erldutert W. die soziale Konstitution der Weimarer Republik und die Anfinge des
Nationalsozialismus, wobei er sich erfreulicherweise nicht scheut, auch Klassenanalysen nach
marxistischen Denkmustern zu geben, die oft ndher mit theologischen Aussagen Barths zusam-
menhéngen, als dies bisher von «etablierten» Barth-Interpreten erkannt und zugegeben worden
wire. Wihrend das Aufzeigen der Hintergriinde der Auseinandersetzungen Barths mit Althaus,
Gogarten und Thurneysen erhellend ist, hdtte man sich zu Barths Meinungsverschiedenheiten
mit den religiosen Sozialisten wie H. Kutter und L. Ragaz, die selbst — leider! — nicht zu Wort
kommen, sowie zum Tambacher Vortrag «Der Christ in der Gesellschaft» 1919 mehr Informa-
tion und Diskussion gewiinscht. .

Hieran schliesst der Hauptteil des Buches, Barths Weg zur «christologischen Konzentra-
tion»: mit der «politischen Hermeneutik» Barths, der «nicht nur in friihen Jahren, sondern als
Integral seines theologischen Gesamtwerkes» Sozialist gewesen sei, wird eingesetzt. Hier zieht
sich wie ein roter Faden das Fragen nach Sinn und Aufgabe von Theologie hindurch: sie soll
«nicht dem Worte Gottes selber, aber einer «Theologie des Wortes Gottes» Raum schaffen», die
nicht theologische Grundlagen erstellt, sondern diese abbricht, um «damit Gott die Ehre zu
gebeny» (Barth, FMH) (199); sie ist eine « Kampfhandlung» (Barth), «keineswegs ein schiedlich-
friedliches Bejahen und Gelten-Lassen dessen, was der moderne Mensch gerade sinnt» (281).
Und: Theologie treiben heisst eben auch, danach zu fragen, ob «Jesus Christus nicht auch Herr
der Produktionsmittel» (414) sei. So darf sich denn auch die Kirche nicht der Frage entziehen,
«welche Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung der Ordnung des Alten und Neuen Testamentes
je entsprechen konnte. (...) Gerade indem die Kirche nicht ihre Identitdt mit dem «<Reiche
Gottes» behaupten kann, weil sie selber nur ein «Gleichnis» des kommenden Reiches Gottes ist,
muss sie auch andere «Gleichnisse> um sich und neben sich gelten lassen, anerkennen und
bejahen» (415). Das Bild einer politisch desinteressierten oder unpolitischen dialektischen
Theologie Barths (K. Scholder) sollte jedenfalls ins «Reich der Mythenbildung» (417) abgewiesen
werden.

Der 3.Teil schliesslich, der mir leider seiner Bedeutung nach etwas zu kurz ausgefallen
erscheint, fragt nach dem Zusammenhang Barths mit der Bekennenden Kirche. W. gliedert den
Kirchenkampf1933-1935, Barth betreffend, in drei Etappen: von der «Theologischen Existenz
heute!» nach Barmen (33/34), Barmen und Dahlem (34) und von Dahlem nach Augsburg
(34/35). Hervorgehoben wird die Absage Barths an jegliche «Kirchenpolitik», die «kirchli-
chem» Widerstand weichen muss, auch wenn dieser durch die voriibergehende christliche
Legitimierung («Camouflage») des totalen Staates sehr gghemmt wurde: «Er (der <totale Staat»,
FMH) profitierte von jener Eselsgeduld, in welcher sich diese Bevolkerung von ihren Politikern —
von Bismarck bis Adenauer — schon immer alles und jedes gefallen liess und gefallen ldsst, wenn
diese Politiker nur eben <christlichy sind und im Namen des «Christentums» sprechen» (431). Da
Kirche nicht in «ideologiefreiem» Raum iiber allen Fronten Kirche sein kann, hat sie zu
bekennen, ihren einzelnen Gliedern darin hilfreich und wegweisend voranzugehen: «Hier hatte
Barth gerade mit einem innerkirchlichen Gegner zu kimpfen, der in Sorge um die Erhaltung der
«Verkiindigungsfreiheit» und der staatlichen Anerkennung und in Berufung auf den «<status quo
ante» der lutherischen Bekenntnisschriften — den politischen «status confessionisy im Vollzug des
Bekenntnisses zu vermeiden suchte» (443).

So wird dieses Buch von W. gegen Ende fiir heute ungeahnt aktuell, nachdem sich in der
Diskussion im Anschluss an die Veroffentlichung der reformierten Friedensschrift 1982 «Das
Bekenntnis zu Jesus Christus und die Friedensverantwortung der Kirche», die sich gewiss auch
Barths Denken und Glauben verpflichtet weiss, 4hnliche Grundprobleme aufgetan haben. «Es



328 Rezensionen

ist doch eine sehr ernste Frage fiir uns alle, ob die Kirche nicht nach dem Krieg und dem Ende der
Hitlerherrschaft wieder «festes Land» gesucht und gefunden hat, Sicherheiten durch weltliche
Maichte. Zwar ist der heutige Staat der B.R. Deutschland kein Verbrecherstaat, aber gerade bei
der Friedensfrage und der Frage, ob wir den Wahnsinn der Riistung hinnehmen diirfen, werden
wir vor dhnliche Entscheidungen gestellt wie damals (z. Zt. der Bekennenden Kirche, FMH)». So
hat der Altprises der westfdlischen Landeskirche, Ernst Wilm, am 20.Juli (1944 !) 1982 an mich
geschrieben. Als die eines Zeitgenossen des Dritten Reiches und ehemaligen Hiftlings «in der
Holle von Dachauy diirfte das eine kompetente Ausserung sein, die in ihrem Duktus auch in der
Abhandlung von P. Winzeler wiedergegeben wird. Nicht zuletzt deshalb, weil er die ethischen
Konkretionen Barthscher Theologie «heute !» stets bei seiner Fragestellung prisent hat, ist das
Buch zur Anschaffung nachdriicklich zu empfehlen.

Frank-Matthias Hofmann, Utrecht

Jan Mili¢ Lochman, Das Glaubensbekenntnis. Grundriss der Dogmatik im Anschluss an das

Credo, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1982. 218 S., DM 64.—

Nach seiner allgemeinverstandlichen Ethik, Wegweisung der Freiheit *, die aus einer Erklidrung
des Dekalogs bestand, legte Jan Mili¢ Lochman kiirzlich — und zwar wihrend seiner Rektorats-
zeit —einen Grundriss der Dogmatik vor. Auch dieses Buch folgt Satz um Satz einem klassischen
Text, dem Apostolischen Glaubensbekenntnis, erreicht aber nicht denselben Grad von Allge-
meinverstandlichkeit wie die kleine Ethik. (Neben vielen lateinischen Worten und Satzteilen, die
sich in allen Schriften Lochmans finden, stehen hier fiir Nichttheologen doch recht schwierige
Ausdriicke wie «doketistisch», «aseitas», «positivistische Geschichtsphilosophie», «nominali-
stisch», «soteriologisch», «Scheol» unerkldrt im Text.) Und doch ist das Buch darin fiir einen
breiten und allgemeinen Leserkreis bestimmt, dass der Verf. nicht vor den ganz grossen Pro-
blemen im Verstindnis des christlichen Glaubens zuriickscheut, ja, dass er sich mit den kritisch
Fragenden unserer Zeit glaubwiirdig und wirklich trostlich identifiziert.

Um es gleich vorweg zu sagen: Was mich am neuen Buch des alten Freundes am meisten
erfreut, ist seine Freiheit, eigene Erfahrungen aus seinem reichen Leben in Ost und West und
seiner verantwortungsvollen Titigkeit in der Okumene in die erklirenden Passagen iiber die
grossen Glaubensfragen immer wieder einfliessen zu lassen. Endlich wieder ein gutes Gegen-
beispiel gegen die absichtlich trockene, unpersonlich-kalte Weise, in der theologische Wahrhei-
ten so oft vorgetragen werden! So verwundert es auch nicht, dass sich die tiefsten Fragen und
griffigsten Erklédrungen gerade in den Abschnitten des Buches finden, die mit L.s persdnlichen
Erfahrungen am direktesten zusammenhingen: es sind die Kapitel {iber «Ich glaube an Gott...»
(34-64) und iiber die Kirche (162-177). Hier kommen sowohl die Traditionen seiner tschechi-
schen Heimatkirche als auch die langen Erfahrungen christlich-kirchlicher Existenz in einem
marxistischen Land deutlich zum Tragen.

Obwohl L. durchaus eine theologische Auslegung des Apostolikums beabsichtigt und auch
bietet, ist der Blick nicht auf diesen Credo-Text allein gerichtet. Das nimmt dem Buch den
moglichen Charakter einer durch apologetische Interessen gesteuerten Versklavung (wiewohl
eine untergriindige apologetische Tendenz dem Buch als Ganzem wahrlich nicht fehlt!). Der
Verfasser unterscheidet gleich zu Beginn — im Historischen J. N. D. Kelly referierend und akzep-
tierend — zwischen den Akzenten des Symbolum Romanum, des «Textus Receptus» und freilich
des Nicdano-Constantinopolitanums. Die anfianglich referierte und im ganzen Buch immer wie-

* Wegweisung der Freiheit, Abriss der Ethik in der Perspektive des Dekalogs, Giitersloher
Verlagshaus (Siebenstern Taschenbuch 340), Giitersloh 1979, vgl. meine Besprechung in: Refor-
matio (Okt. 1980) 646—648.



Rezensionen 329

der hervorgehobene «Relativitdt» des Apostolikums im Vergleich zu den anderen Credos, die an
entscheidenden Stellen nie versiumte Zitierung und Vergleichung mit diesen anderen Texten,
empfinde ich als einen wirklichen Vorteil dieses Buches. Dazu kommen noch die hdufigen
Verweise auf andere Ausleger des Apostolikums, L. Ragaz, K. Barth, H. Vogel (des Nicinums),
W.Pannenberg und J. Ratzinger. Dadurch erhilt L.s Buch im doppelten Sinn etwas Dialogi-
sches: das Apostolikum wird mit dem Romanum sowie mit dem Nicdnum, und alle drei werden
mit heutigen Autoren in ein hochst sinnvolles Gesprach gebracht, in das der Leser hineingezogen
wird. Dem Buch fehlt tiberhaupt jegliche Polemik und Aggression, es lddt vielmehr den Leser in
das Spannungsfeld und in die Fragehorizonte ein, in denen sich der Verfasser selber vorfindet.
Das verleiht ihm Glaubwiirdigkeit und Wirme.

Erstaunlich fand ich, dass sich H. Gollwitzers Bemerkung, «dass iiberall die ethische und also
auch die politische Dimension jedes christlichen Glaubenssatzes bedacht wird» (Junge Kirche,
Aug. 1983, 460), bei meiner Lektiire dieses Buches eigentlich nicht bestétigt fand. L. ist dusserst
sparsam mit politisch-ethischen Konsequenzen seiner Auslegung der Credo-Sitze. Ich sage dies
ganz ohne Kritik, so wie ich auch eine Politisierung —im guten Sinn des Wortes —nicht beméngelt
hitte. Es ist aber interessant, dass ein sozial-ethisch und politisch so engagierter Theologe wie L.
das Apostolikum erkldren kann, ohne sich selbst stindig unter Zugzwang zu fiihlen, die heute
brisanten politischen Fragen auf der ganzen Strecke immerfort «anbringen» zu miissen. Er ldsst
aber keine Unklarheit dariiber, wo (und auch wie) die ethischen und politischen Note und
Aufgaben unserer Zeit fiir die einzelnen Teile des alten Credos relevant gemacht werden konnen
und miissen (ich sage bewusst nicht umgekehrt: dass die alten Sétze fiir heute «relevant gemacht»
werden miissten). Insofern ist es freilich richtig zu sagen, dass L. nicht Dogmatik vortrigt, die von
ethischen Konsequenzen abtrennbar ist.

Moge der Freund es verzeihen, wenn ich auch Kritisches sage. Im kleinen mdchte ich
anmerken, dass er nicht selten «Papiertiger» auftreten ldsst, die er dann recht leicht besiegen
kann, Scheinfeinde sozusagen, z. B. auf den S.24, 57, 138, 180. Auch in kleinen Nebensitzen
werden manchmal Positionen genannt und dann in «Juxtapositionen» — wie man auf Englisch
im allgemeinen, auf Deutsch nur naturkundlich sagt — verneint und iiberhoht, etwa «nichts fiir
Fernsehschauer», oder «nichts zu tun mit. .. einem ¢ovial-verstindnisvollen» Lebemann» u. &.
Karl Barth hat diese rhetorischen Stilmittel reichlich verwendet, aber, so mochte man fragen,
sind sie heute noch —gerade in L.s viel weniger assertorischer und persuasiver Sprache — wirklich
noch wirksam? Auch Wortspiele, z.B. das Gericht Gottes sei nicht «Schrecken ohne Ende»,
sondern «Ende des Schreckens» (143) — welchen Aussage- und Erkenntniswert haben die wirk-
lich?

Aber auch im grossen mochte ich Kritisches fragen. Vor Generationen gab es bekanntlich
den Apostolikumstreit. Nicht nur im Licht der damaligen Fragen — die zum grossen Teil durch
die neueren Erkenntnisse der Sprachphilosophie sich ohnehin anders darstellen —, auch im
Interesse der eigenen Glaubensfragen, habe ich mich als Leser an einigen (im damaligen Apo-
stolikumstreit besonders hervorgehobenen) Stellen besonders schwer getan. Wieso gibt der Verf.
letztlich Antworten des Kompromisses? Was heisst nun wirklich «Jungfrauengeburt»? J.M. L.
wehrt sich gegen metaphorische oder symbolische (was ist der Unterschied ?) Interpretationen.
Aber am Ende versichert er, das alte Dogma wolle nur sagen, dass Gott die Initiative im Kommen
von Jesus hatte. Wer war nun der Vater von Jesus ? Oder: Bultmann interpretiere zu Unrecht die
Auferstehung als Konsequenz oder als die andere Seite der Kreuzigung. Aber zugleich horen wir,
die Auferweckung sei nicht die Lebendigmachung eines Leichnams. Sie sei ein «eschatologisches
Ereignis» (127-132). Hatte das Bultmann nicht ebenso gesagt oder mindestens so gemeint ? Was
nun ist sic? Oder: Die Himmelfahrt solle nicht symbolisiert werden, aber wird sie nicht doch
(136-141) als Beginn der Herrschaft Christi symbolisiert? Und, was heisst wirklich « Herrschaft



330 Rezensionen

Christi» (angesichts von Auschwitz, Dresden, Hiroshima und all den spéteren Schrecken)? Und
letztlich: «Auferstehung des Fleisches» —ja, was ist es denn nun, wenn nicht « Unsterblichkeit der
Seele» und nicht Kontinuitdt mit meinem jetzigen (fleischlichen) Leben, meiner Identitit
(189-197)? Ich will nicht unfaire Fragen stellen noch will ich behaupten, J. M. L. sidhe diese
Fragen nicht. Aber ich will mit aller Zuriickhaltung und Bescheidenheit, die der Respekt ihm
gegeniiber gebietet, behaupten, diese zentralen Fragen seien von ihm nur beschrieben, nicht aber
beantwortet. Hier miisste nun eine umfassende Diskussion einsetzen, ob die Theologie tiber-
haupt die Beantwortung solcher Fragen als Aufgabe akzeptieren kénne. Ich meine, ja. Ich meine,
wir hitten die Gldubigen schon zu lange mit unsern guten und gutgemeinten Umschreibungen
warten — um nicht zu sagen, sitzen — lassen. Wir sollten Antworten wagen. Wir sollten iiber die
Positionen des damaligen «Apostolikumstreites» genuin hinauskommen kénnen und nicht
echte Aspekte der damaligen Kontroverse durch Kompromissformeln hinwegschieben.

Diese kritischen Sitze sind mit Scheu und sogar mit Angst geschrieben. Wer kann bessere und
befriedigendere Antworten als L. produzieren ? Und doch meine ich, wir miissten noch weiter-
gehen in der Erkldrung der alten Glaubenssitze iiber die eben genannten Themen, auch wenn
unsere Antworten nicht den Anspruch erheben diirften, 6kumenisch und unerschiitterlich wahr
zu sein. Jedenfalls konnen wir J. M. Lochman dankbar sein, wiederum unsere Aufmerksamkeit
auf zentrale und nicht nur auf methodische und programmatische Fragen des Glaubens und der
Theologie gerichtet zu haben.

Dietrich Ritschl, Reigoldswil

Godwin Limmermann, Praktische Theologie als kritische oder als empirisch-funktionale
Handlungstheorie ? Zur theologiegeschichtlichen Ortung und Weiterfiihrung einer aktuellen
Kontroverse, Theologische Existenz Heute Nr. 211, Kaiser Verlag, Miinchen 1981. 162 S.,
DM 22—

Praktische Theologie wird heute meistens als Handlungswissenschaft definiert, denn sie will sich

der Wirklichkeit, der kirchlichen und der religiosen Praxis, zuwenden. Umstritten ist, in welcher

Weise dies geschehen soll. Die einen gehen von einem funktionalen oder einem empirisch-

kritischen Ansatz aus. Limmermann vertritt mit vielen andern die entgegengesetzte Auffassung.

Fiir ihn ist die Praktische Theologie «eine theologische Theorie der gesamten religiosen und

kirchlichen Praxis». Dem funktional-empirischen Ansatz wirft er vor, dass er die Disziplin auf

ihre Ausbildungsaufgabe reduziere und bloss eine unkritische Theorie des kirchlichen Handelns
biete, die zur Verkliarung des Bestehenden und zum Methodenfetischismus fiihre.

Den Streit zwischen diesen beiden Auffassungen sieht L. vorgebildet in der unterschiedlichen
Sicht dieses Faches bei Schleiermacher und Marheineke. Er interpretiert, unter dem Gesichts-
punkt dieser Differenz, die einschldgigen Texte der beiden Theologen ausfiihrlich. Schleierma-
cher wird zum Vorbild der funktionalistischen Praktischen Theologie von heute. Die Auffas-
sungen von Marheineke korrigiert und erweitert L. mit Hilfe von Einsichten von Adorno und
Horkheimer. Daraus wird dann das Vorbild fiir sein eigenes Verstdndnis dieses Faches. Ihm ist
die Einheit der Praktischen Theologie mit der Theologie wichtig: «Gegeniiber der Wirklichkeit
die Moglichkeit in der Bestimmung des Menschen und der Welt zu thematisieren, ist Aufgabe der
Theologie insgesamt; die Praktische Theologie partizipiert an dieser Gesamtaufgabe in ihrer
Weise ... Wihrend die andern theologischen Fiacher das Mogliche. . . als solches reflektieren und
deshalb zunichst so ganz unpraktisch erscheinen miissen, analysiert die Praktische Theologie
die Wirklichkeit auf die in ihr inhdrenten Moglichkeiten hin.»



Rezensionen 331

Der Verf. bringt einleuchtende Griinde fiir seine Sicht der Praktischen Theologie. Ob die
theologiegeschichtliche Analogie zur gegenwartigen Kontroverse ein blosses Kuriosum ist oder
ob sie fiir ihn etwas legitimieren oder neue Einsichten ermd&glichen soll, ist mir nicht klar-
geworden. Vielleicht ist wie bei andern historischen Analogien das Unihnliche im Ahnlichen
doch wichtiger als das Ahnliche im Unihnlichen.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Josuttis, Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgenossischen Pastoraltheologie,

Kaiser-Verlag, Miinchen 1982. DM 28.—

«Der Pfarrer ist anders», damit kann ein Sachverhalt beschrieben oder ein Ideal fiir die Amts-
fiihrung des Pfarrers formuliert werden. Der Satz kann im Zusammenhang einer Ermahnung
oder einer Kritik an einem Pfarrer vorkommen oder Ausdruck des Selbstmitleids eines Pfarrers
sein. Josuttis behandelt die verschiedenen Aspekte des Pfarrer-Berufs in empirischer, soziolo-
gischer, religionswissenschaftlicher, tiefenpsychologischer und theologischer Sicht und zeigt
dabei, wie der Satz iiber die Andersartigkeit des Pfarrers bald wegleitend und bald irrefiihrend
ist.

In der Lehre vom 4mt kommt das Anderssein des Pfarrers zum Ausdruck, indem er dieses in
Analogie zum Amt des alttestamentlichen Propheten deutet. Daraus entsteht dann ein Wider-
spruch zwischen dem Auftrag und den Erwartungen, die man in der Gemeinde an den Pfarrer
herantragt. Er will Prophet sein, aber lebt als Priester. Doch die Analyse dieses Widerspruchs
lasst J. hoffen, dass der Pfarrer gerade mit der kritischen, aber auch vers6hnenden Botschaft des
Evangeliums den Menschen der Volkskirche einen sinnvollen Dienst leistet.

In seinem Verhiltnis zur Gemeinde fiihlt sich der Pfarrer anders, weil er unter der Diskrepanz
zwischen der volkskirchlichen Wirklichkeit und seinem Ideal von christlicher Gemeinde leidet.
Besonders die Volksfrommigkeit, die mit Kasualien und mit christlichen Festen verflochten ist,
ist ihm zuwider. Doch die Analyse dieses Sachverhalts zeigt, dass in der Volksfrommigkeit
elementare Bereiche menschlicher Existenz zum Vorschein kommen, deren Realitdt der Theo-
loge oft verleugnet oder verdrangt. Der Pfarrer ist in dieser Hinsicht anders als viele Gemein-
deglieder, zugleich hat er aber mit seinem Beruf eine leitende Aufgabe in der Gemeinde iiber-
nommen. Diese soziale Rolle bedingt sowohl Distanz wie auch Nihe zur Gemeinde.

Das Verhiéltnis des Pfarrers zur Macht hangt mit seinem Anderssein zusammen, weil er mit
seinem Beruf in gewissem Sinn Macht ausiibt («Helfen heisst Herrschen», D. Stollberg). Auch
dies muss aus Griinden der christlichen Ethik ausgeblendet werden. Hier hilft die Analyse der
eigenen Machtwiinsche und der Machtverhiltnisse in kirchlichen Institutionen zu einem ver-
antwortungsvollen Umgang mit Macht.

Der Pfarrer iibt seinen Beruf, nach der Devise der Reformatoren, durch das Wort aus, dhnlich
wie in primitiven Kulturen der Zauberer und in unserer Welt der Psychotherapeut, freilich ohne
dass der Pfarrer wie der Zauberdoktor und der Psychotherapeut Berufserfolge durch Heilungen
erlebt. Darum ist, so meint J., die Theologie so erpicht darauf, den Unterschied zwischen
Heilung und Heil zu betonen und fiir das Heil den Verkiindiger von Gottes Wort als allein
zustdndig zu deklarieren. Freilich, das Anderssein des Pfarrers als Diener am Wort ist fiir die
Welt von heute nur fruchtbar, wenn dieses Wort nicht so biographie-fern und erfahrungslos
bleibt, wie das im herkommlichen Theologiestudium der Fall ist.

Der Pfarrer hat eine besondere Beziehung zum 7ode. Bei der tiefenpsychologischen Analyse
von Aussagen verschiedener Pastoraltheologen iiber den Dienst des Pfarrers bei Beerdigungen
stosst J. auf die Unsterblichkeitswiinsche des Unbewussten und auf verdriangte Todesfurcht und



332 Rezensionen

Todessehnsucht. Indem der Pfarrer solche Erkenntnisse verarbeitet, wird er fahig, zur Gelas-
senheit und zur Annahme gegeniiber dem Tode zu helfen, und den Menschen unserer Kultur, die
den Toten keine spezifische Existenz in Raum und Zeit zugesteht, zu erméglichen, mit ihren
Toten weiter zu leben.

Das Anderssein des Pfarrers zeigt sich in seinem Verhiltnis zur Zeit, an seinem tiiberlasteten
Terminkalender und an der Erwartung, dass er als heutiger Mensch auch das Erbe der Vergan-
genheit reprdsentiere. Eine Losung der Probleme, die durch diesen Sachverhalt gegeben sind,
sieht J. darin, dass der Pfarrer in seinem Beruf eine Selbstverwirklichung sucht, die am Glauben
und an der Verantwortung vor Gott und den Mitmenschen orientiert ist.

Auch in seinem Verhiltnis zum Geld ist der Pfarrer anders, nur redet man davon in der Regel
nicht. J. durchbricht dieses Tabu. Er zeigt, wie im alttestamentlichen Opferwesen Naturalgaben
fir Gott und Lebensunterhalt des Priesters miteinander verflochten waren und wie durch die
Einfiihrung des Geldes aus der Gabe eine Ware wurde. Der heutige Pfarrer, der Prophet sein
mochte, gerdt als Gehaltsempfanger in die Nahe des Priesters. J. meint nicht, dass sich dies durch
theologische Reflexion oder Entscheidungen von Individuen dndern liesse, aber er tritt dafiir ein,
dass «aus der unbewussten Gebrochenheit im Umgang mit dem Geld beim Pfarrer eine bewusste
wird».

Das Anderssein des Pfarrers hinsichtlich der Sexualitdit zeigt sich vor allem in den Schwie-
rigkeiten, die ein homophiler Pfarrer mit kirchlichen Behorden hat. J. deckt Widerspriiche und
unhaltbare Argumente in kirchenamtlichen Erkldrungen zu diesem Thema auf. Fiir ihn ist die
lebenslange Ehe zwar ein H6hepunkt sozialer Gestaltung, aber keine fiir jeden Menschen ver-
pflichtende Schopfungsordnung. Neben ihr sind darum fiir bestimmte Menschen andere soziale
Gestalten partnerschaftlicher Sexualgemeinschaften zuzulassen, auch in einem Pfarrhaus.

Unverzichtbar ist das Anderssein des Pfarrers hinsichtlich der Frémmigkeit. In einer weltlich
gewordenen Welt bleibt er, der iiber Gott und im Namen Gottes reden muss, nur glaubhaft, wenn
er selber Gott anruft. Eine fiir den heutigen Pfarrer praktikable Frommigkeit darf freilich die
neuzeitlichen Lebens- und Bewusstseinsbedingungen nicht tiberspringen und bloss aus traditio-
nellen Formen bestehen. Da Beten ein urmenschliches Phidnomen ist, gibt es auch zeitgemésse
Gestalten dafiir, vielleicht in der Form der Meditation.

Wo lernt der Pfarrer aber, so mit Macht und mit Geld, mit Sexualitdt, mit Frommigkeit und
mit dem Tod umzugehen, dass er Teil hat an den Schwierigkeiten und Verlegenheiten unserer
Zeitgenossen, aber ihnen zugleich Impulse zu einem gelingenden Leben anzubieten vermag?
J. macht bedenkenswerte Vorschlige fiir eine Umgestaltung des Studiums. Der Studierende soll
nicht mehr bloss Wissen und Kenntnisse in sich aufnehmen, sondern als Mensch so geformt
werden, dass er den Anforderungen seines Berufs gewachsen ist.

Es ist kaum moglich, die Fiille von neuen Einsichten und interessanten Durchblicken, von
psychologischen Analysen und theologischen Deutungen, die J. in dieser Pastoraltheologie
entfaltet, auf wenigen Seiten angemessen wiederzugeben. Das Buch ist anregend und fruchtbar,
auch wo es zum Widerspruch reizt. Nach meinem Dafiirhalten holt J. zur Erkldrung von Pro-
blemen des heutigen Pfarrerberufs manchmal etwas weit aus. Anstatt bei den Schamanen und
Priestern der Friihzeit Israels finde ich Erkldrungen fiir denselben Sachverhalt in der Entwick-
lung dieses Berufs in den letzten beiden Jahrhunderten. Mir gefillt auch das Spiel mit der
Dialektik des Satzes «Der Pfarrer ist anders», nicht ganz. Einige Kapitel (Macht, Geld) laufen auf
die Pointe hinaus: Der Pfarrer ist nicht anders, er meint es bloss. Andere auf die These: Der
Pfarrer muss anders sein, damit muss er leben. Dem Anderssein des Pfarrers stehen immer auch
Aspekte gegentiber, in denen es gilt, dass der Pfarrer nicht anders als andere ist, zu denen man
also Analogien in andern Berufen findet. Es ist aber nicht zufillig, dass J. jedes Kapitel mit dem
Refrain vom Anderssein beginnt. Denn gegeniiber dem Dilemma, in welchem der Pfarrer ein



Rezensionen 333

Prophet sein mdchte, aber sich doch eher als Priester vorfindet, ist J. geneigt, nie auszuschliessen,
dass der Pfarrer auch Prophet ist. Nach meiner Meinung ist es hingegen realistischer, den
Pfarrerberuf zunéchst nur in Analogie zu dem des Priesters zu verstehen und darum nicht in den
Refrain von J. einzustimmen.

Walter Neidhart, Basel

Kurt Liickel, Begegnung mit Sterbenden. Gestaltseelsorge in der Begleitung sterbender Men-
schen. Mit einem Vorwort von H.Petzold, Gesellschaft und Theologie: Abt. Praxis der
Kirche Nr.36, Griinewald-Verlag, Mainz/Kaiser-Verlag, Miinchen 1981. Kt. 236 S.,
DM 26.—-

Der Autor bearbeitet das Thema des Sterbens und der Sterbebegleitung vom Ansatz der Inte-

grativen Therapie her, die eine Weiterentwicklung der sogenannten Gestalttherapie von Fritz

Perls darstellt. Daher erklért sich auch der Begriff der «Gestaltseelsorge». Er versteht «Gestalt-

seelsorge im Kern als personale Begegnung zwischen Menschen, als ein Miteinandersein im

Namen Gottes» (113). In Teil A wird anhand von konkreten Erfahrungen aus der Sterbeseelsorge

das Gesamtfeld unter bestimmten thematischen Aspekten abgeschritten. Hier geht es um die

folgenden Themen: Mein Sterbethema und mein Lebenshintergrund, das Vermeiden, Leiblich-
keit und Kommunikation, der Sterbende und sein Kontext, Lebensbilanz, die Sprache der

Traume. So wird liber Mdglichkeiten der Gestaltseelsorge mit sterbenden Menschen berich-

tet.

In Teil B wird die Begegnungs- und Beziehungsseite thematisiert unter dem Aspekt, was
eigentlich auch beim Seelsorger passiert: «Einem Sterbenden begegnen, heisst aber, in einem
nicht geahnten Masse sich selbst begegnen, heisst auch, es ihm ermdglichen, dass er sich selbst
begegnen kann» (114). K. Liickel schildert 113 -189 seine intensivste Erfahrung in der Begleitung
eines sterbenden Menschen, die sich iiber eine Dauer von 2 Jahren hinzog. Diese Protokolle,
Reflexionen und Schilderungen sind von einer ergreifenden Tiefe und personlichen Offenheit.
Hier wird Gestaltseelsorge als Begegnungsvorgang nach den verschiedensten Seiten hin lebendig.
Es geht um stiitzendes Begleiten, Aushalten des moglichen Sterbens, Méglichkeiten der Medi-
tation und die Praxis der Erzdhlstunde. In einer ungeheuren Dichte wird dann vom Sterben als
einer neuen Weise des In-der-Welt-Seins gehandelt. Es wird der Prozess vom diagnostischen
Wissen zum betroffenen Wissen beim Seelsorger Zug um Zug dargestellt.

Exkurs A skizziert die Entwicklung der Gestalttherapie durch Fritz Perls. Sodann wird die
Weiterentwicklung des Gestaltansatzes in der Integrativen Therapie durch H. Petzold erldutert.
Hier geht es um das Verstiandnis von Grundvertrauen (im Unterschied zum Urvertrauen) und
von Identitit, die hinsichtlich ihrer 5 Sdulen (des Leibes, des sozialen Kontextes, der Arbeit, der
materiellen Sicherheit und der eigenen Werte) beschrieben wird. Konstituierung von Sinn und
die Gewinnung einer Grundeinstellung des Seins statt des Habens sind weitere Therapieziele.
Sodann werden speziell die Konzepte und Methoden der Lebensbilanz und der Traumarbeit
behandelt.

Exkurs B geht auf einige Besonderheiten der Sterbeseelsorge ein, soweit sie sich im Blick auf
die allgemeine Seelsorge abheben. Ein Literaturverzeichnis rundet den Band ab.

Es gibt Biicher, deren Erscheinen an der Zeit ist. So ist es mir mit diesem Buch gegangen. Ich
habe seit einiger Zeit darauf gewartet, dass die Einsichten der Gestalttherapie darauf hin iiber-
priift werden, welche Hilfe sie fiir eine evangelische Seelsorgelehre und -praxis erbringen kon-
nen. L. hat mit der vorliegenden Verdffentlichung genau dies getan. Die Veréffentlichung von L.
verbindet in einer selten erreichten Weise den Bericht von Praxiserfahrungen und notwendiger
Reflexion der ablaufenden Prozesse. Darum ist das Buch in hervorragendem Masse geeignet, das



334 Rezensionen

eigene Nacherleben und Nachdenken anzustossen und voranzubringen. Es hat mich selbst in
einer unerhorten Weise angesprochen und angeregt. Ich halte es fiir eine der besten Veroffent-
lichungen aus der letzten Zeit auf dem Feld der Seelsorge, die ja nicht gerade unter Publika-
tionsmangel zu leiden hat. Der Exkurs zur Gestalttherapie bzw. Integrativen Therapie stellt eine
gute Einfiihrung in den Gestaltansatz und die Weiterentwicklung durch H. Petzold dar. Was in
diesem Zusammenhang iiber die Traumarbeit gesagt wird, verdient Beachtung. Weiterer Re-
flexion bedarf die Frage nach dem Verhiltnis von Grundvertrauen und Urvertrauen, das kurz
angesprochen wird. Zweifellos ist der Teil B, jener Bericht {iber die Begleitung von Frau K. der
eindriicklichste und anschaulichste und am tiefsten beriihrende Teil des Buches.

Im ganzen handelt es sich um ein praxisnahes Buch, um ein konkretes Buch, um ein gut
verstiandlich geschriebenes Buch, dem man viele Leser wiinscht und von dem man ohne Ein-
schriankung sagen kann, dass sich die Anschaffung lohnt.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Rolf Zerfass (Hg.), Mit der Gemeinde predigen. Beispiele — Berichte — Uberlegungen, Giitersloher

Verlagshaus Gerd Mohn Giitersloh 1982. 144 S., Krt., DM 22.—

Der Band ist herausgewachsen aus der Tagung der Arbeitsgemeinschaft katholischer Homile-
tiker, die im Oktober 1980 in Miinchen zu dem Thema des Verhiltnisses von Predigt und
Gemeinde stattgefunden hat. - In einem 1. Teil sind grundsitzliche Uberlegungen enthalten. Ein
2. Teil bietet Modelle aus Gemeinden, in denen in den letzten Jahren in der Predigtfrage einiges
in Bewegung gekommen ist.

J.B.Metz (Die Zielperspektive: Identitdtsbildung aus Nachfolge) verbindet Predigt und
Gemeinde theologisch und inhaltlich miteinander, in dem er sie auf den Anbruch der Gottes-
herrschaft und die darin verheissene Subjektwerdung des Menschen bezieht. Er geht dabei von
einem basiskirchlichen Gemeindemodell aus. R. Schloz (Im Dienst der Verstindigung und der
Versohnung) geht die Frage des Verhiltnisses von Predigt und Gemeinde von einem modifiziert
volkskirchlichen Konzept an und entwickelt im Anschluss an E. Lange den Gesichtspunkt der
Konziliaritét als jenen Weg der Vermittlung widerspriichlicher Erfahrungen und Konzepte im
Lebensprozess der Gemeinde, in dem Verstdndigung im Licht des Evangeliums und die Ver-
sohnung von Gegensitzen dem Aufbau der Gemeinde dienen. R. Zerfass (Predigt im Prozess der
Gemeinde) plddiert fiir die Wiedergewinnung des Gemeindebezugs und fragt nach den Mog-
lichkeiten und Konsequenzen fiir die Anleitung zur Predigt im Studienprozess. In Weiterfiih-
rung von E.Langes Situationskonzept entwickelt er ein 4-Felder-Schema von Situation—
Gemeinde-Text-Ich. Er bezieht den Begriff der Situation auf die homiletische Grosswetterlage
und differenziert davon die «Gemeinde» (als Ensemble der 6rtlichen Bewusstseinslage, des vor
Ort gewachsenen Frommigkeitsstils und der Glaubenstradition) und das «Ich» des Predigers aus.
Er plddiert fiir die Anfertigung von Predigten in nicht-solistischer Manier, sondern in dialogi-
scher Zugangsweise, d.h. aus und in Gruppenprozessen. Die Dokumentation eines Forum-
Gespriches der Miinchner Tagung schliesst sich an.

Im 2. Teil des Bandes sind Modelle aus evangelischen und katholischen Gemeinden zusam-
mengestellt, die unter dem Gesichtspunkt ausgewahlt sind, ob es die Predigt versteht, die Span-
nung zwischen dem Schrifttext und der Gemeindesituation vor Ort in einer solchen Weise
aufzudecken, dass die Horer nicht nur als Faktoren, sondern als Subjekte dieser Situation ins
Spiel kommen.

Mit den Uberlegungen und Beispielen dieses Bandes wird eine Dimension von Predigt und
Predigtarbeit in den Blick geriickt, die in den letzten Jahren angesichts der Beschiftigung mit



Rezensionen 335

Kommunikationstheorie und der Frage nach den personlichen Anteilen des Predigers an seiner
Predigt und anderen Gesichtspunkten sicherlich nicht in geniigender Weise im Blick waren. So
ist dieser Band ein wichtiger Beitrag zur homiletischen Diskussion, der volle Beachtung ver-
dient.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Udo Rauchfleisch, Nach bestem Wissen und Gewissen. Die ethische Verantwortung in Psycho-
logie und Psychotherapie, Neue Beitrdge zur Erziehungs- und Familienberatung Bd. 6, Ver-

lag fiir Medizinische Psychologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1982. 114 S.

Die Berufsverbinde der Psychologen in der Schweiz und in der BRD haben ethische «Richtli-
nien» resp. «Verpflichtungen» aufgestellt (im Anhang dieser Arbeit abgedruckt), aber in der
deutschsprachigen Literatur der Psychologie und der Psychotherapie ist davon wenig die Rede,
in der Ausbildung der Psychologen sozusagen gar nicht. Es ist darum verdienstlich, dass Rauch-
fleisch die verschiedenen ethischen Probleme des Psychologenberufs aufgreift und in Ausein-
andersetzung mit der (meist englischen) Literatur und auf Grund eigener Erfahrung behandelt.
Solche Probleme stellen sich beim psychologischen Test u.a. hinsichtlich der Testgldaubigkeit
und des Hypothesencharakters der Resultate und hinsichtlich des Machtdilemmas, in dem sich
der Psychologe oft befindet, besonders wenn schulische oder berufliche Beforderungen oder
Gerichtsurteile vom Testergebnis abhdngen. In der Psychotherapie sind ethische Entscheidun-
gen zu fillen, wenn ein Patient angenommen oder abgewiesen wird, wenn die Therapiemethode
gewdhlt wird oder wenn ein frei praktizierender Therapeut mit einem Patienten zu tun hat, der
die Behandlung nicht finanzieren kann. Belastende Situationen ergeben sich ferner bei der
Abschitzung der Suizid-Gefahr und bei der ambulanten Betreuung dissozialer Menschen, bei
denen weitere Delikthandlungen mdéglich sind. In eigentliche Loyalitidtskonflikte gerédt der The-
rapeut, wenn er zwischen Auftraggeber und Klient steht, z. B. bei der Betreuung von Strafge-
fangenen oder bei der Téatigkeit als Gutachter. Viel zu wenig beachtet werden die ethischen
Probleme in der psychologischen Forschung, in der Versuchspersonen oft einem Stress ausge-
setzt oder in einer Art und Weise belogen werden, wie es allen humanen Wertvorstellungen
widerspricht. Neutrale Grundlagenforschung in der Psychologie gibt es nicht. Eine Forschung,
die sich mit dem Menschen beschiftigt, hat immer ethische Implikationen.

Ich sehe die Qualitit der Arbeit von R. darin, dass er die verschiedenen ethischen Probleme
differenziert aufdeckt und analysiert, aber keine Rezepte dafiir anbietet, sondern Mut macht, die
Dilemmata und die oft unlésbaren ethischen Konflikte durch einen reflektierten persénlichen
Gewissensentscheid auszuhalten.

Walter Neidhart, Basel

Peter F. Barton (Hg.), Festgabe fiir Wilhelm Kiihnert—Jublidumsjahrgang 1980, Jahrbuch fiir die
Geschichte des Protestantismus in Osterreich, 96. Wien, Evangelischer Presseverband, 1980.
438 S.

This volume commemorates, not only the 80th birthday of Wilhelm Kiihnert, Professor Emer-

itus of Church History at the Evang.-theol. Fakultét of the University of Vienna, but also the

centennial anniversary of the foundation of the Gesellschaft fiir die Geschichte des Protestan-
tismus in Osterreich. Several articles deal with the history of the Society and other Austrian

Protestant institutions. In addition, Ulrich Gébler studies Eduard Bohl’s controversy (1864) with

A.Keunen concerning the interpretation of the Old Testament. Koloman Micskey, Gustav

Reingrabner, Albert Stein und Oskar Sakrausky reflect on the nature and purposes of church



336 Rezensionen

history. The Reformation is treated by Ingetraut Ludolphy (Frederick the Wise), Gerhard Florey
(Salzburg Protestant songs), Imre Gyenge (inter-Protestant controversy in Western Hungary) and
Amedeo Molnar (Bohemian confessions of faith). Karl Schwarz analyzes Protestant opposition
to «Right-wing Josephinism» in Austria, 1934-1938. A worthy memorial to Professor Kiihnert,
this collection of articles should prove useful to theologians as well as church historians.
Charles H. O 'Brien, Macomb (I11.)

Jochen-Christoph Kaiser, Arbeiterbewegung und organisierte Religionskritik. Proletarische
Freidenkerverbdnde in Kaiserreich und Weimarer Republik, Industrielle Welt. Schriften-
reihe des Arbeitskreises fiir moderne Sozialgeschichte, hg. von Werner Conze, Bd. 32, Klett-
Cotta, Stuttgart 1981. 380 S.

Die vorliegende Arbeit, eine Miinsteraner historische Diss., ist zunichst ein Beitrag zur

Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Zugleich wird darin aber auch fiir die kirchliche

Zeitgeschichte wichtiges Neuland erschlossen. Entstehung, Entwicklung und Bedeutung bewusst

«proletarischer» Freidenkerverbdnde im kaiserlichen Deutschland und dann in der Weimarer

Republik werden sorgfiltig untersucht und dargestellt. Der Verfasser hat mit grosster Akribie

eine Flille von Archivalien, Zeitschriften und Kleinliteratur durchforstet. Er hat die oft schwer

tibersichtliche Geschichte konkurrierender Verbande und Organisationen bis in die Einzelhei-
ten personlicher Friktionen und Rivalitdten aufgehellt. Dabei werden aber immer wieder die
grosseren Zusammenhénge sichtbar gemacht: die Profilierung eines ausgesprochen proletarisch-
marxistischen Atheismus gegeniiber biirgerlichem Freidenkertum, vor allem aber dann die

Spaltung der «proletarischen» Freidenkerverbande (sowohl im deutschen wie im internationa-

len Bereich) infolge der immer hérteren Polarisierung zwischen Sozialdemokraten und Kom-

munisten in der Weimarer Zeit. Aufschlussreich ist die Statistik der Kirchenaustrittsbewegung:
ihren einmaligen Hohepunkt erreichte sie in den Jahren unmittelbar nach dem 1. Weltkrieg und
dem Zusammenbruch des alten Staatskirchentums. Auch die kirchlichen Reaktionen auf die

«Gottlosenpropaganda» werden registriert. Gerade in der Endphase der Weimarer Republik

kam es iibrigens zu deutlicher Kooperation von Staat und Kirchen gegen den militanten

Atheismus der extremen Linken. Nach Hitlers Machtiibernahme wurden dann die Freidenker-

verbidnde zerschlagen. Alle diese Vorgidnge werden bei Kaiser gut dokumentiert. So ist die Arbeit

ein wertvoller Beitrag zur modernen Ideologie- und Sozialgeschichte Deutschlands — auch zur

Vorgeschichte etwa der Konflikte zwischen Kirche und Staat in der spiteren DDR.

Andreas Lindt, Bern

Margot Liicht-Steinberg, Seelsorge und Sexualitit. Gespriachsanalysen aus der klinischen Seel-
sorgeausbildung, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1980. 158 S., DM 19.80.
Die Verf.n, Krankenhauspastorin und Supervisorin in der Klinischen Seelsorgeausbildung,
bietet hier kommentierte Gespriachsprotokolle, in denen Sexualitidt entweder als Gesprachs-
thema oder (und) im Spiel von Ubertragung und Gegeniibertragung vorkommt. Fiir ihre Deu-
tungen benlitzt sie psychoanalytische Kategorien. Mit ihrer Arbeit an den Protokollen will sie
die Gefiihlsreaktionen beider Partner, auch solche, die nur unterschwellig sind, aufspiiren und
damit dem Seelsorger die Stirken und die Schwichen der eigenen Gesprichsfiihrung bewusst
machen. Dieser soll dadurch die Moglichkeit bekommen, seine eigene Neurose zu verar-
beiten.
Dass die Klinische Seelsorgeausbildung eine iiberaus wertvolle Methode zur Formung des
Seelsorgers ist, steht fiir mich fest. Ich frage mich aber, was aus der Publikation von solchen



Rezensionen 337

kommentierten Protokollen gelernt werden kann, besonders wenn es sich um Protokolle han-
delt, in denen der Seelsorger noch recht anfingerhaft interagiert. Das Lesen des Buches ersetzt die
Teilnahme am Kurs nicht, es kann hochstens dazu motivieren und darauf vorbereiten. Aus den
kommentierten Beispielen von Reaktionen des Seelsorgers, welche die Verfasserin lobt, wird
auch anschaulich, was «Gesprachspsychotherapie» ist.

Was lernt der Leser des Buches aus den psychoanalytischen Deutungen? Die Verf.n weiss,
dass es fiir diese keine objektiven Verifikationen gibt. Das einzige Kriterium fiir ihre Richtigkeit
ist das Evidenzerlebnis des Betroffenen. Und da alle Protokolle von der Lerngruppe im Klini-
schen Seelsorgekurs besprochen werden, kann dieses Evidenzerlebnis immer auch eine Anpas-
sung an die Gruppenmeinung sein. Manche Deutungen sind kiithn und stiitzen sich auf kom-
binierende Analogieschliisse. Alle Deutungen sind monokausal und setzen voraus, dass es neben
dem Freudschen Paradigma nicht noch andere psychologische Paradigmen gibt, die das Freud-
sche komplementir erginzen kénnten. Der Leser, der zur Freudschen Sexualtheorie nicht das-
selbe unreflektierte Verhiltnis wie die Verf.n hat, gewinnt darum aus ihren Kommentaren bloss
die neue Erkenntnis, dass in einem konkreten Fall bestimmte Ziige einer Frau in einem Seel-
sorgegespriach von einer Lerngruppe als phallisch-sadistisch gedeutet wurden. Muss der Leser
diese neue Erkenntnis einfach gldubig annehmen? Oder ist die Sicherheit, mit der die Deutungen
vorgebracht werden, ein Element dieser Form von Ausbildung zur Seelsorge? — Eine beunru-
higende Frage!

Walter Neidhart, Basel

Margot Liicht-Steinberg, Gesprdche mit dlteren Menschen, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttin-

gen 1981. 179 S., DM 24.80.

Diese kommentierten Protokolle geben Einblick in die Hauptthemen der Gespriche mit alten
Menschen. Die Verf.n analysiert die Gefiihle, die sich im Seelsorger regen und ihn bei seinen
Reaktionen beeinflussen. Sie beleuchtet dabei auch die psychologischen Probleme von religio-
sen Themen. Mit der Verdffentlichung der Protokolle beabsichtigt sie nicht «die Vermittlung
psychotherapeutischer Gespriachstechnik» (diese ldsst sich nur ‘face-to-face’ in entsprechenden
Kursen erlernen), sondern «das Einblick-Geben in die Alltagssituation von Seelsorgern». Bei
ihren Kommentaren geht es ihr nicht um Beurteilung guter oder schlechter Seelsorge, «nicht um
Wertungen, sondern um Beschreibung dessen, was der Seelsorger tut und welche Auswirkungen
dies hat». Nur bei einem Protokoll hilt sie diese Abstinenz im Urteilen nicht durch, sondern
wirft dem Betreffenden heftig seine Unfihigkeit, auf die Gefiihle des Gegeniibers einzugehen,
vor. Aus den Deutungen soll der Leser lernen, wie ndotig es flir ihn ist, eine gewisse tiefenpsy-
chologische Selbsterkenntnis zu erwerben. Denn gerade in der Alten-Seelsorge spielen «Uber-
tragung, Gegeniibertragung, unbewusste Rollenzuschreibungen, Symbolik, besonders symboli-
sche Kommunikation, Regression und andere Abwehrmechanismen» nach der Meinung der
Verf.n eine grosse Rolle. Der Seelsorger muss solche psychischen Faktoren erkennen und mit
ithnen umzugehen verstehen.

Fiir mich ist dies allerdings eine offene Frage, wieweit es ein Pfarrer durch einen klinischen
Seelsorgekurs, der ja nie dasselbe leisten kann wie eine Lehr-Analyse, lernt, mit analytischen
Deutungskategorien in der Selbstanalyse sinnvoll umzugehen. Oder lernt er nur, die analyti-
schen Kategorien wie ein dogmatisches Gehéduse zu benutzen, in dem er sich geborgen fiihlt? Wie
lernt er die kritische Distanz zu den Deutungsschemata, besonders wenn er von einem Super-
visor gefiihrt wird, der wie die Verf.n die eigene Kunst, zu deuten, so wenig in Frage zu stellen
scheint.

Bemerkenswert ist immerhin, dass sie, die mit Uberzeugung die Methode der Gesprichs-
psychotherapie vertritt, ausdriicklich auf deren Begrenztheit in einer bestimmten Situation



338 Rezensionen

hinweist: die Methode, angebotene Gefiihle des Partners zu verbalisieren, kann zu einer «ein-
seitigen Verstidrkung belastender, trauriger, depressiver Gefiihle und Stimmungen fiihren, zumal
bei alten Menschen ein Trauerprozess iiber ihren eigenen Tod einsetzen kanny.

Walter Neidhart, Basel

Hans-Christoph Piper, Kommunizieren lernen in Seelsorge und Predigt. Ein pastoraltheologi-
sches Modell, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1981. 130 S., DM 19.80.
Man wirft der Klinischen Seelsorgeausbildung vor, sie sei ein Import aus den USA. Doch es gab
schon friither dhnliche Ausbildungsformen in Europa. Piper hat interessante Dokumente iiber
das «Gottinger Pastoral-Institut» ausgegraben, eine Griindung von Pfarrer H.P.Sextro zur
Ausbildung von Theologiestudenten als Seelsorger. Die Lernmethoden waren dem, was in der
heutigen Klinischen Seelsorgeausbildung praktiziert wird, auffallend dhnlich: der Lernende
iibernahm in eigener Verantwortung die Seelsorge fiir eine Anzahl Spitalpatienten. Gelernt
wurde in Kleingruppen anhand von Fallberichten und Aufzeichnungen iiber die Gespriche
unter Assistenz eines Beraters, der ebenfalls praktizierender Seelsorger war. Informationen
wurden nur so viel geboten, wie dies von den konkreten Erfahrungen her als nétig erschien.
Anhand des Vergleichs stellt P. einleuchtende Uberlegungen an zu einer didaktischen Theo-
rie heutiger Seelsorgeausbildung. Gelernt wird induktiv, von der Erfahrung aus, und in Gruppen.
Im Zentrum steht das Erlernen der Kommunikation in ihren verschiedenen Dimensionen. Dazu
gehort auch die Arbeit an der Sprache, die in den Seelsorgekursen hauptsidchlich durch Pre-
digtbesprechungen, anhand der gehaltenen Predigt, nicht bloss des Predigtmanuskriptes, ge-
schieht. Schliesslich dussert sich P. zur Frage nach den Konsequenzen dieser Art der Ausbildung
fiir die Theologie des lernenden Individuums und flir die Praktische Theologie im allgemeinen.
Seiner These stimme ich voll und ganz zu: Diese Ausbildungsform ist «ein Integrationsmodell
von Theorie und Praxis, das in einem exemplarischen Arbeitsfeld kirchlicher Praxis verwurzelt
ist.»
Walter Neidhart, Basel

Dietmar Pohlmann, Offene Lernplanung in der Religionspddagogik. Kategorien einer theolo-
gischen Didaktik, Arbeiten zur Religionspiddagogik Bd. I, Vandenhoeck & Ruprecht, Got-
tingen 1982. 294 S., kart. DM 38.—.

«Religionspadagogik ist eine praxisnahe Handlungswissenschaft, die sich durch ihren spezifi-

schen Gegenstandsbereich als eigenstdndige, theologische Disziplin aus der Interaktion von

Theologie und Erziehungswissenschaft konstituiert» (230) — dies ist die zusammenfassende

Definition dessen, was der Verf. in seiner Arbeit inhaltlich auszuarbeiten beabsichtigt. Er will der

grundlegenden Verschrinkung theologischer und piddagogischer Fragestellungen nachgehen, die

Fragen der Lernplanung vorantreiben und so das Verhéiltnis von Glaube und Lernen ndher

prézisieren, um Kategorien einer theologischen Didaktik bereitzustellen. Das Verhiltnis von

Glaube und Lernen soll dadurch prizisiert werden, dass die in Theologie wie Erziehungswis-

senschaft gleichermassen beheimateten Kategorien von Identitdt, Emanzipation und Sinn be-

arbeitet werden. Theologisch ist er einem Ansatz reformatorischer Rechtfertigungslehre ver-
pflichtet.

Nach einer Einleitung (1.) und der Reflexion iiber die Zielsetzung der Untersuchung (2.)
werden im 3. Kap. das «offene Curriculum» und die «kkommunikative Didaktik» erortert. Hier
mochte der Verf. die Diskussion dieser erziehungswissenschaftlichen Fragestellungen in der
Religionspddagogik intensivieren. Das 4. Kap. ist m.E. der weiterfiihrendste Teil der Arbeit.



Rezensionen 339

Hier geht es um den «offen geplanten problemorientierten Religionsunterricht». Nach einer
vorlaufenden Kliarung des Wertbegriffes in den verschiedenen Wissenschaften und einer Refle-
xion der Wertproblematik der Religionspddagogik werden die Kategorien «Identitdt» — « Eman-
zipation» und «Sinn» bearbeitet. Dabei sieht der Autor mit den drei genannten Grundbegriffen
entscheidende Aspekte dessen angesprochen, worum es in puncto Rechtfertigung als Lehre und
als Geschehen geht. Dementsprechend wird die Verflochtenheit von Rechtfertigung und Iden-
titdt herausgearbeitet, indem Gemeinsamkeiten und Unterschiede des Identitdtsverstindnisses
im Bereich von Theologie und Padagogik dargestellt und reflektiert werden. Das Gewissen dient
als fachdidaktischer Beispielbereich fiir die religionspddagogische Kategorie Identitdt. Zum
Grundbegriff Emanzipation werden in gleicher Weise die Werthintergriinde aus theologischer
und péddagogischer Perspektive erarbeitet und Dialogaspekte formuliert. Konkretisiert werden
die Uberlegungen an der Frage der Verantwortung. Schliesslich wird nach der Bedeutung von
Sinn in Padagogik und Theologie gefragt und die Rechtfertigungsaussage auf die Sinndimension
bezogen, konkretisiert im Blick auf die Zielvorstellungen eines offen geplanten RU. Im 5. Kap.
skizziert der Verf. sodann seinen religionspadagogischen Ansatz, indem er das Verhiltnis von
Glaube und Lernen im Blick auf die drei genannten Grundbegriffe noch einmal durchbuchsta-
biert. Die Biindelung in der zusammenfassenden Definition von Religionspadagogik wurde
bereits zitiert.

Die Arbeit ist im ganzen gediegen. Sie bewegt sich auf einem hohen Reflexionsniveau.
Allerdings werden die Fragen —trotz des Drangens auf Handlungsforschung und Konkretion —in
abstrakter Begrifflichkeit verhandelt, die es einem nicht leichtmacht, die Arbeit zu lesen. Der Stil
und die methodologischen Reflexionen zu den einzelnen Abschnitten sind bisweilen etwas
umsténdlich. Das ist schade, weil ich meine, dass der Versuch des Verf.s iiberaus beachtlich ist
und man sich darum die Lektiire durch moglichst viele Religionspadagogen nur wiinschen
kann.

Dabei ist zu sehen, dass der Autor sich durchgingig auf die Position der kritischen Erzie-
hungswissenschaft bezieht, wie sie vor allem im Gefolge von J. Habermas ausgearbeitet worden
ist. Darin liegt gewiss eine Begrenzung, die man als so gewollt zur Kenntnis nehmen muss. Es ist
ihm darin zuzustimmen, dass die Frage des offenen Curriculums in der Religionspiddagogik nicht
monographisch behandelt worden ist. Gleichwohl haben namhafte Vertreter evangelischer
Religionspddagogik gegen die Form geschlossener, produktionsorientierter Curricula bereits
Einwinde erhoben zu einem Zeitpunkt, als in der allgemeinen Pddagogik die Diskussion um
offene Curricula iiberhaupt noch nicht in Gang gekommen war. Was die kommunikative
Didaktik betrifft, so ist in der Tat die Beobachtung P.s zutreffend, dass evangelische Religions-
padagogik in der Rezeption dieses didaktischen Konzeptes zurtickhaltend war. Freilich: Konnte
dies nicht auch daran liegen, dass die Einsicht, dass in der Lernsituation die Inhalts- und die
Beziehungsdimension nicht getrennt auftreten, sondern miteinander vermittelt sind, nicht unbe-
dingt der Ausarbeitung einer eigenen Didaktik bedarf? Im Blick aufdie Frage der Zuordnung von
Identitdt und Rechtfertigungsverstandnis sowie die Herausarbeitung der Bedeutung des Sinn-
horizontes fiir den schulischen Religionsunterricht und seine Ziele sehe ich im besonderen die
weiterfiihrenden Perspektiven dieser Arbeit.

Dass eine neue Reihe von «Arbeiten zur Religionspidagogik» mit einem Band erdffnet wird,
der auf dem theologischen Proprium der Religionspddagogik insistiert und die Rechtfertigungs-
perspektive in kritisch-produktiver Weise in das Gespridch mit Vertretern gegenwirtiger Erzie-
hungswissenschaften einzubringen vermag, stellt ein erfreuliches Zeichen dar und ldsst hoffen,
dass damit fiir die weiteren Bénde dieser Reihe eine Perspektive aufgezeigt ist, die zugleich eine
Perspektive fiir die weitere religionspddagogische Arbeit in den achtziger Jahren darstellt.

Gottfried Adam, Wiirzburg



	Rezensionen

