
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


321

Rezensionen

David F. Payne, Kingdoms ofthe Lord. A History of the Hebrew Kingdoms from Saul to the Fall
of Jerusalem, The Paternoster Press, Exeter 1981. 310 S. + Karten.

Dieses Buch ist in mehrfacher Hinsicht markant: 1. Es behandelt nur einen Ausschnitt aus der
Geschichte Israels, die Königszeit. Die Frühgeschichte wird kurz resümiert, die Richterzeit wird
als «prelude to Monarchy» der eigentlichen Königsgeschichte vorangestellt. Das Königtum war
als Institution in der Geschichte Israels ein Novum, das sowohl von den Zeitgenossen als auch

von den Nachfahren mit gemischten Gefühlen betrachtet wurde. Dieses Novum war aber so sehr

mit der Tradition verknüpft, dass im vorliegenden Werk die Beziehung nach rückwärts doch
nicht genügend zur Geltung kommen dürfte. 2. Da die alttestamentliche Überlieferung am
ausführlichsten über die Zeit der drei ersten Könige Saul, David und Salomo berichtet, ist es

verständlich, dass ihr in der Darstellung von Payne auch der breiteste Raum gewährt wird. Ob es

aber sachlich gerechtfertigt ist, die Geschichte der getrennten Reiche nur in ihren Hauptzügen
nachzuzeichnen, ist eine andere Frage. 3. Was man im 1. Teil vermissen kann, bringt nun P. im
2. Teil unter, der sich mit den Feinden befasst. Sie machen sich wirtschaftlich, politisch und
sozial, aber auch als «enemy within» in Gestalt der Kanaanäer und in Form der «false Religion»
bemerkbar. Die Verflechtung der Geschichte Judas und Israels mit den Philistern, den Amale-
kitern, mit Syrien, Phönizien, Ägypten, Assur und Babylon ist doch wohl viel enger, als es durch
diese Gliederung, die aus methodisch-didaktischen Gründen sich nahelegen mag, ersichtlich
wird. 4. Auch wer eine Geschichte des Königtums im AT darstellt, kann nicht daraufverzichten,
die Propheten mit einzubeziehen. Das geschieht bei P. mit drei kurzen Abschnitten, wobei dem
8. Jh. und der Zeit des Jeremia am meisten Gewicht gegeben wird. Auch hier ist die Wechselwirkung

zwischen dem Königtum und dem Prophetismus enger und intensiver, als die
Unterteilung erkennbar werden lässt. 5. Der abschliessende 4. Teil hat Israels Glauben zum Gegenstand:

Gott spricht - Gott handelt - Israels Zukunftsperspektive. Hier wirkt wohl am deutlichsten

die kontinentale Forschung (Eichrodt, von Rad) nach. - P. hat, wie er im Vorwort vermerkt,
wohl am meisten bei John Bright (History of Israel) gelernt ; aber auch der Einfluss Albrights und
Noths ist wahrnehmbar. Ausgewählte Literatur ist nach dem Aufriss des Werkes gegliedert.
Erwähnenswert ist die Zeittafel der Könige Judas und Israels, in der die verschiedenen Anset-

zungen von Begrich, Albright und Thiele einander gegenübergestellt werden. Neben den
üblichen Indices (Bibelstellen, Namen und Begriffe) enthält das Buch eine Reihe von Abbildungen
und eine Übersichtskarte.

Otto Bächli, Suhr

Edgar Kellenberger, häsäd wä'amät als Ausdruck einer Glaubenserfahrung. Gottes Offen-
Werden und Bleiben als Voraussetzung des Lebens. Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments Bd. 69, Theologischer Verlag, Zürich 1982. 207S.

E. Kellenberger legt mit diesem Buch seine unter der Anleitung und Begleitung von H. J. Stoebe
entstandene und für den Druck nur geringfügig überarbeitete Diss, vor, die 1981 von der Theol.
Fakultät Basel angenommen wurde. Er geht in seiner Arbeit der Frage nach, «was für eine
Beziehung - zwischen Gott und Mensch, aber auch zwischen Mensch und Mensch - mit häsäd
und 'amät gemeint ist» (9). Methodisch gliedert sich die Arbeit in zwei Teile, «wobei im ersten
das Schwergewicht auf der sprachlichen Untersuchung, im zweiten auf der theologischen liegt»
(10).

Im 1. Teil untersucht er hsd w 'mt semasiologisch. Er stellt zunächst alle Stellen zusammen, in
denen das Begriffspaar vorkommt, und gibt die aram., syr. und griech. Übersetzung wieder. Er



322 Rezensionen

kommt dabei zu dem Ergebnis, dass die Versionen stark untereinander abweichen. Wo «die eine
zwischen zwei biblischen Vokabeln eine starke Annäherung praktiziert, trennt die andere
scharf» (32). Da die Etymologie nach K. keine Hilfe zum Verständnis bietet, vergleicht er beide

Begriffe mit gegensinnigen Aussagen. Aufgrund einer eingehenden Exegese der betreffenden
Bibelstellen stellt er fest, «dass die Bedeutung von 'amät (und 'amünä) in der Richtung (Erreichen
eines Ziels> zu suchen ist» (41). hsd deutet K. als «etwas Aussergewöhnliches, ausserhalb der
Ordnungsbegriffe Stehendes» (41). Weil hsd ebenso wie 'mt auf ein Ziel zustrebt, sieht er in ihm
einen dynamischen Begriff. «In der möglichen Fülle von Konkretionen liegt seine Dynamik, die
als Fülle und Grösse häufig gerühmt wird - dies im Unterschied zu den Ordnungsbegriffen
(sedäqä usw.), wo solche Aussagen nicht gebräuchlich sind» (47). K. sieht den Unterschied
zwischen berit und hesed darin, dass berit eine rechtliche Verpflichtung darstellt, «bei deren

Aufhebung (Bruch) die Existenz des Schwächern auf dem Spiele steht, hsd hingegen kann auch

Ungehorsam überdauern, andererseits einfach (ver)schwinden» (56). «Wenn häsäd und berit

zusammen auftreten, ist häsäd die Voraussetzung von berit» (56). Auch hsd und fdäqäh sind
keine synonymen Wörter, denn bei «§edäqä geht es um eine heilvolle Ordnung, durch welche

Rettung geschieht. In häsäd hingegen steckt ein Willensmoment, an welches appelliert werden
kann» (65). Das für hsd typische Willensmoment fehlt ebenso bei sedeq, der als abstrakter
Ordnungsbegriffgesehen werden muss. Die Beziehung, die durch h. w. bestimmt ist, lebt aus der
Hoffnung, «dass der häsäd in Zukunft nicht ermüdet, sondern sich als häsäd wä'amät erweist»
(81). K. schliesst den ersten Teil mit einer Untersuchung der Stellen ab, wo 'mt ohne hsd

begegnet. Anhand der Belegstellen arbeitet er heraus, dass unter 'mt «die Bewährung oder
Durchsetzung einer je bestimmten Intention» zu verstehen ist (98).

Im 2. Teil legt K. den Schwerpunkt auf die theologische Auslegung. Er beginnt mit der
Untersuchung der Proverbienstellen, da hier hsd und 'mt aus menschlicher Erfahrung intensiv
reflektiert werden. «In grosser Nüchternheit wissen die Proverbien um die Seltenheit des wahren
häsäd, der als häsäd wä'amät aller Hinfälligkeit widersteht» (117). In diesem Zusammenhang
behandelt er auch die Gottesprädikation Ex 34,6 f., weil hier ebenso wie in der Weisheit Jahwes

Freiheit stark betont wird. Eine Bestätigung der Ergebnisse der semasiologischen Untersuchung
zeigt sich nach K. in der erzählenden Literatur, denn mit Ausnahme von II Sam 2 lässt sich

überall die Vorstellung eines zum Ziele führenden Weges beobachten, «häsäd wä'amät eignet
sich zum Hinweisen aufJahwes Führung der Menschen durch deren Biographie, ohne dass dazu
besondere Mirakel geschehen müssten» (132). Etwa die Hälfte aller Belege für das Wortpaar und
für die Einzelwörter findet sich in Psalmen. Die vielfältige und lebendige Verwendung von hsd
und 'mt zeigt sich hier darin, dass beide Worte in allen Psalmengattungen erscheinen und die im
Wortpaar liegende Bedeutung stark entfaltet wird. «Diese Entfaltung ist zum Teil so weit
getrieben worden, bis schliesslich die beiden Begriffe sich verselbständigen und mit der Aufgabe
ihrer gegenseitigen Beziehung auch einen Teil ihres Sinns verlieren» (151 f.). In der prophetischen
Literatur tritt hsd wie auch das Wortpaar stark zurück. Die Propheten sehen in hsd sowohl eine

endgültige Gabe Gottes als auch eine menschliche Haltung gegenüber Jahwe. -K. beschliesst den

zweiten Teil mit einem neutestamentlichen Ausblick.
K. hat dieses schwierige, für die Theologie zentrale Thema sehr geschickt bearbeitet und klar

dargestellt. Seine Beobachtungen und Ergebnisse fussen auf einer sorgfaltig durchgeführten
Exegese. K.s Vorschläge zur Übersetzung von h. w. mit «unermüdliche Hingabe», «unerschöpfliche

Liebe», «konsequente Verbundenheit» sollten deshalb in Wörterbuch und Bibelübersetzung

Eingang finden. Es ist ihm auch gelungen, den engen Kreis der Fachkollegen zu sprengen
und eine grössere theologisch interessierte Bibelleserschaft anzusprechen, die das Buch mit viel
Gewinn lesen wird. Kritisch bleibt anzumerken, dass K.s These eines «Deuterohosea» m. E.

nicht sehr überzeugt Doch dazu bedarf es der ausführlicheren Auseinandersetzung an anderem



Rezensionen 323

Ort !-Corrigenda: S. 77 Anm. 38: Abschnitt statt Absdhnitt; S. 84: sogenannten statt sogenannt;
S. 91 : hier statt hier hier; S. 108 : Kommunikationen statt Kommunikationenen ; S. 123 : Und statt

Un; S. 136 Anm. 6: Busshandlung statt Busshandluhg; S.163: Anm. 30: tatsächlich statt tat-
sächlic; S. 191: K.Elliger statt W.Eiliger!

Heinz-Dieter Neef, Tübingen

Georg Sauer, Jesus Sirach (Ben Sira). Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit,
Bd. III, Unterweisung in lehrhafter Form, Lieferung 5, 479-644. Gütersloher Verlagshaus
Gerd Mohn, Gütersloh 1981.

Der Wiener Alttestamentier hat die gewiss nicht leichte Aufgabe übernommen, eine neue
Übersetzung des Ben-Sira vorzulegen. Er bietet zunächst eine Behandlung der Einleitungsfragen,
die vor allem auch durch die Menge der erfassten und behandelten Literatur besticht. Die
Behandlung der verschiedenen Einleitungsprobleme ist, den Grundsätzen der Reihe entsprechend,

knapp, aber informierend. In Sachen problematisierbarer Echtheitsfragen argumentiert
Sauer konservativ (bes. 488 f.) ; der Abschnitt über die «theologiegeschichtliche Einordnung» des

Siraziden (490-493) macht den Leser neugierig auf die angekündigte Monographie Sauers «Ben
Sira zwischen Judentum und Hellenismus», auf die immer wieder verwiesen wird. Register zu
Namen, Bibelstellen und anderen jüdischen, antiken und christlichen Autoren be- und erschlies-

sen das Werk.
Die eigentliche Aufgabe der Übersetzung wird S.487 kurz umrissen: Sauer folgt der

griechischen Version da, wo hebräische Überlieferung fehlt; für letztere hält er sich an Vattionis
Text. Das ist grundsätzlich ein einleuchtendes Verfahren, doch stösst es meines Erachtens bei
Texten wie 51,13 ff. auf Grenzen. Hier wäre es überlegenswert, ob man nicht die verschiedenen
hebräischen Texte und die Versionen nebeneinanderstellen könnte. Aufjeden Fall erzeugt dieses

Verfahren einen Mischtext, wie er in der Antike kaum vorlag.
Auf der gelegten Basis erhält der Leser eine zuverlässige Übersetzung des Ben-Sira-Buches,

deren Anmerkungsapparat vor allem auch biblische Bezüge thematisiert, aber auch textliche
Probleme der unterschiedlichen Sira-Texte in gebotener Kürze anspricht. Dabei bleiben dann
die Informationen manchmal etwas ungleich, was an einigen Bemerkungen zu Kap. 44 illustriert
sei: Sauer weist zu V. 12 auf die Überlieferungsverhältnisse und deren Problematik hin, nicht
aber zu V. 3a und V. 16, Textteile, die in der Masada-Handschrift fehlen. Unberücksichtigt bleibt
denn auch, dass die griechische Version und die Masada-Handschrift gegen Handschrift B ab und
an parallel gehen und einen guten Text bezeugen (vgl. V.2b und V.4a). Dagegen wird zu 44,4
Anm. c. ein bestimmtes Detail referiert (freilich sachlich unrichtig: Yadin hält hier den gängigen
Text aus MS B für eine Fehllesung, die er korrigiert und danach die Masada-Handschrift
ergänzt). - Zu ungleich scheint mir auch die Dokumentation der Textüberlieferung bei den
Überschriften zu einzelnen Abschnitten zu sein, man vgl. die Anmerkungen zu 18,30 u. 23,6 mit
44,1. - Dass zu 24,23 der Verweis aufDt 33,4 fehlt, ist nicht einzusehen, zumal zu V. 15 aufJes

55,1-3 u. Mt 11,28 verwiesen wird.
Die Übersetzung selber ist klar und gut lesbar. Aber der Leser fragt sich, warum in Prolog 27

das griechische yap unübersetzt bleibt. Es dürfte auch eine Verschiebung sein - und damit ein
Beitrag zum schon dem Enkel des Sira auffallenden hermeneutischen Problem, Prolog 21 ff. -,
wenn die griechischen Nominalsätze in 1,11 u. 20 in Verbalsätze «übersetzt» werden...

Die hier angesprochenen Probleme können und sollen nicht darüber hinwegsetzen, dass S.

eine gewichtige Übersetzung des problemreichen Ben Sira vorgelegt hat, deren Benutzung dem

theologischen Zeitgenossen dringlich zu empfehlen ist.

Peter HöJJken, Königswinter



324 Rezensionen

Hans-Josef Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult. Eine religionsgeschichtliche Unter¬

suchung zum ersten Korintherbrief, Neutestamentliche Abhandlungen N. F. 15, Aschen-

dorff Münster 1982. VIII, 431 S., Ln. DM 118.-

Der jetzt in Bonn lehrende Verf. dieser 1980/81 von der Kath.-Theol. Fakultät in München

angenommenen Habilitationsschrift legte bereits im Anschluss an seine Assistentenzeit bei

J.Gnilka eine umfangreiche Dissertation über «Allegorie und Allegorese in synoptischen
Gleichnistexten» vor (NTA 13 [1978]). In «Herrenmahl und hellenistischer Kult» beweist er
erneut seine Kraft und Geduld, den Spannungsbogen über ein weit ausgestecktes Feld
durchzuhalten. Er greift auf die von der alten Religionsgeschichtlichen Schule ins Auge gefassten

Problemstellungen zurück und fragt, in welcher Weise das Herrenmahl in Korinth von den

hellenistischen Kultmählern aus verstanden werden konnte. Die exegetischen Einzelprobleme
werden freilich erst in einem dritten Teil, 241-285 zum Götzenopfermahl (IKor 8-10) und
285-332 zum Herrenmahl (I Kor 11,17-26) angegangen. 261 wagt der Verf. die Grundthese, dass

xotvcovfa aus der griechischen sakralen Mahlterminologie stammt und von der hellenistischen
Gemeinde auf das Herrenmahl angewandt wurde, so dass sich Paulus in Korinth damit
auseinandersetzen musste. Dabei führt die leitende Tendenz der vorgetragenen Analyse zur Erfassung
einer sakramentalen Aussage gerade auch bei Paulus: Jedes einzelne Brot steht für Christi Leib.
Beim Herrenmahl schenkt der Mahlherr sich selbst. Der Geber ist die Gabe. Weder Sättigungsmahl

noch Tischgemeinschaft machen den eigentlichen Inhalt des Herrenmahles aus. Lässt sich
dieses auch nicht direkt aus den Kult- und Mysterienmählern ableiten, so wäre doch ohne deren

Einfluss eine sakramentale Konzeption nicht zustande gekommen. Denn ausschliesslich im
Mysterienmahl lässt sich diese finden. Wenn am Schluss die Katze aus dem Sack springt und
unter Hinweis auf die «kommemorative Aktualpräsenz» von J. Betz für Paulus die somatische

Realpräsenz (nach welcher Leib und Blut des gekreuzigten Christus in den Elementen Brot und
Wein real gegenwärtig sind) und der Opfercharakter behauptet werden, dann erhebt sich doch die

Frage, wie es denn so unversehens und plötzlich zu einer wahrlich reaktionären Wiederaufnahme

der heiligen Mysterienhandlung von O. Casel kommen konnte. Vielleicht wäre da doch
die einlinige Interpretation des xoivcovfa-Begriffes zu korrigieren und dazu - in Analogie zum
paulinischen Taufverständnis - die Transformation der christologischen Botschaft des Apostels
im korinthischen Rezeptionsfeld zu bedenken. Dabei wäre die von Paulus durchgehaltene
eschatologische Pneumalehre und das für die paulinische éxxVr|crfa ûsoù konstitutive und mit
dem oSpa-Verständnis verbundene In-Christus-Sein zu verrechnen. Auch abgesehen von diesen

Rückfragen bietet die Untersuchung manche Anregung und exakte Orientierung. Dies gilt
besonders auch für den 2. Teil (31-233), der nach einem knappen Durchgang durch die
Forschungsgeschichte in einem ausführlichen Referat das Phänomen des kultischen Mahles in der
neutestamentlichen Umwelt darstellt und in den jeweiligen Zusammenfassungen die
charakteristischen Einzelmomente hervorhebt. Dabei erweisen sich die sehr zahlreichen und mit Sorgfalt
redigierten Anmerkungen als eine kostbare Fundgrube. Der interessierte Leser findet in ihnen
den Zugang zu modernen Textausgaben und den Einstieg in die aktuelle Spezialliteratur.

Victor Hasler, Bern

Kurt-Victor Selge, Einführung in das Studium der Kirchengeschichte. Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1982. XIII, 225 S„ DM 48.-

Es ist gut, dass die Einführung von Kurt-Victor Selge jetzt erschienen ist. Das Buch ist entstanden

aus einer in mehreren Variationen vorgetragenen Vorlesung. Jeder, der selber Studenten in das

Studium der Kirchengeschichte einzuführen hat, wird dankbar nach diesem Buch greifen. Für
den Anfanger dagegen ist es zu schwierig, aber das gilt ja wohl für alle Einführungen in das

Studium der Theologie und ihrer einzelnen Disziplinen.



Rezensionen 325

S. gliedert sein Buch in 3 Kap. Im ersten befasst er sich mit dem Gegenstand der
Kirchengeschichte. Nach einer knappen Darstellung älterer Kirchengeschichtsauffassungen gibt S.

4 Vorschläge zu bedenken. Gegenstand der Kirchengeschichte sind die weltgeschichtlichen
Folgen der geschichtlichen Existenz Jesu von Nazareth. Spezifischer: Kirchengeschichte ist
Geschichte der Christen, der christlichen Gemeinschaften, Geschichte der Kirche Jesu Christi
(217). Das 2. Kap. ist dem Problem der Zeiteinteilung gewidmet. Ein spannendes Thema - hinter
den verschiedenen Periodisierungen stecken ja auch verschiedene Konzeptionen von Kirchen-
geschichte. Das 3. Kap. schliesslich zeigt eine Reihe von Aspekten auf, unter denen
Kirchengeschichte behandelt werden kann: Institutionen des Christentums - Geschichte des Kirchenrechts

- Theologiegeschichte - Frömmigkeits- und Sozialgeschichte.
Interessant ist, gelegentlich auch zu Widerspruch reizend, was S. im Lauf seines Buches an

Durchblicken durch den Gesamtverlauf der Kirchengeschichte und an Hinweisen auf die
Verbindung verschiedener Aspekte bietet. Der Band schliesst mit einer Zeittafel (176-203) und
knappen Literaturhinweisen.

RudolfBrändle, Basel

Hans-Joachim Sonne, Die politische Theologie der Deutschen Christen. Einheit und Vielfalt
deutschchristlichen Denkens, dargestellt anhand des Bundes für deutsche Kirche, der
Thüringer Kirchenbewegung «Deutsche Christen» und der Christlich-Deutschen Bewegung,

Göttinger Theologische Arbeiten, Bd. 21, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1982.

278 S.

Nachdem Erforschung und Darstellung des Kirchenkampfs sich lange fast ausschliesslich aufdie
Bekennende Kirche konzentrierten und die Deutschen Christen in diesem Bild der Entwicklungen

und Ereignisse von 1933-1945 nur als dunkle Folie figurierten, ist dies in den letzten
Jahren anders geworden. Lebenserinnerungen ehemals führender Repräsentanten der Deutschen

Christen wie F. Tügel und W. Birnbaum wurden publiziert. Der Leipziger Kirchenhistoriker

Kurt Meier, der früher schon die verschiedenen rivalisierenden deutschchristlichen
Organisationen untersucht hatte («Die Deutschen Christen», 1964), bemühte sich in den beiden heute

vorliegenden Bänden seiner grossen Geschichte des Kirchenkampfs («Der evangelische
Kirchenkampf», I, II, 1976) um eine bewusst unparteiische Darstellung. Auch in
territorialgeschichtlichen Monographien wurde versucht, den kirchenpolitischen Ambitionen der Deutschen

Christen möglichst gerecht zu werden.
Es ist verdienstlich, dass die vorliegende Göttinger Diss, nun im besonderen die theologischen

Überzeugungen und Motive der Deutschen Christen thematisiert. Dass diese Theologie
von vornherein unter dem Vorzeichen politischer Emotionen und Vorentscheidungen stand,
bestätigt sich in der ausführlichen Berichterstattung auf Schritt und Tritt. Mit guten Gründen
bezeichnet der Verfasser die «Glaubensbewegung Deutsche Christen», die im Sommer 1933

bekanntlich in den meisten deutschen Landeskirchen die Macht eroberte, als ein Sammelbecken,
in dem verschiedene Strömungen zusammenflössen. Die drei wichtigsten unter diesen «Zubringern»

analysiert er gründlich im Blick aufdie theologischen Aussagen ihrer Repräsentanten: den

«Bund für deutsche Kirche», der seit den frühen 20er Jahren eine abstruse deutsch-völkische
Religiosität propagierte - die Thüringer Bewegung «Deutsche Christen», die aus Jugendbewegung,

Fronterlebnis 1914-1918 und Bekenntnis zu Hitler ihre emotionalen Triebkräfte schöpfte-
und schliesslich die «Christlich-deutsche Bewegung» die seit 1930 nationalkonservative Kräfte
in den Kirchen sammelte und von Theologen wie Emanuel Hirsch, Paul Althaus und Heinrich
Rendtorflf angeregt und geprägt war. Der Verf. unternimmt es nun, Selbstverständnis und
theologische Positionen dieser Gruppen und ihrer Wortführer einigermassen zu systematisieren, was
bei deren oft höchst wirrem und gefühlsgeladenem Stil eine sehr mühsame Aufgabe war. Viel-



326 Rezensionen

leicht hätte im breiten Auswalzen des wilden Sektierertums der Deutschkirchler und der
Thüringer einiges gerafft werden können. Dagegen hätte es sich wohl gelohnt, E. Hirsch und seinen

theologischen Weg im Umfeld der Zeit noch eingehender zu reflektieren. Gerade bei ihm (dessen
Verehrer bis heute sein nie widerrufenes Bekenntnis zum Dritten Reich leichthin als «Betriebsunfall»

kamouflieren) wird die «politische Theologie der Deutschen Christen» ja in ihren
Motiven und Grundlinien exemplarisch deutlich. Auch wäre es wohl sinnvoll gewesen, den
Niederschlag der verschiedenen Traditionsstränge deutsch-christlicher Theologie in den von
Hossenfelder und von Fezer verfassten unterschiedlichen Richtlinien der Deutschen Christen
unter die Lupe zu nehmen. Es ist schade, dass der Verf. der vorliegenden Arbeit am Schluss keine
zusammenfassende Deutung wagt. So bleibt sie vor allem eine wichtige Materialsammlung, die
uns hilft, manches und manchen etwas klarer zu sehen. Für die theologiegeschichtliche
Einordnung der Deutschen Christen und ihrer Sympathisanten ist jedoch Wolfgang Tilgners Buch
«Volksnomos und Schöpfungsglaube» (1966) ergiebiger.

Andreas Lindt, Bern

Peter Winzeier, Widerstehende Theologie. Karl Barth 1920-1935, Reihe im Lehrhaus: das erste

Buch, alektor-Verlag, Stuttgart 1982. 487 S.

«Wenn ich mir selbst im Blick aufmeine in Deutschland verbrachten Jahre etwas vorwerfe, so ist

es dies, dass ich es damals aus lauter Konzentration auf meine theologisch-kirchliche Aufgabe
und auch in einer gewissen Scheu vor der Einmischung eines Schweizers in deutsche
Angelegenheiten unterlassen habe, vor den Tendenzen, die mir, seit ich 1921 den deutschen Boden
betreten hatte, in der mich umgebenden Kirche und Welt sichtbar und unheimlich genug waren,
nicht nur implizit, sondern explizit, nicht nur privatim, sondern auch öffentlich zu warnen!»
Diesen Satz schreibt Karl Barth in einem Brief vom 8. Juli 1945 an die deutschen Theologen in
der Kriegsgefangenschaft. Er ist zugleich von P. Winzeier in dessen Arbeitsbuch zu Barths

Theologie in den Jahren 1920-1935 als Leitmotiv übernommen worden.
In 4jährigen Studien hat W. die zeitgeschichtlichen Determinanten der Theologie Barths in

der Weimarer Republik («Zwischen Sozialismus und National-Sozialismus»), Barths Weg zur
«christologischen Konzentration» («Anfänge und <Grundformen> des kirchlich-dogmatischen
Denkens») und den unlösbaren Zusammenhang Barths mit der «Bekennenden Kirche» im
Widerstand gegen den Nationalsozialismus («Zur Tragweite von Barmen 19,34») mit Akribie
nachgezeichnet, in ihren jeweiligen theologiegeschichtlichen und zeitgeschichtlichen
Zusammenhang gestellt und mit frischer Feder interpretiert. Der Autor, dessen Darstellung sich der
Studie von Friedrich-W.Marquardt «Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths»
(1972) verpflichtet fühlt, diese aber dennoch an vielen Punkten weitertreibt, konstatiert zu Recht,
dass wir Barth und die Barmer Theologische Erklärung 1934 noch lange nicht «hinter uns»
haben, demgemäss dann auch «die alten Gegensätze der dialektischen Theologie wohl anderen
und neuen Gegensätzen werden weichen müssen» (16). Winzeier vermutet, dass die Entscheidungen,

die in den uns «heute!» bedrängenden Fragen fallen müssen, «nicht in der politischen
Ethik eines sogenannten <Christentums> fallen werden, sondern in der neuen Ekklesiologie einer
ökumenischen <Christengemeinde>, die vom Frieden nicht reden kann, ohne selber zum Urbild
und zur Keimzelle des Völkerfriedens zu werden» (16).

Peter Winzeier hat sein Studienbuch in oben genannte 3 grosse Teile untergliedert; diese

Konzeption hat den Vorteil, dass der Leser die Einzelteile auch allein zu lesen vermag, ohne dass

er deshalb den Zusammenhang verlieren würde oder dass er sich durch die präzisen
Inhaltsangaben jederzeit über Einzelfragen Kenntnis verschaffen kann, was bei Umfang und
Vielschichtigkeit des Barthschen Werkes und seiner zeitgeschichtlichen Relevanzen (Römerbriefauslegungen

ein nicht unerheblicher Grund fur den kritischen Leser sein dürfte, bei der



Rezensionen 327

unzählig publizierten Barth-Lektüre der letzten Jahre eben auf dieses Buch, das durchaus den

Charakter eines Standardwerkes trägt, zurückzugreifen.
Im 1. Teil erläutert W. die soziale Konstitution der Weimarer Republik und die Anfänge des

Nationalsozialismus, wobei er sich erfreulicherweise nicht scheut, auch Klassenanalysen nach
marxistischen Denkmustern zu geben, die oft näher mit theologischen Aussagen Barths
zusammenhängen, als dies bisher von «etablierten» Barth-Interpreten erkannt und zugegeben worden
wäre. Während das Aufzeigen der Hintergründe der Auseinandersetzungen Barths mit Althaus,
Gogarten und Thurneysen erhellend ist, hätte man sich zu Barths Meinungsverschiedenheiten
mit den religiösen Sozialisten wie H. Kutter und L. Ragaz, die selbst - leider! - nicht zu Wort
kommen, sowie zum Tambacher Vortrag «Der Christ in der Gesellschaft» 1919 mehr Information

und Diskussion gewünscht.
Hieran schliesst der Hauptteil des Buches, Barths Weg zur «christologischen Konzentration»:

mit der «politischen Hermeneutik» Barths, der «nicht nur in frühen Jahren, sondern als

Integral seines theologischen Gesamtwerkes» Sozialist gewesen sei, wird eingesetzt. Hier zieht
sich wie ein roter Faden das Fragen nach Sinn und Aufgabe von Theologie hindurch: sie soll
«nicht dem Worte Gottes selber, aber einer <Theologie des Wortes Gottes> Raum schaffen», die
nicht theologische Grundlagen erstellt, sondern diese abbricht, um «damit Gott die Ehre zu
geben» (Barth, FMH) (199); sie ist eine «Kampfhandlung» (Barth), «keineswegs ein schiedlichfriedliches

Bejahen und Gelten-Lassen dessen, was der moderne Mensch gerade sinnt» (281).

Und: Theologie treiben heisst eben auch, danach zu fragen, ob «Jesus Christus nicht auch Herr
der Produktionsmittel» (414) sei. So darf sich denn auch die Kirche nicht der Frage entziehen,
«welche Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung der Ordnung des Alten und Neuen Testamentes

je entsprechen könnte. Gerade indem die Kirche nicht ihre Identität mit dem <Reiche

Gottes> behaupten kann, weil sie selber nur ein <Gleichnis> des kommenden Reiches Gottes ist,

muss sie auch andere <Gleichnisse> um sich und neben sich gelten lassen, anerkennen und
bejahen» (415). Das Bild einer politisch desinteressierten oder unpolitischen dialektischen
Theologie Barths (K. Scholder) sollte jedenfalls ins «Reich der Mythenbildung» (417) abgewiesen
werden.

Der 3. Teil schliesslich, der mir leider seiner Bedeutung nach etwas zu kurz ausgefallen
erscheint, fragt nach dem Zusammenhang Barths mit der Bekennenden Kirche. W. gliedert den

Kirchenkampf 1933-1935, Barth betreffend, in drei Etappen: von der «Theologischen Existenz
heute!» nach Barmen (33/34), Barmen und Dahlem (34) und von Dahlem nach Augsburg
(34/35). Hervorgehoben wird die Absage Barths an jegliche «Kirchenpolitik», die «kirchlichem»

Widerstand weichen muss, auch wenn dieser durch die vorübergehende christliche
Legitimierung («Camouflage») des totalen Staates sehr gehemmt wurde: «Er (der <totale Staat),

FMH) profitierte von jener Eselsgeduld, in welcher sich diese Bevölkerung von ihren Politikern -
von Bismarck bis Adenauer - schon immer alles und jedes gefallen liess und gefallen lässt, wenn
diese Politiker nur eben <christlich> sind und im Namen des <Christentums> sprechen» (431). Da
Kirche nicht in «ideologiefreiem» Raum über allen Fronten Kirche sein kann, hat sie zu
bekennen, ihren einzelnen Gliedern darin hilfreich und wegweisend voranzugehen: «Hier hatte
Barth gerade mit einem innerkirchlichen Gegner zu kämpfen, der in Sorge um die Erhaltung der
<Verkündigungsfreiheit) und der staatlichen Anerkennung und in Berufung auf den <status quo
ante) der lutherischen Bekenntnisschriften - den politischen <status confessionis) im Vollzug des

Bekenntnisses zu vermeiden suchte» (443).
So wird dieses Buch von W. gegen Ende für heute ungeahnt aktuell, nachdem sich in der

Diskussion im Anschluss an die Veröffentlichung der reformierten Friedensschrift 1982 «Das
Bekenntnis zu Jesus Christus und die Friedensverantwortung der Kirche», die sich gewiss auch
Barths Denken und Glauben verpflichtet weiss, ähnliche Grundprobleme aufgetan haben. «Es



328 Rezensionen

ist doch eine sehr ernste Frage für uns alle, ob die Kirche nicht nach dem Krieg und dem Ende der

Hitlerherrschaft wieder <festes Land> gesucht und gefunden hat, Sicherheiten durch weltliche
Mächte. Zwar ist der heutige Staat der B.R. Deutschland kein Verbrecherstaat, aber gerade bei

der Friedensfrage und der Frage, ob wir den Wahnsinn der Rüstung hinnehmen dürfen, werden

wir vor ähnliche Entscheidungen gestellt wie damals (z. Zt. der Bekennenden Kirche, FMH)». So

hat der Altpräses der westfälischen Landeskirche, Ernst Wilm, am 20. Juli (1944 1982 an mich
geschrieben. Als die eines Zeitgenossen des Dritten Reiches und ehemaligen Häftlings «in der
Hölle von Dachau» dürfte das eine kompetente Äusserung sein, die in ihrem Duktus auch in der

Abhandlung von P. Winzeier wiedergegeben wird. Nicht zuletzt deshalb, weil er die ethischen

Konkretionen Barthscher Theologie «heute!» stets bei seiner Fragestellung präsent hat, ist das

Buch zur Anschaffung nachdrücklich zu empfehlen.
Frank-Matthias Hofmann, Utrecht

Jan Milic Lochman, Das Glaubensbekenntnis. Grundriss der Dogmatik im Anschluss an das

Credo, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1982. 218 S., DM 64.-
Nach seiner allgemeinverständlichen Ethik, Wegweisung der Freiheit *, die aus einer Erklärung
des Dekalogs bestand, legte Jan Milic Lochman kürzlich - und zwar während seiner Rektoratszeit

- einen Grundriss der Dogmatik vor. Auch dieses Buch folgt Satz um Satz einem klassischen

Text, dem Apostolischen Glaubensbekenntnis, erreicht aber nicht denselben Grad von
Allgemeinverständlichkeit wie die kleine Ethik. (Neben vielen lateinischen Worten und Satzteilen, die
sich in allen Schriften Lochmans finden, stehen hier für Nichttheologen doch recht schwierige
Ausdrücke wie «doketistisch», «aseitas», «positivistische Geschichtsphilosophie», «nominali-
stisch», «soteriologisch», «Scheol» unerklärt im Text.) Und doch ist das Buch darin für einen
breiten und allgemeinen Leserkreis bestimmt, dass der Verf. nicht vor den ganz grossen
Problemen im Verständnis des christlichen Glaubens zurückscheut, ja, dass er sich mit den kritisch
Fragenden unserer Zeit glaubwürdig und wirklich tröstlich identifiziert.

Um es gleich vorweg zu sagen: Was mich am neuen Buch des alten Freundes am meisten

erfreut, ist seine Freiheit, eigene Erfahrungen aus seinem reichen Leben in Ost und West und
seiner verantwortungsvollen Tätigkeit in der Ökumene in die erklärenden Passagen über die

grossen Glaubensfragen immer wieder einfliessen zu lassen. Endlich wieder ein gutes
Gegenbeispiel gegen die absichtlich trockene, unpersönlich-kalte Weise, in der theologische Wahrheiten

so oft vorgetragen werden So verwundert es auch nicht, dass sich die tiefsten Fragen und
griffigsten Erklärungen gerade in den Abschnitten des Buches finden, die mit L.s persönlichen
Erfahrungen am direktesten zusammenhängen : es sind die Kapitel über «Ich glaube an Gott...»
(34-64) und über die Kirche (162-177). Hier kommen sowohl die Traditionen seiner tschechischen

Heimatkirche als auch die langen Erfahrungen christlich-kirchlicher Existenz in einem
marxistischen Land deutlich zum Tragen.

Obwohl L. durchaus eine theologische Auslegung des Apostolikums beabsichtigt und auch

bietet, ist der Blick nicht auf diesen Credo-Text allein gerichtet. Das nimmt dem Buch den

möglichen Charakter einer durch apologetische Interessen gesteuerten Versklavung (wiewohl
eine untergründige apologetische Tendenz dem Buch als Ganzem wahrlich nicht fehlt!). Der
Verfasser unterscheidet gleich zu Beginn - im Historischen J. N. D. Kelly referierend und
akzeptierend - zwischen den Akzenten des Symbolum Romanum, des «Textus Receptus» und freilich
des Nicäno-Constantinopolitanums. Die anfanglich referierte und im ganzen Buch immer wie-

* Wegweisung der Freiheit, Abriss der Ethik in der Perspektive des Dekalogs, Gütersloher
Verlagshaus (Siebenstern Taschenbuch 340), Gütersloh 1979, vgl. meine Besprechung in: Reformatio

(Okt. 1980) 646-648.



Rezensionen 329

der hervorgehobene «Relativität» des Apostolikums im Vergleich zu den anderen Credos, die an
entscheidenden Stellen nie versäumte Zitierung und Vergleichung mit diesen anderen Texten,
empfinde ich als einen wirklichen Vorteil dieses Buches. Dazu kommen noch die häufigen
Verweise auf andere Ausleger des Apostolikums, L. Ragaz, K. Barth, H. Vogel (des Nicänums),
W. Pannenberg und J. Ratzinger. Dadurch erhält L.s Buch im doppelten Sinn etwas Dialogisches:

das Apostolikum wird mit dem Romanum sowie mit dem Nicänum, und alle drei werden

mit heutigen Autoren in ein höchst sinnvolles Gespräch gebracht, in das der Leser hineingezogen
wird. Dem Buch fehlt überhaupt jegliche Polemik und Aggression, es lädt vielmehr den Leser in
das Spannungsfeld und in die Fragehorizonte ein, in denen sich der Verfasser selber vorfindet.
Das verleiht ihm Glaubwürdigkeit und Wärme.

Erstaunlich fand ich, dass sich H. Gollwitzers Bemerkung, «dass überall die ethische und also

auch die politische Dimension jedes christlichen Glaubenssatzes bedacht wird» (Junge Kirche,
Aug. 1983, 460), bei meiner Lektüre dieses Buches eigentlich nicht bestätigt fand. L. ist äusserst

sparsam mit politisch-ethischen Konsequenzen seiner Auslegung der Credo-Sätze. Ich sage dies

ganz ohne Kritik, so wie ich auch eine Politisierung - im guten Sinn des Wortes - nicht bemängelt
hätte. Es ist aber interessant, dass ein sozial-ethisch und politisch so engagierter Theologe wie L.
das Apostolikum erklären kann, ohne sich selbst ständig unter Zugzwang zu fühlen, die heute

brisanten politischen Fragen auf der ganzen Strecke immerfort «anbringen» zu müssen. Er lässt

aber keine Unklarheit darüber, wo (und auch wie) die ethischen und politischen Nöte und
Aufgaben unserer Zeit für die einzelnen Teile des alten Credos relevant gemacht werden können
und müssen (ich sage bewusst nicht umgekehrt: dass die alten Sätze für heute «relevant gemacht»
werden müssten). Insofern ist es freilich richtig zu sagen, dass L. nicht Dogmatik vorträgt, die von
ethischen Konsequenzen abtrennbar ist.

Möge der Freund es verzeihen, wenn ich auch Kritisches sage. Im kleinen möchte ich
anmerken, dass er nicht selten «Papiertiger» auftreten lässt, die er dann recht leicht besiegen

kann, Scheinfeinde sozusagen, z.B. auf den S.24, 57, 138, 180. Auch in kleinen Nebensätzen
werden manchmal Positionen genannt und dann in «Juxtapositionen» - wie man auf Englisch
im allgemeinen, auf Deutsch nur naturkundlich sagt - verneint und überhöht, etwa «nichts für
Fernsehschauer», oder «nichts zu tun mit... einem <jovial-verständnisvollen> Lebemann» u. ä.

Karl Barth hat diese rhetorischen Stilmittel reichlich verwendet, aber, so möchte man fragen,
sind sie heute noch - gerade in L.s viel weniger assertorischer und persuasiver Sprache - wirklich
noch wirksam? Auch Wortspiele, z.B. das Gericht Gottes sei nicht «Schrecken ohne Ende»,
sondern «Ende des Schreckens» (143) - welchen Aussage- und Erkenntniswert haben die wirklich?

Aber auch im grossen möchte ich Kritisches fragen. Vor Generationen gab es bekanntlich
den Apostolikumstreit. Nicht nur im Licht der damaligen Fragen - die zum grossen Teil durch
die neueren Erkenntnisse der Sprachphilosophie sich ohnehin anders darstellen -, auch im
Interesse der eigenen Glaubensfragen, habe ich mich als Leser an einigen (im damaligen
Apostolikumstreit besonders hervorgehobenen) Stellen besonders schwer getan. Wieso gibt der Verf.
letztlich Antworten des Kompromisses? Was heisst nun wirklich «Jungfrauengeburt»? J. M. L.
wehrt sich gegen metaphorische oder symbolische (was ist der Unterschied?) Interpretationen.
Aber am Ende versichert er, das alte Dogma wolle nur sagen, dass Gott die Initiative im Kommen
von Jesus hatte. Wer war nun der Vater von Jesus Oder: Bultmann interpretiere zu Unrecht die

Auferstehung als Konsequenz oder als die andere Seite der Kreuzigung. Aber zugleich hören wir,
die Auferweckung sei nicht die Lebendigmachung eines Leichnams. Sie sei ein «eschatologisches

Ereignis» (127-132). Hatte das Bultmann nicht ebenso gesagt oder mindestens so gemeint? Was

nun ist sie? Oder: Die Himmelfahrt solle nicht symbolisiert werden, aber wird sie nicht doch

(136-141) als Beginn der Herrschaft Christi symbolisiert? Und, was heisst wirklich «Herrschaft



330 Rezensionen

Christi» (angesichts von Auschwitz, Dresden, Hiroshima und all den späteren Schrecken)? Und
letztlich : «Aufersteh ung des Fleisches» - ja, was ist es denn nun, wenn nicht «Unsterblichkeit der
Seele» und nicht Kontinuität mit meinem jetzigen (fleischlichen) Leben, meiner Identität
(189-197)? Ich will nicht unfaire Fragen stellen noch will ich behaupten, J.M.L. sähe diese

Fragen nicht. Aber ich will mit aller Zurückhaltung und Bescheidenheit, die der Respekt ihm
gegenüber gebietet, behaupten, diese zentralen Fragen seien von ihm nur beschrieben, nicht aber
beantwortet. Hier müsste nun eine umfassende Diskussion einsetzen, ob die Theologie
überhaupt die Beantwortung solcher Fragen als Aufgabe akzeptieren könne. Ich meine, ja. Ich meine,
wir hätten die Gläubigen schon zu lange mit unsern guten und gutgemeinten Umschreibungen
warten - um nicht zu sagen, sitzen - lassen. Wir sollten Antworten wagen. Wir sollten über die
Positionen des damaligen «Apostolikumstreites» genuin hinauskommen können und nicht
echte Aspekte der damaligen Kontroverse durch Kompromissformeln hinwegschieben.

Diese kritischen Sätze sind mit Scheu und sogar mit Angst geschrieben. Wer kann bessere und
befriedigendere Antworten als L. produzieren? Und doch meine ich, wir müssten noch weitergehen

in der Erklärung der alten Glaubenssätze über die eben genannten Themen, auch wenn
unsere Antworten nicht den Anspruch erheben dürften, ökumenisch und unerschütterlich wahr
zu sein. Jedenfalls können wir J. M. Lochman dankbar sein, wiederum unsere Aufmerksamkeit
auf zentrale und nicht nur auf methodische und programmatische Fragen des Glaubens und der
Theologie gerichtet zu haben.

Dietrich Ritsehl, Reigoldswil

Godwin Lämmermann, Praktische Theologie als kritische oder als empirisch-funktionale
Handlungstheorie ?Zur theologiegeschichtlichen Ortung und Weiterfuhrung einer aktuellen
Kontroverse, Theologische Existenz Heute Nr. 211, Kaiser Verlag, München 1981. 162 S.,

DM 22.-
Praktische Theologie wird heute meistens als Handlungswissenschaft definiert, denn sie will sich
der Wirklichkeit, der kirchlichen und der religiösen Praxis, zuwenden. Umstritten ist, in welcher
Weise dies geschehen soll. Die einen gehen von einem funktionalen oder einem empirischkritischen

Ansatz aus. Lämmermann vertritt mit vielen andern die entgegengesetzte Auffassung.
Für ihn ist die Praktische Theologie «eine theologische Theorie der gesamten religiösen und
kirchlichen Praxis». Dem funktional-empirischen Ansatz wirft er vor, dass er die Disziplin auf
ihre Ausbildungsaufgabe reduziere und bloss eine unkritische Theorie des kirchlichen Handelns
biete, die zur Verklärung des Bestehenden und zum Methodenfetischismus führe.

Den Streit zwischen diesen beiden Auffassungen sieht L. vorgebildet in der unterschiedlichen
Sicht dieses Faches bei Schleiermacher und Marheineke. Er interpretiert, unter dem Gesichtspunkt

dieser Differenz, die einschlägigen Texte der beiden Theologen ausführlich. Schleiermacher

wird zum Vorbild der funktionalistischen Praktischen Theologie von heute. Die Auffassungen

von Marheineke korrigiert und erweitert L. mit Hilfe von Einsichten von Adorno und
Horkheimer. Daraus wird dann das Vorbild für sein eigenes Verständnis dieses Faches. Ihm ist
die Einheit der Praktischen Theologie mit der Theologie wichtig: «Gegenüber der Wirklichkeit
die Möglichkeit in der Bestimmung des Menschen und der Welt zu thematisieren, ist Aufgabe der
Theologie insgesamt; die Praktische Theologie partizipiert an dieser Gesamtaufgabe in ihrer
Weise... Während die andern theologischen Fächerdas Mögliche... als solches reflektieren und
deshalb zunächst so ganz unpraktisch erscheinen müssen, analysiert die Praktische Theologie
die Wirklichkeit auf die in ihr inhärenten Möglichkeiten hin.»



Rezensionen 331

Der Verf. bringt einleuchtende Gründe für seine Sicht der Praktischen Theologie. Ob die
theologiegeschichtliche Analogie zur gegenwärtigen Kontroverse ein blosses Kuriosum ist oder
ob sie für ihn etwas legitimieren oder neue Einsichten ermöglichen soll, ist mir nicht
klargeworden. Vielleicht ist wie bei andern historischen Analogien das Unähnliche im Ähnlichen
doch wichtiger als das Ähnliche im Unähnlichen.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Josuttis, Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgenössischen Pastoraltheologie,
Kaiser-Verlag, München 1982. DM 28.-

«Der Pfarrer ist anders», damit kann ein Sachverhalt beschrieben oder ein Ideal für die
Amtsführung des Pfarrers formuliert werden. Der Satz kann im Zusammenhang einer Ermahnung
oder einer Kritik an einem Pfarrer vorkommen oder Ausdruck des Selbstmitleids eines Pfarrers
sein. Josuttis behandelt die verschiedenen Aspekte des Pfarrer-Berufs in empirischer, soziologischer,

religionswissenschaftlicher, tiefenpsychologischer und theologischer Sicht und zeigt
dabei, wie der Satz über die Andersartigkeit des Pfarrers bald wegleitend und bald irreführend
ist.

In der Lehre vom Amt kommt das Anderssein des Pfarrers zum Ausdruck, indem er dieses in
Analogie zum Amt des alttestamentlichen Propheten deutet. Daraus entsteht dann ein Widerspruch

zwischen dem Auftrag und den Erwartungen, die man in der Gemeinde an den Pfarrer
heranträgt. Er will Prophet sein, aber lebt als Priester. Doch die Analyse dieses Widerspruchs
lässt J. hoffen, dass der Pfarrer gerade mit der kritischen, aber auch versöhnenden Botschaft des

Evangeliums den Menschen der Volkskirche einen sinnvollen Dienst leistet.

In seinem Verhältnis zur Gemeinde fühlt sich der Pfarrer anders, weil er unter der Diskrepanz
zwischen der volkskirchlichen Wirklichkeit und seinem Ideal von christlicher Gemeinde leidet.
Besonders die Volksfrömmigkeit, die mit Kasualien und mit christlichen Festen verflochten ist,
ist ihm zuwider. Doch die Analyse dieses Sachverhalts zeigt, dass in der Volksfrömmigkeit
elementare Bereiche menschlicher Existenz zum Vorschein kommen, deren Realität der Theologe

oft verleugnet oder verdrängt. Der Pfarrer ist in dieser Hinsicht anders als viele
Gemeindeglieder, zugleich hat er aber mit seinem Beruf eine leitende Aufgabe in der Gemeinde
übernommen. Diese soziale Rolle bedingt sowohl Distanz wie auch Nähe zur Gemeinde.

Das Verhältnis des Pfarrers zur Macht hängt mit seinem Anderssein zusammen, weil er mit
seinem Beruf in gewissem Sinn Macht ausübt («Helfen heisst Herrschen», D. Stollberg). Auch
dies muss aus Gründen der christlichen Ethik ausgeblendet werden. Hier hilft die Analyse der
eigenen Machtwünsche und der Machtverhältnisse in kirchlichen Institutionen zu einem
verantwortungsvollen Umgang mit Macht.

Der Pfarrer übt seinen Beruf, nach der Devise der Reformatoren, durch das Wort aus, ähnlich
wie in primitiven Kulturen der Zauberer und in unserer Welt der Psychotherapeut, freilich ohne
dass der Pfarrer wie der Zauberdoktor und der Psychotherapeut Berufserfolge durch Heilungen
erlebt. Darum ist, so meint J., die Theologie so erpicht darauf, den Unterschied zwischen

Heilung und Heil zu betonen und für das Heil den Verkündiger von Gottes Wort als allein
zuständig zu deklarieren. Freilich, das Anderssein des Pfarrers als Diener am Wort ist für die
Welt von heute nur fruchtbar, wenn dieses Wort nicht so biographie-fern und erfahrungslos
bleibt, wie das im herkömmlichen Theologiestudium der Fall ist.

Der Pfarrer hat eine besondere Beziehung zum Tode. Bei der tiefenpsychologischen Analyse
von Aussagen verschiedener Pastoraltheologen über den Dienst des Pfarrers bei Beerdigungen
stösst J. aufdie Unsterblichkeitswünsche des Unbewussten und aufverdrängte Todesfurcht und



332 Rezensionen

Todessehnsucht. Indem der Pfarrer solche Erkenntnisse verarbeitet, wird er fähig, zur
Gelassenheit und zur Annahme gegenüber dem Tode zu helfen, und den Menschen unserer Kultur, die
den Toten keine spezifische Existenz in Raum und Zeit zugesteht, zu ermöglichen, mit ihren
Toten weiter zu leben.

Das Anderssein des Pfarrers zeigt sich in seinem Verhältnis zur Zeit, an seinem überlasteten
Terminkalender und an der Erwartung, dass er als heutiger Mensch auch das Erbe der Vergangenheit

repräsentiere. Eine Lösung der Probleme, die durch diesen Sachverhalt gegeben sind,
sieht J. darin, dass der Pfarrer in seinem Berufeine Selbstverwirklichung sucht, die am Glauben
und an der Verantwortung vor Gott und den Mitmenschen orientiert ist.

Auch in seinem Verhältnis zum Geld ist der Pfarrer anders, nur redet man davon in der Regel
nicht. J. durchbricht dieses Tabu. Er zeigt, wie im alttestamentlichen Opferwesen Naturalgaben
für Gott und Lebensunterhalt des Priesters miteinander verflochten waren und wie durch die

Einführung des Geldes aus der Gabe eine Ware wurde. Der heutige Pfarrer, der Prophet sein

möchte, gerät als Gehaltsempfänger in die Nähe des Priesters. J. meint nicht, dass sich dies durch
theologische Reflexion oder Entscheidungen von Individuen ändern liesse, aber er tritt dafür ein,
dass «aus der unbewussten Gebrochenheit im Umgang mit dem Geld beim Pfarrer eine bewusste

wird».
Das Anderssein des Pfarrers hinsichtlich der Sexualität zeigt sich vor allem in den

Schwierigkeiten, die ein homophiler Pfarrer mit kirchlichen Behörden hat. J. deckt Widersprüche und
unhaltbare Argumente in kirchenamtlichen Erklärungen zu diesem Thema auf. Für ihn ist die
lebenslange Ehe zwar ein Höhepunkt sozialer Gestaltung, aber keine für jeden Menschen
verpflichtende Schöpfungsordnung. Neben ihr sind darum für bestimmte Menschen andere soziale

Gestalten partnerschaftlicher Sexualgemeinschaften zuzulassen, auch in einem Pfarrhaus.
Unverzichtbar ist das Anderssein des Pfarrers hinsichtlich der Frömmigkeit. In einer weltlich

gewordenen Welt bleibt er, der über Gott und im Namen Gottes reden muss, nur glaubhaft, wenn
er selber Gott anruft. Eine für den heutigen Pfarrer praktikable Frömmigkeit darf freilich die

neuzeitlichen Lebens- und Bewusstseinsbedingungen nicht überspringen und bloss aus traditionellen

Formen bestehen. Da Beten ein urmenschliches Phänomen ist, gibt es auch zeitgemässe
Gestalten dafür, vielleicht in der Form der Meditation.

Wo lernt der Pfarrer aber, so mit Macht und mit Geld, mit Sexualität, mit Frömmigkeit und
mit dem Tod umzugehen, dass er Teil hat an den Schwierigkeiten und Verlegenheiten unserer
Zeitgenossen, aber ihnen zugleich Impulse zu einem gelingenden Leben anzubieten vermag?
J. macht bedenkenswerte Vorschläge für eine Umgestaltung des Studiums. Der Studierende soll
nicht mehr bloss Wissen und Kenntnisse in sich aufnehmen, sondern als Mensch so geformt
werden, dass er den Anforderungen seines Berufs gewachsen ist.

Es ist kaum möglich, die Fülle von neuen Einsichten und interessanten Durchblicken, von
psychologischen Analysen und theologischen Deutungen, die J. in dieser Pastoraltheologie
entfaltet, auf wenigen Seiten angemessen wiederzugeben. Das Buch ist anregend und fruchtbar,
auch wo es zum Widerspruch reizt. Nach meinem Dafürhalten holt J. zur Erklärung von
Problemen des heutigen Pfarrerberufs manchmal etwas weit aus. Anstatt bei den Schamanen und
Priestern der Frühzeit Israels finde ich Erklärungen für denselben Sachverhalt in der Entwicklung

dieses Berufs in den letzten beiden Jahrhunderten. Mir gefallt auch das Spiel mit der
Dialektik des Satzes «Der Pfarrer ist anders», nicht ganz. Einige Kapitel (Macht, Geld) laufen auf
die Pointe hinaus: Der Pfarrer ist nicht anders, er meint es bloss. Andere auf die These: Der
Pfarrer muss anders sein, damit muss er leben. Dem Anderssein des Pfarrers stehen immer auch
Aspekte gegenüber, in denen es gilt, dass der Pfarrer nicht anders als andere ist, zu denen man
also Analogien in andern Berufen findet. Es ist aber nicht zufällig, dass J. jedes Kapitel mit dem
Refrain vom Anderssein beginnt. Denn gegenüber dem Dilemma, in welchem der Pfarrer ein



Rezensionen 333

Prophet sein möchte, aber sich doch eher als Priester vorfindet, ist J. geneigt, nie auszuschliessen,
dass der Pfarrer auch Prophet ist. Nach meiner Meinung ist es hingegen realistischer, den
Pfarrerberufzunächst nur in Analogie zu dem des Priesters zu verstehen und darum nicht in den
Refrain von J. einzustimmen.

Walter Neidhart, Basel

Kurt Lückel, Begegnung mit Sterbenden. Gestaltseelsorge in der Begleitung sterbender
Menschen. Mit einem Vorwort von H. Petzold, Gesellschaft und Theologie: Abt. Praxis der
Kirche Nr. 36, Grünewald-Verlag, Mainz/Kaiser-Verlag, München 1981. Kt. 236 S.,

DM 26.-
Der Autor bearbeitet das Thema des Sterbens und der Sterbebegleitung vom Ansatz der Inte-
grativen Therapie her, die eine Weiterentwicklung der sogenannten Gestalttherapie von Fritz
Perls darstellt. Daher erklärt sich auch der Begriff der «Gestaltseelsorge». Er versteht «Gestaltseelsorge

im Kern als personale Begegnung zwischen Menschen, als ein Miteinandersein im
Namen Gottes» (113). In Teil A wirdanhand von konkreten Erfahrungen aus der Sterbeseelsorge
das Gesamtfeld unter bestimmten thematischen Aspekten abgeschritten. Eher geht es um die
folgenden Themen: Mein Sterbethema und mein Lebenshintergrund, das Vermeiden, Leiblichkeit

und Kommunikation, der Sterbende und sein Kontext, Lebensbilanz, die Sprache der
Träume. So wird über Möglichkeiten der Gestaltseelsorge mit sterbenden Menschen berichtet.

In Teil B wird die Begegnungs- und Beziehungsseite thematisiert unter dem Aspekt, was

eigentlich auch beim Seelsorger passiert: «Einem Sterbenden begegnen, heisst aber, in einem
nicht geahnten Masse sich selbst begegnen, heisst auch, es ihm ermöglichen, dass er sich selbst

begegnen kann» (114). K. Lückel schildert 113-189 seine intensivste Erfahrung in der Begleitung
eines sterbenden Menschen, die sich über eine Dauer von 2 Jahren hinzog. Diese Protokolle,
Reflexionen und Schilderungen sind von einer ergreifenden Tiefe und persönlichen Offenheit.
Hier wird Gestaltseelsorge als Begegnungsvorgang nach den verschiedensten Seiten hin lebendig.
Es geht um stützendes Begleiten, Aushalten des möglichen Sterbens, Möglichkeiten der Meditation

und die Praxis der Erzählstunde. In einer ungeheuren Dichte wird dann vom Sterben als

einer neuen Weise des In-der-Welt-Seins gehandelt. Es wird der Prozess vom diagnostischen
Wissen zum betroffenen Wissen beim Seelsorger Zug um Zug dargestellt.

Exkurs A skizziert die Entwicklung der Gestalttherapie durch Fritz Perls. Sodann wird die

Weiterentwicklung des Gestaltansatzes in der Integrativen Therapie durch H. Petzold erläutert.
Hier geht es um das Verständnis von Grundvertrauen (im Unterschied zum Urvertrauen) und

von Identität, die hinsichtlich ihrer 5 Säulen (des Leibes, des sozialen Kontextes, der Arbeit, der
materiellen Sicherheit und der eigenen Werte) beschrieben wird. Konstituierung von Sinn und
die Gewinnung einer Grundeinstellung des Seins statt des Habens sind weitere Therapieziele.
Sodann werden speziell die Konzepte und Methoden der Lebensbilanz und der Traumarbeit
behandelt.

Exkurs B geht auf einige Besonderheiten der Sterbeseelsorge ein, soweit sie sich im Blick auf
die allgemeine Seelsorge abheben. Ein Literaturverzeichnis rundet den Band ab.

Es gibt Bücher, deren Erscheinen an der Zeit ist. So ist es mir mit diesem Buch gegangen. Ich
habe seit einiger Zeit darauf gewartet, dass die Einsichten der Gestalttherapie darauf hin überprüft

werden, welche Hilfe sie für eine evangelische Seelsorgelehre und -praxis erbringen können.

L. hat mit der vorliegenden Veröffentlichung genau dies getan. Die Veröffentlichung von L.
verbindet in einer selten erreichten Weise den Bericht von Praxiserfahrungen und notwendiger
Reflexion der ablaufenden Prozesse. Darum ist das Buch in hervorragendem Masse geeignet, das



334 Rezensionen

eigene Nacherleben und Nachdenken anzustossen und voranzubringen. Es hat mich selbst in
einer unerhörten Weise angesprochen und angeregt. Ich halte es für eine der besten Veröffentlichungen

aus der letzten Zeit auf dem Feld der Seelsorge, die ja nicht gerade unter
Publikationsmangel zu leiden hat. Der Exkurs zur Gestalttherapie bzw. Integrativen Therapie stellt eine

gute Einführung in den Gestaltansatz und die Weiterentwicklung durch H. Petzold dar. Was in
diesem Zusammenhang über die Traumarbeit gesagt wird, verdient Beachtung. Weiterer
Reflexion bedarf die Frage nach dem Verhältnis von Grundvertrauen und Urvertrauen, das kurz
angesprochen wird. Zweifellos ist der Teil B, jener Bericht über die Begleitung von Frau K. der
eindrücklichste und anschaulichste und am tiefsten berührende Teil des Buches.

Im ganzen handelt es sich um ein praxisnahes Buch, um ein konkretes Buch, um ein gut
verständlich geschriebenes Buch, dem man viele Leser wünscht und von dem man ohne
Einschränkung sagen kann, dass sich die Anschaffung lohnt.

Gottfried Adam, Würzburg

RolfZerfass (Hg.), Mit der Gemeindepredigen. Beispiele - Berichte - Überlegungen, Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn Gütersloh 1982. 144 S., Krt., DM 22-

Der Band ist herausgewachsen aus der Tagung der Arbeitsgemeinschaft katholischer Homiletiker,

die im Oktober 1980 in München zu dem Thema des Verhältnisses von Predigt und
Gemeinde stattgefunden hat. - In einem 1. Teil sind grundsätzliche Überlegungen enthalten. Ein
2. Teil bietet Modelle aus Gemeinden, in denen in den letzten Jahren in der Predigtfrage einiges
in Bewegung gekommen ist.

J.B.Metz (Die Zielperspektive: Identitätsbildung aus Nachfolge) verbindet Predigt und
Gemeinde theologisch und inhaltlich miteinander, in dem er sie auf den Anbruch der
Gottesherrschaft und die darin verheissene Subjektwerdung des Menschen bezieht. Er geht dabei von
einem basiskirchlichen Gemeindemodell aus. R. Schloz (Im Dienst der Verständigung und der

Versöhnung) geht die Frage des Verhältnisses von Predigt und Gemeinde von einem modifiziert
volkskirchlichen Konzept an und entwickelt im Anschluss an E. Lange den Gesichtspunkt der
Konziliarität als jenen Weg der Vermittlung widersprüchlicher Erfahrungen und Konzepte im
Lebensprozess der Gemeinde, in dem Verständigung im Licht des Evangeliums und die
Versöhnung von Gegensätzen dem Aufbau der Gemeinde dienen. R. Zerfass (Predigt im Prozess der

Gemeinde) plädiert für die Wiedergewinnung des Gemeindebezugs und fragt nach den
Möglichkeiten und Konsequenzen für die Anleitung zur Predigt im Studienprozess. In Weiterführung

von E. Langes Situationskonzept entwickelt er ein 4-Felder-Schema von Situation-
Gemeinde-Text-Ich. Er bezieht den Begriff der Situation auf die homiletische Grosswetterlage
und differenziert davon die «Gemeinde» (als Ensemble der örtlichen Bewusstseinslage, des vor
Ort gewachsenen Frömmigkeitsstils und der Glaubenstradition) und das «Ich» des Predigers aus.
Er plädiert für die Anfertigung von Predigten in nicht-solistischer Manier, sondern in dialogischer

Zugangsweise, d.h. aus und in Gruppenprozessen. Die Dokumentation eines Forum-
Gespräches der Münchner Tagung schliesst sich an.

Im 2. Teil des Bandes sind Modelle aus evangelischen und katholischen Gemeinden
zusammengestellt, die unter dem Gesichtspunkt ausgewählt sind, ob es die Predigt versteht, die Spannung

zwischen dem Schrifttext und der Gemeindesituation vor Ort in einer solchen Weise

aufzudecken, dass die Hörer nicht nur als Faktoren, sondern als Subjekte dieser Situation ins

Spiel kommen.
Mit den Überlegungen und Beispielen dieses Bandes wird eine Dimension von Predigt und

Predigtarbeit in den Blick gerückt, die in den letzten Jahren angesichts der Beschäftigung mit



Rezensionen 335

Kommunikationstheorie und der Frage nach den persönlichen Anteilen des Predigers an seiner

Predigt und anderen Gesichtspunkten sicherlich nicht in genügender Weise im Blick waren. So

ist dieser Band ein wichtiger Beitrag zur homiletischen Diskussion, der volle Beachtung
verdient.

Gottfried Adam, Würzburg

Udo Rauchfleisch, Nach bestem Wissen und Gewissen. Die ethische Verantwortung in Psycho¬

logie und Psychotherapie, Neue Beiträge zur Erziehungs- und Familienberatung Bd. 6, Verlag

für Medizinische Psychologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1982. 114 S.

Die Berufsverbände der Psychologen in der Schweiz und in der BRD haben ethische «Richtlinien»

resp. «Verpflichtungen» aufgestellt (im Anhang dieser Arbeit abgedruckt), aber in der

deutschsprachigen Literatur der Psychologie und der Psychotherapie ist davon wenig die Rede,
in der Ausbildung der Psychologen sozusagen gar nicht. Es ist darum verdienstlich, dass Rauchfleisch

die verschiedenen ethischen Probleme des Psychologenberufs aufgreift und in
Auseinandersetzung mit der (meist englischen) Literatur und auf Grund eigener Erfahrung behandelt.
Solche Probleme stellen sich beim psychologischen Test u.a. hinsichtlich der Testgläubigkeit
und des Hypothesencharakters der Resultate und hinsichtlich des Machtdilemmas, in dem sich
der Psychologe oft befindet, besonders wenn schulische oder berufliche Beförderungen oder
Gerichtsurteile vom Testergebnis abhängen. In der Psychotherapie sind ethische Entscheidungen

zu fallen, wenn ein Patient angenommen oder abgewiesen wird, wenn die Therapiemethode
gewählt wird oder wenn ein frei praktizierender Therapeut mit einem Patienten zu tun hat, der
die Behandlung nicht finanzieren kann. Belastende Situationen ergeben sich ferner bei der
Abschätzung der Suizid-Gefahr und bei der ambulanten Betreuung dissozialer Menschen, bei
denen weitere Delikthandlungen möglich sind. In eigentliche Loyalitätskonflikte gerät der
Therapeut, wenn er zwischen Auftraggeber und Klient steht, z. B. bei der Betreuung von
Strafgefangenen oder bei der Tätigkeit als Gutachter. Viel zu wenig beachtet werden die ethischen
Probleme in der psychologischen Forschung, in der Versuchspersonen oft einem Stress ausgesetzt

oder in einer Art und Weise belogen werden, wie es allen humanen Wertvorstellungen
widerspricht. Neutrale Grundlagenforschung in der Psychologie gibt es nicht. Eine Forschung,
die sich mit dem Menschen beschäftigt, hat immer ethische Implikationen.

Ich sehe die Qualität der Arbeit von R. darin, dass er die verschiedenen ethischen Probleme
differenziert aufdeckt und analysiert, aber keine Rezepte dafür anbietet, sondern Mut macht, die
Dilemmata und die oft unlösbaren ethischen Konflikte durch einen reflektierten persönlichen
Gewissensentscheid auszuhalten.

Walter Neidhart, Basel

Peter F. Barton (Hg.), Festgabefür Wilhelm Kuhnert-Jubliäumsjahrgang 1980, Jahrbuch für die
Geschichte des Protestantismus in Österreich, 96. Wien, Evangelischer Presseverband, 1980.

438 S.

This volume commemorates, not only the 80th birthday of Wilhelm Kühnert, Professor Emeritus

of Church History at the Evang.-theol. Fakultät of the University of Vienna, but also the
centennial anniversary of the foundation of the Gesellschaft für die Geschichte des Protestantismus

in Österreich. Several articles deal with the history of the Society and other Austrian
Protestant institutions. In addition, Ulrich Gäbler studies Eduard Böhl's controversy (1864) with
A.Keunen concerning the interpretation of the Old Testament. Koloman Micskey, Gustav

Reingrabner, Albert Stein und Oskar Sakrausky reflect on the nature and purposes of church



336 Rezensionen

history. The Reformation is treated by Ingetraut Ludolphy (Frederick the Wise), Gerhard Florey
(Salzburg Protestant songs), Imre Gyenge (inter-Protestant controversy in Western Flungary) and
Amedeo Molnar (Bohemian confessions of faith). Karl Schwarz analyzes Protestant opposition
to «Right-wing Josephinism» in Austria, 1934-1938. A worthy memorial to Professor Kiihnert,
this collection of articles should prove useful to theologians as well as church historians.

Charles H. O 'Brien, Macomb (111.)

Jochen-Christoph Kaiser, Arbeiterbewegung und organisierte Religionskritik. Proletarische
Freidenkerverbände in Kaiserreich und Weimarer Republik, Industrielle Welt. Schriftenreihe

des Arbeitskreises für moderne Sozialgeschichte, hg. von Werner Conze, Bd. 32, Klett-
Cotta, Stuttgart 1981. 380 S.

Die vorliegende Arbeit, eine Münsteraner historische Diss., ist zunächst ein Beitrag zur
Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Zugleich wird darin aber auch für die kirchliche
Zeitgeschichte wichtiges Neuland erschlossen. Entstehung, Entwicklung und Bedeutung bewusst

«proletarischer» Freidenkerverbände im kaiserlichen Deutschland und dann in der Weimarer
Republik werden sorgfaltig untersucht und dargestellt. Der Verfasser hat mit grösster Akribie
eine Fülle von Archivalien, Zeitschriften und Kleinliteratur durchforstet. Er hat die oft schwer
übersichtliche Geschichte konkurrierender Verbände und Organisationen bis in die Einzelheiten

persönlicher Friktionen und Rivalitäten aufgehellt. Dabei werden aber immer wieder die

grösseren Zusammenhänge sichtbar gemacht: die Profilierung eines ausgesprochen
proletarischmarxistischen Atheismus gegenüber bürgerlichem Freidenkertum, vor allem aber dann die

Spaltung der «proletarischen» Freidenkerverbände (sowohl im deutschen wie im internationalen

Bereich) infolge der immer härteren Polarisierung zwischen Sozialdemokraten und
Kommunisten in der Weimarer Zeit. Aufschlussreich ist die Statistik der Kirchenaustrittsbewegung:
ihren einmaligen Flöhepunkt erreichte sie in den Jahren unmittelbar nach dem 1. Weltkrieg und
dem Zusammenbruch des alten Staatskirchentums. Auch die kirchlichen Reaktionen auf die

«Gottlosenpropaganda» werden registriert. Gerade in der Endphase der Weimarer Republik
kam es übrigens zu deutlicher Kooperation von Staat und Kirchen gegen den militanten
Atheismus der extremen Linken. Nach Hitlers Machtübernahme wurden dann die Freidenkerverbände

zerschlagen. Alle diese Vorgänge werden bei Kaiser gut dokumentiert. So ist die Arbeit
ein wertvoller Beitrag zur modernen Ideologie- und Sozialgeschichte Deutschlands - auch zur
Vorgeschichte etwa der Konflikte zwischen Kirche und Staat in der späteren DDR.

Andreas Lindt, Bern

Margot Lücht-Steinberg, Seelsorge und Sexualität. Gesprächsanalysen aus der klinischen Seel¬

sorgeausbildung, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1980. 158 S., DM 19.80.

Die Verf.n, Krankenhauspastorin und Supervisorin in der Klinischen Seelsorgeausbildung,
bietet hier kommentierte Gesprächsprotokolle, in denen Sexualität entweder als Gesprächsthema

oder (und) im Spiel von Übertragung und Gegenübertragung vorkommt. Für ihre
Deutungen benützt sie psychoanalytische Kategorien. Mit ihrer Arbeit an den Protokollen will sie

die Gefühlsreaktionen beider Partner, auch solche, die nur unterschwellig sind, aufspüren und
damit dem Seelsorger die Stärken und die Schwächen der eigenen Gesprächsführung bewusst
machen. Dieser soll dadurch die Möglichkeit bekommen, seine eigene Neurose zu
verarbeiten.

Dass die Klinische Seelsorgeausbildung eine überaus wertvolle Methode zur Formung des

Seelsorgers ist, steht für mich fest. Ich frage mich aber, was aus der Publikation von solchen



Rezensionen 337

kommentierten Protokollen gelernt werden kann, besonders wenn es sich um Protokolle handelt,

in denen der Seelsorger noch recht anfängerhaft interagiert. Das Lesen des Buches ersetzt die
Teilnahme am Kurs nicht, es kann höchstens dazu motivieren und darauf vorbereiten. Aus den

kommentierten Beispielen von Reaktionen des Seelsorgers, welche die Verfasserin lobt, wird
auch anschaulich, was «Gesprächspsychotherapie» ist.

Was lernt der Leser des Buches aus den psychoanalytischen Deutungen? Die Verf.n weiss,
dass es für diese keine objektiven Verifikationen gibt. Das einzige Kriterium für ihre Richtigkeit
ist das Evidenzerlebnis des Betroffenen. Und da alle Protokolle von der Lemgruppe im Klinischen

Seelsorgekurs besprochen werden, kann dieses Evidenzerlebnis immer auch eine Anpassung

an die Gruppenmeinung sein. Manche Deutungen sind kühn und stützen sich auf
kombinierende Analogieschlüsse. Alle Deutungen sind monokausal und setzen voraus, dass es neben
dem Freudschen Paradigma nicht noch andere psychologische Paradigmen gibt, die das Freud-
sche komplementär ergänzen könnten. Der Leser, der zur Freudschen Sexualtheorie nicht
dasselbe unreflektierte Verhältnis wie die Verf.n hat, gewinnt darum aus ihren Kommentaren bloss
die neue Erkenntnis, dass in einem konkreten Fall bestimmte Züge einer Frau in einem
Seelsorgegespräch von einer Lerngruppe als phallisch-sadistisch gedeutet wurden. Muss der Leser
diese neue Erkenntnis einfach gläubig annehmen? Oder ist die Sicherheit, mit der die Deutungen
vorgebracht werden, ein Element dieser Form von Ausbildung zur Seelsorge? - Eine beunruhigende

Frage!
Walter Neidhart, Basel

Margot Lücht-Steinberg, Gespräche mit älteren Menschen, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttin¬

gen 1981. 179 S„ DM 24.80.
Diese kommentierten Protokolle geben Einblick in die Flauptthemen der Gespräche mit alten
Menschen. Die Verf.n analysiert die Gefühle, die sich im Seelsorger regen und ihn bei seinen

Reaktionen beeinflussen. Sie beleuchtet dabei auch die psychologischen Probleme von religiösen

Themen. Mit der Veröffentlichung der Protokolle beabsichtigt sie nicht «die Vermittlung
psychotherapeutischer Gesprächstechnik» (diese lässt sich nur 'face-to-face' in entsprechenden
Kursen erlernen), sondern «das Einblick-Geben in die Alltagssituation von Seelsorgern». Bei

ihren Kommentaren geht es ihr nicht um Beurteilung guter oder schlechter Seelsorge, «nicht um
Wertungen, sondern um Beschreibung dessen, was der Seelsorger tut und welche Auswirkungen
dies hat». Nur bei einem Protokoll hält sie diese Abstinenz im Urteilen nicht durch, sondern

wirft dem Betreffenden heftig seine Unfähigkeit, auf die Gefühle des Gegenübers einzugehen,

vor. Aus den Deutungen soll der Leser lernen, wie nötig es für ihn ist, eine gewisse
tiefenpsychologische Selbsterkenntnis zu erwerben. Denn gerade in der Alten-Seelsorge spielen
«Übertragung, Gegenübertragung, unbewusste Roilenzuschreibungen, Symbolik, besonders symbolische

Kommunikation, Regression und andere Abwehrmechanismen» nach der Meinung der
Verf.n eine grosse Rolle. Der Seelsorger muss solche psychischen Faktoren erkennen und mit
ihnen umzugehen verstehen.

Für mich ist dies allerdings eine offene Frage, wieweit es ein Pfarrer durch einen klinischen
Seelsorgekurs, der ja nie dasselbe leisten kann wie eine Lehr-Analyse, lernt, mit analytischen
Deutungskategorien in der Selbstanalyse sinnvoll umzugehen. Oder lernt er nur, die analytischen

Kategorien wie ein dogmatisches Gehäuse zu benutzen, in dem er sich geborgen fühlt? Wie
lernt er die kritische Distanz zu den Deutungsschemata, besonders wenn er von einem Supervisor

geführt wird, der wie die Verf.n die eigene Kunst, zu deuten, so wenig in Frage zu stellen
scheint.

Bemerkenswert ist immerhin, dass sie, die mit Überzeugung die Methode der
Gesprächspsychotherapie vertritt, ausdrücklich auf deren Begrenztheit in einer bestimmten Situation



338 Rezensionen

hinweist: die Methode, angebotene Gefühle des Partners zu verbalisieren, kann zu einer
«einseitigen Verstärkung belastender, trauriger, depressiver Gefühle und Stimmungen führen, zumal
bei alten Menschen ein Trauerprozess über ihren eigenen Tod einsetzen kann».

Walter Neidhart, Basel

Hans-Christoph Piper, Kommunizieren lernen in Seelsorge und Predigt. Ein pastoraltheologi¬
sches Modell, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1981. 130 S., DM 19.80.

Man wirft der Klinischen Seelsorgeausbildung vor, sie sei ein Import aus den USA. Doch es gab

schon früher ähnliche Ausbildungsformen in Europa. Piper hat interessante Dokumente über
das «Göttinger Pastoral-Institut» ausgegraben, eine Gründung von Pfarrer H. P. Sextro zur
Ausbildung von Theologiestudenten als Seelsorger. Die Lernmethoden waren dem, was in der

heutigen Klinischen Seelsorgeausbildung praktiziert wird, auffallend ähnlich: der Lernende
übernahm in eigener Verantwortung die Seelsorge für eine Anzahl Spitalpatienten. Gelernt
wurde in Kleingruppen anhand von Fallberichten und Aufzeichnungen über die Gespräche
unter Assistenz eines Beraters, der ebenfalls praktizierender Seelsorger war. Informationen
wurden nur so viel geboten, wie dies von den konkreten Erfahrungen her als nötig erschien.

Anhand des Vergleichs stellt P. einleuchtende Überlegungen an zu einer didaktischen Theorie

heutiger Seelsorgeausbildung. Gelernt wird induktiv, von der Erfahrung aus, und in Gruppen.
Im Zentrum steht das Erlernen der Kommunikation in ihren verschiedenen Dimensionen. Dazu
gehört auch die Arbeit an der Sprache, die in den Seelsorgekursen hauptsächlich durch
Predigtbesprechungen, anhand der gehaltenen Predigt, nicht bloss des Predigtmanuskriptes,
geschieht. Schliesslich äussert sich P. zur Frage nach den Konsequenzen dieser Art der Ausbildung
für die Theologie des lernenden Individuums und für die Praktische Theologie im allgemeinen.
Seiner These stimme ich voll und ganz zu: Diese Ausbildungsform ist «ein Integrationsmodell
von Theorie und Praxis, das in einem exemplarischen Arbeitsfeld kirchlicher Praxis verwurzelt
ist.»

Walter Neidhart, Basel

Dietmar Pohlmann, Offene Lernplanung in der Religionspädagogik. Kategorien einer theolo¬

gischen Didaktik, Arbeiten zur Religionspädagogik Bd. I, Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1982. 294 S., kart. DM 38.-.

«Religionspädagogik ist eine praxisnahe Handlungswissenschaft, die sich durch ihren spezifischen

Gegenstandsbereich als eigenständige, theologische Disziplin aus der Interaktion von
Theologie und Erziehungswissenschaft konstituiert» (230) - dies ist die zusammenfassende

Definition dessen, was der Verf. in seiner Arbeit inhaltlich auszuarbeiten beabsichtigt. Er will der
grundlegenden Verschränkung theologischer und pädagogischer Fragestellungen nachgehen, die
Fragen der Lernplanung vorantreiben und so das Verhältnis von Glaube und Lernen näher
präzisieren, um Kategorien einer theologischen Didaktik bereitzustellen. Das Verhältnis von
Glaube und Lernen soll dadurch präzisiert werden, dass die in Theologie wie Erziehungswissenschaft

gleichermassen beheimateten Kategorien von Identität, Emanzipation und Sinn
bearbeitet werden. Theologisch ist er einem Ansatz reformatorischer Rechtfertigungslehre
verpflichtet.

Nach einer Einleitung (1.) und der Reflexion über die Zielsetzung der Untersuchung (2.)
werden im 3. Kap. das «offene Curriculum» und die «kommunikative Didaktik» erörtert. Hier
möchte der Verf. die Diskussion dieser erziehungswissenschaftlichen Fragestellungen in der
Religionspädagogik intensivieren. Das 4. Kap. ist m.E. der weiterführendste Teil der Arbeit.



Rezensionen 339

Hier geht es um den «offen geplanten problemorientierten Religionsunterricht». Nach einer
vorlaufenden Klärung des Wertbegriffes in den verschiedenen Wissenschaften und einer Reflexion

der Wertproblematik der Religionspädagogik werden die Kategorien «Identität» -
«Emanzipation» und «Sinn» bearbeitet. Dabei sieht der Autor mit den drei genannten Grundbegriffen
entscheidende Aspekte dessen angesprochen, worum es in puncto Rechtfertigung als Lehre und
als Geschehen geht. Dementsprechend wird die Verflochtenheit von Rechtfertigung und Identität

herausgearbeitet, indem Gemeinsamkeiten und Unterschiede des Identitätsverständnisses
im Bereich von Theologie und Pädagogik dargestellt und reflektiert werden. Das Gewissen dient
als fachdidaktischer Beispielbereich für die religionspädagogische Kategorie Identität. Zum
Grundbegriff Emanzipation werden in gleicher Weise die Werthintergründe aus theologischer
und pädagogischer Perspektive erarbeitet und Dialogaspekte formuliert. Konkretisiert werden
die Überlegungen an der Frage der Verantwortung. Schliesslich wird nach der Bedeutung von
Sinn in Pädagogik und Theologie gefragt und die Rechtfertigungsaussage auf die Sinndimension
bezogen, konkretisiert im Blick auf die Zielvorstellungen eines offen geplanten RU. Im 5. Kap.
skizziert der Verf. sodann seinen religionspädagogischen Ansatz, indem er das Verhältnis von
Glaube und Lernen im Blick auf die drei genannten Grundbegriffe noch einmal durchbuchstabiert.

Die Bündelung in der zusammenfassenden Definition von Religionspädagogik wurde
bereits zitiert.

Die Arbeit ist im ganzen gediegen. Sie bewegt sich auf einem hohen Reflexionsniveau.

Allerdings werden die Fragen - trotz des Drängens aufHandlungsforschung und Konkretion - in
abstrakter Begrifflichkeit verhandelt, die es einem nicht leichtmacht, die Arbeit zu lesen. Der Stil
und die methodologischen Reflexionen zu den einzelnen Abschnitten sind bisweilen etwas
umständlich. Das ist schade, weil ich meine, dass der Versuch des Verf.s überaus beachtlich ist
und man sich darum die Lektüre durch möglichst viele Religionspädagogen nur wünschen
kann.

Dabei ist zu sehen, dass der Autor sich durchgängig auf die Position der kritischen
Erziehungswissenschaft bezieht, wie sie vor allem im Gefolge von J. Habermas ausgearbeitet worden
ist. Darin liegt gewiss eine Begrenzung, die man als so gewollt zur Kenntnis nehmen muss. Es ist
ihm darin zuzustimmen, dass die Frage des offenen Curriculums in der Religionspädagogik nicht
monographisch behandelt worden ist. Gleichwohl haben namhafte Vertreter evangelischer
Religionspädagogik gegen die Form geschlossener, produktionsorientierter Curricula bereits
Einwände erhoben zu einem Zeitpunkt, als in der allgemeinen Pädagogik die Diskussion um
offene Curricula überhaupt noch nicht in Gang gekommen war. Was die kommunikative
Didaktik betrifft, so ist in der Tat die Beobachtung P.s zutreffend, dass evangelische Religionspädagogik

in der Rezeption dieses didaktischen Konzeptes zurückhaltend war. Freilich: Könnte
dies nicht auch daran liegen, dass die Einsicht, dass in der Lernsituation die Inhalts- und die

Beziehungsdimension nicht getrennt auftreten, sondern miteinander vermittelt sind, nicht unbedingt

der Ausarbeitung einer eigenen Didaktik bedarf? Im Blick aufdie Frage der Zuordnung von
Identität und Rechtfertigungsverständnis sowie die Herausarbeitung der Bedeutung des

Sinnhorizontes für den schulischen Religionsunterricht und seine Ziele sehe ich im besonderen die
weiterführenden Perspektiven dieser Arbeit.

Dass eine neue Reihe von «Arbeiten zur Religionspädagogik» mit einem Band eröffnet wird,
der auf dem theologischen Proprium der Religionspädagogik insistiert und die Rechtfertigungsperspektive

in kritisch-produktiver Weise in das Gespräch mit Vertretern gegenwärtiger
Erziehungswissenschaften einzubringen vermag, stellt ein erfreuliches Zeichen dar und lässt hoffen,
dass damit für die weiteren Bände dieser Reihe eine Perspektive aufgezeigt ist, die zugleich eine

Perspektive für die weitere religionspädagogische Arbeit in den achtziger Jahren darstellt.
Gottfried Adam, Würzburg


	Rezensionen

