
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 3

Artikel: Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels : Hans-Joachim Birkner zum 50.
Geburtstag

Autor: Barth, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


296

Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Hans-Joachim Birkner zum 50. Geburtstag

Innovatorische Gedankengefuge in der Geschichte der Selbstexplikation
des Geistes haben ihr Qualitätsmerkmal nicht zuletzt darin, dass sie einer
produktiven Interpretation fähig und bedürftig sind. Durch und mit
Ingangsetzung einer solchen Interpretationsgeschichte werden sie geradezu erst
klassische Gebilde, indem aus Gegenständen schulmässig verfahrender und
in existentieller Betroffenheit verantworteter ehrerbietiger Paraphrase
urbane Themen rational überprüfbarer Diskussion werden. Diese Fähigkeit zu
produktiver Interpretationsgeschichte und deren Ingangsetzung werfen
natürlich die Frage nach den Kriterien der Identität zwischen Interpretation
und interpretiertem Gegenstand bzw. die Frage nach der Gegenstandsnähe
untereinander verschiedener auf denselben Gegenstand sich beziehender
Interpretationen auf. Auch wenn es nicht zu sich gegenseitig bekämpfenden,
sektenartigen Schulrichtungen kommt, kann die Reichweite der
Interpretationsmöglichkeiten den intendierten identischen Gegenstand fast unkenntlich

machen oder gar zum Verschwinden bringen. So muss es etwa die
Philosophie Kants aushalten, dass sich sowohl der praktische Idealismus Fichtes
als auch die lediglich an formalen Wahrheitsbedingungen von Erkenntnis
interessierte Wissenschaftstheorie unserer Tage auf sie berufen; ähnlich
ergeht es auch beispielsweise der Theologie Luthers, wenn sich sowohl die
altevangelische Orthodoxie als auch die neuprotestantische Konzeption
einer Gewissensreligion auf sie beziehen.

In eine solche produktive Phase der Interpretationsgeschichte ist nunmehr
auch die Theologie Karl Barths gerückt. Gemeinsam ist fast allen neueren
Interpretationsbemühungen1 um Barth ein Drang zur Formalisierung der
ursprünglichen materialen Fülle des Interpretationsgegenstandes und zur
gedanklichen Strukturierung des sich Fixierungen vital und beinahe
programmatisch entziehenden Argumentationsverlaufes. Die Rahmengesichtspunkte

dieser neueren Interpretationsversuche und dementsprechend auch
deren Ergebnisse weichen freilich erheblich voneinander ab. So ist im

1 Ich denke hier neben den Arbeiten von Trutz RendtorfF, Falk Wagner, Walter Sparn und
Friedrich Wilhelm Graf in erster Linie an Barth-Deutungen im engeren Sinne etwa von Hans-
Georg Geyer, Eberhard Jüngel, Wolf Krötke, Wilfried Härle, Konrad Stock und Okko Her-
lyn.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 297

Umkreis von Trutz Rendtorff2 versucht worden, die Theologie Karl Barths
in den kontinuierlichen Verlauf der neueren Theologie- und Philosophiegeschichte

in der Weise einzubeziehen, dass sie als Radikalisierung neuzeitlicher

Autonomie- und Selbstbewusstseinsproblematik verstanden werden
kann. Damit ist die Frage nach der Plausibilität einer Interpretation, welche
sich im allgemeinen bloss durch die Bewährung der texterschliessenden Kraft
des nur hypothetisch fungierenden Interpretationsansatzes beantwortet,
stillschweigend oder ausdrücklich verknüpft mit der Frage nach der Plausibilität
eines solchen mit Letztbegründungsanspruch auftretenden Interpretationsrahmens.

Dementsprechend hat man den Versuch, die Theologie Karl Barths
auf solche Weise in die Thematik der Neuzeit einzubeziehen, dadurch zu
neutralisieren versucht, dass man in einem ersten Schritt zunächst hingewiesen

hat auf die hier vorliegende «reflexive Fassung des Überbietungsan-
spruchs»3, wonach «erst noch zum Bewusstsein zu bringen ist, was in der
Theologie Karl Barths gegenständlich verschlüsselt geleistet wurde»4, und
eben damit auf die «theoretisch praktische Doppelnatur des

Rekonstruktionsprinzips»5, dem sich zu versagen nach jenem Deutungsschema «moralische

Anrüchigkeit»6 offenbare, um danach in einem zweiten Schritt dem
dabei vorausgesetzten «vermeintlich fixe(n) Freiheitsbegriffi»7 «seine suggestive

Identität»8 zu nehmen und mit der Destruktion des Rekonstruktionsprinzips

«sowohl die Verbindlichkeit des Interpretationsrahmens als auch
die Triftigkeit des Interpretationsansatzes fraglich»9 zu machen.

Mit dem Aufweis mangelnder Konsistenz des die subjektivitätstheoretische
Reduktion10 der Theologie Karl Barths ermöglichenden Freiheitsbegriffes

ist jedoch eine auf die reflexive Fülle von Wissen gerichtete systematisch

genetische Rekonstruktion von Wissen nicht generell unmöglich
gemacht. Dies kann man sich leicht klarmachen: Jeder Autor eines Textes muss

2 T. Rendtorff Radikale Autonomie Gottes. Zum Verständnis der Theologie Karl Barths
und ihrer Folgen, in: Theorie des Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner
neuzeitlichen Verfassung, Gütersloh 1972, 161-181; ders. (Hg.), Die Realisierung der Freiheit.
Beiträge zur Kritik der Theologie Karl Barths, Gütersloh 1975.

3 D. Korsch, Christologie und Autonomie, EvTh 41 (1981) 143.
4 Ebd. 143.
5 Ebd. 144.
6 Ebd. 143.
7 Ebd. 162.
8 Ebd. 163.
9 Ebd. 161.
10 Hierin dürfte der systematische Skopos der Münchener Barth-Interpretation liegen - im

Zusammenhang einer geschichtsphilosophischen Gesamtdeutung der Neuzeit.



298 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

sich, sowohl wenn er einen bestimmten Gedanken oder ein bestimmtes
Gedankengefuge erzeugen bzw. entfalten will als auch wenn er diesen Gedanken

oder dieses Gedankengefuge sprachlich mitteilen will, einer kategorial
elementar geordneten Sprache bedienen, deren Elemente auf einer letztlich
unhintergehbaren Ebene der Umgangssprache in empirischer Hinsicht Sinn
und Bedeutung erhalten. In Entsprechung hierzu bewegt sich im Falle der
sprachlichen Darstellung komplexer gedanklicher Innovationen die Erörterung

eines Problemzusammenhanges immer schon auf der Ebene einer
problemgeschichtlich gezeichneten Sprache. Das die Struktur des Bewusstseins
kennzeichnende Verhältnis von Unmittelbarkeit und Reflexion, wonach das

Bewusstsein immer sehr viel mehr ist, als es von sich weiss, ist also nicht auf
die Struktur des Bewusstseins oder deren individuelles Vorkommen
beschränkt, sondern betrifft - von dem Begründungsverhältnis zwischen beiden
Strukturen sei hier abgesehen - auch die Struktur der Sprache, hier also die
der Wissenschaftssprache und Bildungssprache, und in Abhängigkeit davon
auch den geschichtlichen Ort von Theorien und Problemen: die Sprache, in
der Probleme erörtert werden, ist sehr viel mehr als derjenige, welcher die

Sprache verwendet, in ihr zum Ausdruck zu bringen in der Lage ist. Die hier
vorliegende Beziehung von Sprache und Bewusstsein ist der eigentliche
Grund dafür, dass - wie Kant" befand - «es gar nichts Ungewöhnliches sei,

sowohl im gemeinen Gespräche als in Schriften durch die Vergleichung der
Gedanken, welche ein Verfasser über seinen Gegenstand äussert, ihn sogar
besser zu verstehen, als er sich selbst verstand, indem er seinen Begriff nicht
genugsam bestimmte und dadurch bisweilen seiner eigenen Absicht
entgegenredete oder auch dachte» (AA III, 246).

Dies bedeutet, dass man auch ohne ein mit moralischem Anspruch
kombiniertes Entschlüsselungspathos die Theologie Karl Barths zum Gegenstand
einer, wenn auch der Entstehung von Theologie nicht gerade zusehenden,
wohl aber auf die Bedingungen dieser Entstehung reflektierenden Interpretation

machen kann, und zwar ebensowohl aus einem rein problemgeschichtlichen

Interesse heraus wie aus dem Interesse an Plausibilität von unter
problemgeschichtlichen Voraussetzungen konzipierten Problemlösungen.
Es soll hier jedoch gar nicht die Theologie Karl Barths selber zum Gegenstand
einer Interpretation unter spezifisch neuzeitlichen Fragestellungen gemacht
werden, sondern eine ihrer gegenwärtig interessantesten Deutungen12, nicht

11 Die Werke Kants werden zitiert nach der Gesamtausgabe, hg. v. der Berliner Akademie,
23 Bde., 1900-1955 AA).

12 Die hier verwendeten, die Barth-Deutung Eberhard Jüngels betreffenden Arbeiten werden
wie folgt zitiert: E. Jüngel, Die Möglichkeit theologischer Anthropologie auf dem Grunde der



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 299

zuletzt deswegen, weil gerade diese sich zugute hält, den Ausgang der Theologie

überhaupt aus ihrer durch Übernahme spezifisch neuzeitlicher
Perspektiven selbstverschuldeten Unmündigkeit auf eine besonders virtuose
Weise zum Ausdruck gebracht zu haben:13 wir fragen nach Aspekten des

Fortwirkens neuzeitlicher Fragestellungen und nach dem Gewicht der darin
aufgehobenen Probleme in der Barth-Deutung Eberhard Jüngels.

Das Thema der Erkenntnistheorie innerhalb der Theologie gehört ohne
Zweifel zu den in maskierter Gestalt vorantreibenden Kräften der Theologie
Karl Barths. Es gibt ja nicht nur vergessene Theologen, sondern auch

vergessene Themen der Theologie. Vergessene Themen der Theologie
unterscheiden sich darin von vergessenen Theologen, dass sie ein stillschweigendes
Fortleben führen können, und zwar in einer unbewussten Maskierung. Die
unbewusste Maskierung potenziert sich, wenn die so fortlebenden Gestalten
ursprünglich vielleicht einmal gar keine von Haus aus theologischen Themen
zu ihren Ahnen haben. Aber aufjeden Fall bedeutet, sich solcher mehr oder
weniger maskierten, vergessenen Themen zu erinnern, die Erscheinungen
ihres Fortlebens unter einer problemgeschichtlichen Perspektive zu
analysieren. Für eine in stimmungsmässiger Affinität begriffene Zeitgenossenschaft

eines sein Zeitbewusstsein wirkungsvoll aussprechenden Denkens
erübrigt es sich, nach dem Fortwirken vergangener Fragestellungen zu suchen
in dem, was sich einem unmittelbar erschlossen hat. Für die Nachfolgenden
freilich, deren Zustimmung sehr viel stärker aufdas Verstehen angewiesen ist,
empfiehlt es sich, sich des Verborgenen im scheinbar Offensichtlichen
bewusst zu werden und damit des längst Vergangenen im auch nicht mehr
Gegenwärtigen zu erinnern.

Vor diesem Hintergrund will die Diskussion der These verstanden sein,
wonach Eberhard Jüngels Barth-Deutung erkenntnistheoretisch orientiert ist
und als solche erhebliche Plausibilitätsdefizite aufweist. In einer groben
Annäherung könnte man zugespitzt sagen: Eberhard Jüngel führt die Apo-
rien einer Transzendentaltheologie vor, d. h. er zeigt, in welche Verlegenhei-

Analogie, EvTh 22 (1962) 53 5 - 5 57 MA) ; ders., Gottes Sein ist im Werden, 19672 GS) ; ders.,
...keine Menschenlosigkeit Gottes..., EvTh 31 (1971) 376-390 (=KM); ders., Die Welt als

Möglichkeit und Wirklichkeit. Zum ontologischen Ansatz der Rechtfertigungslehre, in: Unterwegs

zur Sache, 1972,206-233 MW); ders., Gott als Geheimnis der Welt, 21977 GG); ders.,
Artikel «Karl Barth», in: TRE, hg. von G.Krause und G.Müller, Bd.5 (Berlin 1980) 251-268

KB).
13 Vgl. hierzu Jüngels auf die Gesamtgeschichte des Denkens bezogene, in Form einer

Gedanken-Sequenz ausgesprochene theologische Maxime: «1. Der metaphysische Gottesgedanke

als Gedanke» (KM 377), «2. Gott auf Grund von Offenbarung gedacht» (KM 378), «3.
Gott - vollständig definiert in Jesus» (KM 380).



300 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

ten eine sich selbst rein- und letztbegründenwollende Theologie gerät. Es geht
hier also nicht primär um die Theologie Karl Barths, als vielmehr um eine in
bestimmter Weise akzentuierte Interpretation derselben.14

I

Jüngel charakterisiert Barths Denken mit folgenden Worten: «Barth denkt
als Theologe» (GS 9). Mit dieser Charakteristik ist zunächst freilich entweder
nichts mehr bezeichnet als das Bestehen eines der Erläuterung kaum bedürftigen

banalen Sachverhaltes, wie Jüngel selber einräumt (vgl. GS 9), oder aber
ein tatsächliches Problem, das bloss zu stellen oder gar auch noch zu lösen in
das Innerste des Gedankengefüges Barths einzudringen nötigt.15 Diese Nötigung

verspürt und ihr selber wiederum gedanklichen Ausdruck verliehen zu
haben, ist das hervorstechende Merkmal der eindringlichen Barth-Interpretationen

Jüngels. Wenn sich für ihn freilich diese Problemstellung zugleich
mit einer theologiegeschichtlichen Wahrnehmung, oder genauer gesagt: mit
einem sich in die Form eines Wahrnehmungsurteils kleidenden Werturteil,
verbindet - für Jüngel «blieb Barth auf den Unterschied zwischen Gott und
Mensch bedacht wie nur selten ein Theologe seit Luther» (GG 385)-, so fallt
es nicht schwer, davon zu abstrahieren.

Jüngel präzisiert den sachlichen Gehalt seiner Charakteristik der Theologie

Karl Barths, wenn er sagt, «dass für Barth <als Theologe denken> nichts
anderes als Consequent und ausschliesslich als Theologe denken> heissen

14 Jüngel bezeichnet seine Barth-Deutung als von «der Form einer Paraphrase der
Gedankengänge Barths» (GS 7). Der von ihm zwar nur im Hinblick auf das Analogieverständnis
erhobene Anspruch: «Nur in dem von mir versuchten Verständnis des Barthschen
Analogiegebrauches scheint mir der Gebrauch des Phänomens der Analogie in der Theologie überhaupt
legitim, zugleich aber unbedingt erforderlich zu sein. Jedes andere Verständnis des Barthschen

Analogiegebrauchs führt notwendigerweise zur fundamentalen Kritik desselben und damit der

Grundlagen der kirchlichen Dogmatik» (MA 556) zeigt, dass in der Perspektive Jüngels
zwischen seiner Deutung der Theologie Karl Barths einerseits und Fragen der Theologie überhaupt
nicht mehr randscharf unterschieden werden kann. Deshalb kann Jüngel auch noch mit den von
ihm behutsam unternommenen, als Verdeutlichungen verstandenen Korrekturen Barths (vgl.
MA 552, NW 213, GS 13) den Anspruch verbinden, Barth gerecht zu werden. Es erscheint
deshalb nicht als illegitim, die Frage der Barth-Adäquatheit Jüngels auf sich beruhen zu lassen

und statt dessen nach der blossen Konsistenz und Plausibilität seiner Barth-Deutung zu

fragen.

15 Vgl. Jüngels Urteil über Barth: «Das Systematische an dieser Theologie ist deren Kraft, den

dogmatischen Denkvorgang jederzeit von der zu denkenden Sache korrigieren bzw. neu in
Bewegung setzen zu lassen und dabei gleichwohl voranzukommen...» (KB 254).



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 301

kann» (GS 9). Worin besteht die Konsequenz eines nur theologischen
Denkens? Jüngel gibt einen mehr als nur denkpsychologisch gemeinten Wink,
wenn er einem solchen Denken zutraut, «ganz einfach derjenigen Zerstreutheit

[zu] wehren, die die christliche Rede von Gott dadurch ernst zu nehmen
versucht, dass sie das, wovon da die Rede ist, erst nachträglich ernst nimmt»
(GG 391). Die Konsequenz eines nur theologischen Denkens betrifft offenbar
nicht zuletzt die Frage, an welchem systematischen Ort innerhalb eines

theologischen Gedankengefüges die Gebundenheit des Denkens an seinen

spezifischen Inhalt zur Sprache kommt. Mit anderen Worten: Die Konsequenz

eines nur theologischen Denkens betrifft die Bestimmung des Verhältnisses

zwischen der Sachbezogenheit und der Argumentationsstruktur
desselben. Gerade die genuin theologische Frage nach den Merkmalen eines

konsequent und nur theologischen Denkens verweist also auf eine Problemsphäre,

die wir der Erkenntnistheorie zuzurechnen gewöhnt sind. Jüngels
abschliessende Beurteilung dieser Problemsphäre in theologischer Hinsicht
lässt denn auch an erkenntnistheoretischer Zuspitzung nichts zu wünschen
übrig: «Ein Denken, das Gott allein den Anfang sein lässt, kennt schon in der
ratio cognoscendi ausser Gottes Sein nichts» (GG 301). Dass es sich bei dieser
eher normativ als deskriptiv zu verstehenden Äusserung nicht um eine
beiherspielende, sondern vielmehr um eine zentrale Einsicht Jüngels sowohl
hinsichtlich seiner eigenen Theologie als auch hinsichtlich seiner Deutung
der Theologie Karl Barths handelt, muss in einzelnen Argumentationsschritten

gezeigt werden.

1. Die erkenntnistheoretische Problematik der Theologie wird von Jüngel
als theologisches Problem entfaltet, und zwar so, dass er in einer ersten
Annäherung zunächst das theologische Denken Karl Barths abgrenzt gegen
dasjenige RudolfBultmanns. Diese Abgrenzung betrifft drei Gesichtspunkte:
erstens die Frage nach der Funktion der Reflexion auf den Sinn theologischer
Rede, zweitens die Frage nach dem dogmatischen Ort der Reflexion auf die
Sprache überhaupt und drittens die Frage nach dem Stellenwert der Hermeneutik

in der Theologie.
a. Jüngel sieht den Unterschied zwischen Barth und Bultmann hinsichtlich

der Art der Reflexion aufden Sinn theologischer Rede folgendermassen:
Bultmann treibt Sinn-Analyse, Barth vollzieht Sinn-Normierung. «Nicht
welchen Sinn es hat, von Gott zu reden, sondern in welchem Sinn von Gott
geredet werden muss, damit von Gott die Rede ist, fragt Barth unter der
Voraussetzung, dass Rede von Gott sinnvoll und möglich ist...» (GS 1). Diese

von Jüngel vorgenommene Entgegensetzung von Sinn-Analyse, worauf
Bultmanns Frage, welchen Sinn es habe, von Gott zu reden, hinauslaufe, und



302 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Sinn-Normierung, die Barth unter der Voraussetzung der Möglichkeit
sinnvoller Rede von Gott vollziehe, darf aber eine Gemeinsamkeit beider nicht
verdecken, welche zwar trivial sein mag, bei näherem Zusehen jedoch Jüngels
gegensätzliche Charakterisierung von Bultmann und Barth ihrer prima-
yäcz'e-Plausibilität beraubt. Die beiden gemeinsame Voraussetzung besteht in
dem semantischen Sachverhalt, dass die möglicher Sinn-Analyse oder Sinn-
Normierung vorgegebene Rede ihrerseits semantisch entweder sinnlos oder
sinnvoll, und, wenn sinnvoll, dann entweder wahr oder falsch sein muss.16

In der Form der Wahrheitswertdefinitheit von Aussagen, d.h. in deren

Eigenschaft, entweder wahr oder falsch zu sein, bezieht sich ein Benutzer
sprachlicher Zeichen sprachlich elementar auf die wirkliche Welt. Die
Bestandteile einer Rede haben einen rein sprachlichen Sinn genau dann,
wenn sie entweder Bestandteile eines komplexen sprachlichen Zeichens sind,
welches entweder das Wahre oder das Falsche bedeutet, oder wenn sie sich
auf solche Bestandteile zurückführen lassen, d.h. wenn sie entweder
Elemente einer Aussage sind oder sich aufElemente einer Aussage zurückführen
lassen. Wenn nun sprachliche Zeichen originär nur als wirkliche oder gemäss

Kontextregeln mögliche Bestandteile von wahrheitswertdefiniten Satzzeichen

einen rein sprachlichen Sinn haben, und wenn die Wertdefinitheit von
Aussagen die sprachlich elementare Form der Beziehung sprachlicher
Zeichen auf die wirkliche Welt ist, dann sind einfache oder zusammengesetzte
Zeichen daraufhin prüfbar, erstens, ob sie funktionale Bestandteile eines

einen Gedanken, d. h. ein wahrheitswertiges Ganzes, ausdrückenden
komplexen Zeichens sind, und zweitens, ob sie die die Wahrheitswertigkeit des

Gedankens konstituierenden Wahrheitsbedingungen des betreffenden
Sprachsystems erfüllen, d. h. im Hinblick auf Individuenausdrücke, ob diesen
Referenz zukommt, und im Hinblick auf Prädikatsausdrücke, ob deren
Wertebereich festgelegt ist.

Geht man nun von extensionalen Kontexten der oben beschriebenen Art
aus, wie Barth und Bultmann (und übrigens auch Jüngel) dies - nur scheinbar
selbstverständlich: die Möglichkeit deontologischer oder epistemisch opaker
Kontexte ist immerhin ein ernstzunehmendes Problem17 - tun, dann haben
die möglichen Objekte einer Sinn-Analyse (im Sinne Bultmanns) oder einer
Sinn-Normierung (im Sinne Barths) rein semantisch entweder Sinn oder
nicht und sind, wenn sinnvoll, entweder wahr oder falsch. Was heisst dann

16 Vgl. zum Folgenden die für die neuere formale Logik und Semantik grundlegenden
Aufsätze und Schriften von Gottlob Frege.

17 Man denke bezüglich der ersteren Möglichkeit an die Versuche einer normativen/appel-
lativen Lehre bei Moses Mendelssohn, beim frühen Schelling oder bei Karl Jaspers und bezüglich

der letzteren Möglichkeit an die Theologie Schleiermachers.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 303

jedoch, sprachlich sinnlose Rede, oder sprachlich sinnvolle, aber falsche

Rede, oder sprachlich sinnvolle wahre Rede auf irgendeinen Sinn hin zu
analysieren oder zu normieren? Jüngels auf den ersten Blick klare
Unterscheidung der Intentionen Bultmanns und Barths zwecks einer allerersten
Charakteristik der Theologie Barths ist alles andere als trivial. Hinter ihr
verbirgt sich denn auch für Jüngel ein schwieriges Problem theologischer
Erkenntnistheorie.

Jüngel bezieht deshalb im Hinblick auf die Theologie Barths das Problem
der Normierung des Sinnes theologischer Rede - in völliger Entsprechung zu
obigen formal-semantischen Zwischenüberlegungen - auf die Frage nach der
Wahrheit und auf die Frage nach der Möglichkeit des Sinnes theologischer
Rede. Im Hinblick auf das Wahrheitsproblem theologischer Rede sieht er
«darin..., dass in allen theologischen Aussagen die Freiheit des Subjektes der
Offenbarung gewahrt bleibt», «das Wahrheitskriterium theologischer Aussagen..

gegeben» (GS 72). Um aber die darin möglicherweise liegende Gefahr
einer Herrschaft der das Wahrheitskriterium theologischer Rede explizierenden

und anwendenden theologischen Wissenschaft über den seinen
Wahrheitsanspruch in lebensweltlicher Unmittelbarkeit erhebenden religiösen
Glauben von vornherein auszuschliessen, darf sich die theologische Reflexion

nur so auf den Wahrheitsanspruch des Glaubens richten, dass «die
Verifikation des Anspruchs selbst... nicht Aufgabe wissenschaftlicher Theologie»

(GG 391) wird. Die Theologie muss in der Weise auf das mit einem
lebensweltlichen Wahrheitsanspruch auftretende Faktum theologisch
sinnvoller Rede bezogen werden, dass sie den «Anspruch solcher Rede, Gott zu
entsprechen, im Sinn einer Hypothese voraussetzen» (GG 391) kann. Dann
hätte also theologische Reflexion «die Bedingungen zu nennen, unter denen
ein solcher Anspruch überhaupt nur sinnvoll sein kann» (GG 391). Deswegen
muss die theologische Reflexion hinter das Wahrheitsproblem theologischer
Rede gleichsam zurückgehen und die ursprünglichere Frage nach den

Bedingungen der Möglichkeit des Sinnes theologischer Rede in der Sprache der
Welt aufwerfen. «Dass in dieser Sprache von der Offenbarung gesprochen,
und zwar angemessen gesprochen wird, lässt sich nicht bestreiten. Der Streit
geht um die Möglichkeit dieser Faktizität» (GS 18).

Jüngel hat damit explizit die Ebene des erkenntnistheoretischen Problemzugangs

erreicht, wenn er die Entfaltung seines Verständnisses der Theologie
Karl Barths unter den Gesichtspunkt der Frage nach den Bedingungen der
Möglichkeit theologischer Erkenntnis rückt - worin dann auch des Näheren
die konstitutiven Bedingungen derselben zu suchen sein mögen. Doch bevor
wir uns dem umfassenden Problem der Sinnkonstitution des Redens von Gott
zuwenden, wollen wir die vorgenommene Ortung des Jüngelschen Barthaus-



304 Ulrich Barth, Zar Barth-Deutung Eberhard Jüngels

legungshorizontes im Umkreis theologischer Erkenntnistheorie noch gleichsam

propädeutisch bewähren, indem wir uns der beiden anderen Charakteristiken

annehmen, vermittelst derer Jüngel die Theologie Barths gegen die
Bultmanns abgrenzt.

b. Die zweite Näherbestimmung der Theologie Barths in Form einer
Abgrenzung derselben gegenüber der Theologie Bultmanns betrifft die Frage
nach dem dogmatischen Ort der Reflexion aufdie Sprache überhaupt. Dieser
Frage scheint Barth im Gegensatz zu Bultmann zunächst kein grosses
Gewicht beizumessen. Jüngel sagt: «Der Unterschied zwischen den
theologischen Ansätzen Bultmanns und Barths lässt sich also sehr grob so bestimmen,

dass bei Bultmann die Rede von Gott eigentliches thema probandum
ist, während bei Barth vom Sein Gottes die Rede ist» (GS 2). Die Thematisierung

des Inhalts theologischer Rede steht demzufolge offenbar in einem
Gegensatz zur Thematisierung der Sprachlichkeit theologischer Rede, und
dieser Gegensatz charakterisiert für Jüngel in irgendeiner Weise die Verschie-
denheit der Theologien Bultmanns und Barths - so sieht es zunächst aus.

Doch die Dinge liegen natürlich komplizierter.
Um einen durch einen allzu voraussetzungsreichen Begriff der Sprache

möglicherweise entstehenden Missbrauch sprachtheoretischer Kategorien
bei der Deutung des Inhaltes theologischer Rede unmöglich zu machen, muss
eine primär sachorientierte theologische Fragestellung von vornherein
verhindern, «Offenbarung und Sprache in ein falsches Verhältnis zu setzen und
also unangemessen von der Offenbarung zu reden» (GS 23). Worin das
falsche Verhältnis zwischen Offenbarung und Sprache und die daraus resultierende

Unangemessenheit theologischer Rede bestehen soll, ist nicht leicht
einzusehen, da Jüngels Einwände gegen die von ihm in diesem Zusammenhang

abgelehnte Form der Bibelauslegung und die damit nicht notwendigerweise

verknüpfte, von ihm jedoch ebenfalls verworfene Fassung hermeneu-
tischer Theorie, die er mit den Stichworten «Illustration» (GS 25) bzw.
«Signifikationshermeneutik» (GS 18 f., GG 3 ff.) charakterisiert, ihrerseits
recht voraussetzungsreich und für sich genommen wenig überzeugend sind.
Sie werden nur von Jüngels eigenwilliger Sprachtheologie her begreiflich, die

Jüngel - wie wir unten sehen werden - in Form einer Explikation des Begriffes
der analogia fidei gibt, und können im jetzigen Zusammenhang noch nicht
näher in Betracht gezogen werden. Der pointiert theologische Charakter der
Einwände gegen die Anwendung sprachphilosophischer Kategorien in der
Theologie mutet aber auch deswegen merkwürdig an, weil Jüngel in Form
seiner Metaphorologie18 selber sprachphilosophische Überlegungen anstellt,

18 Vgl. EvTh Sonderheft «Metapher» (1974) 71-122.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 305

die mit seinen eigenen theologischen Einsichten zwar verträglich sind, aber
hinsichtlich ihres Begründungszusammenhangs zunächst in einem ganz äus-

serlichen Verhältnis zu diesen stehen.

Wichtiger jedoch ist, dass Jüngel positiv ein der Theologie adäquates
Verständnis der Sprache fordert: «Das sachgemässe Verhältnis zwischen

Offenbarung und Sprache ist... das der Interpretation» (GS 24), welch erste-

res nicht von aussen an die Theologie herangetragen, sondern von deren
eigenen Voraussetzungen her entwickelt wird. Denn die Theologie selber ist

«vor die Frage nach dem Vermögen der Sprache gestellt» (GS 18).

Wenn man fragt, wo innerhalb der Theologie für Jüngel ein möglicher
Ansatzpunkt zur Durchführung einer Sprachtheorie gegeben ist, dann sind -
nach Barth - folgende loci einschlägig: die Trinitätslehre und die Christologie
hinsichtlich der Prinzipien einer Sprachtheorie und die Anthropologie
hinsichtlich der Durchführung derselben. Hier braucht uns zunächst nur der

prinzipielle Gesichtspunkt zu interessieren.
Was zunächst die sprachtheoretischen Valenzen der Trinitätslehre

anbelangt, so hatte Barth bekanntlich die Suche nach Analogien zwischen der
triadischen Struktur der Trinitätslehre und triadischen Strukturen der natürlichen

Welt oder des geistigen Lebens hinsichtlich ihrer theologischen
Legitimität als Sprachproblem verstanden: «Was nach Barth <die Erfinder der
vestigia trinitatis>... auszeichnet, ist dies, dass sie, indem sie die Sprache
dieser Welt sprachen, in dieser Sprache auf der Suche nach der Sprache für
das trinitarische Geheimnis Gottes waren» (GS 18).

Stärker noch als in der Trinitätslehre sieht Jüngel in der Christologie den
Ansatz zu einer theologisch begründeten Sprachtheorie gegeben. Und zwar
handelt es sich hier um die Lehre vom prophetischen Amt Christi nach
Barths Verständnis derselben. «Das munus propheticum... ist als theologischer

Erkenntnisgegenstand... keine Erweiterung der <sachlichen Erkenntnis
des Versöhnungsgeschehens>, sondern bezeichnet die Offenbarungsdimension

des Versöhnungsgeschehens, die von diesem nicht zu trennen ist»
(GS 12). Wenn einerseits das Sein Jesu Christi von der reflexiven Struktur der
Offenbarung und somit ein Vorkommen dieser Struktur ist - die Explikation
dieser Termini erfolgt unten - und andererseits Offenbarung in einer sprachlichen

Dimension erfolgt, weil sie Ereignis des Wortes Gottes ist, dann steht
die Selbstdarstellung Jesu Christi in einem nicht bloss äusserlichen Verhältnis

der Zweck-Mittel-Relation oder der Subjekt-Objekt-Relation zu ihrer
sprachlichen Erscheinung. Vielmehr ist das Sein Jesu Christi das Zusammenfallen

einer Seinsweise und eines Seinsereignisses des Wortes Gottes und als

solches sprachlicher Art: «das prophetische Amt Jesu Christi enthüllt das

Sein Jesu Christi in seinem Versöhnungswerk als Sprachereignis» (GS 13).



306 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Schien es also von Jüngels Gegenüberstellung der Theologien Bultmanns
und Barths her gesehen zunächst so zu sein, als sei bei Barth nur mit einer
periphären Bedeutung des Sprachproblems und der Frage nach dem dogmatischen

Ort der Sprachreflexion zu rechnen, so ist tatsächlich das Gegenteil
der Fall. Die Sprachproblematik hat eine keineswegs bloss äusserliche
methodologische Bedeutung, sondern erhält eine dogmatisch zentrale Stellung,
nämlich in der Christologie: «<Sprachereignis> ist... eine christologische
Kategorie, die, weil sie das ist, auch allgemeine hermeneutische Bedeutung
hat» (GS 13). Wegen dieser zentralen Stellung in der Christologie und deren
bestimmender Kraft für die gesamte Dogmatik hat die nicht bloss
sprachphilosophische Kategorie des Sprachereignisses dann auch für den Inhalt der
Prolegomena eine entscheidende Bedeutung. Für Jüngel «geht es... in der
Kategorie des Sprachereignisses darum, Gottes Wort als Ereignis (und ebenso
Gottes Offenbarung als Geheimnis) zu begreifen» (GS 13).

Dies bedeutet aber: Nicht obwohl Jüngels «Barth» Dogmatik betreibt,
sondern gerade indem er materiale Dogmatik - in diesem Falle Christologie -
betreibt, bewegt er sich in einer die Theologie als Ganzes betreffenden
erkenntnistheoretischen Fragestellung. Das Pathos dieser erkenntnistheoretischen

Fragestellung liegt nicht im Abweis sachlich unabweisbarer,
traditioneller erkenntnistheoretischer Probleme, sondern im Anspruch einer
genuin theologischen Entfaltung und Lösung derselben. An der Plausibilität
der Durchführung dieser Problembehandlung will diese genuin theologische
Erkenntnistheorie dann auch gemessen sein.

c. Diejenige Disziplin innerhalb der Theologie des Wortes Gottes, in der
die Reflexion auf den theologischen Sinn religiöser Rede als Sinn-Analyse
ebenso wie als Sinn-Normierung ausdrücklich vollzogen wird und in welcher
zugleich die Reflexion auf Sprache überhaupt ihren Ort findet, ist für Jüngel
die Hermeneutik: «Die Hermeneutik versucht... die Offenbarung als
Offenbarung und die Sprache als Sprache gerade da zu wahren, wo die Offenbarung
geschieht, wo also Gott zu Worte kommt» (GS 25). Hermeneutik ist für
Jüngel weder ein blosses Regelsystem der Textauslegung, noch eine
philosophische Theorie der Voraussetzungen der Auslegungskunst oder der
gesamten Geisteswissenschaften, noch blosse Phänomenologie ontologisch
fundamentaler Strukturen. Die Hermeneutik in der Theologie wendet sich
vielmehr neben inhaltlichen und systematischen Problemen der Sprachtheorie

den nicht minder gewichtigen methodologischen Fragen der theologischen

Wissenschaft zu und hat insofern für diese zumindest auch eine
erkenntnistheoretische Abzweckung. Für Jüngel ist eine methodische
Klärung «eine hermeneutische Entscheidung darüber, von woher ein Problemhorizont

sachgemäss eröffnet werden kann» (GG 391). Man kann im Sinne



Ulrich Barth, Zar Barth-Deutung Eberhard Jüngels 307

einer Arbeitshypothese davon ausgehen, dass Jüngel unter dem Stichwort
«hermeneutisch» diejenigen Probleme zusammenfasst, die man im allgemeinen

als erkenntnistheoretische Fragen zu klassifizieren gewohnt ist.
«Hermeneutik» ist offenbar bei Jüngel der theologisch legitime Ausdruck für
Erkenntnistheorie. Dementsprechend stuft Jüngel die erkenntnistheoretischen

Fragen der Theologie, wie «<die Frage nach der Begründung der
Theologie!» oder «<die Frage nach Sinn und Möglichkeit der Theologie!» jeweils
als «hermeneutisches Problem» (GS 17) ein.

Ganz entsprechend zu den im Zuge der obigen Näherbestimmungen der
Theologie Barths vollzogenen Kontrastierungen derselben mit der jeweils als

gegensätzlich eingestuften Theologie Bultmanns glaubt Jüngel denn auch
einen «formalen Vorrang der hermeneutischen Problematik in der Theologie
RudolfBultmanns» (GS 2) im Sinne einer erkenntnistheoretischen Selbstreflexion

der Theologie feststellen zu müssen, während er im Hinblick auf die

Theologie Barths statuiert: «Das Sein Gottes ist das hermeneutische Problem
der Theologie» (GS 10).

Diese im Hinblick auf Barth statuierte strikte Inhaltsbezogenheit der
theologischen Hermeneutik im Gegensatz zu einer theologisch als mehr oder
weniger äusserlich zu bewertenden blossen Methodenbewusstheit wirkt bei
Jüngel bis in die Bestimmung des Verhältnisses der Hermeneutik zum Text
des biblischen Kanons hinein: «Die Hermeneutik ist an den Texten als den

Eroberungen der zur Sprache gekommenen Offenbarung interessiert, weil sie

an der Wiederholung des Ereignisses der Eroberung der Sprache, die
geschieht, wenn Offenbarung geschieht, interessiert ist» (GS 25).19

Man kann in der Behandlung erkenntnistheoretischer Probleme als her-
meneutischer wohl kaum eine Verabschiedung der erkenntnistheoretischen
Fragestellung durch die Theologie sehen, sondern hat eher an eine Aufhebung

der Erkenntnistheorie in die materiale Dogmatik zu denken. So sagt
Jüngel über Barth mit Bezug auf das, was er selber Hermeneutik nennt, «dass
Barth da, wo er über den Weg der Dogmatik (formal und inhaltlich in einem)
hermeneutisch entscheidet, zugleich über die Hermeneutik selbst, nach der
hier entschieden werden soll, zu entscheiden sich gezwungen sieht» (GS 16).

Die Erkenntnistheorie bezüglich der Theologie ist deshalb in die materiale
Dogmatik aufgehoben, weil in der «sich der Bewegung des Seins Gottes

19 In der so pointierten Bestimmung der Funktion der Hermeneutik, nicht in den biblischen
Texten selber als dem Gegenstand hermeneutischer Operationen dürfte denn auch der Grund
liegen für Jüngels - wissenschaftstheoretisch gar nicht so einleuchtendes - Programm einer

Verschmelzung von Dogmatik und Exegese (als hätte es so etwas mit all seinen Aporien in der
Geschichte der neueren evangelischen Theologie nie gegeben).



308 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

verdankenden Begegnung zwischen Gott und Mensch... das hermeneutische
Problem grundgelegt» (GS 10/11) ist.

Die Aufhebung der erkenntnistheoretischen Fragen sprachphilosophischen

und methodologischen Inhaltes in die materiale Dogmatik steigert
Jüngel noch explizit zu einem theologischen Überbietungsanspruch gegenüber

einem vermeintlichen Grundproblem traditioneller Erkenntnistheorie.
So formuliert er im Hinblick auf Barths Interpretation der traditionellen
Lehre vom prophetischen Amt Christi: «hier ist Barths Ansatz zur
Überwindung des <Subjekt-Objekt-Schemas> zu finden» (GS 13).20

Man wird von daher gesehen nachträglich deshalb auch die vorläufige
Charakteristik der Theologie Barths im Kontrast zur Theologie Bultmanns
insgesamt anders bewerten müssen. Die von Jüngel vorgenommenen
Entgegensetzungen hinsichtlich der Problemkreise Sinnreflexion, Sprachtheorie
und Hermeneutik sind offenbar nur scheinbare Abgrenzungen. Tatsächlich
hätte nach dem Urteil Jüngels Barth dasjenige systematisch integriert, was er
im Hinblick auf Bultmann zunächst vermissen zu lassen schien. Der mit der
Barthschen Theologie nicht selten einhergehende Überbietungsanspruch
gegenüber der Theologie Bultmanns würde hinsichtlich der Integration der
erkenntnistheoretischen Fragestellung in die Theologie dann lediglich
bedeuten, dass Barth diese Integration in Form einer material-dogmatischen
Problemerörterung gelungen ist, während bei Bultmann die Methodologie
der «Sache» äusserlich bleibt.

2. Die theologische Gestalt der Aufhebung des im engeren Sinne
methodologischen Teils der Erkenntnistheorie in die materiale Dogmatik ist die
Trinitätslehre.

20 Zur sachlichen Beurteilung des vermeintlichen Problemgehaltes des zu überwindenden

Subjekt-Objekt-Schemas oder - wie man sich auch gerne ausdrückt - der Sein-Bewusstsein-
Relation sagt Julius Ebbinghaus, Repräsentant des «Marburger Erzkantianismus» (Gadamer),
sehr treffend, dass sein Verständnis der Philosophie Kants nicht zuletzt damit zu tun gehabt
habe, dass er begriffen habe, «dass Kants transzendentaler Idealismus mit der... Frage nach der
Beziehung unseres Bewusstseins auf das Sein der Dinge als solches nichts zu tun hatte». Diese

Entdeckung war für ihn «im Gegenteil äquivalent mit dem Nachweis, dass diese Frage gar keinen

Gegenstand hatte und also eine sinnlose Frage war» (Philosophie in Selbstdarstellungen, hg. von
L. J. Pongratz, Bd. 3, Hamburg 1977,26). In ganz ähnlicher Weise hatte bereits Martin Heidegger
«die heute noch übliche Ansetzung von Erkennen als einer <Beziehung zwischen Subjekt und
Objekt>, die so viel <Wahrheit> als Leerheit in sich birgt» (Sein und Zeit, l01963,60), einer Kritik
unterzogen. Dieses Schema ist so problemvordergründig, dass es noch nicht einmal zu einem

Gegenstand gedanklicher Überwindung taugt. Seine Überwindung hat nichts überwunden.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 309

Zunächst ist das theologische Denken abzugrenzen gegen das Bilden von
lediglich die Letztbegründungssucht befriedigenden Fiktionen. Die «Frage
nach dem Sein Gottes» «denkt nicht aus sich selbst heraus; sie erdenkt auch
nicht ein Problem, das sich dem mehr oder weniger radikalen, einiges oder
alles in Frage stellenden Fragen (früher oder später) stellt» (GS 9). Das
theologische Denken ist aber auch nicht ein Bilden von blossen Hypothesen. «Das
Sein Gottes kann als Gegenstand theologischer Frage eine solche Voraussetzung

nicht sein. Es geht dieses Sein vielmehr allem theologischen Fragen so

voraus, dass es bei diesem Gang dem Fragen den Weg bahnt und so das Fragen
allererst auf den Weg des Denkens bringt» (GS 9). Das theologische Denken
ist also vielmehr ein durch seinen Gegenstand methodisch gewiesenes Reflektieren.

Damit stellt sich die Frage nach der Methode theologischer Reflexion.
«Der Weg, auf dem die Frage nach dem Sein Gottes von diesem gebracht
wird, ist kein allgemeiner Weg» (GS 9/10). Die Allgemeinheit einer
theologischen Methode würde bedeuten, dass sie sich der Spontaneität der
Theoriebildung gemäss allgemeinen Regeln und Begriffen verdankt, und ist
deshalb abzulehnen. «Eine solche Meinung würde ja gerade verkennen, dass die
theologische Frage nach dem Sein Gottes aufeinen Weg gebracht ist, den das

Sein Gottes selbst gegangen ist und eben damit allererst gebahnt, zum Wege
gemacht hat» (GS 10). Daraus folgt: «Der Weg, auf den die Frage nach dem
Sein Gottes gewiesen ist und den sie zu gehen hat, ist also ein besonderer
Weg» (GS 10). Damit stellt sich die Aufgabe einer Charakterisierung der
besonderen Methode des theologischen Denkens. «Der theologische Begriff,
mit dem dieser besondere Weg sachgemäss begriffen wird, heisst Offenbarung»

(GS 10).

Die Trinitätslehre als Explikation des Offenbarungsbegriffes ist der Ort der
Entfaltung der besonderen Methode des theologischen Denkens. Deshalb gilt
die «trinitarische Präzision der Rede vom Sein Gottes» als «für den christlichen

Begriff vom Sein Gottes dogmatisch konstitutiv» (GS 7). Nur ist die
Trinitätslehre selber wiederum ein kompliziertes theoretisches Gebilde;
denn «... die Trinitätslehre ist... christologisch begründet. Die christolo-
gische Begründung ist formal am Gottesbegriff orientiert» (GS 29/30). Dies
bedeutet: Der Konstruktivismus des Fiktionen- und Hypothesenbildens
eines sich bloss theologisch gebenden Denkens in Allgemeinbegriffen muss
auch in der Trinitätslehre ausgeschaltet werden. «Die Offenbarung kann
nicht <durch eine logische Konstruktionsmöglichkeit> zur Sprache gebracht
werden» (GS 22). Speziell gegen eine reine Bewusstseinstheologie ist zu

sagen, dass die Trinitätslehre «mit der Frage nach der Möglichkeit der
Offenbarung nicht über die Offenbarung transzendental hinausfragen will, sondern



310 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

sich zu dieser Frage vielmehr auf Grund der Offenbarung veranlasst sieht»
(GS 72). So entfaltet also die Trinitätslehre in einer nicht-transzendentalen
Reflexion den Offenbarungsbegriff, für den signifikant ist, dass «die
Offenbarung Gottes selbst die Ermöglichung der Interpretation der Offenbarung»
(GS 27) ist.

Einzig von dem Gegenstand der Lehre her muss das Denken der Trini-
tätslehre davor bewahrt werden, in einem bloss um die Bedingungen seiner
eigenen Möglichkeit bemühten Denken aufzugehen. Dieser Gegenstand
muss infolgedessen wesentlich durch eine reflexive Struktur charakterisiert
sein. «Die Ve/èvbezogenheit des Seins Gottes bedenkt die Trinitätslehre»
(GS 113). Für das Verhältnis zwischen dem Sein Gottes (als Gegenstand des

theologischen Denkens überhaupt) und der Offenbarung Gottes (als Gegenstand

der Trinitätslehre) folgt daraus: «Dass Gott offenbar wird, besagt:
Gottes Sein ist relationales Sein» (GS 113). Dies bedeutet, dass die reflexive
Struktur, welche Gegenstand der Trinitätslehre ist, kategorial als Einheit von
Einheit und Mannigfaltigkeit zu denken ist. «Wir haben es... in der
Offenbarung mit einem in sich distinguierten Sein Gottes zu tun» (GS 28)21. Diese
Differenz muss aber als Moment der reflexiven Struktur des Seins Gottes
verstanden werden, nämlich als Struktur seiner Selbstdifferenzierung. Von
daher wird allererst der Anspruch verständlich, mit dem methodisch durch
die Trinitätslehre strukturierten Denken einen im bloss transzendentalen
Denken konzipierten Offenbarungsbegriff zu überbieten. Es geht «mit dieser
Lehre von der Selbstdifferenzierung Gottes in seinem Sein darum, die
Offenbarung Gottes allein in Gottes Sein begründet zu wissen und jeden
synergistischen Gedanken vom christlichen Offenbarungsbegriff fernzuhalten»
(GS 30). Nur von einem als reflexive Struktur der Selbstdifferenzierung
charakterisierten Offenbarungsbegriff her kann der Konstruktivismus des

theologischen Denkens eliminiert werden, wenn überhaupt; nur so vermag die
Intention möglicherweise zu überzeugen: «Die Trinitätslehre will alles
andere als Setzungen vollziehen» (GS 36).

Aber erst wenn der Für-Bezug, d. h. der Bezug des Gegenstandes auf sein

Gedachtwerden, als Moment der reflexiven Struktur der Selbstdifferenzie-

21 Bei dieser Formulierung Jüngels darf man ohne Umschweife an Fichte denken, der in der
Wissenschaftslehre von 1804 sagt, dass «die wahre Einheit Princip der (erscheinenden) Einheit,
und zugleich der Disjunktion ist» (SW X, 133), dass also «die Disjunktion eben so absolut sein

muss, als die Einheit» (SW X, 115). Durch solche Assoziationen korrigiert sich stillschweigend
dasjenige Fichtebild, vermittelst dessen Jüngel selber (vgl. GG170-187) sein Verhältnis zu Fichte
bestimmt.

Fichte wird zitiert nach der Ausgabe der sämtlichen Werke, hg. v. J. H. Fichte, 8 Bde.

1845/46, und der Nachgelassenen Werke, hg. v. J. H. Fichte, 3 Bde. 1834/35 (=SW I-XI).



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 311

rung gedacht wird, ist deren wahres An-Sich-Sein gedacht. Sofern nun das

An-Sich-Sein nicht als ein Gegenständlich-Sein für das Denken gedacht
werden kann, muss es in einer ungegenständlichen Aktuosität des Seins selber
bestehen. Aus beidem ergibt sich, dass der Für-Bezug des ungegenständlich
aktuosen Seins als ein Gegenständlichwerden gedacht werden muss. «Erst
wenn Gottes Selbstbezogenheit als ein seinem Sein eigenes Werden verstanden

ist, ist auch Gottes Für-uns-Sein hinreichend bedacht» (GS 114).

Aber auch das Werden als Seinsmodus der Selbstdifferenzierung des Seins

Gottes im Für-Bezug muss wieder vor dem Zugriff der transzendentalen
Reflexion geschützt werden. «Es darf... das Werden nicht erst durch ein
<Anderes als Gott> für Gott zur Bedingung gemacht werden, etwa gar im Sinne
einer transzendentalen Bedingung der Möglichkeit, unser Gott zu sein»
(GS 113). So genügt es nicht und ist es nur eine notwendige Bedingung
theologischen Denkens, «... Gottes Sein... als doppelt relationales Sein zu
verstehen...» (GS 113) und seinen ontologischen Status als «reine Beziehung»
(GS 116) zu verstehen.

Vielmehr ist die reflexive Struktur der Selbstdifferenzierung Gottes, deren

Für-Bezug in einem «Werden ihrer selbst» (GS 116) gründen muss, um nicht
als Einstiegspunkt eines reduktiven transzendentalen Argumentes missverstanden

zu werden, in ihrem Werden «nicht ohne einen Beziehungsursprung
[zu] denken, der als Ursprung der Beziehung ist, indem er sich in Beziehung
setzt» (GS 115/116). Für das Sein Gottes folgt daraus, dass es «ein Sein im
Werden» ist, «dem es eigentümlich ist, dass es sich wiederholen kann»
(GS 117). Im Hinblick auf den Offenbarungsbegriff folgt hieraus: «In der
Wiederholung gibt sich das Wiederholte zu erkennen» (GS 120).

Die Trinitätslehre vollzieht also, indem sie die Struktur der Offenbarung
beschreibt, eine Integration und Aufhebung der erkenntnistheoretischen
Frage nach den methodologischen Merkmalen des theologischen Denkens in
die materiale Dogmatik. Ihre systematische Funktion ist es, «aus der mate-
rialen Eigenart christlicher Rede von Gott das formale Strukturgesetz
freizulegen, dem nach dem Anspruch dieser Rede alle Gott entsprechende Rede

zu genügen hat» (GG 391). Die uns weiter nur noch verbleibende Frage ist die,
ob mit der Freilegung des Strukturgesetzes christlicher Rede in der
Trinitätslehre tatsächlich der Konstruktivismus aus dem theologischen Denken
getilgt ist, ob - mit anderen Worten - damit innerhalb der materialen
Dogmatik die transzendentale Reflexion tatsächlich ausser Kraft gesetzt, d.h.
«die Tendenz des <Ich denke>, in das Sein Gottes einzudringen, und damit die
durch diese Eindringlichkeit in der Neuzeit heraufbeschworene Zersetzung
des solchermassen gedachten Gottes schon als blosse Möglichkeit überwunden»

(GG 204) ist.



312 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

II

Mit der Einsicht, dass die Dogmatik nur mehr eine Interpretation der
Selbstinterpretation Gottes vollziehe und die Trinitätslehre nichts anderes
als eine Strukturtheorie der Selbstinterpretation Gottes sei, sind die Abgrenzungen

des theologischen Denkens gegen die philosophische Reflexion noch
nicht zureichend durchgeführt. Dies dürfte für Barth der Grund dafür gewesen

sein, die Trinitätslehre, die in den Prolegomena als universelle Strukturtheorie

der Offenbarung entfaltet worden war, zurückzustufen aufein blosses

Moment der Erwählungslehre, welche ihrerseits nun den höchsten Punkt der
materialen Dogmatik bildet. Welche Probleme verbergen sich hinter solchen
mit Wahrheitsgewichtungen verbundenen Systemfragen?

Es ist einleuchtend, dass der Gottesbegriff nur dann aufhört ein blosses

Produkt der Reflexion zu sein, wenn er als Moment der Selbstinterpretation
Gottes verstanden wird. Das theologische Denken geht dann darin auf, blosse

Interpretation der Selbstinterpretation Gottes zu sein. Das setzt aber voraus,
dass man zunächst einmal die Offenbarung Gottes als Struktur der
Selbstinterpretation Gottes aufgefasst bzw. den Offenbarungsbegriffals Theorie der
Struktur der Selbstinterpretation Gottes expliziert hat. Was aber vollzieht
sich in einer strukturtheoretischen Deutung des Offenbarungsbegriffes?

Eine Struktur22 ist in formaler Hinsicht zunächst einmal nichts anderes als

eine Menge von Relationen, gewonnen aus einer gegebenen Basismenge von
Relationengefugen, welche sich gegenüber beliebigen Transformationsoperationen

im Hinblick auf eine bestimmte Menge von Relationen als invariant
erweisen. Eine Struktur ist also die Abstraktionsklasse der invarianten
Relationen partiell isomorpher Relationengefüge.

Was bedeutet dies für die strukturtheoretische Deutung des Offenbarungsbegriffes?

Es mag sein, dass sich aus den theologischen Aussagen des

biblischen Kanons und der kirchlichen Lehrtradition im Hinblick auf die

darin ausgedrückten Relationen der Selbstauslegung Gottes ein invariantes
Modell der Selbstinterpretation Gottes eruieren lässt, welches es füglich
verdient, als Struktur der Offenbarung bezeichnet und in einer Strukturtheorie
der Offenbarung expliziert zu werden. Relationsbestimmungen der
Selbstauslegung Gottes mögen sich also im biblischen Kanon und in der dogmatischen

Lehrtradition finden lassen, nur: die Gewinnung einer bestimmten

22 Vgl. zum Folgenden die für den modernen Strukturbegriff richtungsweisenden Arbeiten
Bertrand Russeis, so z. B.: Einführung in die mathematische Philosophie, 1923 (Übersetzung

von: Introduction to Mathematical Philosophy, 1919), Kapitel VI. Vgl. hierzu Rudolf Carnap,
Der logische Aufbau der Welt, 41974, Kap. II. A.



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 313

Menge invarianter Relationen aus der Menge der in den gegebenen
Relationsausdrücken bezeichneten Relationen und die Bestimmung dieses
invarianten Modells ist das Produkt einer Transformationsoperation und einer
darauf bezogenen Abstraktion. D. h. die Bestimmung einer Struktur ist, nicht
zwar im engeren mathematiktheoretischen, wohl aber im weiteren Sinne, ein
Akt modelltheoretischer oder begrifflicher Konstruktion.

Wenn nun die Konstruktion einer Struktur der Selbstauslegung Gottes
den Leitgesichtspunkt der Bestimmung des Offenbarungsbegriffs abgibt und
wenn die altkirchliche Trinitätslehre vorrangig als Strukturtheorie der
Offenbarung Gottes verstanden wird, dann bedeutet dies unter Beibehaltung eines

präzisen Strukturbegriffs23: nicht etwa nur die Trinitätslehre und der
Offenbarungsbegriff sind das Produkt menschlicher Reflexion - dies hatte Barth ja
mehrfach betont -, sondern die Trinität selber und die Offenbarung selber,
sofern es sich in ihnen um die Struktur oder um die wesentlichen Merkmale
der Struktur der Selbstinterpretation Gottes handelt, sind als solche das
Produkt modelltheoretischer oder begrifflicher Konstruktion. D. h. in der Logik
einer strukturtheoretischen Deutung der Selbstinterpretation Gottes sind
Trinität und Offenbarung zunächst einmal nur Konstrukte theologischer
Reflexion24. Strukturen, nicht nur Strukturbezeichnungen, bewahren die sie

erzeugende Konstruktionstätigkeit ebenso in sich auf, wie - in einem anderen
erkenntnistheoretischen Modell - Begriffe die sie hervorbringende Synthesis
des Verstandes.

Das bedeutet aber, die Funktion, um derentwillen die Trinitätslehre an so

herausragender Stelle des dogmatischen Prinzipiengefüges - nicht ohne
Seitenhiebe gegen die konstruierende transzendentale Reflexion einer blossen

sogenannten Bewusstseinstheologie - etabliert worden war, nämlich Dogma-
tik als blosse Interpretation der Selbstinterpretation Gottes erscheinen zu
lassen - genau diese Funktion erfüllt die Trinitätslehre nicht und kann sie

nicht erfüllen, wenn sie - wie bei Jüngel - als Strukturtheorie expliziert wird.
Dieser Einwand gegen die vermeintliche Leistung der Trinitätslehre hängt
also bloss an deren logischem Status und ist völlig gleichgültig gegen die
Unterscheidungen, die bezüglich des Inhaltes dieser theologischen Strukturtheorie

selbstverständlich möglich sind. Mit der blossen Versicherung, die

23 Eine echte Alternative zu dieser auf dem modernen Strukturbegriffbasierenden Präzisierung

der strukturellen Deutung des Offenbarungsbegriffs liegt meines Wissens nur in der
mittelalterlichen Diskussion über den ontologischen Status der Relation im Zusammenhang der

logisch-semantischen Probleme der Trinitätslehre vor.
24 Von einer Differenzierung der Begriffe «Reflexion» und «Konstruktion», wie sie etwa bei

Kant vorliegt (begriffsbildende Reflexion, transzendentale Reflexion, mathematische Konstruktion,

metaphysische Konstruktion), kann hier abgesehen werden.



314 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Bedingungen der Möglichkeit der Theologie nicht konstruiert zu haben, ist
weder der Konstruktionscharakter der theologischen Reflexion eliminiert,
wenn sie sich selber in einer Strukturtheorie auslegt, noch der Produktcharakter

der dogmatischen Prinzipien, wenn diese als Strukturen verstanden
werden.

Die eben aufgezeigte Aporie, welche sich aus der Diskrepanz von
logischem Status und systematischer Funktion der Trinitätslehre ergeben hat,
dürfte Barth denn auch veranlasst haben, die Begründungslast des dogmatischen

Systems von der Trinitätslehre auf die Erwählungslehre abzuwälzen.
Jüngel jedenfalls sieht die Argumentationsstruktur in dieser Weise, wenn er
der Erwählungslehre die Funktion theologischer Letztbegründung zuweist.
Dafür können auch gute Gründe einsichtig gemacht werden, die sich
zunächst einmal ganz unabhängig von ihrer theologischen Formulierung
benennen lassen.

Die Argumente, von denen hier die Rede sein soll, sind zum ersten Mal im Umkreis der
radikaleren oder behutsameren Kritik der Philosophie Kants zur Geltung gebracht worden. Ihre
historische Gestalt und der ihnen an ihrem ursprünglichen Ort zukommende systematische
Stellenwert ist hier nicht weiter von Belang, da sie nur das uns hier beschäftigende Problem
indizieren und die Richtung des Weges der Lösung desselben weisen sollen. An zwei
problemgeschichtliche, und zwar in die Geschichte der Theorie der Subjektivität verweisende Sachverhalte

ist hier zu denken.

Der mittlere Fichte hat seine Kritik an der Transzendentalphilosophie Kants in eine knappe
Formel zusammengefasst: «Idealismus Genesis des Begriffs» (SW X, 187). Um eine Kritik
handelt es sich deswegen, weil in dieser Formulierung zwar einerseits der Transzendentalphilosophie

die Leistung zugebilligt wird, eine Letztbegründung des Wissens in Form einer
Rekonstruktion der Struktur der Wissen konstituierenden mentalen Aktivität des Bewusstseins
durchgeführt zu haben, ihr andererseits darin aber implizit vorgeworfen wird, eben nicht mehr als nur
dieses geleistet zu haben und damit dem philosophischen Bedürfnis nach Selbstaufklärung der
philosophischen Vernunft - einmal unterstellt, dass in dieser Zweckbestimmung die Aufgabe der
Philosophie erschöpfend definiert wäre - nicht nur faktisch nicht gerecht geworden zu sein,
sondern dessen Befriedigung prinzipiell verhindert zu haben. Den Grund für diesen Mangel der
Transzendentalphilosophie sieht Fichte darin: «Die idealistische Denkart setzte durch ihr blosses

Sein sich in den Standpunkt der Reflexion, machte ihn eben durch sich selber zum absoluten

Sie war daher in ihrer Wurzel faktisch, nicht etwa in Beziehung auf etwas anderes ausser

ihr... sondern in Beziehung auf sich selber. Sie setzt sich eben schlechthin, woraus nun alles
Übrige von selbst folgt; und über dieses ihr absolutes Setzen entbindet sie sich der weiteren
Rechenschaft» (ebenda 180/181).

Zur methodologischen Bewusstheit der Transzendentalphilosophie würde es nach Fichte
gehören, dass sie die Methode der genetischen Rekonstruktion, die sie auf das nichtphilosophische

ebenso wie auf das dogmatisch-philosophische Wissen mit bewunderungswürdiger
Konsequenz anwendet, auch aufsich selbst anwendet. Dann würde sie allerdings feststellen, dass

der Letztbegründung des Wissens in Form einer blossen Rekonstruktion der Struktur des

Bewusstseins in einer Hinsicht die Faktizität des Vorkommens dieser Struktur, nämlich desjenigen

als philosophischer Rekonstruktion selber, noch unbefragt bleibt. D. h. die Rekonstruk-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 315

tion der Struktur des Bewusstseins setzt mit dem blossen Vollzuge dieser Rekonstruktion die

Anwendung des letztbegründenden Prinzips, das sie hinsichtlich seiner Begründungsfunktion
für anderes erfragt, mit Bezug auf sich selbst immer schon voraus.

Es mag hier unentschieden bleiben, inwieweit diese Kritik Fichtes der transzendentalen
Methodenlehre Kants einerseits und dem von Kant erfundenen und von ihm angewandten
Verfahren der transzendentalen Deduktion andererseits gerecht zu werden in der Lage ist. Hier
kommt es nur aufeine Argumentationsfigur Fichtes an, die er unter anderem in der Kritik an der
Transzendentalphilosophie zur Anwendung bringt. Im Lichte seines philosophischen Fragens
und in der Perspektive seiner Systematik ist jedenfalls für die Transzendentalphilosophie signifikant,

dass die Faktizität des Bewusstseins, das Vorkommen der Struktur Bewusstsein, eine

notwendige Bedingung der Theorie der Struktur des Bewusstseins ist. Im tatsächlichen oder
vermeintlichen Bestehen dieses Sachverhaltes bekundet die Transzendentalphilosophie ihre
«Untauglichkeit zum höchsten Prinzip» (ebenda 181).

In der philosophischen Schule Richard Hönigswalds, am klarsten wohl bei Wolfgang
Cramer, hat man in Abgrenzung zunächst von der ontologiekritischen Marburger Richtung des

Neukantianismus, dann aber auch von Kant selber insbesondere auf das - im Unterschied zum
expliziten Vorausgesetzthaben der Faktizität des Denkens - aktuelle immer schon Gegebensein
des Denkens als Bedingung der Möglichkeit einer Theorie des Denkens abgehoben. Dieser
Sachverhalt muss auch in prinzipieller Weise in die Theorie des Denkens Eingang finden: Die
Erkenntnistheorie rekonstruiert ein Faktum, wenn sie das Denken als Funktionszusammenhang
der Konstitution von Wissen und Gegenständlichkeit überhaupt beschreibt, freilich, eine
Tatsache «eigentümlicher, ja schlechthin einziger Art» (Hönigswald, Grundfragen der Erkenntnistheorie

71). «Die Tatsache des Denkens, d.h. der Setzung ist... nicht eine Tatsache neben

anderen; sie ist das Korrelat des Gegenstandsgedankens oder genauer dieser Gegenstandsgedanke

selbst. Darum ist sie zugleich Tatsache und <Prinzip>» (ebenda 65). Hönigswald hat die

Gültigkeit dieser subjektivitätstheoretischen Einsicht nicht aufdie Erkenntnistheorie im engeren
Sinne beschränkt, sondern auch auf die Psychologie bezogen, wobei ihm ein «Begriff der
Psychologie» vorschwebte, «der jeglichen Gegensatz zur Erkenntniswissenschaft, und damit die

Möglichkeit des <Psychologismus> überwindet» (Hönigswald, Die Grundlagen der Denkpsychologie,

2. A. 196). Deshalb kann er auch sagen, dass «<Prinzip> und <Tatsache> im Psychischen
zusammenfallen» (ebenda 196), oder gar vom «Zusammenfallen von <Prinzip> und <Tatsache> in
aller Psychologie» (ebenda 195) sprechen.

Wolfgang Cramer hat diese Überlegungen dahingehend vorangetrieben und präzisiert, dass

mit einer Beschreibung der konstitutiven Funktionen von Subjektivität lediglich deren
Prinzipienfunktion für das monadisch Konstituierte erfasst sei, Subjektivität selber aber ohne
Zuhilfenahme ontologischer Grundannahmen nicht erklärbar sei. Das «Zusammenfallen von Prinzip
und Tatsache» (Cramer, Monadologie 65) bedeutet somit einerseits, dass der Subjektivität
konstitutive Funktionen nur zukommen, sofern sie «prinzipielles Faktum» (ebenda 65) ist, und
andererseits, dass die in der Explikation des Begriffs der Subjektivität als des Begriffs eines

prinzipiellen Faktums implizierten ontologischen Grundannahmen ihrerseits ihre Entfaltung
nur im Rahmen einer Theorie der Subjektivität, nämlich als Bedingungen der Möglichkeit der
konstitutiven Funktionen derselben, finden können. Diese subjektstheoretische Konzeption
läuft also auf eine Ontologie der Subjektivität hinaus.25

25 Von der Fundierung der Ontologie der Subjektivität im Prinzip Zeit als dem Absoluten,
wie sie beim späten Cramer dann vorliegt, kann hier abgesehen werden.



316 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Worin liegt nun der systematische Ertrag der beiden problemgeschichtlichen

Exkurse in die Theorie der Subjektivität für Jüngels erkenntnistheoretisch

orientierte Deutung der Theologie Barths und die sich dabei auftuenden

Aporien?
Was zunächst Fichtes Kritik der Transzendentalphilosophie betrifft, so

scheint ihr Ertrag für die fundamentaltheologische Exposition des

Offenbarungsbegriffes in einer Problematisierung des Verhältnisses zwischen einer
mit Letztbegründungsanspruch auftretenden Prinzipientheorie und den in
ihr aufgestellten Prinzipien zu liegen: Eine philosophische oder theologische
Theorie der Wirklichkeit im ganzen oder eine die Letztbegründung derselben
durchführende Teiltheorie derselben verhindert so lange die Einlösung ihres
Erklärungsanspruches, als sie es faktisch unterlässt oder aber prinzipiell nicht
zulässt, sich selber als den Prinzipien unterworfen zu begreifen, die sie im
Ehnblick auf anderes aufstellt.

Diese Ipsoflexionsanforderung an jede Theorie der Wirklichkeit im ganzen

verkompliziert solche Prinzipientheorien, bei deren Prinzipien, welche
die Prinzipientheorie aufgestellt hat, es sich um Strukturen - wovon auch
immer - handelt. Man muss berücksichtigen, dass es sich auf der Ebene

prinzipientheoretischer Reflexion zunächst nur um Strukturbegriffe handelt,
welche als Prinzipien fungieren. Der Ipsoflexionstest an eine Strukturtheorie
der Wirklichkeit im ganzen ist also noch nicht bestanden, wenn nur gezeigt
werden kann, dass diese Theorie selber gedanklich die Prinzipienstruktur-
begriffe impliziert, welche sie im Hinblick auf die Letztbegründungsfunktion
für anderes aufstellt. Es kommt vielmehr ausserdem daraufan, auch zeigen zu
können - und dies hat mit der Fundamentalität und Reichweite der
letztbegründenden Prinzipienstrukturbegriffe nichts zu tun -, dass die
prinzipientheoretische Reflexion, welche die Prinzipienstrukturbegriffe konstruiert, in
irgendeiner Weise auch das Vorkommen dieser Prinzipienstruktur impliziert.

Nur wenn der Nachweis erbracht werden kann, nicht nur die begrifflichen

Prinzipien der Möglichkeit der eigenen Theorie rekonstruiert zu
haben - dies ist nur eine der beiden notwendigen Bedingungen des

Letztbegründungsanspruchs einer solchen Prinzipientheorie -, sondern darüber hinaus

auch das Vorkommen der in der Prinzipientheorie rekonstruierten
Prinzipienstruktur als notwendige Bedingung der Prinzipientheorie erwiesen zu
haben, wird man von einer Letztbegründungsanspruch erhebenden Theorie
universeller Prinzipienstrukturen sagen können, sie habe den Ipsoflexionstest

bestanden.
Damit sind wir der Sache nach bei der Kritik an der Transzendentalphilosophie

von seiten der Hönigswaldschule angelangt und versuchen nun
ihren Ertrag für die fundamentaltheologische Exposition des Offenbarungs-



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jiingels 317

begriffs zu ermitteln. Er scheint in erster Linie die Bedingungen zu betreffen,
welche ein Prinzip erfüllen muss, wenn ihm im Rahmen einer Prinzipientheorie

die Funktion der Letztbegründung zukommt.
Wenn die philosophische Reflexion einerseits in der Konstitutionstheorie

von Wissen und Gegenständlichkeit überhaupt der Struktur Subjektivität
eine Letztbegründungsfunktion zuweist und andererseits in der Ontologie der
Subjektivität die Bedingungen der Möglichkeit der Konstitutionsfunktion
der Subjektivität analysiert, dann unterscheidet sie zwei Aspekte von
Subjektivität, einen konstitutionsfunktionalen und einen ontologischen. Die aus
beiden Aspekten sich ergebenden Merkmale von Subjektivität sind aber nur
dann kompatibel, wenn sie sich in einem Begriff von Subjektivität vereinigen
lassen, der den zunächst als «Zusammenfallen von Prinzip und Tatsache»
beschriebenen Sachverhalt einer näheren Erläuterung zugänglich macht.

Dieses Zusammenfallen von Begriff und Tatsache kann dahingehend
fortbestimmt werden, dass zum einen die Faktizität von Subjektivität als

notwendige Bedingung der Bestimmtheit derjenigen Struktur, die Wissen und
Gegenständlichkeit überhaupt konstituiert, verstanden wird; die Faktizität
von Subjektstätigkeit überhaupt ist dann eine notwendige Bedingung der
Strukturbestimmtheit der Wissen und Gegenständlichkeit überhaupt
konstituierenden mentalen Tätigkeit. Die Strukturbestimmtheit von Tätigkeit
hinsichtlich der Konstitutionsfunktion derselben impliziert die Faktizität dieser

Tätigkeit in der Weise, dass Tätigkeit als sich aktuell vollziehende Substrat
ihre Strukturbestimmtheit ist, wobei aber das Zugrundeliegen von Tätigkeit
nur ein Immerschon - bloss sich selbst - erzeugt haben von Tätigkeit ist, da
eine Beziehung aufgegenständlich anderes erst aufgrund des durch die Struktur

Subjektivität konstituierten anderen möglich ist. Umgekehrt ist zum
andern die Strukturbestimmtheit von Tätigkeit hinsichtlich der
Konstitutionsfunktion von Subjektivität eine notwendige Bedingung der Faktizität
von Tätigkeit; denn Faktizität ist ein Merkmal von Tätigkeit, Tätigkeit aber
ist zunächst nichts anderes als Subjektstätigkeit, deren Bestimmtheit als

Subjektstätigkeit wiederum in nichts anderem als in der Konstitutionsfunktion
hinsichtlich von Wissen und Gegenständlichkeit überhaupt besteht. Also
impliziert die Faktizität von Tätigkeit die Bestimmtheit derselben durch die
Struktur Subjektivität. Das «Zusammenfallen von Prinzip und Tatsache»
hinsichtlich des Begriffs der Subjektivität meint also ein nicht bloss
faktisches, sondern ein notwendiges Zusammenfallen, d.h. die wechselseitige
Implikation der Strukturbestimmtheit und des Strukturvorkommens von
Subjektivität.

Damit kehren wir zurück zu Jüngels erkenntnistheoretisch orientierter
Deutung der Theologie Karl Barths. Hinsichtlich der Problemanalyse Fich-



318 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

tes wird man von einer der philosophischen Reflexion gegenüber mit einem
Letztbegründungsanspruch auftretenden materialen theologischen Dogma-
tik zu erwarten haben, dass sie nicht nur in einer strukturtheoretischen
Deutung des Offenbarungsbegriffes im Rahmen der Trinitätslehre ihre
notwendigen begrifflichen Bedingungen rekonstruiert, sondern dass sie zugleich
zeigen kann, inwiefern ihr eigenes theologisches Verfahren hinsichtlich seiner

Strukturbestimmtheit vom Vorkommen derjenigen Struktur abhängt, die
sie in der Trinitätslehre als Selbstinterpretation Gottes beschrieben hat. Es

wird die Funktion der Lehre von der analogia fidei als eines wesentlichen
Bausteines einer transzendentalen Methodenlehre der Theologie sein,
darzulegen, inwiefern die strukturtheoretische Explikation des Offenbarungsbegriffes

hinsichtlich der Strukturbestimmtheit ihrer Reflexionsvollzüge vom
Vorkommen der Struktur Offenbarung abhängig ist.

Die Abhängigkeit der Strukturbestimmtheit theologischer Reflexion von
der Bestimmtheit und dem Vorkommen der Struktur Offenbarung - und
damit nehmen wir die Problemanalyse der Hönigswaldschule auf - setzt
allerdings die Denkbarkeit des Zusammenfallens von Prinzip und Tatsache
der Offenbarung voraus. Die Notwendigkeit der Abhängigkeit der
Strukturbestimmtheit theologischer Reflexion von der Bestimmtheit und dem
Vorkommen der Struktur Offenbarung aber meint die Notwendigkeit jenes
Zusammenfallens und somit die Bikonditionalität von Strukturbestimmtheit
und Strukturvorkommen der Struktur Offenbarung. Die Lehre von der
Erwählung Jesu Christi ist im Rahmen der materialen Dogmatik die Darlegung

der Bikonditionalität von Strukturbestimmtheit und Strukturvorkommen

der Struktur Offenbarung. Die reine Beschreibung des bloss faktischen
Zusammenfallens von Bestimmtheit und Vorkommen der Struktur Offenbarung

bildet dann den Schlussstein im Gewölbe der strukturtheoretischen
Interpretation der Selbstinterpretation Gottes; sie findet im Rahmen der
materialen theologischen Dogmatik ihren systematischen Ort in der Lehre
vom prophetischen Amt Christi. Nach der hier versuchten rationalen
Rekonstruktion der strukturtheoretischen Explikation des Offenbarungsbegriffs
Jüngels kommt der Lehre vom prophetischen Amt Christi als einer blossen

Beschreibung des Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Offenbarung

über die Funktion der Erläuterung des Analogieprinzips und die

Begründung des Faktums christlicher Analogierede hinaus kein prinzipielles
Gewicht zu und kann hier infolgedessen als eigenes Thema vernachlässigt
werden.

Um sich den reduktiven Argumentationsgang von der Trinitätslehre zur
Erwählungslehre in Verfolgung einer bis ins Letzte hinein konsequenten
strukturtheoretischen Explikation des Offenbarungsbegriffs klar zu machen,



Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels 319

muss man sich in Erinnerung rufen, dass der trinitarische Offenbarungsbegriff
so zu verstehen war, dass «Gottes Verborgen-Sein und Gottes Offenbar-
Sein... als relationales Sein ein Sein in der Kraft des Werdens» (GS 120) ist,
und zwar deshalb, weil es dem Sein Gottes «eigentümlich ist, dass es sich
wiederholen kann» (GS 117). Nun kam der Trinitätslehre mit ihrer
strukturtheoretischen Explikation des Offenbarungsbegriffes im Hinblick auf die

Dogmatik überhaupt die Funktion zu, die Bedingungen der Möglichkeit des

Faktums theologischer Rede zu analysieren. Wenn sich also die
Letztbegründung theologischer Rede zunächst vor die Frage nach der Denkbarkeit,
d. h. Möglichkeit, des Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der Struktur

Offenbarung gestellt sieht, dann kann die in der Trinitätslehre zu bedenkende

Verschiedenheit des Zusammenfallenden ebenso wie die Einheit des

Verschiedenen nur die Modalität der Möglichkeit des Seins Gottes betreffen,
mit anderen Worten: man muss strikt beachten, «dass es in der Trinitätslehre
um das Sein des sich offenbarenden Gottes im Sinne des Sein-Könnens geht»
(GS 36). Wie ist diese Diversität und Einheit von Bestimmtheit und
Vorkommen der Struktur Offenbarung dann aber von der blossen Möglichkeit
des Seins Gottes her als notwendig denkbar? Dies ist die von der Erwäh-
lungslehre zu beantwortende Frage.

Es muss zunächst der Konstruktionscharakter der Trinitätslehre aufgehoben

werden. Dies geschieht, indem zunächst die Möglichkeit einer
Strukturbestimmtheit von Offenbarung überhaupt von der inhaltlichen Besonderheit
der Strukturbestimmtheit einer ganz bestimmten Offenbarung abhängig
gemacht wird. «Das generelle <Es verhält sich>... kann Barth nicht denken»
(MA 551). Eine der inhaltlichen Besonderheiten der Strukturbestimmtheit
dieser Offenbarung besteht im Produktionscharakter der diese Strukturbestimmtheit

konstituierenden Ähnlichkeit der als isomorph angenommenen
Relationengefüge. Strukturidentisch sind diese «konstituierten Verhältnisse
nur kraft ihrer Entsprechung» (MA 551). Isomorph sind die die Struktur
Offenbarung konstituierenden Relationengefüge also nicht als Produkt der
Abstraktion hinsichtlich einer sich bezüglich gedanklicher Transformations-
operationen erweisenden Invarianz, sondern weil Gott sich zu sich selbst in
eine bestimmte Beziehung setzt, «um so der zu sein, der er ist» (GS 116). Das
heisst: Der strukturelle Charakter der Selbstbezüglichkeit Gottes gründet in
einer materialen Selbstentsprechung. «Gottes Selbstbezogenheit gründet im
<Ja> Gottes zu sich selbst» (GS 116). Die materiale Dogmatik bezeichnet diese

immer schon bestimmte Selbstentsprechung Gottes als «die Begegnung
zwischen dem erwählenden Gott und dem erwählten Menschen, wie sie in Jesus

Christus Ereignis ist» (GS 11).

Diese Entsprechung zwischen dem Sein Jesu Christi und dem inneren Sein



320 Ulrich Barth, Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels

Gottes ist eine «<Urentsprechung> oder <Urähnlichkeit>» (MA 538). Das in
dieser Urentsprechung waltende Grund-Folge-Verhältnis von Ursprung und
Werden der Entsprechung setzt nach Jüngel auch ein Grund-Folge-Verhältnis

im Sein Gottes hinsichtlich der trinitarischen Modalitätsart desselben,
d.h. innerhalb der Möglichkeit, voraus, nämlich ein Grund-Folge-Verhältnis

von der Form einer Modaldifferenz im möglichen Sein Gottes. Somit
beruht die Denkbarkeit des Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der
Struktur Offenbarung auf der Bestimmtheit dieser Modaldifferenz als eines
Merkmals der Urentsprechung Gottes; als so bestimmte ist sie das «Verhältnis

von ermöglichender Möglichkeit und ermöglichter Möglichkeit» (MA
544). Die Notwendigkeit des Zusammenfallens von Prinzip und Faktum der
Struktur Offenbarung aber besteht dann darin, dass die Erwählung Jesu

Christi der Bestimmtheitsgrund ist, «wodurch das Verhältnis von ermöglichender

Möglichkeit und ermöglichter Möglichkeit wird» (MA 544/545).
Die höchste Notwendigkeit des theologischen Denkens, die Bikonditionalität
von Bestimmtheit und Vorkommen der Struktur Offenbarung, ist also nicht
formaler Art, sondern sozusagen ein materiales religiöses Apriori.

Wenn «der höchste und letzte Satz, der sich über das Sein Gottes sagen
lässt: Gott entspricht sich» (GS 35/36), den eigentlichen Inhalt der Erwäh-
lungslehre ausmacht, dann kommt diesem für die gesamte Dogmatik eine

Letztbegründungsfunktion zu. Wenn die Erwählungslehre damit nichts
anderes als die Bikonditionalität von Strukturbestimmtheit und Strukturvorkommen

der Struktur Offenbarung ausspricht, dann ist sie der Exponent
eines theologischen Denkens, das seine Originalität dadurch gewinnt, dass es

seinen reduktiven Argumentationscharakter bzw. seinen totalen Konstruktivismus

im Gewände einer materialen Dogmatik zu verbergen weiss. Oder
handelt es sich bei all dem nur um die sogenannte biblische Denkform?
(Fortsetzung folgt)

Ulrich Barth, München


	Zur Barth-Deutung Eberhard Jüngels : Hans-Joachim Birkner zum 50. Geburtstag

