
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 3

Artikel: Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit : theologische
Überlegungen zur psychoanalytischen Sicht von menschlicher Sünde
und göttlichem Zorn

Autor: Plathow, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


275

*
Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Theologische Überlegungen zur psychoanalytischen Sicht von
menschlicher Sünde und göttlichem Zorn

Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit durchzieht die Zeugnisse

der christlichen Frömmigkeitsgeschichte wie z.B. die Kirchenlieder1
und die Gebete2; die persönlichen Aufzeichnungen von R.Schneider in
«Winter in Wien»3 sprechen von den Tiefen der Anfechtung angesichts der
scheinbaren Abwesenheit Gottes; D. Bonhoeffers Äusserungen in «Widerstand

und Ergebung» wissen von der menschlichen acedia und tristitia, der
bedrückenden Angst und dumpfen Traurigkeit vor der Selbstverhüllung
Gottes4; Petter Moen lässt in seinem Gefangnistagebuch von den Leiden «des
einsamen Menschen»5 am angefochtenen und verzweifelten Ringen um die
Gegenwart Gottes im Elend der Zelle teilnehmen, wie es Dostojewski als

Literat in unnachahmlicher Weise in «Die Brüder Karamasow»
nahebringt.

Solche Leid- und Gotteserfahrungen werden ebenfalls in den Klagen der
Psalmen, eines Jeremia und Hiob andringend ausgesprochen: «Elerr, strafe
mich nicht in deinem Grimm.» «Du aber, o Herr, wie lange? - Kehre wieder,
o Herr» (Ps 6,2.4). «Wie lange, o Herr, willst du meiner so ganz vergessen?
Wie lange verbirgst du dein Antlitz vor mir?» (Ps 13,2). «Verwirfmich nicht
von deinem Angesicht und nimm deinen heiligen Geist nicht von mir» (Ps

51,13). «Nie sass ich fröhlich im Kreis der Scherzenden; von deiner Hand
gebeugt, sass ich einsam; denn mit Grimm hast du mich erfüllt» (Jer 15,17).

«Warum verbirgst du dein Angesicht und hältst mich für einen Feind» (Hi
13,24)? «Sein Zorn zerriss und befehdete mich, er knirschte über mich mit
den Zähnen; mein Feind wetzt seine Augen wider mich» (Hi 16,9). Und diese

Klagen verdichten sich im Todesschrei Jesu am Kreuz mit Psalm 22,2:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen, bleibst ferne meiner
Rettung und den Worten meiner Klagen?» - ein Aufschrei aus der Tiefe, der
alle Verzweiflungsschreie, alles Seufzen und Stöhnen der Leidgeplagten in
sich einschliesst.

1 EKG, Nr. 176, 286, 305, 319 u.a.
2 E. Schlink, Verzweiflung über Gott, in: Gib Liebe. Persönliche Gebete aus der Gegenwart,

hg. v. H.Wulf, Neukirchen-Vluyn 1974, 22.
3 R.Schneider, Winter in Wien, Freiburg i.Br. 1958, 132ff, 190ff
4 D. Bonhoefier, Widerstand und Ergebung, München s1958, siehe Brief v. 18.11.1943.
5 E.Schaper (Hg.), Der einsame Mensch. Petter Moens Tagebuch, Zürich 1950.



276 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Bekanntlich ist zwischen der Klage des einzelnen und der Klage des Volkes zu unterscheiden.
«Die Erfahrung persönlichen Leides in Krankheit, Verlust von Angehörigen, beruflicher
Rückschläge, Bedrückung und Verleumdung sind anders als die Leiderfahrungen der Gemeinschaft in
politischen oder Naturkatastrophen, darum erhalten sie je ihren eigenen Ausdruck in den Einzel-

und Volksklagen», schreibt C. Westermann im Aufsatz «Rufaus der Tiefe».6 Unser Blick ist
bei diesen Überlegungen auf den einzelnen gerichtet. Äusseres und inneres Leid, aber auch der

soziologische, sozialpsychologische, physische und religiöse Aspekt sind dabei engstens verbunden

Besonders die psychische und religiöse Seite menschlicher Leiderfahrung findet - gewiss erst
nach langem bedrängten Schweigen - seinen Ausdruck in diesen gottesdienstlichen Liedern des

Alten Testaments; Grunderfahrungen menschlicher Existenz brechen da auf und werden, in
Sprache genommen, vor Gott gebracht: «Des Tages seufze ich; Es sende der Herr seine Gnade!
und des Nachts singe ich ihm und flehe zum lebendigen Gott. Ich spreche zu Gott, meinem Fels.

Warum hast du mich vergessen? Warum muss ich trauernd einhergehen, da der Feind mich
bedrängt? Wie Frass in meinen Gebeinen ist mir der Hohn meiner Dränger, da sie täglich zu mir
sagen: Wo ist nun dein Gott? Was bist du so gebeugt meine Seele und so unruhig in mir?» (Ps

42,9f.; Ps 42,6,12; 43,5). Es ist dies die Anfechtung des gewissen Glaubenden, die mit ihren
psychischen Spannungen und Zerrungen in das Gefühl der Verworfenheit und der Gottlosigkeit
des Unglaubenden abzugleiten droht; sie gründet in Begegnung mit Gottes von sich weisendem

Zorn, im Erleben von Gottes sich verfinsterndem Verbergen. Kennt doch die Bibel des Alten und
Neuen Testaments auch die harten Aussagen über Gottes Verstössen im Zorn (ISam 26,18;
II Sam 24,1 ff.), über Gottes Verstocken (Ex 7,22; 8,15), ja, über Gottes Bilden von Gefassen des

Zorns und des Erbarmens (Jer 18 ; Rom 9,20 ff.) und über die lebendige Predigt des Wortes Gottes
als Geruch aus Tod zum Tod und aus Leben zum Leben (II Kor 2,15 f.). Aussagen sind dies, die
bedrückende Schuld- und Leiderfahrungen offenlegen und damit verändern können, die aber
auch eine schier untragbare Last auflegen können.

Im folgenden soll zunächst dieser spannungsreichen Erfahrung von
Anfechtung und Verwerfung in der Psychologie, besonders der Psychoanalyse
und Psychotherapie, nachgegangen werden. Die sich daraus ergebenden
theologischen Fragen sollen dann bedacht werden, vor allem im Blick aufdie

Leiderfahrung durch die menschliche Sünde und Schuld und dem hiermit
zusammenhängenden Zorn Gottes. In einem dritten Teil wird dann noch
grundsätzlich auf das Verhältnis von Theologie und Psychoanalyse und
-therapie eingegangen.

I.

Zwei konträre Ansätze der Psychologie

1. Da ist das Buch von T. Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/a.M. 1976.

Mit entschiedener Empörung und innerem Widerwillen und Abscheu, aber

6 C. Westermann, Ruf aus der Tiefe, Cone (D) 12, 1976, 577



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 277

auch mit Schrecken und Erschütterung nimmt der christliche Leser es zur
Kenntnis. Mit der literarischen Einordnung dieser von Aggressivität,
Enttäuschung und Hass durchsetzten Schrift hat man einige Mühe. Als
«Beschimpfung» und «Fluch» (10), als «Entlarvung» (55) und «Gegenzeugnis»
(64), als «Gespräch mit einem Toten» (99) bezeichnet der Autor diese

Selbstanamnese. Es handelt sich um ein in die Form des Fluchgebetes gekleidetes
Antisoliloquium, um die Antikonfessionen über die Geschichte der eigenen
Selbstfindung und Selbstbefreiung; geschrieben sind sie als religionskritische
Selbstanalyse einer bestimmten christlichen Erziehungspraxis: eine als

ätzend-giftige Abrechnung mit der eigenen Vergangenheit angelegte psychologische

Selbstreinigung und -heilung. Worum geht es im einzelnen?

Ein erwachsener Mann setzt das Fluchgebet als entlarvende Abrechnung ein, um sich von
seiner Gottesvergiftung, die zugleich Selbstvergiftung ist, von seinem Gotteshass, der zugleich
Selbsthass ist, von seiner Gotteskrankheit, die zugleich psychisches Kranksein bedeutet, von
seiner Gottesenttäuschung, die zugleich Enttäuschung an sich selbst ist, zu befreien.

Der Gott seiner Kindheit war das - wie er sagt - «ewig-kontrollierende big-brother Gesicht»
(14), die «abenteuerlich aufgeblähte Gestalt» (35) «unerfüllbarer Normen» (14), das «sadistische»

(20) Vaterbild von erdrückender, rücksichtslos grausam und hinterhältig eingesetzter
Überlegenheit» (21), das ihn zur «Gottesratte» (29) mit zunächst überhöhtem Erwählungsgefühl
(33) machte, dann aber durch das «unerschütterlich stumme Nein» (36) nur noch die eigene
Verworfenheit fühlen liess (43 f.); eigene «Unfähigkeit» und «Verworfensein» (27) korrespondieren.

«Ich war nicht angenommen und je mehr mir andere bestätigten, manchmal mit
leuchtenden Augen, dass sie angenommen seien oder erhört würden oder mit dir Kontakt hätten, desto

finsterer wurde mir zumute. <Herr, warum verbirgst du dein Antlitz vor mir?> lautete die

angstvolle Frage» (27), spricht der Autor in seinen rumorenden Hassausbrüchen. Die Frage, die

er stellt, ist aus «Strafängsten» (37) geboren, die ihn in das Gefühl des Verworfenseins stürzen

(45) und Gottes- und Selbsthass erzeugen, bis er seine psychischen Leiden meint als
«Gotteskrankheit» zu erkennen und Gott als «grossen Betrug» (26), als «Illusion» (99), ja als «riesigen
Toten» (35) und als «Leerstelle» (106) entlarvte. Diese affekt- und emotionsgeladene Begriff-
lichkeit der Untergrundszene entspricht ganz der Gattung des Fluchgebets. Der Schreiber meint
sich durch diese psychologische Selbstreinigung am Schluss entladen und geheilt. «Wenn ich in
manche Gesichter sehe, empfinde ich keinen Verlust mehr, und menschliche Gesichter werden
deines ersetzen, weil deines unmenschlich war. Meine Augen lernen sehen, seit du mir nicht
mehr den Horizont verdunkelst» (101).

Mit der «Gottesvergiftung» als einem vom Allmachtsbegriff bestimmten
Gottesbild in der christlichen Erziehung wird hier abgerechnet. Dem Leser ist
deutlich, dass die psychoanalytische Religionskritik S. Freuds das theoretische

Rüstzeug für diese loslösenden und selbsterlösenden Antikonfessionen
gibt.



278 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

S.Freud erklärt in den religionskritischen Schriften «Das Unbehagen in der Kultur»7 und
«Die Zukunft einer Illusion»8 - und nur diese habe ich im Blick - seinen Gott als infantile
Illusion, als Projektion des überstrengen Vaterbildes in ein Normen setzendes und das Ich durch
unnachgiebige Forderungen peinigendes Über-Ich. «Das Über-Ich peinigt das sündige Ich mit
den nämlichen Angstempfindungen und lauert auf Gelegenheiten, es von der Aussenwelt
bestrafen zu lassen... Es benimmt sich nämlich um so strenger und misstrauischer, je tugendhafter

der Mensch ist, so dass am Ende gerade die es in der Heiligkeit am weitesten gebracht, sich
der ärgsten Sündhaftigkeit beschuldigen.»9

Schuld ist dabei der Ausdruck für die Spannung zwischen Ich, Es und
Über-Ich, die «Angst vor dem Über-Ich»10, die Unbefriedigung durch die

Nichterfüllung des Ideal-Ichs, das Gefühl, nicht geliebt zu werden, und die

Verdrängung der gesunden Lebenskraft mit der Verfehlung der Lebensaufgabe

in der Folge.
Werden bei S. Freud und T. Moser - wie ja auch bei E.H. Erikson, Der

junge Mann Luther" - das Über-Ich als Rechtsnachfolger der kindlichen
Elterninstanz ausschliesslich mit den grausamen12 Zügen der Härte, der
Strenge und des Zorns in diesem Bild vom «allmächtigen» Gott versehen und
nicht mit der liebenden Fürsorge, so ist das bei C. G.Jung anders. Sein
Gottesbild, das ja mit den Archetypen des Selbst zusammenfallt, stellt eine con-
junctio oppositorum von Güte und Strenge dar und entspricht so der
paradoxen Wirklichkeit des Daseins. Die Gewissensstimme des Selbst ist es nun,
die die Integration des Selbst im Selbstwerdungsprozess fordert und d.h. die
Annahme des Schattens in Schuldübernahme und Übernahme von
Verantwortung.13 Die Nichterfüllung dieser Lebensaufgabe wird als Schuld verstanden;

dabei ist aber nun das Schuldbewusstsein schon der Beginn der Wandlung

und Heilung zur Entwicklung einer animus-anima-integrierten
Persönlichkeit. Ganz im Sinne C.G.Jungs kann H.Wolff im Zusammenhang der
Liebe Gottes auch den Zorn positiv bewerten; sie schreibt:

«Dem Zorn kommt durchaus eine hohe ethische Qualität zu im Gegensatz etwa zur Wut, die
ein Ausbruch unkontrollierter Affekte ist. Um des Zornes überhaupt fähig zu sein, bedarfes einer
Persönlichkeit von Volumen, der Durchschnitt ist für Zorn viel zu schwach und bescheiden...

7 S.Freud, Gesammelte Werke XIV, Frankfurt a.M. 41968, 419ff.
8 Ebd. 325ff.; vgl. dazu auch: J.Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik,

Göttingen 1976, 145 ff.
9 Ebd. 485.
10 Ebd. 485.
11 E.H. Erikson, Der junge Mann Luther, München 1958.
12 Vgl. «Ist Gott grausam - Eine Stellungnahme zu Tilman Mosers «Gottesvergiftung», hg.

v. W.Böhme, Stuttgart 1977.
13 R.Goetschi, Der Mensch und seine Schuld, Zürich, Einsiedeln, Köln 1976, 153 ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 279

Zorn Gottes heisst demnach, dass Gott wirklich <mit dem Herzen> das Tun des Menschen
begleitet, dass er selbst zutiefst <beteiligt> ist, wenn er dessen falsches Tun mitansehen soll. Zorn
ist also ein ebenso ethisch positiver wie existentiell personaler Begriff.»14 Nicht von apathischer
Allmachtsvorstellung, sondern von Gedanken der sympathischen Teilnahme ist das Gottesbild
hier geprägt.

In T. Mosers Selbstanalyse - zusammenfassend sei es gesagt - erzählt der
Autor von den psychoanalytischen Bedingungen seiner Erfahrung des Zornes
«Gottes» und seiner psychischen Leiden an der eigenen Schuld und am
Verdunkeln und Verbergen des allgewaltigen Gottes. Seine scharfe Kritik
wendet sich dabei zu Recht gegen die apathische Allmachtsvorstellung im
Gottesbild verkehrter religiöser Erziehung. Diese Analyse ist nun bestimmt
von S. Freuds Religionskritik, die auf der Basis einer materialistisch-mechanischen

Weltanschauung mit Hilfe der Feuerbachschen Projektionstheorie
sich zu einer religionsüberwindenden Weltanschauung mit atheistischer
Zielsetzung verabsolutiert. Der Zorn Gottes wird dementsprechend erklärt
als projizierte Eigenschaft des infantilen Eltern-Über-Ich. Schuld wird als die

Unfähigkeit des Ich dargestellt, die Normen des Ideal-Über-Ich zu erfüllen,
und das psychische Leid als Leiden an dieser selbstauferlegten Impotenz.
Beseitigung dieser Schuld bedeutet somit die Entlarvung des scheinbar
allgewaltigen Über-Ich und auch der «schuldhaften» Verspannungen,
Hemmungen und Unfreiheiten, um dann das Leben selbst in die Hand zu nehmen
und sich selbst zu verwirklichen in einer gottfreien Atmosphäre. Den Durchbruch

des Lichts der Güte und Treue Gottes, von dem die «Klagen des

einzelnen» im alttestamentlichen Psalter (Ps 22,23f.; 13,6) und auch Hiob
(Hi 16,19ff.; 19,25ff.) wissen, erfahrt Moser demzufolge nicht. Der frühere
Heidelberger Arzt und Psychotherapeut A. Görres richtet, wie ich meine mit
Recht, an T. Mosers verzerrtes Gottesverständnis und seine vergiftete
Gotteserfahrung die Frage nach der Erleuchtung, die als Gnadengabe der Liebe
Gottes dem gegeben wird, der darum bittet; aufder Tagung zum Thema: «Ist
Gott grausam?» sagte er: «Erleuchtung kann nicht erobert und erzwungen
werden. Sie gehört aber zu jenen Gaben, die in den Heiligen Schriften dem
fest zugesichert sind, der in zäher Geduld um sie bittet.»15

14 H. Wolff, Jesus der Mann. Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht, Stuttgart 1975,
129.

15 A. Görres, Die Gotteskrankheit- Religion als Ursache seelischer Entwicklung, in: Ist Gott
grausam? - Eine Stellungnahme zu Tilmann Mosers «Gottesvergiftung», Stuttgart 1977, 21,

ebenso in: Kennt die Psychologie den Menschen?, München 1978, 224.



280 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

2. Ein religionsfreundlicher Ansatz liegt bei V.E. Frankl vor. Vor einiger
Zeit ist die Auswahl aus dem Gesamtwerk des Wiener Psychotherapeuten
erschienen unter dem bezeichnenden Titel «Der Mensch vor der Frage nach
dem Sinn», München 1979; unter dem gleichen Titel hat der der Existenzanalyse

und Logotherapie verbundene Arzt verschiedentlich Vorträge gehalten.16

Er sagt hier am Anfang: «Tatsächlich sind wir heute nicht mehr wie zur Zeit von Freud mit
einer sexuellen, sondern mit einer existentiellen Frustration konfrontiert. Und der typische
Patient von heute leidet nicht mehr so sehr, wie zur Zeit von Adler, an einem Minderwertigkeitsgefühl,

sondern an einem abgründigen Sinnlosigkeitsgefühl, das mit einem Leergefühl
vergesellschaftet ist - weshalb ich von einem existentiellen Vakuum spreche.»17 Von dieser
Feststellung arbeitet V. E. Frankl den motivationstheoretisch grundlegenden Tatbestand heraus, den

er den «Willen zum Sinn» nennt. Durch die Existenzanalyse stiess er auf dieses Faktum, wobei
ihm C.G. Jung mit zur Seite stand, der ja in «Über die Beziehung der Psychotherapie zur
Seelsorge» schreiben konnte: «Die Psychoneurose ist im letzen Verstände ein Leiden der Seele,

die ihren Sinn nicht gefunden hat.»18 Das Leiden aufgrund der existentiellen Frustration
bezeichnet Frankl mit dem Ausdruck «noogene Neurose»;19; sie ist durch Tests empirisch
erhebbar mit einem klar fixierbaren Krankenbild. Dem durch Krankheiten, schwere
Schicksalsschläge und anderes Leid am Sinn Verzweifelnden ist darum der Sinn logotherapeutisch neu
zu eröffnen. Der Mensch ist das auf Selbsttranszendenz hin ausgerichtete Wesen20 und verfehlt
schuldhaft seine Bestimmung, wenn er die Sinndimension ausblendet und liquidiert, oder wenn
er sein Menschsein nicht erfüllt in der liebenden Begegnung mit anderem menschlichen Sein. In
einer Überflussgesellschaft hat die Logotherapie in erhöhtem Masse die Aufgabe seelischer

Heilung; dem Sinndefizit unserer Zeit entspricht gewiss die hohe Auflage der Bücher V.E.
Frankls. Mit seiner Arbeit will Frankl nun nicht in den Bereich der Religion eingreifen; er weiss

um die Grenzen der Psychotherapie: «Die Psychotherapie muss sich also diesseits des

Offenbarungsglaubens bewegen und die Sinnfrage diesseits einer Trennung in die theistische
Weltanschauung einerseits und in die atheistische andererseits beantworten.»21 «Die Dimension, in
die der religiöse Mensch vorstösst, ist also eine höhere, will heissen umfassendere, als die

Dimension, in der sich so etwas wie Psychotherapie abspielt. Der Durchbruch in die höhere
Dimension geschieht aber nicht in einem Wissen, sondern im Glauben»;22 so bescheinigt V. E.

16 V. E. Frankl, Der Mensch vor der Frage nach dem Sinn, in: Der Mensch vor der Frage nach
dem Sinn, München 1979,141ff.; vgl. auch: U.Böschemeyer, Die Sinnfrage in Psychotherapie
und Theologie, Berlin-New York 1977 und G. Sauter, Was heisst: nach Sinn fragen?, München
1982.

17 Ebd. 141.
18 C.G. Jung, Über die Beziehung der Psychotherapie zur Seelsorge, in: Psychologie und

Religion, Ölten 1972 (2), 134.
19 V.E. Frankl, Der Mensch vor der Frage nach dem Sinn, 143.
20 V.E. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn, Freiburg i.Br. 1972, 75.
21 V. E. Frankl, Logotherapie und Religion, in: Der Mensch auf der Suche nach Sinn, Freiburg

i.Br. 1972, 116.
22 Ebd. 113 f.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 281

Frankl eine Affinität und Sympathie ffir die Theologie P. Tillichs ;23 gewiss würde ähnliches auch
für W. Pannenbergs Anthropologie24 und für K. Rahners transzendentaltheologisches
Denken25 gelten können.

Was die Situations- und Gesellschaftsanalyse betrifft, steht V.E. Frankl
nicht allein; andere Psychotherapeuten kommen zu ähnlichen Ergebnissen;26

aber auch Sozialpsychologen ganz anderer Richtung wie E. Fromm27
und H.E.Richter28 wären zu nennen. Der letztere etwa beschreibt in den
ersten Kapiteln des Buches «Der Gotteskomplex» die psychosozialen
Krankheitserscheinungen und Abirrungen in einer Gesellschaft, in der der Mensch
im überkompensierten Allmachts- und Vollkommenheitswahn sich an die
Stelle des «allmächtigen» Gottes gesetzt hat und nun selbst in Apathie am
Liebes- und Sinnverlust, an der Leidens- und Liebesunfahigkeit schwer

trägt.

Im Gegensatz zu T.Mosers religionskritischem Ansatz ist gewiss V.E.
Frankls religionsfreundliche Einstellung in seiner Logotherapie festzustellen.
Indem er nun aber die Erfahrung des Sinnvakuums als krankhafte Erscheinung

einer «noogenen Neurose» erkennt, wird Schuld, in diesem pathologischen

Sinn verstanden, heilbar. Der «Wille zum Sinn» gestaltet sich als

menschliches Existential, das auf die Dimension des Gottesglaubens
hinweist; dieser gehört damit zum Bereich der «natürlichen Theologie» eines
«unbewussten Gottes» und den naturhaften Voraussetzungen für den Empfang

der Gnade. Theologische Anfragen von einem offenbarungstheologischen

Ausgangspunkt wird man auch an V.E.Frankl richten dürfen.

II.

Theologische Überlegungen zu Sünde, Leiden und Zorn Gottes

Aus dem religionskritischen und dem religionsfreundlichen Typ
psychologischer, d.h. psychoanalytischer und psychotherapeutischer Daseinsbewältigung

stellen sich folgende Fragen gerade an die dogmatische Wissenschaft:

23 Ebd. 124 f.
24 Vgl. W. Pannenberg, Was ist der Mensch, Göttingen 1964 (2).
25 Vgl. K.Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg 1976, 42ffi
26 Vgl. W. Wiesenhütter, Kritik an Freud, in: Therapie der Person, Stuttgart 1969, 87.
27 E. Fromm, Flaben und Sein, Stuttgart 1978.
28 FEE. Richter, Der Gotteskomplex, Freiburg 1979.



282 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

1. Wie ist das Verhältnis von Leidenserfahrung und Gotteserkenntnis?
2. Wie ist das Verhältnis von Sünde und Leid?
3. Wie ist das Verhältnis von Vergebung, Heil und Heilung?
4. Welche Möglichkeiten gibt es, angesichts von Sünde und Leid, von Gott

zu sprechen? Was besagt die Rede vom Zorn Gottes?
Wir wollen auf diese Fragen eingehen im theologischen Bedenken, wobei

jeweils bei den beiden konträren Positionen in der Psychologie angeknüpft
werden soll.

1. Leiderfahrung und Gotteserkenntnis

Den Anknüpfungspunkt für die dogmatischen Überlegungen bildet
T. Mosers Selbstgespräch:

«Ich war nicht angenommen und je mehr mir andere bestätigten, manchmal mit leuchtenden

Augen, dass sie angenommen seien oder erhört würden oder mit dir Kontakt hätten, desto

finsterer wurde mir zumute. <Herr, warum verbirgst du dein Antlitz vor mir?> lautete die

angstvolle Frage.»29

Ferner sei daran erinnert, dass für V.E.Frankl der Sinnverlust mit der
Abwesenheit des «unbewussten Gottes» verbunden ist. Schliesslich aber
diagnostiziert T. Moser die Urstände seiner Gottesvergiftung in seiner
protestantisch-lutherischen Erziehung: das bleibt die uns bei unseren Bedenken
begleitende, berechtigte kritische Anfrage an eine christliche Erziehung, die

von der apathischen, «allmächtigen» Gottesvorstellung bestimmt ist.
Greifen wir bei unseren Überlegungen zu der immer wieder tief bewegenden

Reminiscere-Predigt Luthers vom 21.2.1529 über Mt 15,21 ff., dort heisst

es: «...vel alia unrad widderfare per quod cogites deum a te fugisse, quia
omne infortunium, quando venit, bringt mit sich ein solchen wan, quod deus

nobiscum irascatur.»30 Leiderfahrung als Anfechtung des Glaubenden wird
hier in Verbindung mit der Erfahrung der Verborgenheit und des Zornes
Gottes gebracht. Der Angefochtene erfahrt im Leid die Abwendung des

Angesichts Gottes und erkennt nur die «posteriora dei», die Rückenansichten

Gottes.31 Die schwerste Anfechtung, wie sie in dieser Predigt über die

29 T.Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt a.M. 1976, 27.
30 WA XXIX, 64, 6ff.
31 Vgl. auch: T.Rasmussen, Posteriora Dei. Ein biblischer Begriff des Redens Luthers von

Gottes Verborgenheit, KuD 25 (1979) 209ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 283

Geschichte der kanaanäischen Frau angedeutet wird,32 in Luthers Tischreden
ausgeführt33 und in den Operationes in Psalmos34 und in anderen Schriften
dargelegt wird, ist die Glaubens- und Prädestinationsanfechtung. Besonders
erwähnt sei die Auslegung von Hi 5,19: «Aus sechs Anfechtungen wird er
dich erretten und in der siebten wird dich kein Leid anrühren» in «Operationes

in Psalmos», Ps 22.35 Gerade diese Prädestinationsanfechtung durch
den sich entfernenden und verbergenden Gott ist verbunden mit bedrängenden

Ängsten der Seele, der anima, vor dem Zorn Gottes; Zorn Gottes wird
dabei nicht als Seinsaussage gesehen, sondern als konkrete Anteilnahme
Gottes an den Verfehlungen seiner Geschöpfe, sein Ernstnehmen ihrer
Entscheidungen. Diese tiefen Glaubensanfechtungen sind nun aber - wie auch in
Ps 22,23ff. ; Hi 16,19ff. ; 19,25ff. und den anderen Klagen des einzelnen - mit
einem W-adversativum eingeleitet, ausgerichtet aufdas: «Accédât ergo deus,
ut discedat tribulatio, prope fiat ipse, ut ista longe fiat»36, «also naht sich

Gott, so dass die Anfechtung weicht; er selbst ist da, so dass jene das Weite
sucht.»

Neben diesen Glaubensanfechtungen durch den sich verbergenden und
verdunkelnden Gott, die sich in ihrer bedrängenden Last als psychische
Erwählungsängste angesichts des Zornes Gottes auswirken können, weiss

Luther allerdings auch um die gänzliche Verlassenheit von Gott:

«Quid sit derelinqui a deo, non intelligitur melius, nisi antea sciamus quid sit deus. Deus
autem est vita, lux, sapientia, Veritas, iustitia, bonitas, potentia, laetitia, gloria, pax, beatitudo et

omne bonum. Derelinqui ergo a deo est in morte, tenebris, stultitia, mendacio, peccato, malitia,
infirmitate, tristitia, confusione, turbatione, desperatione, dammatione et in omnibus malis
esse.»37 «Was es bedeutet von Gott verlassen zu sein, verstehen wir allein, wenn wir vorher
wissen, was Gott bedeutet. Gott aber ist Leben, Licht, Weisheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Güte,
Kraft, Freude, Ehre, Friede, Schönheit und alles Gute. Von Gott verlassen sein bedeutet also:
Sein im Tod, in Finsternis, Torheit, Lüge, Sünde, Bosheit, Krankheit, Traurigkeit, Verwirrung,
Unordnung, Verzweiflung, Verworfenheit und in allem Üblen.» Luther kann darum feststellen:
«Nemo enim dicit ad deum: <Deus meus>, qui omnino derelictus est»38; der gänzlich von Gott
Verlassene spricht nicht mehr zu Gott, er vergeht in Düsternis, Verzweiflung und Verdammnis.

32 WA XXIX, 66, Iff.; vgl. auch: WA XXXI, 1, 522, 16ff.
33 WA Tischreden I, Nr. 141; vgl. auch WA Briefwechsel 11, Nr. 4144.
34 WA V, 598ff. u.a.
35 WA V, 620, 8 ff.
36 WA V, 626, 36.
37 WA V, 602, 14ff.
38 WA V, 602, 27f.



284 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

So kennt Luther die Verborgenheit Gottes in der Glaubensanfechtung,
aber eben auch in der totalen Verlassenheit von Gott und Abwesenheit
Gottes.

Erwähnt sei, und gegen H.Bandts39 von K.Barth geprägte christozentrische Interpretation
sei es betont, dass Luther in verschiedenen theologischen Zusammenhängen von Gottes
Verborgenheit spricht: Luther unterscheidet zwischen der Verborgenheit Gottes für die Menschen
des Unglaubens und für die Glaubenden auf dem Hintergrund seines Offenbarseins in Jesus

Christus, wie wir eben sahen. Luther stellt weiter Gottes verborgenes Handeln in der
Weltgeschichte dem paradoxalen Verborgensein in der Niedrigkeit (sub contrario) des Kreuzes Christi
zum Heil der Menschen gegenüber; und schliesslich kontrastiert Luther Gottes verborgenen
Ratschluss zur Erwählung und zur Verwerfung, der jedoch erst im lumen gloriae zu schauen ist,
seinem gegenwärtigen Heilswillen, der in der Verborgenheit des Kreuzes Christi und im Wort
Gottes unter den schwachen Wörtern der Menschen offenbar ist. Weniger die Allmachtsvorstellung

prägt dabei das Reden von Gott, vielmehr der Weg Gottes in Erniedrigung und
Selbstpreisgabe um der Sünder willen, eben die Kondeszendenzstruktur seiner theologia crucis.

In ähnlicher kontrastierender Weise kennt M. Luther die Rede von der Verborgenheit Gottes
in seinem «Zorn der Strenge» und in seinem «Zorn des Erbarmens», um K. Holls Terminologie
aufzugreifen.40 Gegen A. Ritsehl und Th. Harnack und mit G. Aulén, L. Pinomaa und G. Rost41

relativiert Luther den Zorn Gottes an dieser Stelle nicht durch seine liebende Zuwendung.
M.Luther kennt eben einerseits den «Zorn der Strenge» über die Unglaubenden und gar
Verstockten, also den Zorn des Gerichts und der Verdammnis mit seiner Undurchdringlichkeit und
Undurchschaubarkeit für uns Menschen bis zur endgültigen Vollendung; er weiss aber
andererseits um Gottes «Zorn des Erbarmens», der als «opus alienum» im Dienst des «opus
proprium» steht, die Liebe und Gnade Gottes nur verbergend, der durch die Gesetzespredigt den

Sünder zurückruft, der den Angefochtenen im Glauben letztlich stärkt, weil wir nicht über unser
Vermögen angefochten werden, der im Kreuz Jesu Christi offenbar und überwunden wurde. Es

ist dies der Zorn Gottes über den Sünder aufder Flucht vor dem Gesetz hin zum Evangelium,42
wie sie die Operationes in Psalmos andringend beschreiben.

Zentrum, d. h. der Real- und Erkenntnisgrund, für Luthers Überlegungen

zur Verborgenheit Gottes in seinem Zorneswirken mit gerade auch den
psychischen Leiden in der Folge ist die Heilstat Christi, verborgen unter dem
Gegenteil (sub contrario), am Kreuz, sein stellvertretendes Leiden und Sterben

als Versöhnungs- und Erlösungstat. Entsprechend seinen Vorgängern
Mose, Jeremia, dem Gottesknecht, als einzelner oder als Volk gedacht, und
Johannes dem Täufer und seinen Nachfolgern wie Paulus, Petrus, die
Gemeinde des 1. Petrusbriefes u.a. erlitt Jesus die Versuchung in der Wüste

(Mt 4,Iff.), die Anfechtungen in Gethsemane (Mk 14,32ff.), die Gottverlas-

39 H.Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott, Berlin 1958.
40 K.Holl, Was verstand Luther unter Religion? in: Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte

I, Tübingen 1923 (3), 42.
41 G.Rost, Der Zorn Gottes in Luthers Theologie, LR 9 (1961) 2ff.
42 Ebd. 31.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 285

senheit am Kreuz (Mk 15,33ff.): er, der eingeborene Sohn Gottes, unser
erstgeborener Bruder. Er nahm in seinem Sterben stellvertretend die Schuld
und Strafe der Sünder, aber auch den Zorn Gottes über die Sünden der
Menschen und deren Folgen auf sich43 und überwand versöhnend den Zorn
Gottes (Rom 8,3; Gal 3,13 ; II Kor 5,21 ff), wie er auch die Mächte der V
ersuchung, der Sinnanfechtung, des elenden Leids, der selbstherrlichen Sünde
und des ehernen Todes überwand. Und so schenkt Christus im «seligen
Wechsel» und «fröhlichen Tausch»44 als Christus victor die Erlösung als

Gnaden- und Liebesgabe Gottes, so dass Paulus der Gemeinde in Rom
letztgültig schreiben kann: «Nichts, gar nichts kann uns scheiden von der
Liebe Gottes» (Rom 8,35ff).

Eine Verbindung von Leiderfahrung, Sünden- und Gotteserkenntnis kann
für M. Luther also allein vom Leiden und Sterben Jesu Christi am Kreuz als

die Überwindung des Zornes Gottes über die Sünden der Menschen gemacht
werden und vom Kreuz als Siegeszeichen «sub contrario» über die Macht der
Sünde, des Todes und des Leids her. Andernfalls wird Gottes «Zorn der
Strenge» und Gottes «Zorn des Erbarmens» miteinander vermischt, wie auch
Gesetz und Evangelium nicht mehr getrennt werden. Der Mensch erfahrt sich
im Leiden andernfalls nur unter dem fordernden und richtenden Gesetz

angesichts Gottes «Zorn der Strenge» und geht zugrunde an dessen
Übermacht. Diesen eigentlichen Ausgangspunkt M. Luthers bedenkt T. Moser
nicht ; ihm bleibt die Erkenntnis und Anerkenntnis der Liebe Gottes, seines

herabneigenden, anteilnehmenden und mitleidenden Liebesdienstes
verschlossen. Der Glaube an den gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus

scheint in der «Gottesvergiftung» Freudscher Religionskritik schon
verdämmert zu sein.

2. Sünde und Leid

Ausgangspunkt ist die Feststellung sowohl des Psychoanalytikers als auch
des Psychotherapeuten, dass Schuld und Sünde als innerpsychische Störungen

und Leiden zu erklären sind: einmal als die Spannungen und Verbie-
gungen aufgrund der Disharmonien zwischen Ich und Über-Ich, wobei das

normensetzende und über die Einhaltung der Normen wachende Über-Ich
Ängste, Depressionen und Todessehnsucht hervorruft; zum andern als psy-

43 Vgl. O.Tiililä, Das Strafleiden Christi, Helsinki 1941.
44 Vgl. WA V, 603, 8ff., 23fF. ; vgl. auch: Römerbriefvorlesung zu Rom 2,15 in BoA V, 227,

26 ff. und WA II, 145, 15 ff.



286 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

chologische Sinnlosigkeitserfahrung und existentielle Frustration mit der
Flucht in Zerstreuungen, mit Zweifeln und Verzweifeltsein in der Folge und
mit ihren psychischen und soziologischen Auswirkungen. In beiden Fällen
sind Schuld und Leid miteinander verbunden; dabei tendieren Freud und
Moser zu einer Identifizierung, Frankl erkennt mehr ein kausales oder
konsekutives Verhältnis.

Gewiss zieht sich auch durch die alt- und neutestamentlichen Schriften eine Linie, die die

enge Verknüpfung von Sünde und Leiden hervorhebt; dabei wird nun aber die Sünde nicht als

innerpsychische Störung verstanden, sondern als Verkehrung des Verhältnisses zu Gott mit Leid
und Elend als Strafe in der Folge.45 Nichtbefolgung der Gebote Gottes (Ex 21,18-22, 16),

Aufheben des Bundesverhältnisses mit Jahwe (Ex 32,lOfF.; Am 5,14; Prv 19,7; Dt 34,4f.),
Auflehnung gegen Gott (Hi 15 ; 18) führt Leid als Strafe Gottes herbei ; in diesem rational klaren
Tun-Ergehen-Schema denkt zunächst auch Jesus, erinnert man sich an Lk 13, Iff. ; Joh 9, Iff. ; Joh

5,14; Mk 2,Iff. u.a. Zugleich aber ist festzuhalten, dass schon im Alten Testament dieses

rationale Vergeltungsdenken durchbrochen wird: gerade den Gottlosen geht es gut (Ps 73,2fL),
der Makellose, Schuldlose, Gerechte aber muss leiden (Hi 9,21; Ps 44,18ff. ; II Sam 24,1; I Sam

26,19 u. a.), der leidende Gerechte droht an Gottes dunklem und uneinsehbarem Handeln irre zu
werden (Hi 30,15ff.), und so betet schliesslich Jesus in Gethsemane: «Doch nicht, was ich will,
sondern was du willst» (Mk 14,36). Leiden bedeutet hier gerade nicht Folge von Sünde und
Schuld gegen Gott und den Nächsten; es ist - dem Menschen völlig unverständlich und
uneinsichtig - von Gott gesandt. Es stellt sich damit die Frage nach den Ursachen des Leidens, das

Theodizeeproblem. In der Gegenwart wird etwa von D. Solle diese Frage als erledigt angesehen

zugunsten der gesellschaftspolitischen Aktivierung zur Beseitigung des Leidens in seiner
immanenten Verknüpfung mit Sünde und Schuld. Gott als Ursache des Leidens zu verstehen bedeute

eine theologische Legitimierung des Leidens und führe nur zu dem grausam-sadistischen
Gottesbild, das durch die Allmachts- und Apathievorstellung geprägt sei.46 Anthropo- und Sozio-
dizee treten an die Stelle der Theodizee47. Vom Neuen Testament her ist der Glaubende jedoch
gewiss - und darf es nach manchmal langem Schweigen sagen -, dass auch in der Leiderfahrung,
d. h. gerade in der Erfahrung des unheilbaren und unvermeidbaren Leidens, Gott begegnet, Gott
Immanuel, der mitseiend und begleitend da ist im Dunkel und am Leiden teilnimmt;48 nur im
Blick aufJesu Christi Leiden und Sterben am Kreuz darfder Glaubende dies bezeugen. Der Frage
nach der Ursache ist hier die Frage nach dem Sinn des Leidens, vor allem des unheilbaren und

unvermeidbaren, prävalent vorgeordnet und wird zum Thema «Trost im Leiden»: «Ihr seid

nicht allein, Gott ist bei euch im finsteren Tal, nichts kann euch trennen von ihm.» Hiermit
verbunden bleibt zugleich der Ruf zur Hilfe für den andern im Leid, zur Begrenzung und
Überwindung heilbaren und vermeidbaren Leids.

Das Neue Testament gibt den Glaubenden im Leid verschiedene Hilfen,
die nur kurz angedeutet werden sollen:49 Zunächst wird im Neuen Testament

45 Ch. Gestrich, Homo peccator und homo patiens, ZThK 72 (1975) 240fif.
46 D.Solle, Leiden, Stuttgart 41978, 26f.; 32f.; 130f.; 176.
47 Vgl. R. Slenczka, Sozialethik und Theodizee, KuD 18 (1972) 82ff.
48 Vgl. auch: H. Küng, Gott und das Leid, Einsiedeln, Zürich, Köln 1968 (2), 68f.
49 Vgl. E. Gerstenberger, W. Schräge, Leiden, Stuttgart 1977, 177 ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 287

die Christusgemeinschaft auch als Leidensgemeinschaft mit Christus verstanden

(IIKor 4,10; Phil 3,10; IPetr 4,12fT.; IIKor 12,9ff. u.a.); es geht hier um
die Nachfolge unter dem Kreuz.50 Sie gehört zur Existenz der Christen und
hat überhaupt nichts mit Verwerfung zu tun. Weiter sind Leiden und Trübsal
dazu bestimmt, «dass wir nicht auf uns selbst das Vertrauen setzen, sondern
auf den Gott, der die Toten auferweckt» (II Kor 1,9; II Kor 1,11; 4,15). Die
Leiden bedeuten ferner die Verhaftetheit und das Eingebundensein in die
«noch nicht» endgültig erlöste und geheilte Welt (Rom 8,23) und Hinweise
auf die Vollendung (Apk 21,4).

Durch das Leiden um Christi willen und das Mitleiden mit anderen soll
dann auch die Widerstandskraft und die Standhaftigkeit gestärkt werden

(Hebr 10,21,36; Apk 2,2 f.; Mk 13,13 ; Rom 12,12 u.a.), und zugleich wird die

Hoffnung auf die kommende Herrlichkeit gefestigt (IIKor 4,14; Phil 3,10;
I Petr 1,21; II Kor 4,17f.; Rom 8,24f.; II Kor 13,4; Apk 21,1 u.a.); an dieser
Stelle ist aber sofort mit Nachdruck zu betonen, wie W. Schräge sagt51: Diese

«Hoffnung hat in der Urchristenheit nicht zur Lähmung, sondern einerseits

zur Leidensverarbeitung und Glaubenseinübung, andererseits aber zur
Mobilisierung von Abwehrkräften und Akten gegen das Leiden geführt.»

Wie schliesslich das Leiden und Mitleiden der Christen Zeugnischarakter
hat gerade auch vor den NichtChristen (Mk 13,9 ; 15,39 ; Act 22,20 ; Apk 6,9 ;

20,4; Phil 1,13f. u.a.), so auch das Heilen der Leidenden und Kranken (Mk
8,2; Mt 20,34; Lk 7,13ff; 10,25ff.; IKor 12,26), wie ja Jesus es selbst getan
hat als Zeichen des anbrechenden Reiches Gottes und weiter die Hilfe, gerade
auch die materielle, für die Verarmten (Mk 10,21; Act 4,34; IPetr 4,9; Rom
12,4ff; IKor 16,Iff.) und schliesslich das Gebet und die Fürbitte (Mt 13,30;
Jak 5,14; IIKor 12,8; Act 12,5; Mt 11,24; Joh 17 u.a.). Aufdie dogmatischen
Überlegungen zum Verhältnis «Vergebung, Heil und Heilung» im nächsten
Abschnitt ist damit schon vorgegriffen worden.

3. Vergebung, Heil und Heilung

Anknüpfungspunkt ist das Verständnis von Heilung bei T. Moser als

Beseitigung der schuldhaft psychischen Störungen durch eine psychoanalytische

Anamnese als Selbstlösung und Selbsttherapie: Heilung und Vergebung

werden dadurch identifiziert. V.E.Frankl kennt die Unterscheidung
von Vergebung und Heilung; Heilung bleibt aber auch für ihn die Neufin-

50 D. Bonhoeffer, Nachfolge, München 101971, 61 fT.

51 (E.Gerstenberger) W. Schräge, Leiden, Stuttgart 1977, 193.



288 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

dung einer Sinngebung der eigenen Existenz in der Selbsttranszendierung auf
den sinnvermittelnden Logos; durch logotherapeutische Behandlungen wird
das psychische Leiden beseitigt oder als sinnvoll angenommen.

Das theologische Bedenken von «Vergebung, Heil und Heilung» geht
wieder aus von Gottes Heils- und Erlösungstat in Christi Kreuz und
Auferstehung, wie es in der Predigt des Evangeliums zugeeignet wird. In einer
gewissen formalen Entsprechung zu G. Auléns52 drei Typen der
Versöhnungslehre mögen diese Überlegungen unter drei Aspekten entfaltet werden:
Unter dem Gesichtspunkt einer Stellvertretungschristologie, einer Leidens-
christologie und der Paraklese, um hier den schlechten Begriff von einer
Motivationschristologie zu vermeiden.

a) Die Stellvertretung Jesu Christi konzentriert den Blick aufdie Ursachen
des Leidens in der Sünde und Schuld des Menschen. In Christi stellvertretendem

Leiden und Sterben für die Sünden der Menschen, d.h. in seiner
Schuld- und Strafübernahme, gründet allein die Vergebung (II Kor 5,21 ; Gal
3,13 u.a.), wie Luther es im Bild vom «fröhlichen Wechsel» und «seligen
Tausch» beschreibt: Im Kreuz machte Christus seine Gerechtigkeit zu meiner

und meine Sünde zu seiner. Hier ist Sündenvergebung gegeben, hier wird
sie geschenkt.53 Die Sünde des Menschen konzentriert sich in der Übertretung
des 1. Gebotes und des Doppelgebotes der Liebe, so dass sich der «autonome»
Mensch in seinem Omnipotenzwahn an die Stelle Gottes setzt, geschöpfliche
Dinge in pervertierter Weise an die Stelle des Schöpfers treten und sich die
Liebe zu Gott und zum Nächsten in das Begehren, den Egoismus und Grös-
senwahn des in sich verkrümmten und um sich kreisenden Menschen
verkehrt; eine Affinität hierzu weisen auch die Gesellschaftsanalysen von
E. Lromm und H.E. Richter auf. Vergebung bedeutet dann die Entspannung
oder noch besser die völlige Neuordnung des verkehrten und gestörten
Verhältnisses mit Gott durch Gott selbst aufgrund seiner liebenden Gnadenzuwendung

und Gnadenzusage in Jesus Christus. Die Entspannung des
Verhältnisses mit Gott hat dann auch die Bereinigung des psychischen Leidens

zur Folge, weil ja Leiden auch Folge von Sünde und Schuld sein kann. In der
Beichte hat die Vergebung der Sünden ihren «Sitz im Leben» der Glaubenden,

so dass E. Thurneysen54 und D. Bonhoeffer55 - um nur zwei Vertreter zu

52G.Aulén, Die drei Haupttypen des christlichen Versöhnungsgedankens, ZSTh 1931,

501 ff.
53 Vgl. M. Plathow, Schuldübertragung oder Schuldübernahme, ZkTh 104 (1982) 411ff
54 E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Zürich 1976 (4).
55 D. Bonhoeffer, Seelsorge, in: Gesammelte Schriften V, hg. v. E. Bethge, München 1972,

363 ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 289

nennen - theologisch richtig in der Beichte das innerste Zentrum der

Seelsorge sehen. Hier geht es um das Heil Gottes für die Menschen: den Zuspruch
der Vergebung im Evangelium.

b) In der Leidenschristologie geht es nun um die christliche Antwort auf
die Sinnfrage angesichts des Leidens. Die Christus-Gemeinschaft ist auch
Leidens-Gemeinschaft mit Jesus, dem eingeborenen Sohn Gottes, unserem
erstgeborenen Bruder. In Gethsemane und am Kreuz durchlitt er die Tiefen
und das Dunkel von Schmerz, Angst, Gottverlassenheit, wie die glaubende
Gemeinde und auch die seufzende Schöpfung es immer erfährt. Gerade
hierdurch aber überwand er als Christus victor den Zorn Gottes über die
Sünden und die Mächte der Gesetzlichkeit, des Leidens, der Angst und des

ehernen Todes (Rom 3,24; 5-7; I Kor 15,21 ff.; Eph 2,Iff. u.a.). Indem
Menschen Jesus Christus nachfolgen, nehmen sie auch sein Kreuz auf sich
und haben sympathetisch am Leiden in der Welt Anteil. Leiden bedeutet
darum für die Glaubenden ein Leben aus der Hoffnung im «Schon» und
«Noch nicht», d. h. im Mitleiden mit der «seufzenden» Schöpfung, allein aus
Gottes Geschenk und Gnade (Rom 8,23). So hilft das Leiden, besonders das

unüberwindbare und unvermeidbare, in der Welt dem Glaubenden
sympathetisch mit den Leidenden zu einem Leben in der Liebe. Um heilvolle
Sinngebung und damit auch um Heilung geht es hier durch den Zuspruch des

Evangeliums von der in Christus, d. h. in seinem Kreuz, verborgen unter dem

Gegenteil, erschienenen und geschenkten Liebe Gottes, von der nichts, auch
nicht die Allgewalt des Leidens, trennen kann (Rom 8,39).

c) Die christliche Paraklese schliesslich ist auf Heilung, auf die Überwindung

oder Linderung des vermeidbaren und behebbaren Leidens im Leben
des einzelnen und der Gemeinschaft ausgerichtet. Hier gilt das Gebot Jesu:
«Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten Brüdern, das habt
ihr mir getan» (Mt 25,40); hier gilt der Imperativ: «Einer trage des anderen
Last» (Gal 6,2). Jesus selbst heilte, half und betete und richtete Zeichen des

anbrechenden Reiches Gottes damit auf. Und so dürfen, können und sollen
die Glaubenden, durch Gottes Gnade und Liebe bevollmächtigt, dem Leid
und Elend der «seufzenden » Schöpfung heilend, helfend und betend begegnen;

d.h., sie werden sich dem Leidenden zuwenden mit allen ihren Fähigkeiten

und Möglichkeiten (Lk 10,25ff. ; Rom 5,12ff. ; Phil 2,5ff. ; IPetr 4,12ff.
u.a.), dem psychisch Leidenden fachgemäss helfen und heilen und für ihn
und seine Heilung beten.



290 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

4. Reden von Gott

Die theologischen Überlegungen der vorangehenden drei Absätze verbinden

sich nun in dem Thema, mit dem diese Überlegungen auch begannen, in
der Entfaltung der Möglichkeit, von Gott angesichts von Sünde und Leid zu
reden.

T.Mosers von der Religionskritik S.Freuds bestimmtes Gottesbild als zu entlarvende
«Leerstelle» infantiler Illusionen und normensetzender Elternautorität ist durch drei
zusammenhängende Kennzeichen zu charakterisieren; V.E. Frankl macht keine inhaltlichen Aussagen

über den «unbewussten Gott», der die psychotherapeutische Dimension ausweitet und
überschreitet.

Wie erwähnt, nimmt T. Moser für sein Gottesverständnis und für sein Reden von Gott nicht
den Einsatz bei Gottes Offenbarung in Christi Kreuz und Auferstehung und in der Gegenwart
durch die Predigt des Wortes Gottes im Heiligen Geist. Er geht vielmehr von dem vom All-
machts- und Apathieprinzip bestimmten Gottesbild seiner «christlichen» Erziehung aus.

Dieser Einsatz verleitet ihn weiter zu jener eigenartigen Unbeweglichkeit und Starrheit seines

«christlichen» Gottesbildes, die mit einer überhöhten Allmachts- und Autoritätsverkörperung
verbunden ist. Die Apathie im Gottesbild ist verknüpft mit der Nivellierung der Liebe, der Güte
und Fürsorge, so dass nur die «grausamen» Züge wie Zorn, Härte, Strenge in Gott und seinem
Wirken Platz finden können. Auch für E. H.Eriksons Buch «Der junge Mann Luther» ist das

festzustellen, was nun aber unter historischem Gesichtspunkt in dieser Weise nicht von M.
Luthers Beziehungen zu seinen Eltern gilt.56

Schliesslich kennzeichnet T. Mosers Gottesbild ein sadistisch-quälendes Über-Ich, das die
Verwerfung von unterlegenen Menschen beschlossen hat, und sucht eine Verobjektivierung, die
allein aus der analysierenden Distanz von Gott redet. Durch Entlarvungstechniken wird Gottes
Erwählen und Verwerfen durchschaut und Gott menschliches Objekt, nach dem Bild des sich
unterdrückt fühlenden Menschen geschaffen. Lind so bleibt am Schluss der Gotteshass als

Selbsthass, der sich in der pseudo-personalen Redeform des Fluchgebetes zu lösen versucht.
«Wer aber hasst, ist ein Mörder»; in konsequenter Folge muss darum dieses Gottesbild durch
psychoanalytische Selbstanalyse liquidiert werden, der sich unterdrückt fühlende Mensch sich

von solch einem Allmachtspotentaten selbst befreien.

Der Glaube an den Gott der Bibel aber ist ein anderer.
Der christliche Glaube an Gott geht aus von der Offenbarung Gottes in

Jesus Christus und von seinem gegenwärtigen Heilswirken in Wort und
Sakrament durch den Heiligen Geist; in der Offenbarung Gottes ist den
Glaubenden der Real- und Erkenntnisgrund für die Erkenntnis, Anerkenntnis

und das Bekenntnis des dreieinen Gottes gegeben (Gal 4,4ff. ; Joh 14,9ff. ;

16,7; Mt 28,19; II Kor 13,13 u.a.). Der dreieine Gott offenbart sich in seinem

ganz konkreten Heilswirken, in seinen Taten der Schöpfung und Neuschöpfung,

im Leben seiner Kirche, des einzelnen und der ganzen Welt, wie er sich

56 Vgl. H.Bornkamm, Luther und sein Vater, ZThK 66 (1969) 38ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 291

in den Begegnungen mit dem Volk Israel errettend und strafend als Jahwe
erwies. Im Gegensatz zur griechischen Philosophie mit den statischen
Denkformen der Metaphysik, wodurch Gott als unbeweglich in sich ruhendes Sein
erkannt wird, wirkt Jahwe entsprechend dem hebräischen Denken57 durch
die personalen Beziehungen und im konkreten Handeln an seinem Volk und
in seiner Schöpfung. Das Offenlegen seines Namens in Ex 3,14: 'ehyeh nser

'ehyeh in der Stilfigur der Paranomasie weist einmal aufdie Selbstverhüllung
Gottes, zum anderen auf sein wirkendes Dasein: «Ich bin, der ich bin»; «Ich
werde dasein (ganz konkret) als der ich dasein werde», oder kurz - wie
M. Buber es übersetzt - «Ich bin da», verborgen mitwirkend, in der Verhüllung

anwesend (Jes 45,15), noch das Angesicht abwendend und nur die Rük-
kenansicht, die posteriora, zukehrend (Ex 33,20ff.; Dt 4,12). Es ist der Gott,
der sein Verborgensein nach Jesajas Weissagung vom künftigen Immanuel
(Jes 7,14; Mt 1,23) und nach der Verheissung Deuterojesajas vom zukünftigen

Heiland als dem Pfeil, der aus dem Köcher gezogen werden wird (Jes

46,11; Joh 1,9), in Jesus Christus offenbar macht (Joh 1,18 ; 13,9ff. ; II Kor 3,13

u.a.), d.h. im Leiden und Sterben Jesu Christi am Kreuz für die Sünden der
Menschen und für ihre Versöhnung und Erlösung (Rom 8,32; 3,21 fT. ; IPetr
1,18; 3,18ff.); so sind die Glaubenden von der Auferstehung Jesu Christi her
gewiss. Stellvertretend trat Jesus an den Platz der Sünder (Gal 3,13; II Kor
5,21) im «seligen Tausch», wie M.Luther sagt, und überwand versöhnend
den Zorn Gottes und erlösend die Macht der Sünde, des Todes, des Leides
und aller irdischen Gewalten (Rom 10,4f. ; IKor 15,20ff.). Das ist die Bedeutung

der Gotteskraft, die im Wort vom Kreuz den Glaubenden zugesagt und
geschenkt wird. Denn verborgen unter dem Gegenteil der Schwachheit des

Kreuzes offenbart Gott als Geheimnis seine Kraft der von Sünden bedrängten
und unter Leid und Elend geknechteten und stöhnenden Menschheit und
Kreatur. Das Kreuz Christi ist somit Zeichen des Zornes Gottes über die
Sünden der Menschen und Zeichen des Sieges seiner erbarmenden Liebe,
denn in Christi Leiden und Sterben lässt Gott den «Zorn des Erbarmens» und
des Gesetzes überwinden; er nimmt als Antwort auf die Reue und Busse der
Menschen seinen Zorn zurück und macht seine liebende Zuwendung und
errettende Liebe und Treue offenbar. Das «opus alienum» des ganz am T un
und am Verfehlen und Scheitern der Menschen Anteil nehmenden Gottes
steht so im Dienst seines «opus proprium», wie ja auch das Gesetz der Gnade
im Dienst des Evangeliums steht.

57 Th. Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen, Göttingen 1965

(4).



292 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Vom Kreuz Christi her nimmt Gott auch mitleidend am Elend der
seufzenden Schöpfung teil; Gott entäussert sich aller Macht und Gewalt; er tritt
ein in die Wege der Menschen teilnehmend, mitleidend, begleitend, so dass

Gott auch im Leiden dem Glaubenden begegnet und letztlich nichts, gar
nichts von der Liebe Gottes trennen kann (Rom 8,39; Jes 54,8 ; Ps 30,6). Die
Christus-Gemeinschaft auch als Leiden mit Christus um Christi willen und
mit der geplagten Schöpfung (Rom 8,23) ist der Hinweis auf die Gebrochenheit

und Vorläufigkeit der Schöpfung und auf die endgültige, noch ausstehende

Vollendung (Phil 3,12), zugleich aber auch Ort der Konkretionen des

christlichen Liebesgebotes, den Leidenden zu helfen, das Elend zu heilen, mit
und für die physisch, psychisch und strukturell Geplagten und Bedrückten zu
beten.

Neben Gottes «Zorn des Erbarmens», der die Liebe Gottes verbirgt, und
dem Gesetz der Gnade, das im Dienst des Evangeliums steht, kennen die
biblischen Texte mit M. Luther auch den «Zorn der Strenge» und das harte
Gesetz (Rom 4,15) in Kontrastierung zur Liebe Gottes und zum Evangelium.
So versteht sich etwa Paulus in der Predigt des Wortes als Werkzeug der
Rettung und der Verdammnis: «Wir sind für Gott ein Wohlgeruch Christi bei
den Geretteten und den Verlorenen, den einen ein Geruch von Tod zum
Tode, den anderen ein Geruch von Leben zum Leben» (II Kor 2,15 f.); und
dementsprechend weiss er um das scheidende Endgericht als «Tag des Zorns»
und «Tag des ewigen Lebens» (Rom 2,7ff.; vgl. auch: Mt 25,31; Joh 5,29;
IITess 1,8f.; IlPetr 3,7f.). Von dieser Gewissheit der endeschatologischen
Scheidung her weiss Paulus auch um Gottes Vorausersehen, Vorbestimmen
und Berufen der Glaubenden zum «Bild Christi» (Rom 8,29f.), mit den
Berufenen zu «Gefassen des Erbarmens» Gottes dann aber auch um die
«Gefasse des Zornes» Gottes, die trotz der Langmut und Geduld Gottes nicht
umkehren und Busse tun und die nur insofern verhärtet und verstockt werden
(Rom 9,22f.; Jer 18; Ex 7,22; 8,15; I Sam 15,26; 26,19; II Sam 24,1). Diese

spannungsvollen Aussagen sind vom Menschen existentiell kaum zu tragen
und zu ertragen ; ihre Gefahren als objektivierende und damit pervertierende
Überlegungen macht die beissende Kritik Mosers nur zu deutlich. Ihre
Dunkelheit stösst von sich der in Jesus Christus aufdie Menschen zukommenden
Liebe Gottes entgegen.

Gottes «Zorn der Strenge», der im Endgericht zur Finsternis und
Verdammnis treibt, wird allein von Gott vorausgewusst und vorherbestimmt und
ereignet sich als eschatologisches Vorausereignen in der Predigt des Gesetzes,
das nun aber wieder zur Umkehr ruft und der Liebe Gottes entgegenwerfen
will. Das Geheimnis der Erwählung und Verwerfung Gottes bleibt damit dem
objektivierenden Nachdenken und Erkennen der Menschen gänzlich ver-



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 293

schlössen, undurchsichtig und verborgen (I Kor 2,11). Andernfalls würde ja
der Mensch Subjekt und Gott Objekt. Erst von Gottes errettendem Liebeswirken

im eschatologischen Gericht her wird einmal demjenigen das
Geheimnis offenbar werden (I Kor 13,9,12 f.), der sich jetzt in der Flucht vor
Gottes «Zorn der Strenge» und vor dem Gesetz allein an Gottes Liebe in Jesus

Christus und an das Evangelium klammert und daraufhin gerettet wird.
Der christliche Glaube kennt also keinen unbeweglich-starren Gott

apathischer Allmacht, dessen Erwählen, vor allem aber auch Verwerfen klar
durchsichtig zu machen ist. Sache des christlichen Glaubens und der Theologie

ist die cognitio dei et hominis als homo reus et perditus und als deus

instificans vel salvator:58 Gott will in Reue aus Liebe allen Zorn zurücknehmen59

und auf die Umkehr und Busse des Sünders Erlösung und Heil schenken.

Gott hört und erhört die Klage des einzelnen und der Gemeinde über das

scheinbar willkürliche Leiden, weil er auch im Leiden dabei ist, mitleidet und
keinen verlässt. Gott gibt das Gebot, den Kranken zu helfen, Leiden, auch das

strukturelle Leid, zu heilen. All dies wird hineingenommen in das antwortende

Gebet und in die Seufzer unserer Fürbitten mit unserem Stellvertreter
Jesus Christus durch unseren Anwalt, dem Heiligen Geist (Joh 17,9,20; Rom
8,26f.). So kommt das angebrochene Reich Gottes nah, so bricht die
Herrschaft Gottes im Kreuz Christi herein in die von Sünde und Leid geknechtete
Welt. Und so wird der dreieine Gott von der christlichen Gemeinde bekannt,
gepriesen und angebetet: er hat seine Liebe und Gnade in Jesus Christus
offenbar gemacht und schenkt sie heute durch den Heiligen Geist, und er ist
da bei der seufzenden Schöpfung, um Trost und Hoffnung zu geben. Dieses
Wirken des dreieinen Gottes für, an und mit den Menschen und der ganzen
Schöpfung hat seine Entsprechung im Geheimnis des innergöttlichen Lebens

von Vater, Sohn und Geist. Denn durch die Liebe des Sohnes wird in der
Gemeinschaft des Geistes im innertrinitarischen Gespräch der Zorn
zurückgenommen, so dass Gott Liebe ist alles in allem (Joh 17; I Joh 4,8ff,
16 ff).

Das pervertierte «christliche» Gottesbild hat T. Moser entlarvt; zugleich
hat er das erneute Bedenken und Benennen des Glaubens an den dreieinen
Gott herausgefordert durch die Religionskritik der «Gottesvergiftung».
Hierin liegt sein grosses Verdienst für die Theologie und die Religionspädagogik;60

hiermit verbunden bleibt andererseits die theologische Hinterfragung
dieses religionskritischen Entwurfs Freudscher Prägung.

58 WA XL 2, 327, 11 ff.
59 J.Jeremias, Die Reue Gottes, Neukirchen-Vluyn 1975.
60 Vgl. auch: EZW-Information Nr.82.



294 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

III.

Das Verhältnis von Theologie und Psychologie

Einige zusammenfassende Gedanken zum Verhältnis von Theologie und
Psychoanalyse und Psychotherapie sollen die vorangegangenen Überlegungen

abschliessen.
Bei den Positionen von T.Moser und V.E.Frankl, die durch entsprechende

zu ergänzen wären, handelt es sich um zwei sehr verschiedene, sowohl
was die methodischen Voraussetzungen, die Absicht und die Ergebnisse
betrifft. T. Moser geht von der Religionskritik Freudscher und Feuerbach-
scher Prägung aus, und so sind seine Ergebnisse auch von ihr geprägt. V.E.
Frankl geht vom «Willen zum Sinn» als Existential aus; seine logotherapeutischen

Untersuchungen und Ergebnisse bestätigen seine religionsfreundliche
Position. Nicht die psychoanalytischen, psychotherapeutischen und
überhaupt psychologischen Methoden an sich beinhalten eine religionsfeindliche
Einstellung. Es kommt auf die Voraussetzungen und das Vorverständnis an,
d. h. es kommt darauf an, ob diese Wissenschaften mit ihren Ergebnissen die
eigenen Grenzen kennen und einhalten, sich nicht selbst zu einer
Weltanschauung verabsolutieren.

3.1. Unter dieser Voraussetzung ist ein helfend-partnerschaftliches
Verhältnis nicht nur mit der Seelsorge, sondern auch mit der systematischen
Theologie erforderlich. Für die Dogmatik ist dann eine Schrift wie die von
T. Moser nicht ein Skandal, sondern eine Warnung und Mahnung vor den
Gefahren vereinfachender Theologie oder gar falscher Theologie. Die
kritischen Anfragen an pervertierte Glaubensvorstellungen, an gesetzliche
Methoden und Praktiken in der religiösen Erziehung hat sie dankbar aufzunehmen.

Theologie kann sich in Ideologie verkehren. Die Kritik verbindet sich
dann mit der Mahnung zu einem allein in der christlichen Freiheit gründenden

Erziehungs-, Ausbildungs- und Lebensstil.

3.2. Psychologische und psychoanalytische Ergebnisse in ihren Grenzen
sind dann weiter für die Theologie eine Konfrontation und Konkretion des

Verständnisses der unter der Macht der Sünde und des Leids in dieser Zeit
stehenden Schöpfung, also der im Leid und Elend seufzenden und hoffenden
Kreatur, ferner des Kreuztragens und -mittragens der Christen um Christi
willen, schliesslich der Folgen der Sünde und Schuld. Gerade die zur Ganz-
heitlichkeit des Menschen gehörende Ebene des Unbewussten und die
Tiefenstrukturen des Gefühls werden dadurch ernst genommen. Die Wissen-



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 295

Schäften von der Psyche geben der Theologie so Hilfe und tun ihr als Hilfsund

Partnerdisziplinen einen wichtigen Dienst.

3.3. Der Dienst der Theologie, der Wissenschaft vom 1. Gebot Gottes,
gegenüber diesen Wissenschaften erfüllt sich als ideologiekritischer, wo sie

durch Überschreiten und Verabsolutieren ihrer Voraussetzungen und Ergebnisse

zur Weltanschauung und Ideologie pervertieren. Auch gegen T. Moser
hat die Dogmatik diese Aufgabe auszuüben, wie sie von der «Sache der
Theologie» her kritische Rückfragen an V. E. Frankl zu richten hat.

In diesem Sinne haben der Psychoanalytiker und der Psychotherapeut
einen dankbar aufzugreifenden Gesprächsbeitrag mit der Theologie geliefert,
den die Theologen hoffentlich zu erwidern vermögen.

Michael Plathow, Heidelberg


	Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit : theologische Überlegungen zur psychoanalytischen Sicht von menschlicher Sünde und göttlichem Zorn

