Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)
Heft: 3
Artikel: Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit : theologische

Uberlegungen zur psychoanalytischen Sicht von menschlicher Siinde
und gottlichem Zorn

Autor: Plathow, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

275

Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Theologische Uberlegungen zur psychoanalytischen Sicht von
menschlicher Stinde und gottlichem Zorn

Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit durchzieht die Zeug-
nisse der christlichen Frommigkeitsgeschichte wie z.B. die Kirchenlieder!
und die Gebete?; die personlichen Aufzeichnungen von R. Schneider in
«Winter in Wien»? sprechen von den Tiefen der Anfechtung angesichts der
scheinbaren Abwesenheit Gottes; D. Bonhoeffers Ausserungen in «Wider-
stand und Ergebung» wissen von der menschlichen acedia und tristitia, der
bedriickenden Angst und dumpfen Traurigkeit vor der Selbstverhiillung
Gottes*; Petter Moen lisst in seinem Gefiangnistagebuch von den Leiden «des
einsamen Menschen»® am angefochtenen und verzweifelten Ringen um die
Gegenwart Gottes im Elend der Zelle teilnehmen, wie es Dostojewski als
Literat in unnachahmlicher Weise in «Die Briider Karamasow» nahe-
bringt.

Solche Leid- und Gotteserfahrungen werden ebenfalls in den Klagen der
Psalmen, eines Jeremia und Hiob andringend ausgesprochen: «Herr, strafe
mich nicht in deinem Grimm.» «Du aber, o Herr, wie lange? — Kehre wieder,
o Herr» (Ps 6,2.4). «Wie lange, o Herr, willst du meiner so ganz vergessen?
Wie lange verbirgst du dein Antlitz vor mir?» (Ps 13,2). «Verwirf mich nicht
von deinem Angesicht und nimm deinen heiligen Geist nicht von mir» (Ps
51,13). «Nie sass ich frohlich im Kreis der Scherzenden; von deiner Hand
gebeugt, sass ich einsam; denn mit Grimm hast du mich erfiillt» (Jer 15,17).
«Warum verbirgst du dein Angesicht und héltst mich fiir einen Feind» (Hi
13,24)? «Sein Zorn zerriss und befehdete mich, er knirschte {iber mich mit
den Zihnen ; mein Feind wetzt seine Augen wider mich» (Hi16,9). Und diese
Klagen verdichten sich im Todesschrei Jesu am Kreuz mit Psalm 22,2:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen, bleibst ferne meiner
Rettung und den Worten meiner Klagen ?» —ein Aufschrei aus der Tiefe, der
alle Verzweiflungsschreie, alles Seufzen und Stohnen der Leidgeplagten in
sich einschliesst.

EKG, Nr.176, 286, 305, 319 u.a.

2 E.Schlink, Verzweiflung {iber Gott, in: Gib Liebe. Personliche Gebete aus der Gegenwart,
hg. v. H. Wulf, Neukirchen-Vluyn 1974, 22.

3 R.Schneider, Winter in Wien, Freiburg i.Br. 1958, 132fF., 190fF.

4 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 31958, siche Brief v. 18.11.1943.

3 E.Schaper (Hg.), Der einsame Mensch. Petter Moens Tagebuch, Ziirich 1950.



276 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Bekanntlich ist zwischen der Klage des einzelnen und der Klage des Volkes zu unterscheiden.
«Die Erfahrung personlichen Leides in Krankheit, Verlust von Angehdorigen, beruflicher Riick-
schlédge, Bedriickung und Verleumdung sind anders als die Leiderfahrungen der Gemeinschaft in
politischen oder Naturkatastrophen, darum erhalten sie je ihren eigenen Ausdruck in den Ein-
zel- und Volksklagen», schreibt C. Westermann im Aufsatz « Ruf aus der Tiefex».® Unser Blick ist
bei diesen Uberlegungen auf den einzelnen gerichtet. Ausseres und inneres Leid, aber auch der
soziologische, sozialpsychologische, physische und religidse Aspekt sind dabei engstens verbun-
den. Besonders die psychische und religiose Seite menschlicher Leiderfahrung findet — gewiss erst
nach langem bedridngten Schweigen — seinen Ausdruck in diesen gottesdienstlichen Liedern des
Alten Testaments; Grunderfahrungen menschlicher Existenz brechen da auf und werden, in
Sprache genommen, vor Gott gebracht: « Des Tages seufze ich: Es sende der Herr seine Gnade !
und des Nachts singe ich ihm und flehe zum lebendigen Gott. Ich spreche zu Gott, meinem Fels.
Warum hast du mich vergessen? Warum muss ich trauernd einhergehen, da der Feind mich
bedringt? Wie Frass in meinen Gebeinen ist mir der Hohn meiner Drénger, da sie tidglich zu mir
sagen: Wo ist nun dein Gott? Was bist du so gebeugt meine Seele und so unruhig in mir?» (Ps
42.9f.; Ps 42,6,12; 43,5). Es ist dies die Anfechtung des gewissen Glaubenden, die mit ihren
psychischen Spannungen und Zerrungen in das Gefiihl der Verworfenheit und der Gottlosigkeit
des Unglaubenden abzugleiten droht; sie griindet in Begegnung mit Gottes von sich weisendem
Zorn,im Erleben von Gottes sich verfinsterndem Verbergen. Kennt doch die Bibel des Alten und
Neuen Testaments auch die harten Aussagen iiber Gottes Verstossen im Zorn (ISam 26,18;
I1Sam 24,1fY), iiber Gottes Verstocken (Ex 7,22 8,15), ja, liber Gottes Bilden von Gefissen des
Zorns und des Erbarmens (Jer 18 ; Rom 9,20 ff.) und tiber die lebendige Predigt des Wortes Gottes
als Geruch aus Tod zum Tod und aus Leben zum Leben (Il Kor 2,15f.). Aussagen sind dies, die
bedriickende Schuld- und Leiderfahrungen offenlegen und damit verdndern kénnen, die aber
auch eine schier untragbare Last auflegen kdnnen.

Im folgenden soll zunichst dieser spannungsreichen Erfahrung von An-
fechtung und Verwerfung in der Psychologie, besonders der Psychoanalyse
und Psychotherapie, nachgegangen werden. Die sich daraus ergebenden
theologischen Fragen sollen dann bedacht werden, vor allem im Blick aufdie
Leiderfahrung durch die menschliche Siinde und Schuld und dem hiermit
zusammenhingenden Zorn Gottes. In einem dritten Teil wird dann noch
grundsédtzlich auf das Verhdltnis von Theologie und Psychoanalyse und
-therapie eingegangen.

Zwei kontrdre Ansdtze der Psychologie

1. Da ist das Buch von T. Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/a.M. 1976.
Mit entschiedener Emporung und innerem Widerwillen und Abscheu, aber

6 C.Westermann, Ruf aus der Tiefe, Conc (D) 12, 1976, 577.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 277

auch mit Schrecken und Erschiitterung nimmt der christliche Leser es zur
Kenntnis. Mit der literarischen Einordnung dieser von Aggressivitit, Ent-
tduschung und Hass durchsetzten Schrift hat man einige Miihe. Als «Be-
schimpfung» und «Fluch» (10), als «Entlarvung» (55) und «Gegenzeugnis»
(64), als «Gesprich mit einem Toten» (99) bezeichnet der Autor diese Selb-
stanamnese. Es handelt sich um ein in die Form des Fluchgebetes gekleidetes
Antisoliloquium, um die Antikonfessionen iiber die Geschichte der eigenen
Selbstfindung und Selbstbefreiung; geschrieben sind sie als religionskritische
Selbstanalyse einer bestimmten christlichen Erziehungspraxis: eine als ét-
zend-giftige Abrechnung mit der eigenen Vergangenheit angelegte psycholo-
gische Selbstreinigung und -heilung. Worum geht es im einzelnen?

Ein erwachsener Mann setzt das Fluchgebet als entlarvende Abrechnung ein, um sich von
seiner Gottesvergiftung, die zugleich Selbstvergiftung ist, von seinem Gotteshass, der zugleich
Selbsthass ist, von seiner Gotteskrankheit, die zugleich psychisches Kranksein bedeutet, von
seiner Gottesenttduschung, die zugleich Enttduschung an sich selbst ist, zu befreien.

Der Gott seiner Kindheit war das — wie er sagt — «ewig-kontrollierende big-brother Gesicht»
(14), die «abenteuerlich aufgeblidhte Gestalt» (35) «unerfiillbarer Normen» (14), das «sadisti-
sche» (20) Vaterbild von erdriickender, riicksichtslos grausam und hinterhiltig eingesetzter
Uberlegenheit» (21), das ihn zur «Gottesratte» (29) mit zunéchst iiberhéhtem Erwihlungsgefiihl
(33) machte, dann aber durch das «unerschiitterlich stumme Nein» (36) nur noch die eigene
Verworfenheit fiihlen liess (43 f.); eigene «Unfdhigkeit» und «Verworfensein» (27) korrespon-
dieren. «Ich war nicht angenommen und je mehr mir andere bestitigten, manchmal mit leuch-
tenden Augen, dass sie angenommen seien oder erhort wiirden oder mit dir Kontakt hétten, desto
finsterer wurde mir zumute. <Herr, warum verbirgst du dein Antlitz vor mir? lautete die
angstvolle Frage» (27), spricht der Autor in seinen rumorenden Hassausbriichen. Die Frage, die
er stellt, ist aus «Strafangsten» (37) geboren, die ihn in das Gefiihl des Verworfenseins stiirzen
(45) und Gottes- und Selbsthass erzeugen, bis er seine psychischen Leiden meint als «Gottes-
krankheit» zu erkennen und Gott als «grossen Betrug» (26), als «Illusion» (99), ja als «riesigen
Toten» (35) und als «Leerstelle» (106) entlarvte. Diese affekt- und emotionsgeladene Begriff-
lichkeit der Untergrundszene entspricht ganz der Gattung des Fluchgebets. Der Schreiber meint
sich durch diese psychologische Selbstreinigung am Schluss entladen und geheilt. « Wenn ich in
manche Gesichter sehe, empfinde ich keinen Verlust mehr, und menschliche Gesichter werden
deines ersetzen, weil deines unmenschlich war. Meine Augen lernen sehen, seit du mir nicht
mehr den Horizont verdunkelst» (101).

Mit der «Gottesvergiftung» als einem vom Allmachtsbegriff bestimmten
Gottesbild in der christlichen Erziehung wird hier abgerechnet. Dem Leser ist
deutlich, dass die psychoanalytische Religionskritik S. Freuds das theoreti-
sche Riistzeug fiir diese loslosenden und selbsterlésenden Antikonfessionen
gibt.



278 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

S.Freud erklirt in den religionskritischen Schriften «Das Unbehagen in der Kultur»’ und
«Die Zukunft einer Illusion»® — und nur diese habe ich im Blick — seinen Gott als infantile
Illusion, als Projektion des iiberstrengen Vaterbildes in ein Normen setzendes und das Ich durch
unnachgiebige Forderungen peinigendes Uber-Ich. «Das Uber-Ich peinigt das siindige Ich mit
den namlichen Angstempfindungen und lauert auf Gelegenheiten, es von der Aussenwelt
bestrafen zu lassen... Es benimmt sich ndmlich um so strenger und misstrauischer, je tugend-
hafter der Mensch ist, so dass am Ende gerade die es in der Heiligkeit am weitesten gebracht, sich
der drgsten Siindhaftigkeit beschuldigen.»®

Schuld ist dabei der Ausdruck fiir die Spannung zwischen Ich, Es und
Uber-Ich, die «Angst vor dem Uber-Ich» ', die Unbefriedigung durch die
Nichterfiillung des Ideal-Ichs, das Gefiihl, nicht geliebt zu werden, und die
Verdrangung der gesunden Lebenskraft mit der Verfehlung der Lebensauf-
gabe in der Folge.

Werden bei S. Freud und T. Moser — wie ja auch bei E. H. Erikson, Der
junge Mann Luther" — das Uber-Ich als Rechtsnachfolger der kindlichen
Elterninstanz ausschliesslich mit den grausamen' Ziigen der Hirte, der
Strenge und des Zorns in diesem Bild vom «allméachtigen» Gott versehen und
nicht mit der liebenden Fiirsorge, so ist das bei C.G. Jung anders. Sein Got-
tesbild, das ja mit den Archetypen des Selbst zusammenfillt, stellt eine con-
junctio oppositorum von Giite und Strenge dar und entspricht so der para-
doxen Wirklichkeit des Daseins. Die Gewissensstimme des Selbst ist es nun,
die die Integration des Selbst im Selbstwerdungsprozess fordert und d.h. die
Annahme des Schattens in Schuldiibernahme und Ubernahme von Verant-
wortung.”® Die Nichterfiillung dieser Lebensaufgabe wird als Schuld verstan-
den; dabei ist aber nun das Schuldbewusstsein schon der Beginn der Wand-
lung und Heilung zur Entwicklung einer animus-anima-integrierten Person-
lichkeit. Ganz im Sinne C.G.Jungs kann H.Wolff im Zusammenhang der
Liebe Gottes auch den Zorn positiv bewerten; sie schreibt:

«Dem Zorn kommt durchaus eine hohe ethische Qualitit zu im Gegensatz etwa zur Wut, die
ein Ausbruch unkontrollierter Affekte ist. Um des Zornes tiberhaupt fihig zu sein, bedarfes einer
Personlichkeit von Volumen, der Durchschnitt ist fiir Zorn viel zu schwach und bescheiden. ..

7S.Freud, Gesammelte Werke XIV, Frankfurt a.M. 41968, 419fF.

8 Ebd. 325ff.; vgl. dazu auch: J.Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik,
Gottingen 1976, 14511,

9 Ebd. 485.

10 Ebd. 485.

' E_H. Erikson, Der junge Mann Luther, Miinchen 1958.

12 ygl. «Ist Gott grausam ? — Eine Stellungnahme zu Tilman Mosers «Gottesvergiftung», hg.
v. W.B6hme, Stuttgart 1977.

I3 R.Goetschi, Der Mensch und seine Schuld, Ziirich, Einsiedeln, K&In 1976, 153ff.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 279

Zorn Gottes heisst demnach, dass Gott wirklich «<mit dem Herzen» das Tun des Menschen
begleitet, dass er selbst zutiefst <beteiligt ist, wenn er dessen falsches Tun mitansehen soll. Zorn
ist also ein ebenso ethisch positiver wie existentiell personaler Begriff.»'* Nicht von apathischer
Allmachtsvorstellung, sondern von Gedanken der sympathischen Teilnahme ist das Gottesbild
hier gepragt.

In T. Mosers Selbstanalyse — zusammenfassend sei es gesagt — erzdhlt der
Autor von den psychoanalytischen Bedingungen seiner Erfahrung des Zornes
«Gottes» und seiner psychischen Leiden an der eigenen Schuld und am
Verdunkeln und Verbergen des allgewaltigen Gottes. Seine scharfe Kritik
wendet sich dabei zu Recht gegen die apathische Allmachtsvorstellung im
Gottesbild verkehrter religioser Erziehung. Diese Analyse ist nun bestimmt
von S. Freuds Religionskritik, die auf der Basis einer materialistisch-mecha-
nischen Weltanschauung mit Hilfe der Feuerbachschen Projektionstheorie
sich zu einer religionsiiberwindenden Weltanschauung mit atheistischer
Zielsetzung verabsolutiert. Der Zorn Gottes wird dementsprechend erklart
als projizierte Eigenschaft des infantilen Eltern-Uber-Ich. Schuld wird als die
Unfahigkeit des Ich dargestellt, die Normen des Ideal-Uber-Ich zu erfiillen,
und das psychische Leid als Leiden an dieser selbstauferlegten Impotenz.
Beseitigung dieser Schuld bedeutet somit die Entlarvung des scheinbar all-
gewaltigen Uber-Ich und auch der «schuldhaften» Verspannungen, Hem-
mungen und Unfreiheiten, um dann das Leben selbst in die Hand zu nehmen
und sich selbst zu verwirklichen in einer gottfreien Atmosphére. Den Durch-
bruch des Lichts der Giite und Treue Gottes, von dem die «Klagen des
einzelnen» im alttestamentlichen Psalter (Ps 22,23f.; 13,6) und auch Hiob
(Hi 16,191F.; 19,25 ff)) wissen, erfahrt Moser demzufolge nicht. Der frithere
Heidelberger Arzt und Psychotherapeut A. Gorres richtet, wie ich meine mit
Recht, an T. Mosers verzerrtes Gottesverstindnis und seine vergiftete Got-
teserfahrung die Frage nach der Erleuchtung, die als Gnadengabe der Liebe
Gottes dem gegeben wird, der darum bittet; auf der Tagung zum Thema: «Ist
Gott grausam ?» sagte er: «Erleuchtung kann nicht erobert und erzwungen
werden. Sie gehort aber zu jenen Gaben, die in den Heiligen Schriften dem
fest zugesichert sind, der in zdher Geduld um sie bittet.»"

14 H. Wolff, Jesus der Mann. Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht, Stuttgart 1975,
129.

15 A.Gorres, Die Gotteskrankheit — Religion als Ursache seelischer Entwicklung, in: Ist Gott
grausam ? — Eine Stellungnahme zu Tilmann Mosers «Gottesvergiftung», Stuttgart 1977, 21,
ebenso in: Kennt die Psychologie den Menschen?, Miinchen 1978, 224.



280 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

2. Ein religionsfreundlicher Ansatz liegt bei V.E. Frankl vor. Vor einiger
Zeit ist die Auswahl aus dem Gesamtwerk des Wiener Psychotherapeuten
erschienen unter dem bezeichnenden Titel «Der Mensch vor der Frage nach
dem Sinn», Miinchen 1979; unter dem gleichen Titel hat der der Existenz-
analyse und Logotherapie verbundene Arzt verschiedentlich Vortriage gehal-
ten. 16

Er sagt hier am Anfang: «Tatsdchlich sind wir heute nicht mehr wie zur Zeit von Freud mit
einer sexuellen, sondern mit einer existentiellen Frustration konfrontiert. Und der typische
Patient von heute leidet nicht mehr so sehr, wie zur Zeit von Adler, an einem Minderwertig-
keitsgefiihl, sondern an einem abgriindigen Sinnlosigkeitsgefiihl, das mit einem Leergefiihl ver-
gesellschaftet ist — weshalb ich von einem existentiellen Vakuum spreche.»!” Von dieser Fest-
stellung arbeitet V. E. Frankl den motivationstheoretisch grundlegenden Tatbestand heraus, den
er den «Willen zum Sinny» nennt. Durch die Existenzanalyse stiess er auf dieses Faktum, wobei
ihm C.G.Jung mit zur Seite stand, der ja in «Uber die Beziehung der Psychotherapie zur
Seelsorge» schreiben konnte: « Die Psychoneurose ist im letzen Verstande ein Leiden der Seele,
die ihren Sinn nicht gefunden hat»'® Das Leiden aufgrund der existentiellen Frustration
bezeichnet Frankl mit dem Ausdruck «noogene Neurose»;'?; sie ist durch Tests empirisch
erhebbar mit einem klar fixierbaren Krankenbild. Dem durch Krankheiten, schwere Schick-
salsschldge und anderes Leid am Sinn Verzweifelnden ist darum der Sinn logotherapeutisch neu
zu eroffnen. Der Mensch ist das auf Selbsttranszendenz hin ausgerichtete Wesen2° und verfehlt
schuldhaft seine Bestimmung, wenn er die Sinndimension ausblendet und liquidiert, oder wenn
er sein Menschsein nicht erfiillt in der liebenden Begegnung mit anderem menschlichen Sein. In
einer Uberflussgesellschaft hat die Logotherapie in erh6htem Masse die Aufgabe seelischer
Heilung; dem Sinndefizit unserer Zeit entspricht gewiss die hohe Auflage der Biicher V.E.
Frankls. Mit seiner Arbeit will Frankl nun nicht in den Bereich der Religion eingreifen; er weiss
um die Grenzen der Psychotherapie: «Die Psychotherapie muss sich also diesseits des Offen-
barungsglaubens bewegen und die Sinnfrage diesseits einer Trennung in die theistische Welt-
anschauung einerseits und in die atheistische andererseits beantworten.» 2! «Die Dimension, in
die der religiose Mensch vorstosst, ist also eine hohere, will heissen umfassendere, als die
Dimension, in der sich so etwas wie Psychotherapie abspielt. Der Durchbruch in die héhere
Dimension geschieht aber nicht in einem Wissen, sondern im Glauben» ;22 so bescheinigt V.E.

16 v_E. Frankl, Der Mensch vor der Frage nach dem Sinn, in: Der Mensch vor der Frage nach
dem Sinn, Miinchen 1979, 141ff.; vgl. auch: U. Boschemeyer, Die Sinnfrage in Psychotherapie
und Theologié, Berlin-New York 1977 und G. Sauter, Was heisst: nach Sinn fragen?, Miinchen
1982.

17 Ebd. 141.

18 C.G.Jung, Uber die Beziehung der Psychotherapie zur Seelsorge, in: Psychologie und
Religion, Olten 1972 (2), 134.

19V _E. Frankl, Der Mensch vor der Frage nach dem Sinn, 143.

20 v E. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn, Freiburg i.Br, 1972, 75.

21V E. Frankl, Logotherapie und Religion, in: Der Mensch auf der Suche nach Sinn, Frei-
burg i.Br. 1972, 116.

22 Ebd. 113f.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 281

Frankl eine Affinit4t und Sympathie fiir die Theologie P. Tillichs;* gewiss wiirde dhnliches auch
fiir W.Pannenbergs Anthropologie2* und fiir K.Rahners transzendentaltheologisches Den-
ken?’ gelten konnen.

Was die Situations- und Gesellschaftsanalyse betrifft, steht V.E.Frankl
nicht allein; andere Psychotherapeuten kommen zu dhnlichen Ergebnis-
sen;*® aber auch Sozialpsychologen ganz anderer Richtung wie E. Fromm?’
und H.E.Richter?® wiren zu nennen. Der letztere etwa beschreibt in den
ersten Kapiteln des Buches « Der Gotteskomplex» die psychosozialen Krank-
heitserscheinungen und Abirrungen in einer Gesellschaft, in der der Mensch
1im iiberkompensierten Allmachts- und Vollkommenheitswahn sich an die
Stelle des «allméachtigen» Gottes gesetzt hat und nun selbst in Apathie am
Liebes- und Sinnverlust, an der Leidens- und Liebesunfihigkeit schwer
tragt.

Im Gegensatz zu T. Mosers religionskritischem Ansatz ist gewiss V.E.
Frankls religionsfreundliche Einstellung in seiner Logotherapie festzustellen.
Indem er nun aber die Erfahrung des Sinnvakuums als krankhafte Erschei-
nung einer «noogenen Neurose» erkennt, wird Schuld, in diesem pathologi-
schen Sinn verstanden, heilbar. Der «Wille zum Sinn» gestaltet sich als
menschliches Existential, das auf die Dimension des Gottesglaubens hin-
weist; dieser gehort damit zum Bereich der «natiirlichen Theologie» eines
«unbewussten Gottes» und den naturhaften Voraussetzungen fiir den Emp-
fang der Gnade. Theologische Anfragen von einem offenbarungstheologi-
schen Ausgangspunkt wird man auch an V.E.Frankl richten diirfen.

II.

Theologische Uberlegungen zu Siinde, Leiden und Zorn Gottes

Aus dem religionskritischen und dem religionsfreundlichen Typ psycho-
logischer, d.h. psychoanalytischer und psychotherapeutischer Daseinsbe-
waltigung stellen sich folgende Fragen gerade an die dogmatische Wissen-
schatft:

23 Ebd. 124f.

24 Vgl. W. Pannenberg, Was ist der Mensch, Géttingen 1964 (2).

25 Vgl. K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg 1976, 42ff.

26 Vgl. W. Wiesenhiitter, Kritik an Freud, in: Therapie der Person, Stuttgart 1969, 87.
27 E.Fromm, Haben und Sein, Stuttgart 1978.

28 H.E. Richter, Der Gotteskomplex, Freiburg 1979.



282 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Wie ist das Verhiltnis von Leidenserfahrung und Gotteserkenntnis?
Wie ist das Verhiltnis von Siinde und Leid?

Wie ist das Verhiltnis von Vergebung, Heil und Heilung?

Welche Mdoglichkeiten gibt es, angesichts von Siinde und Leid, von Gott
zu sprechen? Was besagt die Rede vom Zorn Gottes?

Wir wollen auf diese Fragen eingehen im theologischen Bedenken, wobei
jeweils bei den beiden kontrdren Positionen in der Psychologie angekniipft
werden soll.

LN

1. Leiderfahrung und Gotteserkenntnis

Den Ankniipfungspunkt fiir die dogmatischen Uberlegungen bildet
T. Mosers Selbstgesprach:

«Ich war nicht angenommen und je mehr mir andere bestitigten, manchmal mit leuchtenden
Augen, dass sie angenommen seien oder erhort wiirden oder mit dir Kontakt hétten, desto
finsterer wurde mir zumute. <Herr, warum verbirgst du dein Antlitz vor mir?> lautete die
angstvolle Frage.»2°

Ferner sei daran erinnert, dass fiir V.E.Frankl der Sinnverlust mit der
Abwesenheit des «unbewussten Gottes» verbunden ist. Schliesslich aber
diagnostiziert T. Moser die Urstinde seiner Gottesvergiftung in seiner pro-
testantisch-lutherischen Erziehung: das bleibt die uns bei unseren Bedenken
begleitende, berechtigte kritische Anfrage an eine christliche Erziehung, die
von der apathischen, «allmichtigen» Gottesvorstellung bestimmt ist.

Greifen wir bei unseren Uberlegungen zu der immer wieder tief bewegen-
den Reminiscere-Predigt Luthers vom 21.2.1529 iiber Mt 15, 21ff., dort heisst
es: «...vel alia unrad widderfare per quod cogites deum a te fugisse, quia
omne infortunium, quando venit, bringt mit sich ein solchen wan, quod deus
nobiscum irascatur.»*® Leiderfahrung als Anfechtung des Glaubenden wird
hier in Verbindung mit der Erfahrung der Verborgenheit und des Zornes
Gottes gebracht. Der Angefochtene erfahrt im Leid die Abwendung des
Angesichts Gottes und erkennt nur die «posteriora dei», die Riickenansich-
ten Gottes.” Die schwerste Anfechtung, wie sie in dieser Predigt liber die

29 T.Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt a.M. 1976, 27.

WA XXIX, 64, 6fF.

31'vgl. auch: T.Rasmussen, Posteriora Dei. Ein biblischer Begriff des Redens Luthers von
Gottes Verborgenheit, KuD 25 (1979) 2091t.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 283

Geschichte der kanaandischen Frau angedeutet wird,?? in Luthers Tischreden
ausgefiihrt®® und in den Operationes in Psalmos** und in anderen Schriften
dargelegt wird, ist die Glaubens- und Pridestinationsanfechtung. Besonders
erwahnt sei die Auslegung von Hi 5,19: «Aus sechs Anfechtungen wird er
dich erretten und in der siebten wird dich kein Leid anriihren» in «Opera-
tiones in Psalmos», Ps 22.% Gerade diese Priddestinationsanfechtung durch
den sich entfernenden und verbergenden Gott ist verbunden mit bedrangen-
den Angsten der Seele, der anima, vor dem Zorn Gottes; Zorn Gottes wird
dabei nicht als Seinsaussage gesehen, sondern als konkrete Anteilnahme
Gottes an den Verfehlungen seiner Geschopfe, sein Ernstnehmen ihrer Ent-
scheidungen. Diese tiefen Glaubensanfechtungen sind nun aber — wie auch in
Ps22,231f.; Hi16,191f.; 19,251f. und den anderen Klagen des einzelnen — mit
einem wf-adversativum eingeleitet, ausgerichtet auf das: «Accedat ergo deus,
ut discedat tribulatio, prope fiat ipse, ut ista longe fiat»°, «also naht sich
Gott, so dass die Anfechtung weicht; er selbst ist da, so dass jene das Weite
sucht.»

Neben diesen Glaubensanfechtungen durch den sich verbergenden und
verdunkelnden Gott, die sich in ihrer bedriangenden Last als psychische
Erwahlungsidngste angesichts des Zornes Gottes auswirken konnen, weiss
Luther allerdings auch um die géinzliche Verlassenheit von Gott:

«Quid sit derelinqui a deo, non intelligitur melius, nisi antea sciamus quid sit deus. Deus
autem est vita, lux, sapientia, veritas, iustitia, bonitas, potentia, laetitia, gloria, pax, beatitudo et
omne bonum. Derelinqui ergo a deo est in morte, tenebris, stultitia, mendacio, peccato, malitia,
infirmitate, tristitia, confusione, turbatione, desperatione, dammatione et in omnibus malis
esse.»3’ «Was es bedeutet von Gott verlassen zu sein, verstehen wir allein, wenn wir vorher
wissen, was Gott bedeutet. Gott aber ist Leben, Licht, Weisheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Giite,
Kraft, Freude, Ehre, Friede, Schonheit und alles Gute. Von Gott verlassen sein bedeutet also:
Sein im Tod, in Finsternis, Torheit, Liige, Siinde, Bosheit, Krankheit, Traurigkeit, Verwirrung,
Unordnung, Verzweiflung, Verworfenheit und in allem Ublen.» Luther kann darum feststellen:
«Nemo enim dicit ad deum: <Deus meus», qui omnino derelictus est»>¥; der ginzlich von Gott
Verlassene spricht nicht mehr zu Gott, er vergeht in Diisternis, Verzweiflung und Verdamm-
nis.

2 WA XXIX, 66, Iff.; vgl. auch: WA XXXI, 1, 522, 16ff.

33 WA Tischreden I, Nr.141; vgl. auch WA Briefwechsel 11, Nr. 4144,
M WA V, 598fF. u.a.

3SWA V, 620, 8ff.

36 WA V, 626, 36.

3TWA V, 602, 14ff.

B WAV, 602, 27f.



284 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

So kennt Luther die Verborgenheit Gottes in der Glaubensanfechtung,
aber eben auch in der totalen Verlassenheit von Gott und Abwesenheit
Gottes.

Erwihnt sei, und gegen H. Bandts3® von K.Barth geprigte christozentrische Interpretation
sei es betont, dass Luther in verschiedenen theologischen Zusammenhédngen von Gottes Ver-
borgenheit spricht: Luther unterscheidet zwischen der Verborgenheit Gottes fiir die Menschen
des Unglaubens und fiir die Glaubenden auf dem Hintergrund seines Offenbarseins in Jesus
Christus, wie wir eben sahen. Luther stellt weiter Gottes verborgenes Handeln in der Weltge-
schichte dem paradoxalen Verborgensein in der Niedrigkeit (sub contrario) des Kreuzes Christi
zum Heil der Menschen gegeniiber; und schliesslich kontrastiert Luther Gottes verborgenen
Ratschluss zur Erwdhlung und zur Verwerfung, der jedoch erst im lumen gloriae zu schauen ist,
seinem gegenwirtigen Heilswillen, der in der Verborgenheit des Kreuzes Christi und im Wort
Gottes unter den schwachen Wortern der Menschen offenbar ist. Weniger die Allmachtsvor-
stellung prigt dabei das Reden von Gott, vielmehr der Weg Gottes in Erniedrigung und Selbst-
preisgabe um der Siinder willen, eben die Kondeszendenzstruktur seiner theologia crucis.

In dhnlicher kontrastierender Weise kennt M. Luther die Rede von der Verborgenheit Gottes
in seinem «Zorn der Strenge» und in seinem «Zorn des Erbarmens», um K. Holls Terminologie
aufzugreifen.*® Gegen A. Ritschl und Th. Harnack und mit G. Aulén, L. Pinomaa und G. Rost*!
relativiert Luther den Zorn Gottes an dieser Stelle nicht durch seine liebende Zuwendung.
M. Luther kennt eben einerseits den «Zorn der Strenge» tiber die Unglaubenden und gar Ver-
stockten, also den Zorn des Gerichts und der Verdammnis mit seiner Undurchdringlichkeit und
Undurchschaubarkeit fiir uns Menschen bis zur endgiiltigen Vollendung; er weiss aber ande-
rerseits um Gottes «Zorn des Erbarmens», der als «opus alienum» im Dienst des «opus pro-
prium» steht, die Liebe und Gnade Gottes nur verbergend, der durch die Gesetzespredigt den
Stinder zuriickruft, der den Angefochtenen im Glauben letztlich starkt, weil wir nicht iiber unser
Vermoégen angefochten werden, der im Kreuz Jesu Christi offenbar und iberwunden wurde. Es
ist dies der Zorn Gottes iiber den Siinder auf der Flucht vor dem Gesetz hin zum Evangelium,*?
wie sie die Operationes in Psalmos andringend beschreiben.

Zentrum, d.h. der Real- und Erkenntnisgrund, fiir Luthers Uberlegungen
zur Verborgenheit Gottes in seinem Zorneswirken mit gerade auch den psy-
chischen Leiden in der Folge ist die Heilstat Christi, verborgen unter dem
Gegenteil (sub contrario), am Kreuz, sein stellvertretendes Leiden und Ster-
ben als Versohnungs- und Erlésungstat. Entsprechend seinen Vorgidngemrn
Mose, Jeremia, dem Gottesknecht, als einzelner oder als Volk gedacht, und
Johannes dem Té&ufer und seinen Nachfolgern wie Paulus, Petrus, die
Gemeinde des 1. Petrusbriefes u.a. erlitt Jesus die Versuchung in der Wiiste
(Mt 4,11f.), die Anfechtungen in Gethsemane (Mk 14,321t), die Gottverlas-

39 H.Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott, Berlin 1958.

40 K. Holl, Was verstand Luther unter Religion? in: Gesammelte Aufsiitze zur Kirchenge-
schichte I, Tiibingen 1923 (3), 42.

41 G. Rost, Der Zorn Gottes in Luthers Theologie, LR 9 (1961) 2ff.

42 Ebd. 31.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 285

senheit am Kreuz (Mk 15,33ff): er, der eingeborene Sohn Gottes, unser
erstgeborener Bruder. Er nahm in seinem Sterben stellvertretend die Schuld
und Strafe der Siinder, aber auch den Zorn Gottes iiber die Siinden der
Menschen und deren Folgen auf sich® und iiberwand versohnend den Zorn
Gottes (Rom 8,3; Gal 3,13 ; Il Kor 5,211f.), wie er auch die Méchte der Ver-
suchung, der Sinnanfechtung, des elenden Leids, der selbstherrlichen Siinde
und des ehernen Todes liberwand. Und so schenkt Christus im «seligen
Wechsel» und «frohlichen Tausch»** als Christus victor die Erlosung als
Gnaden- und Liebesgabe Gottes, so dass Paulus der Gemeinde in Rom
letztgiiltig schreiben kann: «Nichts, gar nichts kann uns scheiden von der
Liebe Gottes» (Rom 8,35fT.).

Eine Verbindung von Leiderfahrung, Siinden- und Gotteserkenntnis kann
flir M. Luther also allein vom Leiden und Sterben Jesu Christi am Kreuz als
die Uberwindung des Zornes Gottes iiber die Siinden der Menschen gemacht
werden und vom Kreuz als Siegeszeichen «sub contrario» iiber die Macht der
Siinde, des Todes und des Leids her. Andernfalls wird Gottes «Zorn der
Strenge» und Gottes «Zorn des Erbarmens» miteinander vermischt, wie auch
Gesetz und Evangelium nicht mehr getrennt werden. Der Mensch erfdhrt sich
im Leiden andernfalls nur unter dem fordernden und richtenden Gesetz
angesichts Gottes «Zorn der Strenge» und geht zugrunde an dessen Uber-
macht. Diesen eigentlichen Ausgangspunkt M. Luthers bedenkt T. Moser
nicht; ihm bleibt die Erkenntnis und Anerkenntnis der Liebe Gottes, seines
herabneigenden, anteilnehmenden und mitleidenden Liebesdienstes ver-
schlossen. Der Glaube an den gekreuzigten und auferstandenen Jesus Chri-
stus scheint in der «Gottesvergiftung» Freudscher Religionskritik schon ver-
dimmert zu sein.

2. Siinde und Leid

Ausgangspunkt ist die Feststellung sowohl des Psychoanalytikers als auch
des Psychotherapeuten, dass Schuld und Siinde als innerpsychische Stérun-
gen und Leiden zu erkldren sind: einmal als die Spannungen und Verbie-
gungen aufgrund der Disharmonien zwischen Ich und Uber-Ich, wobei das
normensetzende und iiber die Einhaltung der Normen wachende Uber-Ich
Angste, Depressionen und Todessehnsucht hervorruft; zum andern als psy-

43 ygl. O. Tiilild, Das Strafleiden Christi, Helsinki 1941.
44 yvgl. WA V, 603, 81T, 23ff.; vgl. auch: Rémerbriefvorlesung zu Rém 2,15 in BoA V, 227,
26fF. und WA 11, 145, 15fF.



286 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

chologische Sinnlosigkeitserfahrung und existentielle Frustration mit der
Flucht in Zerstreuungen, mit Zweifeln und Verzweifeltsein in der Folge und
mit ithren psychischen und soziologischen Auswirkungen. In beiden Féllen
sind Schuld und Leid miteinander verbunden; dabei tendieren Freud und
Moser zu einer Identifizierung, Frankl erkennt mehr ein kausales oder kon-
sekutives Verhiltnis.

Gewiss zieht sich auch durch die alt- und neutestamentlichen Schriften eine Linie, die die
enge Verkniipfung von Siinde und Leiden hervorhebt; dabei wird nun aber die Siinde nicht als
innerpsychische Storung verstanden, sondern als Verkehrung des Verhiltnisses zu Gott mit Leid
und Elend als Strafe in der Folge.*> Nichtbefolgung der Gebote Gottes (Ex 21,18-22, 16),
Aufheben des Bundesverhiltnisses mit Jahwe (Ex 32,10ff.; Am 5,14; Prv 19,7; Dt 34,4f),
Auflehnung gegen Gott (Hi 15; 18) fiihrt Leid als Strafe Gottes herbei; in diesem rational klaren
Tun-Ergehen-Schema denkt zunéchst auch Jesus, erinnert man sich an Lk 13, 1ff.; Joh 9, 1f. ; Joh
5,14; Mk 2,1ff. u.a. Zugleich aber ist festzuhalten, dass schon im Alten Testament dieses
rationale Vergeltungsdenken durchbrochen wird: gerade den Gottlosen geht es gut (Ps 73,2 %),
der Makellose, Schuldlose, Gerechte aber muss leiden (Hi 9,21; Ps 44,18ff.; II Sam 24,1; I Sam
26,19 u.a.), der leidende Gerechte droht an Gottes dunklem und uneinsehbarem Handeln irre zu
werden (Hi 30,15fT.), und so betet schliesslich Jesus in Gethsemane: «Doch nicht, was ich will,
sondern was du willst» (Mk 14,36). Leiden bedeutet hier gerade nicht Folge von Siinde und
Schuld gegen Gott und den Néchsten; es ist —dem Menschen vollig unverstiandlich und unein-
sichtig — von Gott gesandt. Es stellt sich damit die Frage nach den Ursachen des Leidens, das
Theodizeeproblem. In der Gegenwart wird etwa von D. Solle diese Frage als erledigt angesehen
zugunsten der gesellschaftspolitischen Aktivierung zur Beseitigung des Leidens in seiner imma-
nenten Verkniipfung mit Siinde und Schuld. Gott als Ursache des Leidens zu verstehen bedeute
eine theologische Legitimierung des Leidens und fiihre nur zu dem grausam-sadistischen Got-
tesbild, das durch die Allmachts- und Apathievorstellung gepriigt sei.*® Anthropo- und Sozio-
dizee treten an die Stelle der Theodizee*’. Vom Neuen Testament her ist der Glaubende jedoch
gewiss — und darf es nach manchmal langem Schweigen sagen —, dass auch in der Leiderfahrung,
d. h. gerade in der Erfahrung des unheilbaren und unvermeidbaren Leidens, Gott begegnet, Gott
Immanuel, der mitseiend und begleitend da ist im Dunkel und am Leiden teilnimmt;*® nur im
Blick aufJesu Christi Leiden und Sterben am Kreuz darfder Glaubende dies bezeugen. Der Frage
nach der Ursache ist hier die Frage nach dem Sinn des Leidens, vor allem des unheilbaren und
unvermeidbaren, privalent vorgeordnet und wird zum Thema «Trost im Leiden»: «Ihr seid
nicht allein, Gott ist bei euch im finsteren Tal, nichts kann euch trennen von ihm.» Hiermit
verbunden bleibt zugleich der Ruf zur Hilfe fiir den andern im Leid, zur Begrenzung und
Uberwindung heilbaren und vermeidbaren Leids.

Das Neue Testament gibt den Glaubenden im Leid verschiedene Hilfen,
die nur kurz angedeutet werden sollen:* Zunéchst wird im Neuen Testament

45 Ch. Gestrich, Homo peccator und homo patiens, ZThK 72 (1975) 240fF.

46 D.Solle, Leiden, Stuttgart 41978, 26f.; 32f.; 130f.; 176.

47 ygl. R.Slenczka, Sozialethik und Theodizee, KuD 18 (1972) 82fF.

48 ygl. auch: H.Kiing, Gott und das Leid, Einsiedeln, Ziirich, K&ln 1968 (2), 68f.
49 vgl. E. Gerstenberger, W.Schrage, Leiden, Stuttgart 1977, 1771f.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 287

die Christusgemeinschaft auch als Leidensgemeinschaft mit Christus verstan-
den (IIKor 4,10; Phil 3,10; IPetr 4,12ff.; I[IKor 12,91f. u.a.); es geht hier um
die Nachfolge unter dem Kreuz.>® Sie gehort zur Existenz der Christen und
hat tiberhaupt nichts mit Verwerfung zu tun. Weiter sind Leiden und Triibsal
dazu bestimmt, «dass wir nicht auf uns selbst das Vertrauen setzen, sondern
auf den Gott, der die Toten auferweckt» (Il Kor 1,9; II Kor 1,11; 4,15). Die
Leiden bedeuten ferner die Verhaftetheit und das Eingebundensein in die
«noch nicht» endgiiltig erloste und geheilte Welt (Rom 8,23) und Hinweise
auf die Vollendung (Apk 21,4).

Durch das Leiden um Christi willen und das Mitleiden mit anderen soll
dann auch die Widerstandskraft und die Standhaftigkeit gestdrkt werden
(Hebr10,21,36; Apk 2,2f.; Mk 13,13; R6m 12,12 u.a.), und zugleich wird die
Hoffnung auf die kommende Herrlichkeit gefestigt (II Kor 4,14; Phil 3,10;
I Petr1,21; Il Kor 4,17f.; Rom 8,24f.; Il Kor 13,4; Apk 21,1 u.a.); an dieser
Stelle ist aber sofort mit Nachdruck zu betonen, wie W. Schrage sagt?': Diese
«Hoffhung hat in der Urchristenheit nicht zur Lahmung, sondern einerseits
zur Leidensverarbeitung und Glaubenseiniibung, andererseits aber zur Mo-
bilisierung von Abwehrkriften und Akten gegen das Leiden gefiihrt.»

Wie schliesslich das Leiden und Mitleiden der Christen Zeugnischarakter
hat gerade auch vor den Nichtchristen (Mk 13,9;15,39; Act 22,20; Apk 6,9;
20,4; Phil 1,13f. u.a.), so auch das Heilen der Leidenden und Kranken (Mk
8,2; Mt 20,34; Lk 7,13ff.; 10,251f.; IKor 12,26), wie ja Jesus es selbst getan
hat als Zeichen des anbrechenden Reiches Gottes und weiter die Hilfe, gerade
auch die materielle, fiir die Verarmten (Mk 10,21; Act 4,34;1Petr 4,9; Rom
12,41f.; IKor 16,1ff.) und schliesslich das Gebet und die Fiirbitte (Mt 13,30;
Jak 5,14;11Kor 12,8; Act 12,5; Mt 11,24 ; Joh 17 u.a.). Auf die dogmatischen
Uberlegungen zum Verhiltnis «Vergebung, Heil und Heilung» im nichsten
Abschnitt ist damit schon vorgegriffen worden.

3. Vergebung, Heil und Heilung

Ankniipfungspunkt ist das Verstindnis von Heilung bei T. Moser als
Beseitigung der schuldhaft psychischen Storungen durch eine psychoanaly-
tische Anamnese als Selbstlosung und Selbsttherapie: Heilung und Verge-
bung werden dadurch identifiziert. V.E.Frankl kennt die Unterscheidung
von Vergebung und Heilung; Heilung bleibt aber auch fiir ihn die Neufin-

50 D. Bonhoeffer, Nachfolge, Miinchen °1971, 61fF.
31 (E. Gerstenberger) W. Schrage, Leiden, Stuttgart 1977, 193.



288 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

dung einer Sinngebung der eigenen Existenz in der Selbsttranszendierung auf
den sinnvermittelnden Logos; durch logotherapeutische Behandlungen wird
das psychische Leiden beseitigt oder als sinnvoll angenommen.

Das theologische Bedenken von «Vergebung, Heil und Heilung» geht
wieder aus von Gottes Heils- und Erlosungstat in Christi Kreuz und Aufer-
stehung, wie es in der Predigt des Evangeliums zugeeignet wird. In einer
gewissen formalen Entsprechung zu G. Auléns®? drei Typen der Versoh-
nungslehre mogen diese Uberlegungen unter drei Aspekten entfaltet werden:
Unter dem Gesichtspunkt einer Stellvertretungschristologie, einer Leidens-
christologie und der Paraklese, um hier den schlechten Begriff von einer
Motivationschristologie zu vermeiden.

a) Die Stellvertretung Jesu Christi konzentriert den Blick aufdie Ursachen
des Leidens in der Siinde und Schuld des Menschen. In Christi stellvertre-
tendem Leiden und Sterben fiir die Siinden der Menschen, d.h. in seiner
Schuld- und Strafiibernahme, griindet allein die Vergebung (II Kor 5,21; Gal
3,13 u.a.), wie Luther es im Bild vom «fréhlichen Wechsel» und «seligen
Tausch» beschreibt: Im Kreuz machte Christus seine Gerechtigkeit zu mei-
ner und meine Siinde zu seiner. Hier 1st Siindenvergebung gegeben, hier wird
sie geschenkt.”® Die Siinde des Menschen konzentriert sich in der Ubertretung
des 1. Gebotes und des Doppelgebotes der Liebe, so dass sich der «autonome»
Mensch in seinem Omnipotenzwahn an die Stelle Gottes setzt, geschopfliche
Dinge in pervertierter Weise an die Stelle des Schopfers treten und sich die
Liebe zu Gott und zum Nichsten in das Begehren, den Egoismus und Gros-
senwahn des in sich verkriimmten und um sich kreisenden Menschen ver-
kehrt; eine Affinitdt hierzu weisen auch die Gesellschaftsanalysen von
E. Fromm und H.E. Richter auf. Vergebung bedeutet dann die Entspannung
oder noch besser die vollige Neuordnung des verkehrten und gestorten Ver-
hiltnisses mit Gott durch Gott selbst aufgrund seiner liebenden Gnadenzu-
wendung und Gnadenzusage in Jesus Christus. Die Entspannung des Ver-
hiltnisses mit Gott hat dann auch die Bereinigung des psychischen Leidens
zur Folge, weil ja Leiden auch Folge von Siinde und Schuld sein kann. In der
Beichte hat die Vergebung der Siinden ihren «Sitz im Leben» der Glauben-
den, so dass E. Thurneysen>* und D. Bonhoeffer>> —um nur zwei Vertreter zu

32 G.Aulén, Die drei Haupttypen des christlichen Versdhnungsgedankens, ZSTh 1931,
501fT.

33 Vgl. M. Plathow, Schuldiibertragung oder Schuldiibernahme, ZkTh 104 (1982) 411ff.

4 E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Ziirich 1976 (4).

33 D. Bonhoeffer, Seelsorge, in: Gesammelte Schriften V, hg. v. E. Bethge, Miinchen 1972,
36311



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 289

nennen — theologisch richtig in der Beichte das innerste Zentrum der Seel-
sorge sehen. Hier geht es um das Heil Gottes fiir die Menschen: den Zuspruch
der Vergebung im Evangelium.

b) In der Leidenschristologie geht es nun um die christliche Antwort auf
die Sinnfrage angesichts des Leidens. Die Christus-Gemeinschaft ist auch
Leidens-Gemeinschaft mit Jesus, dem eingeborenen Sohn Gottes, unserem
erstgeborenen Bruder. In Gethsemane und am Kreuz durchlitt er die Tiefen
und das Dunkel von Schmerz, Angst, Gottverlassenheit, wie die glaubende
Gemeinde und auch die seufzende Schiopfung es immer erfihrt. Gerade
hierdurch aber iliberwand er als Christus victor den Zorn Gottes iiber die
Siinden und die Michte der Gesetzlichkeit, des Leidens, der Angst und des
ehernen Todes (Rom 3,24; 5-7; 1 Kor 15,21ff.; Eph 2,1ff. u.a.). Indem
Menschen Jesus Christus nachfolgen, nehmen sie auch sein Kreuz auf sich
und haben sympathetisch am Leiden in der Welt Anteil. Leiden bedeutet
darum fiir die Glaubenden ein Leben aus der Hoffnung im «Schon» und
«Noch nicht», d. h. im Mitleiden mit der «seufzenden» Schopfung, allein aus
Gottes Geschenk und Gnade (R6m 8,23). So hilft das Leiden, besonders das
uniiberwindbare und unvermeidbare, in der Welt dem Glaubenden sympa-
thetisch mit den Leidenden zu einem Leben in der Liebe. Um heilvolle
Sinngebung und damit auch um Heilung geht es hier durch den Zuspruch des
Evangeliums von der in Christus, d. h. in seinem Kreuz, verborgen unter dem
Gegenteil, erschienenen und geschenkten Liebe Gottes, von der nichts, auch
nicht die Allgewalt des Leidens, trennen kann (Rom §,39).

¢) Die christliche Paraklese schliesslich ist auf Heilung, auf die Uberwin-
dung oder Linderung des vermeidbaren und behebbaren Leidens im Leben
des einzelnen und der Gemeinschaft ausgerichtet. Hier gilt das Gebot Jesu:
«Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten Briidern, das habt
thr mir getan» (Mt 25,40); hier gilt der Imperativ: «Einer trage des anderen
Last» (Gal 6,2). Jesus selbst heilte, half und betete und richtete Zeichen des
anbrechenden Reiches Gottes damit auf. Und so diirfen, konnen und sollen
die Glaubenden, durch Gottes Gnade und Liebe bevollmachtigt, dem Leid
und Elend der «seufzenden » Schopfung heilend, helfend und betend begeg-
nen; d.h., sie werden sich dem Leidenden zuwenden mit allen ihren Fihig-
keiten und Moglichkeiten (Lk 10,25ff.; Rom 5,12fF. ; Phil 2, 5ff.; I Petr 4, 121f.
u.a.), dem psychisch Leidenden fachgemaiss helfen und heilen und fiir ihn
und seine Heilung beten.



290 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit
4. Reden von Gott

Die theologischen Uberlegungen der vorangehenden drei Absitze verbin-
den sich nun in dem Thema, mit dem diese Uberlegungen auch begannen, in
der Entfaltung der Moglichkeit, von Gott angesichts von Siinde und Leid zu
reden.

T.Mosers von der Religionskritik S.Freuds bestimmtes Gottesbild als zu entlarvende
«Leerstelle» infantiler Illusionen und normensetzender Elternautoritét ist durch drei zusam-
menhidngende Kennzeichen zu charakterisieren; V. E. Frankl macht keine inhaltlichen Aussa-
gen iiber den «unbewussten Gott», der die psychotherapeutische Dimension ausweitet und iiber-
schreitet.

Wie erwidhnt, nimmt T. Moser fiir sein Gottesverstdandnis und fiir sein Reden von Gott nicht
den Einsatz bei Gottes Offenbarung in Christi Kreuz und Auferstehung und in der Gegenwart
durch die Predigt des Wortes Gottes im Heiligen Geist. Er geht vielmehr von dem vom All-
machts- und Apathieprinzip bestimmten Gottesbild seiner «christlichen» Erziehung aus.

Dieser Einsatz verleitet thn weiter zu jener eigenartigen Unbeweglichkeit und Starrheit seines
«christlichen» Gottesbildes, die mit einer {iberhéhten Allmachts- und Autoritdtsverkdrperung
verbunden ist. Die Apathie im Gottesbild ist verkniipft mit der Nivellierung der Liebe, der Giite
und Fiirsorge, so dass nur die «grausamen» Ziige wie Zorn, Harte, Strenge in Gott und seinem
Wirken Platz finden kénnen. Auch fiir E. H. Eriksons Buch «Der junge Mann Luther» ist das
festzustellen, was nun aber unter historischem Gesichtspunkt in dieser Weise nicht von M. Lu-
thers Beziehungen zu seinen Eltern gilt.>

Schliesslich kennzeichnet T.Mosers Gottesbild ein sadistisch-quilendes Uber-Ich, das die
Verwerfung von unterlegenen Menschen beschlossen hat, und sucht eine Verobjektivierung, die
allein aus der analysierenden Distanz von Gott redet. Durch Entlarvungstechniken wird Gottes
Erwihlen und Verwerfen durchschaut und Gott menschliches Objekt, nach dem Bild des sich
unterdriickt fiihlenden Menschen geschaffen. Und so bleibt am Schluss der Gotteshass als
Selbsthass, der sich in der pseudo-personalen Redeform des Fluchgebetes zu 16sen versucht.
«Wer aber hasst, ist ein Morder»; in konsequenter Folge muss darum dieses Gottesbild durch
psychoanalytische Selbstanalyse liquidiert werden, der sich unterdriickt fiihlende Mensch sich
von solch einem Allmachtspotentaten selbst befreien.

Der Glaube an den Gott der Bibel aber ist ein anderer.

Der christliche Glaube an Gott geht aus von der Offenbarung Gottes in
Jesus Christus und von seinem gegenwirtigen Heilswirken in Wort und
Sakrament durch den Heiligen Geist; in der Offenbarung Gottes ist den
Glaubenden der Real- und Erkenntnisgrund fiir die Erkenntnis, Anerkennt-
nis und das Bekenntnis des dreieinen Gottes gegeben (Gal 4,41f.; Joh 14,91t ;
16,7; Mt 28,19; I1Kor 13,13 u.a.). Der dreieine Gott offenbart sich in seinem
ganz konkreten Heilswirken, in seinen Taten der Schopfung und Neuschop-
fung, im Leben seiner Kirche, des einzelnen und der ganzen Welt, wie er sich

36 Vgl. H. Bornkamm, Luther und sein Vater, ZThK 66 (1969) 38fT.



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 291

in den Begegnungen mit dem Volk Israel errettend und strafend als Jahwe
erwies. Im Gegensatz zur griechischen Philosophie mit den statischen Denk-
formen der Metaphysik, wodurch Gott als unbeweglich in sich ruhendes Sein
erkannt wird, wirkt Jahwe entsprechend dem hebridischen Denken®’ durch
die personalen Beziehungen und im konkreten Handeln an seinem Volk und
in seiner Schopfung. Das Offenlegen seines Namens in Ex 3,14: ehyeh “Ser
ehyeh in der Stilfigur der Paranomasie weist einmal auf die Selbstverhiillung
Gottes, zum anderen auf sein wirkendes Dasein: «Ich bin, der ich bin»; «Ich
werde dasein (ganz konkret) als der ich dasein werde», oder kurz — wie
M. Buber es iibersetzt — «Ich bin da», verborgen mitwirkend, in der Verhiil-
lung anwesend (Jes 45,15), noch das Angesicht abwendend und nur die Riik-
kenansicht, die posteriora, zukehrend (Ex 33,20fF.; Dt 4,12). Es ist der Gott,
der sein Verborgensein nach Jesajas Weissagung vom kiinftigen Immanuel
(Jes 7,14; Mt 1,23) und nach der Verheissung Deuterojesajas vom zukiinfti-
gen Heiland als dem Pfeil, der aus dem Kocher gezogen werden wird (Jes
46,11;Joh 1,9), in Jesus Christus offenbar macht (Joh 1,18;13,91f.; I Kor 3,13
u.a.), d.h. im Leiden und Sterben Jesu Christi am Kreuz fiir die Siinden der
Menschen und fiir ihre Versohnung und Erlosung (Rom 8,32 ; 3,21ff.; IPetr
1,18; 3,181F.); so sind die Glaubenden von der Auferstehung Jesu Christi her
gewiss. Stellvertretend trat Jesus an den Platz der Siinder (Gal 3,13; Il Kor
5,21) im «seligen Tausch», wie M. Luther sagt, und iiberwand versohnend
den Zorn Gottes und erlosend die Macht der Siinde, des Todes, des Leides
und aller irdischen Gewalten (Rom 10,4f.; I Kor 15,201f.). Das ist die Bedeu-
tung der Gotteskraft, die im Wort vom Kreuz den Glaubenden zugesagt und
geschenkt wird. Denn verborgen unter dem Gegenteil der Schwachheit des
Kreuzes offenbart Gott als Geheimnis seine Kraft der von Siinden bedridngten
und unter Leid und Elend geknechteten und stohnenden Menschheit und
Kreatur. Das Kreuz Christi ist somit Zeichen des Zornes Gottes iiber die
Siinden der Menschen und Zeichen des Sieges seiner erbarmenden Liebe,
denn in Christi Leiden und Sterben ldsst Gott den «Zorn des Erbarmens» und
des Gesetzes liberwinden; er nimmt als Antwort auf die Reue und Busse der
Menschen seinen Zorn zuriick und macht seine liebende Zuwendung und
errettende Liebe und Treue offenbar. Das «opus alienum» des ganz am Tun
und am Verfehlen und Scheitern der Menschen Anteil nehmenden Gottes
steht so im Dienst seines «opus proprium», wie ja auch das Gesetz der Gnade
im Dienst des Evangeliums steht.

57 Th. Boman, Das hebriische Denken im Vergleich mit dem griechischen, Géttingen 1965

().



292 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit

Vom Kreuz Christi her nimmt Gott auch mitleidend am Elend der seuf-
zenden Schopfung teil; Gott entdussert sich aller Macht und Gewalt; er tritt
ein in die Wege der Menschen teilnehmend, mitleidend, begleitend, so dass
Gott auch im Leiden dem Glaubenden begegnet und letztlich nichts, gar
nichts von der Liebe Gottes trennen kann (R6m 8,39 Jes 54,8 ; Ps 30,6). Die
Christus-Gemeinschaft auch als Leiden mit Christus um Christi willen und
mit der geplagten Schopfung (R6m 8,23) ist der Hinweis auf die Gebrochen-
heit und Vorldufigkeit der Schopfung und auf die endgiiltige, noch ausste-
hende Vollendung (Phil 3,12), zugleich aber auch Ort der Konkretionen des
christlichen Liebesgebotes, den Leidenden zu helfen, das Elend zu heilen, mit
und fiir die physisch, psychisch und strukturell Geplagten und Bedriickten zu
beten.

Neben Gottes «Zorn des Erbarmens», der die Liebe Gottes verbirgt, und
dem Gesetz der Gnade, das im Dienst des Evangeliums steht, kennen die
biblischen Texte mit M. Luther auch den «Zorn der Strenge» und das harte
Gesetz (Rom 4,15) in Kontrastierung zur Liebe Gottes und zum Evangelium.
So versteht sich etwa Paulus in der Predigt des Wortes als Werkzeug der
Rettung und der Verdammnis: «Wir sind fiir Gott ein Wohlgeruch Christi bei
den Geretteten und den Verlorenen, den einen ein Geruch von Tod zum
Tode, den anderen ein Geruch von Leben zum Leben» (I Kor 2,15f)); und
dementsprechend weiss er um das scheidende Endgericht als « Tag des Zorns»
und «Tag des ewigen Lebens» (Rom 2,7ft.; vgl. auch: Mt 25,31; Joh 5,29;
IT Tess 1,8f.; IT Petr 3,7f). Von dieser Gewissheit der endeschatologischen
Scheidung her weiss Paulus auch um Gottes Vorausersehen, Vorbestimmen
und Berufen der Glaubenden zum «Bild Christi» (R6m 8,29f.), mit den
Berufenen zu «Gefissen des Erbarmens» Gottes dann aber auch um die
«Gefidsse des Zornes» Gottes, die trotz der Langmut und Geduld Gottes nicht
umkehren und Busse tun und die nur insofern verhirtet und verstockt werden
(R6m 9,22f.; Jer 18; Ex 7,22; 8,15; 1 Sam 15,26; 26,19; Il Sam 24,1). Diese
spannungsvollen Aussagen sind vom Menschen existentiell kaum zu tragen
und zu ertragen; ihre Gefahren als objektivierende und damit pervertierende
Uberlegungen macht die beissende Kritik Mosers nur zu deutlich. IThre Dun-
kelheit stosst von sich der in Jesus Christus auf die Menschen zukommenden
Liebe Gottes entgegen.

Gottes «Zorn der Strenge», der im Endgericht zur Finsternis und Ver-
dammnis treibt, wird allein von Gott vorausgewusst und vorherbestimmt und
ereignet sich als eschatologisches Vorausereignen in der Predigt des Gesetzes,
das nun aber wieder zur Umkehr ruft und der Liebe Gottes entgegenwerfen
will. Das Geheimnis der Erwahlung und Verwerfung Gottes bleibt damit dem
objektivierenden Nachdenken und Erkennen der Menschen géinzlich ver-



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 293

schlossen, undurchsichtig und verborgen (I Kor 2,11). Andernfalls wiirde ja
der Mensch Subjekt und Gott Objekt. Erst von Gottes errettendem Liebes-
wirken im eschatologischen Gericht her wird einmal demjenigen das Ge-
heimnis offenbar werden (I Kor 13,9,12f.), der sich jetzt in der Flucht vor
Gottes «Zorn der Strenge» und vor dem Gesetz allein an Gottes Liebe in Jesus
Christus und an das Evangelium klammert und daraufhin gerettet wird.

Der christliche Glaube kennt also keinen unbeweglich-starren Gott apa-
thischer Allmacht, dessen Erwédhlen, vor allem aber auch Verwerfen klar
durchsichtig zu machen ist. Sache des christlichen Glaubens und der Theo-
logie ist die cognitio dei et hominis als homo reus et perditus und als deus
instificans vel salvator:*® Gott will in Reue aus Liebe allen Zorn zuriickneh-
men>® und auf die Umkehr und Busse des Siinders Erlgsung und Heil schen-
ken. Gott hort und erhort die Klage des einzelnen und der Gemeinde tiber das
scheinbar willkiirliche Leiden, weil er auch im Leiden dabei ist, mitleidet und
keinen verladsst. Gott gibt das Gebot, den Kranken zu helfen, Leiden, auch das
strukturelle Leid, zu heilen. All dies wird hineingenommen in das antwor-
tende Gebet und in die Seufzer unserer Fiirbitten mit unserem Stellvertreter
Jesus Christus durch unseren Anwalt, dem Heiligen Geist (Joh17,9,20; Rom
8,26f.). So kommt das angebrochene Reich Gottes nah, so bricht die Herr-
schaft Gottes im Kreuz Christi herein in die von Siinde und Leid geknechtete
Welt. Und so wird der dreieine Gott von der christlichen Gemeinde bekannt,
gepriesen und angebetet: er hat seine Liebe und Gnade in Jesus Christus
offenbar gemacht und schenkt sie heute durch den Heiligen Geist, und er ist
da bei der seufzenden Schopfung, um Trost und Hoffnung zu geben. Dieses
Wirken des dreieinen Gottes flir, an und mit den Menschen und der ganzen
Schopfung hat seine Entsprechung im Geheimnis des innergottlichen Lebens
von Vater, Sohn und Geist. Denn durch die Liebe des Sohnes wird in der
Gemeinschaft des Geistes im innertrinitarischen Gesprach der Zorn zuriick-
genommen, so dass Gott Liebe ist alles in allem (Joh 17; IJoh 4,8ff.,
161F.).

Das pervertierte «christliche» Gottesbild hat T. Moser entlarvt; zugleich
hat er das erneute Bedenken und Benennen des Glaubens an den dreieinen
Gott herausgefordert durch die Religionskritik der «Gottesvergiftungy.
Hierin liegt sein grosses Verdienst fiir die Theologie und die Religionspadago-
gik:®® hiermit verbunden bleibt andererseits die theologische Hinterfragung
dieses religionskritischen Entwurfs Freudscher Pragung.

WA XL 2, 327, 1Iff.
39 J. Jeremias, Die Reue Gottes, Neukirchen-Vluyn 1975.
60 yVgl. auch: EZW-Information Nr.82.



294 Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit
II1.
Das Verhdltnis von Theologie und Psychologie

Einige zusammenfassende Gedanken zum Verhéltnis von Theologie und
Psychoanalyse und Psychotherapie sollen die vorangegangenen Uberlegun-
gen abschliessen.

Bei den Positionen von T.Moser und V.E.Frankl, die durch entspre-
chende zu ergiinzen wiren, handelt es sich um zwei sehr verschiedene, sowohl
was die methodischen Voraussetzungen, die Absicht und die Ergebnisse
betrifft. T. Moser geht von der Religionskritik Freudscher und Feuerbach-
scher Pragung aus, und so sind seine Ergebnisse auch von ihr gepragt. V.E.
Frankl geht vom «Willen zum Sinn» als Existential aus; seine logotherapeu-
tischen Untersuchungen und Ergebnisse bestétigen seine religionsfreundliche
Position. Nicht die psychoanalytischen, psychotherapeutischen und {iber-
haupt psychologischen Methoden an sich beinhalten eine religionsfeindliche
Einstellung. Es kommt auf die Voraussetzungen und das Vorverstindnis an,
d.h. es kommt darauf an, ob diese Wissenschaften mit ihren Ergebnissen die
eigenen Grenzen kennen und einhalten, sich nicht selbst zu einer Weltan-
schauung verabsolutieren.

3.1. Unter dieser Voraussetzung ist ein helfend-partnerschaftliches Ver-
haltnis nicht nur mit der Seelsorge, sondern auch mit der systematischen
Theologie erforderlich. Fiir die Dogmatik ist dann eine Schrift wie die von
T. Moser nicht ein Skandal, sondern eine Warnung und Mahnung vor den
Gefahren vereinfachender Theologie oder gar falscher Theologie. Die kriti-
schen Anfragen an pervertierte Glaubensvorstellungen, an gesetzliche Me-
thoden und Praktiken in der religiosen Erziehung hat sie dankbar aufzuneh-
men. Theologie kann sich in Ideologie verkehren. Die Kritik verbindet sich
dann mit der Mahnung zu einem allein in der christlichen Freiheit griinden-
den Erziehungs-, Ausbildungs- und Lebensstil.

3.2. Psychologische und psychoanalytische Ergebnisse in ihren Grenzen
sind dann weiter fiir die Theologie eine Konfrontation und Konkretion des
Verstindnisses der unter der Macht der Siinde und des Leids in dieser Zeit
stehenden Schopfung, also der im Leid und Elend seufzenden und hoffenden
Kreatur, ferner des Kreuztragens und -mittragens der Christen um Christi
willen, schliesslich der Folgen der Siinde und Schuld. Gerade die zur Ganz-
heitlichkeit des Menschen gehorende Ebene des Unbewussten und die Tie-
fenstrukturen des Gefiihls werden dadurch ernst genommen. Die Wissen-



Michael Plathow, Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit 295

schaften von der Psyche geben der Theologie so Hilfe und tun ihr als Hilfs-
und Partnerdisziplinen einen wichtigen Dienst.

3.3. Der Dienst der Theologie, der Wissenschaft vom 1. Gebot Gottes,
gegeniiber diesen Wissenschaften erfiillt sich als ideologiekritischer, wo sie
durch Uberschreiten und Verabsolutieren ihrer Voraussetzungen und Ergeb-
nisse zur Weltanschauung und Ideologie pervertieren. Auch gegen T. Moser
hat die Dogmatik diese Aufgabe auszuiiben, wie sie von der «Sache der
Theologie» her kritische Riickfragen an V.E.Frankl zu richten hat.

In diesem Sinne haben der Psychoanalytiker und der Psychotherapeut
einen dankbar aufzugreifenden Gesprachsbeitrag mit der Theologie geliefert,
den die Theologen hoffentlich zu erwidern vermaogen.

Michael Plathow, Heidelberg



	Menschenleid als Leiden an Gottes Verborgenheit : theologische Überlegungen zur psychoanalytischen Sicht von menschlicher Sünde und göttlichem Zorn

