
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 3

Artikel: Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Autor: Klein, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


257

Die Bewältigung der Not im Alten und
Neuen Testament

Wenn wir daran gehen,1 die Bewältigung der Not in der Bibel auf diesem
schmalen Raum zu skizzieren, müssen wir einige Unterteilungen machen,
die aber nicht von den verschiedenen Leiderfahrungen, sondern von dem
Wort «Bewältigung» ausgehen. Unter «Bewältigung» verstehen wir die
innere Aufarbeitung eines Erlebnisses, sodass am Ende eine positive Einstellung

dazu vorhanden ist. Wir werden somit zunächst einige Reaktionen auf
die Not ins Auge fassen, die erfolgen, bevor Bewältigung einsetzt (I). Sodann
ist von der Bewältigung unabänderlicher Nöte zu sprechen, wobei die
verschiedenen Deutungen dieser Nöte herausgearbeitet werden sollen (II). Ferner

werden wir auf jene Nöte eingehen, die beseitigt oder verändert werden
können und wo Bewältigung bloss in der seelischen Nacharbeit besteht (III).
Endlich ist das Verhältnis der Notbewältigung im Alten Testament zu der im
Neuen Testament zu beleuchten und der Unterschied in der Bewertung der
Not zwischen den beiden Teilen der Bibel zu kennzeichnen (IV).

I. Reaktionen aufgrosse Nöte vor ihrer Bewältigung

Reaktionen erfolgen spontan. Das könnte die Annahme nahelegen, dass

sie jeweils völlig verschieden sind. Die Beobachtung zeigt indes, dass dies
nicht der Fall ist, und die Bibel bestätigt diesen Befund. Es lassen sich einige
Grundmuster der Reaktion herausstellen.

1) Zunächst die Flucht. Sie wird dort vorgenommen, wo das Herannahen
der Not rechtzeitig erkannt wird, sodass noch genügend Zeit zum Aufbruch

1 Überarbeitete Fassung eines an der Sektion Theologie der Ernst-Moritz-Arndt-Universität
Greifswald anlässlich der «Theologischen Arbeitstage» im Oktober 1979 gehaltenen Vortrages.
Der Verständlichkeit wegen wurde der Vortragscharakter weitgehend beibehalten. Da das

Thema so umfassend ist, dass darüber eigentlich eine grössere Abhandlung geschrieben werden

müsste, zu der im Augenblick die Zeit in keiner Weise ausreicht, war ein Eingehen auf viele

Fragen nicht möglich. Von der Zitierung oder Anführung vieler Bibelstellen wurde bewusst

abgesehen. Es erschien uns wichtiger, das Problem anzuvisieren und die Möglichkeiten der

Notbewältigung herauszustellen, damit ein Gesamteindruck entstehe, der für den Seelsorger

oder für das Weiterstudium hilfreich sein kann, als die gestellte Frage im Gespräch mit der
Literatur oder durch Anführung vieler Bibelstellen zu beantworten und damit den Leser zu
überfordern. Die Anmerkungen wurden dementsprechend auf das Allernotwendigste
beschränkt. Verwiesen sei allerdings für viele weitere Fragen auf das 1977 erschienene Buch von
E. Gerstenberger/W. Schräge, Leiden, UT1004, das freilich der Frage der Bewältigung des

Leidens sehr wenig Raum gewährt.



258 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

zur Verfügung steht. So flieht Lot mit seinen Angehörigen aus dem bedrohten
Sodom (Gen 19,15 ff.), die Israeliten werden von Jesaja angesichts des
kommenden Gerichtes zur Flucht aufgerufen2 (Jes 2,19-21). Auch ein Jesuswort
rät den Christen beim Anbruch der Endereignisse zur Flucht (Mk 13,14

par.).3

2) Sodann die Stillstandreaktion. Sie besteht in Fasten, dem Anlegen des

Trauerkleides (hebr. saq) und dem Bedecken des Hauptes mit Asche. Man
versagt sich jede Aktivität und wartet, bis die Gerichtssituation vorüber ist.
Diese Reaktion erfolgt, wenn eine Flucht nicht möglich, die Notsituation
aber unabwendbar ist. Darum wird nicht gegessen, man bestreut das Haupt
mit Asche, als wäre man von der Erde aufgenommen. Dahinter steht die
Erfahrung, dass Aktivität in solchem Falle schädlich ist, da sie den Betroffenen

kenntlich macht. Es wird vorausgesetzt, dass im gegebenen Augenblick
Rettung nur durch Verbergen vor der Allmacht erfolgen kann, denn sie ist
übermächtig. Als dieser Ritus entstand, meinte man wahrscheinlich noch,
dass diese Allmacht unpersönlich ist. Spätestens aber mit dem Auftreten der

grossen Propheten sah man in Jahwe, dem Gott Israels, selber den Bedränger.
Dementsprechend wird die spontane Reaktion mit Fasten, Anlegen des saq
und Bestreuen des Hauptes mit Asche ergänzt durch das Schreien zu Jahwe.
Besonders schön ist dieser Ritus in der Aufforderung des Propheten Joel
erhalten geblieben:

«Umgürtet euch, stimmt Totenklage an, ihr Priester,
heult, Diener des Altars.
Kommt, übernachtet im saq,
Diener meines Gottes...
Weihet ein Fasten,
ruft zur Versammlung...» (Joel 1,13f.).

Das Schreien zu Jahwe konnte sich aufverschiedene Weise gestalten, a) Im
Notschrei. Dazu ruft Joel gleich anschliessend auf (1,15 ff.). Ähnlich verstanden

ist das Rufen der Niniviten zu Gott als Reaktion auf die Gerichtsankündigung

des Jona (Jon 3,8). Auch einige Psalmen kennen ihn (etwa Ps 86;
102).

2 Weitere Belegstellen bei E. Gerstenberger/W. Schräge (A. 1) 103 f. ; R. Bach, Die Aufforderung

zur Flucht und zum Kampf im alttestamentlichen Prophetenspruch, WMANT9 (1962)
15-50.

3 Ob es sich hier um ein echtes Jesuswort handelt, ist für unseren Zusammenhang gleichgültig.

Dasselbe gilt für die weiteren Jesus- oder Prophetenworte.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 259

b) Im Bussgebet. Wird es bei dem Schrei der Niniviten bloss angedeutet
(Jon 3,6ff.), so wird es ausführlich von Daniel berichtet (Dan 9). Gott wird
hier als Richter gesehen, der gegen die einschreitet, die seinen Willen
übertreten haben. Die Busse bezeugt die Unterwürfigkeit unter Gott und ermöglicht

damit die Wende.
c) In der Bitte um Erbarmen.4 Vorausgesetzt wird, dass der Beter sich

keiner grossen Schuld bewusst ist und dennoch hart getroffen wurde. Eine
Busshandlung erscheint also als sinnlos. Aber auch eine Bitte um Beistand ist
undenkbar, da Gott selbst nach dem Beter gegriffen hat. Hilfe durch Gott
müsste also als Hilfe gegen Gott erwartet werden. Die alte Vorstellung von
einer erdrückenden Bedrängung durch die Allmacht führt hier, konkret auf
den Gott Israel bezogen, zu einer grossen inneren Schwierigkeit. Gott selbst
erscheint als bedrängende Macht. Der Betroffene hat das Gefühl, durch jede
Aktivität Gottes in neues, grösseres Leid gestürzt zu werden. Kein Wunder,
wenn dieser Gedanke nur am Rande des ATs begegnet, in Ps 39 und bei Hiob.
Weil Gott selbst den Betroffenen zu erdrücken scheint, kann der Leidende
Gott nur um Erbarmen anflehen. Der Beter von Ps 39 berichtet darum am
Anfang, dass er geraume Zeit über schwieg (V. 2 f.). Er wollte in seiner
Bedrängnis nichts Verkehrtes tun (Stillstandreaktion). Aber er hielt es nicht
durch (V. 4). Darum stimmt er jetzt die Vergänglichkeitsklage an (V. 5 ff),
gewissermassen um Gott klarzulegen, dass er ganz unbedeutend und klein ist,
er von ihm also keinerlei Bedrohung seiner Macht zu befürchten hat.
Daraufhin drückt er seine Hoffnung aus, dass Gott ihn doch noch rettet (V. 8 f.),
versteht diese Rettung aber als Abwenden der Plage (V. 11), genauer, als ein
Von-Gott-in-Ruhe-gelassen-Werden. Der Beter ersehnt sich also einen
Freiraum ausserhalb Gottes, in dem er wieder zu sich kommen kann. Gott ist ihm
nicht zu gering, seine Hilfe nicht zu klein wie für so manchen Beter der
Psalmen. Er erlebt ihn als zu mächtig, als niederdrückend. Darum wünscht er
sich, von Gott in Ruhe gelassen zu werden:

«Lass ab von mir, dass ich mich erquicke,
bevor ich dahingehe und nicht mehr bin» (Ps 39,14).

3. Eine nächste Reaktion aufunabwendbare Not ist die Frage: «Warum?»
Diese Frage begegnet am Anfang des 22. Psalms:

4 Dass diese Bitte eine ganz andere Sicht Gottes und der Krankheit voraussetzt als der
Notschrei und die Busshandlung, wird in den Kommentaren - soweit ich es übersehe - nicht
beachtet. Allerdings beurteilt R. Kittel die Einstellung des Beters richtig als ein «Harren auf
Gottes erbarmende Gnade», vgl. R.Kittel, Psalmen 1922, 43.



260 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

«Mein Gott, mein Gott,
warum hast du micht verlassen ?» (V. 2).

Die Frage will zunächst gar nicht beantwortet werden, denn ihrem Wesen
nach ist sie nicht eine intellektuelle, sondern eine existentielle Frage und
kann darum nur beantwortet werden, wenn das Leid beseitigt ist. Denn sie

enthält die ganze Verzweiflung5 des Menschen, der sich nicht mehr zurechtfinden

kann.6 Wer nach dem «Warum?» des Leidens fragt, will keine belehrende

Antwort, sondern Befreiung aus der Not. Dementsprechend fahrt der
Beter des 22. Psalms fort:

«Ich heule, aber meine Hilfe ist ferne» (V. 2).

Und einige Verse später:

«Errette mich aus dem Maul des Löwen» (V. 22).7

4. Es zeigt sich also, dass es verschiedene Reaktionen auf grosse Nöte gibt.
Man kann die Flucht ergreifen oder sich vor Gott zu verstecken suchen (vgl.
Gen 3,8). Solches Verstecken ist zeichenhaft als Fasten und Bestreuen des

Flauptes mit Asche dargestellt. Hinzu tritt der Notschrei, die Busshandlung
und die Bitte um Erbarmen. Als letzte Reaktion ist die Warum-Frage
anzusehen, die die ganze Verständnislosigkeit des Betroffenen gegenüber der Not
ausdrückt und eine Wende derselben herbeisehnt.8

5 So richtig H.Gunkel/J. Begrich, Einleitung in die Psalmen, 1928, 127.
6 In gewisser Spannung zu dieser Aussage befindet sich die Feststellung C. Westermanns, die

Warum-Frage habe «den Sinn des Sich-Zurechtfmdens», Forschung am AT, ThB 24 (1964) 276.

Hier ist genauer zu differenzieren.
7 Noch eindeutiger ist der Wunsch nach Veränderung der Lage in der Frage «wie lange?».

Vgl. dazu E.Jenni, in THAT I, 933. Dort weitere Literatur.
8 Es darfnicht verschwiegen werden, dass bei überwältigenden Ereignissen eine Bewältigung

nicht möglich ist. Bewältigung setzt eine gewisse seelische Stabilität voraus. Darum haben wir in
diesem Abschnitt nur von Reaktionen gesprochen, die vor einer Bewältigung erfolgen. Bewältigt
werden kann eine überdimensionale oder völlig überraschend einbrechende Not erst im Laufe
der Zeit. Es mag auch oft vorkommen, dass der jeweilige Betroffene stirbt, bevor er zur Bewältigung

durchstiess. Man denke sich bloss einen Hiob, der im Gespräch mit seinen Freunden
steckenbleibt und stirbt, bevor er die Antwort Gottes erfuhr. Es ist allerdings für die Bibel

charakteristisch, dass sie solche Situationen nicht beschreibt. Allenfalls könnte man auf den

Schrei Jesu am Kreuz: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» (Mk 14,34)
hinweisen. Aber der Text wurde aufgeschrieben gerade um Bewältigung nicht bewältigbarer
Nöte anzubieten. Die Vergegenwärtigung der grossen Angst und Not Jesu sollte in ähnlichen
Fällen Halt und Trost vermitteln im Bewusstsein, dass Gottes Antwort nicht ausbleiben wird,
wie durch die Auferstehung Jesu deutlich wurde.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 261

II. Bewältigung unabänderlicher Nöte

Nöte, die nicht geändert werden können und darum hingenommen werden

müssen, bilden das eigentliche Gebiet, wo Bewältigung erfolgt. Der
Betroffene muss mit seinen Erlebnissen fertig werden, sie innerlich verarbeiten

und ihnen einen Sinn abzugewinnen suchen. Die Bibel bietet verschiedene

Möglichkeiten an, solche Nöte zu verstehen und sinnvoll anzunehmen.
Wir gehen sie der Reihe nach durch, wobei wir die bekanntesten an den

Anfang stellen.

1. Versuchung

a) Die Einleitung zur Erzählung von Isaaks Opferung hält ausdrücklich
fest, dass Gott Abraham versuchen, auf die Probe stellen wollte (Gen 22,1).
Dabei deutet die Erzählung in mehr verhüllender als aussagender Weise an,
dass Gott Abraham dadurch in einen schweren inneren Konflikt brachte.
Denn der Auftrag zur Opferung des Sohnes widerspricht der Verheissung
reicher Nachkommenschaft. Gehorsam gegen Gottes augenblicklichen
Befehl bedeutet also für Abraham, die Verheissung Gottes fahren zu lassen.

Darin bewährt sich sein Glaube, dass er Gottes Wort als Auftrag ernst nimmt
und Gottes Verheissungswort geringer achtet. Genauer, sein Glaube besteht
darin, dass er dem eindeutigen Befehl Gottes Folge leistet und es Gott über-
lässt, seine Verheissung wahr zu machen. Darin bewährt er sich als echter
Glaube. Nach bestandener Probe erneuert Gott die Verheissung reicher
Nachkommenschaft (Gen 22,15 ff.).9

b) Einen ähnlichen Konflikt beschreibt die Erzählung von der Versuchung
Jesu. Er, der Gottessohn, wird vom Bösen verlockt, seine Gottessohnschaft

zur Abänderung einer notvollen Lage (Fasten) zu gebrauchen oder gar diese

Gottessohnschaft durch ein Zeichen zu demonstrieren (Mt 4,1 ff.). Aber Jesus

bleibt gehorsam und erreicht damit, was er sich selber nie hätte erwerben
können: die Engel dienen ihm (Mt 4,11).

c) Beide eben vermerkten Beispiele behandeln einen schweren inneren
Konflikt. Die Hiobsgeschichte zeichnet ihn in seiner existentiellen Tiefe.
Hiob wird nämlich nicht von aussen, durch einen Auftrag oder durch eine

Verlockung versucht, er wird in seiner Existenz schwer getroffen. Wie ein

9 Traditionsgeschichtlich ist der Text Gen 22,1-19 nicht einheitlich. Wir geben hier die Sicht
eines dtr geprägten Redaktors wieder, der die V. 15-19 anschloss. Auch an anderen Stellen
verzichten wir bewusst auf traditionsgeschichtliche Analysen.



262 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Held reagiert aufdie vielen Hiobsbotschaften, die ihm an einem einzigen Tag
den Zusammenbruch all dessen künden, was ihm bis dahin das Leben lebenswert

machte. Aber er stellt fest:

«Nackt bin ich von Mutterleib hervorgegangen,
nackt werde ich wieder zurückkehren.
Jahwe hat es gegeben, Jahwe hat es genommen;
gelobt sei der Name Jahwes» (Hi 1,21).

Sogar nachdem Krankheit ihn befallen hat, besteht er noch und äussert
seiner Frau gegenüber die Worte:

«Haben wir das Gute von Jahwe angenommen
und sollten das Böse nicht auch annehmen?» (Hi 2,10).

Damit hatte die alte Rahmenerzählung Hiob als einen Menschen gezeichnet,

der sich nicht von Gott abbringen lässt. Seiner Standhaftigkeit folgte einst
rasch der Bericht von seinem erneuten Segen (42,7 ff.). Aber der Dichter der
Dialoge (Kap 3-42,6) lässt uns Hiob von einer anderen Seite kennenlernen.
Nach seinem Verständnis sind die Aussagen Hiobs angesichts der
Unglücksnachrichten und der Verlockung seiner Frau Antworten eines Weisen, der
noch im Vollbesitz seiner geistigen Kraft die ersten Augenblicke auch gröss-
ten Schmerzes und schwerster Heimsuchung meistern kann, aber dann doch
innerlich zusammenbricht.10 So lässt ihn der Verfasser kaum zufallig mit
einer Selbstverfluchung (Hi 3) das Gespräch mit seinen Freunden einleiten.
Wie Jeremia in seiner grossen Bedrängnis (Jer 15,10), sieht Hiob angesichts
solcher Not keinen Lebenssinn. Aber er wünscht nicht den Tod herbei, da er
nur einem Schmachtod entgegensehen kann. Er verflucht den Tag seiner
Geburt. Sein ganzes bisheriges Leben erscheint ihm als verkehrt und nicht
lebenswert.

Anders sehen es seine Freunde, die ihn zur Tat, zur Veränderung der Lage
durch Busse drängen. Aber Hiob kann seine geringen Fehler (Hi 7,20) mit
seinem gegenwärtigen grossen Leid in kein Verhältnis bringen. Er sieht sich
Gott ausgeliefert und ihm völlig preisgegeben (Hi 9,16 ff.).11 So wünscht er
bloss, Gott möge ihn für eine kurze Zeit in Ruhe lassen, damit er seinen

Speichel schlucken könne (Hi 7,19) bzw. dass er fester zugreife und ihn

10 Der Unterschied zwischen der Rahmenerzählung und den Dialogen scheint mir auch
darin zu liegen, dass die Rahmenerzählung einen idealen Menschen beschreiben und als Vorbild
hinstellen will, während die Dialoge einen wirklichen Menschen mit seiner kaum auslotbaren

Abgründigkeit zeichnet. So ist zu vermuten, dass der Verfasser der Dialoge eigene oder
beobachtete, aber jedenfalls reale Erlebnisse verarbeitet.

11 Darin besteht die Ähnlichkeit zu Ps 39. Von Sünde ist dort V.9 die Rede.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 263

erdrücke (Hi 6,8 f.). Da er jedoch Gott nicht als erbarmungslosen, willkürlichen

Tyrannen verstehen kann, bricht sein Gottesbild auseinander. So ruft er
Gott seinen Fürsprecher (16,20f.) gegen Gott seinen Bedränger (16,11 f.)12 auf
und spricht kurze Zeit darauf- vielleicht an eine Institution der Rehabilitation

post mortem anknüpfend - die Gewissheit aus, dass über seinem Staube,
d. h. nach seinem Tode, ein Anwalt aufsteht, der ihm Recht widerfahren lässt

(19,25).'3 Das ist insofern wichtig, als nach dem Verständnis des ATs Tod und
Begräbnis sowie der Leumund der Nachwelt zum Leben hinzugehörten. Ein
Tod in Schande, wie Hiob ihn zu gewärtigen hat, wirft auch ein Licht aufsein
Leben.

Nachdem Hiob immer deutlicher Gott zu einer Entscheidung in seiner
Sache gedrängt hat, vollzieht er den Reinigungseid (Hi 31); er beteuert also
seine Unschuld und bekräftigt mit einem Eid seine Aussagen, dass er keinerlei
Übel getan hat. Das war in Israel vor der Herausforderung des Gottesurteils
offenbar üblich.14 Daraufhin erscheint ihm Gott und gibt ihm Antwort auf
seine Lebensfragen. Allerdings fallt diese Antwort anders aus, als sie Hiob
erwartet. Er muss sich belehren lassen, dass er keine Einsicht in den Weltenplan

hat, Gottes Walten also nicht beurteilen kann (Hi 38 ff.). An der
Beschreibung der beiden wilden Tiere, Behemot und Leviatan (Nilpferd und
Krokodil Hi 40,15 ff.), die das Chaos repräsentieren, aber vor Gottes Augen
spielen, kann Hiob erkennen, dass das Böse nach Gottes Willen eine

begrenzte Funktion hat. Hiob mag seine Not als überwältigend, erdrückend
erscheinen; er erfahrt, dass Gott ihr klare Grenzen gesetzt hat.15 Der durch das

Hiobbuch problematisierte Zusammenhang von Tun und Ergehen wird also

durch Gottes Antwort nicht aufgehoben, er bleibt bestehen. Der Gerechte
kann auch weiterhin mit Gottes Segen rechnen. Die neue Komponente
besteht darin, dass Gott das Recht zuerkannt wird, den Gerechten auf die
Probe zu stellen durch Nöte, die alles Fassbare überschreiten. Bewältigung
besteht auch hier in der Annahme der Not und im Festhalten an Gott, in dem
Begreifen der Not als Versuchung, in der man sich bewähren soll.

d) Auch die ersten Christen konnten Not in ähnlicher Weise kennzeichnen:

Der Apostel Paulus schreibt den Korinthern: «Gott ist getreu, der euch

12 In dieser Anrufung Gottes gegen Gott erreicht das Buch wahrscheinlich seinen Tiefpunkt.
Dass Leiden oftmals nur in Hoffnung gegen Hoffnung durchgehalten werden kann, findet hier
seinen ersten literarischen Niederschlag.

13 Aufdas vielfaltige und vielschichtige Problem der Auslegung von Hi 19,25 kann hier nicht
weiter eingegangen werden. Vgl. die Kommentare.

14 Vgl. dazu W. Beyerlin, Die Rettung des Bedrängten in den Feindpsalmen der Einzelnen auf
institutionelle Zusammenhänge untersucht, FRLANT99 (1970) 57 ff.

15 Zu dieser Deutung vgl. O. Keel, Jahwes Antwort an Hiob, FRLANT 121 (1978).



264 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

nicht lässt versuchen über euer Vermögen, sondern schafft, dass die Versuchung

so ein Ende nimmt, dass ihr es ertragen könnt» (I Kor 10,13). Jesus aber
ruft seine Jünger in Gethsemane auf, zu wachen und zu beten, damit sie nicht
der Versuchung verfallen und versagen (Mk 14,38), während die synoptische
Apokalypse versichert, Gott habe die Zeit der endzeitlichen Bedrängnis
verkürzt, weil sonst niemand durchhalten kann (Mk 13,20).

Bewältigung der Not erfolgt hier also so, dass die Not als Versuchung
verstanden wird. Einerseits führt dieses Verständnis dazu, dass an den
Leidenden appelliert wird, in der Versuchung fest zu bleiben und bei Gott zu
verharren; andererseits aber wird die Gewissheit kundgetan, dass Gott
Versuchung nicht über die Kräfte der Betroffenen zulässt.

2. Erhöhung

Wen Gott segnen will, den lässt er zuerst durchs Leiden gehen. Diese
Grundthese wird in der Bibel verschiedentlich variiert.

a) Sehr eindrucksvoll geschieht es in der Josephsgeschichte (Gen 37-50).
In seinen Träumen erfahrt Joseph, dass er eine Stellung einnehmen wird, in
der er von seinen elf Brüdern, ja sogar von Vater und Mutter verehrt wird
(Gen 37). Aber der Weg zu diesem Ziel ist ein dorniger. Er wird von seinen
Brüdern verkauft, gerät in ägyptische Sklaverei, wird ins Gefängnis geworfen,
weil er Gottes Gebot höher achtet als den Wunsch der Frau Potiphars, die ihn
verführen will (Gen 39). Am Tiefpunkt angekommen, beginnt sein Aufstieg.
Er deutet die Träume des Bäckers und des Mundschenks (Gen 40) und wird
nach der Aufschlüsselung der Träume des Pharao zu dessen Stellvertreter
ernannt (Gen 41). In dieser Stellung kann er seinen Brüdern in der Zeit der
Dürre helfen und sagt rückblickend:

«Beunruhigt euch jetzt nicht und macht euch keine Vorwürfe darüber, dass ihr mich hierher
verkauft habt. Denn um das Leben zu erhalten, hat Gott mich vor euch hierhergesandt» (Gen
45,5).

b) Ähnliche Gedanken stehen hinter der Geschichte von Jakob am Jabbok
(Gen 32,23-32). Es wird berichtet, dass Jakob, der sich seiner Heimat nähert,
grosse Angst vor seinem Bruder Esau hat. Doch als er in der Nacht allein am
Ufer des Jabbok weilt, ringt eine göttliche Gestalt mit ihm und renkt ihm
beim Anbruch des Morgens die Hüfte aus, weil er nur so überwunden werden
kann. Jakob aber lässt sich segnen. Und während er am nächsten Morgen
hinkend weiterzieht, zeichnet sich der Segen bereits ab. Er erlebt, dass Esau



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 265

ihm Frieden anbietet (Gen 33). Als der Überwundene, vom Leid Gezeichnete
ist Jakob der Gesegnete.

c) Von solchen und ähnlichen Voraussetzungen her wird Jesu Schicksal
gedeutet. Schon die Leidensankündigungen halten fest: Jesu Weg zur Erhöhung

führt durch das Tal des Schmachtodes am Kreuz hindurch (Mk 8,31
par).16 Aber auch in der Emmausgeschichte wird Jesu Passion so gedeutet:

«Musste nicht Christus solches leiden
und eingehen in seine Herrlichkeit?» (Lk 24,26).

Der angeschlossene Satz (Lk 24,27) zeigt, dass diese Deutung sich in
Übereinstimmung weiss mit dem AT. Aber auch der Hymnus Phil 2

beschreibt das Heilsgeschehen als einen Weg des Christus aus der Herrlichkeit

des Himmels in die irdische Existenz bis zur äussersten Grenze der
Erniedrigung im Kreuzestod17, der alsbald die Erhöhung und Einsetzung in
die Herrscherstellung folgt.

d) Aber das NT hat diese Sicht nicht allein für Jesus reklamiert,
sondern ihre Gültigkeit auch für den Christen ausgesprochen. Darum steht der
Christushymnus in Phil 2 in einem Zusammenhang, der die Christen zur
Demut aufruft. Darum spricht Lukas davon, «dass wir durch viel Trübsal in
das Gottesreich eingehen müssen» (Act 14,22), offensichtlich den Satz
Lk 24,26 aufnehmend. Der Ruf in die Nachfolge im Anschluss an die
Leidensankündigung hat das gleiche Ziel (Mk 8,34). Besonders klar aber wird
diese Sicht im I Petr ausgesprochen:

«Beuget euch unter die gewaltige Hand Gottes, dass er euch erhöhe zu seiner Zeit»
(I Petr 5,6).

3. Ausblick auf eine bessere Zukunft

a) Die Erfahrung, dass auf Zeiten der Not Zeiten des Segens folgen und
umgekehrt, hat sich in den Träumen Pharaos und ihren Deutungen durch
Joseph (Gen 41) niedergeschlagen. Joseph verkündet, dass auf sieben Jahre

grosser Fruchtbarkeit die gleiche Anzahl von Dürrejahren folgen wird. Doch,
so muss man ergänzen, am Ende der Dürre wird es wieder Jahre reicher
Ernten geben. So wechseln segensvolle und notvolle Zeiten ab. Das ist ein

16 Thematisch hat sich mit dieser Fragestellung E.Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung
bei Jesus und seinen Nachfolgern, AThANT28 (1955), auseinandergesetzt.

17 Auf die Frage nach dem ursprünglichen Hymnus ist hier nicht einzugehen.



266 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Vorgang, den man in der Natur immer wieder beobachten kann. Er wird zum
Verständnis notvoller Zeiten herangezogen. Daraus erwächst Kraft zum
Durchhalten.

b) Einen kleinen Schritt weiter führt die Erfahrung des Bauern, die sich in
dem Psalmwort niedergeschlagen hat: «Die mit Tränen säen, werden mit
Freuden ernten» (Ps 126,5). Man hat einst offenbar voller Trauer die Aussaat

vorgenommen, weil man die Preisgabe des Saatgutes erlebte, ohne sicher zu
wissen, ob die Saat aufgehen wird. Umsomehr wurde zur Zeit der Ernte
gejubelt.18 In Ps 126 hat sich diese Gepflogenheit zu einer Hoffnung verdichtet,

die die gegenwärtige Notzeit durch einen Ausblick auf eine gesegnete
Zukunft bewältigt.

c) Ein ähnlicher Gedanke ist Joh 12,24 ausgesprochen:

«Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt und erstirbt,
bleibt es allein,
wenn es aber erstirbt,
bringt es viel Frucht.»

Der Vorgang in der Natur wird direkt auf den Menschen übertragen. Das
uralte «Stirb und werde»19, hier aufJesus angewandt, verleiht Kraft in schweren

Stunden. Sinn wird unerwartet inmitten von Sinnlosigkeit proklamiert.

d) Auf dem Boden des Tun-Ergehen-Zusammenhanges erwächst für den
Beter des 73. Psalms die Gewissheit einer segensvollen ewigen Zukunft
angesichts der gegenwärtigen andauernden Bedrängnis:

«Ich aber bleibe stets an dir...
du nimmst mich endlich in Ehren an...» (Ps 73,23f.).

e) Jesus kündigt in der Gewissheit der Nähe des Gottesreiches den Armen,
Hungernden und Weinenden die Wende an und spricht sie darum «selig»
(Lk6,20ff). Und selbstverständlich setzt er voraus, dass Lazarus in
Abrahams Schoss gelangt (Lk 16,19 ff.). Arme, Leidende haben in Jesu

Verkündigung die Zusage der Änderung ihres Schicksals in der nahen
Gottesherrschaft erhalten.

f) Aus solcher Gewissheit kann der Apostel Paulus sogar formulieren:

«Wir wissen, dass dieser Zeit Leiden der Herrlichkeit nicht wert sind, die an uns soll
geoffenbart werden» (Rom 8,18).

18 Die Möglichkeit dieser Auslegung bietet H. J. Kraus, Psalmen II 31966, 856, an.
19 Vgl. dazu H. Braun, Das «Stirb und werde» in der Antike und im Neuen Testament, in:

Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt, 1962, 136-158.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 267

Der Apostel spricht hier nicht Leidenden Trost zu, sondern umgekehrt,
aus der Gewissheit einer wunderbaren Vollendung ergibt sich ihm die völlige
Relativierung gegenwärtiger Notsituation. Das nahe Heil ist in seinem
Bewusstsein so gewaltig, dass keine Not ihm mehr etwas anhaben kann.

4. Läuterung

Das Verständnis der Not als Läuterung ist dem AT nicht unbekannt,
wiewohl niemals eine Not dort nachträglich als Läuterungsgeschehen
gekennzeichnet wird. Die Propheten künden bloss Läuterungsgerichte an
(Jes l,21ff.; 48,10; Jer 5,6), während Ps 66 feststellt, dass Gott so prüft, wie
man Silber schmilzt (Ps 66,10 vgl. Sach 13,9). Nur an einer einzigen Stelle im
NT wird gegenwärtiges Leid mit dem Gedanken einer Läuterung verbunden:

«... die ihr jetzt eine kleine Zeit leiden müsst in vielerlei Versuchungen, damit eure Bewährung

des Glaubens köstlicher erscheine als vergängliches, durch Feuer geläutertes Gold» (I Petr
1,6 f.).

Dahinter steht der Gedanke: Not lässt das wahre Wesen des Christen
hervortreten. Alles, was nicht zu diesem echten Kern dazugehört, fallt von
ihm in der Zeit des Leidens ab, wie die Schlacken vom Metall entfernt werden.

5. Selbstbescheidung

Wer ein schönes, gesegnetes Leben geführt hat, kann Not ertragen, weil er
sich sagt, dass er sein Teil des Segens im Leben empfangen hat.

a) Dies antwortet der fromme Hiob seiner Frau (2,10). Bewältigung erfolgt
also in ganz natürlichen Bahnen. Wartet der Bedrückte auf eine bessere

Zukunft, so nimmt der bisher Gesegnete die Not als Kehrseite seines bisherigen

Glückes an.20

b) Der Apostel Paulus hat diesen Gedanken eigentümlich varriiert. Es

sieht zunächst so aus, als sei Gottes Wort in seiner Krankheit ein Aufruf zur
Selbstbescheidung:

«Lass dir an meiner Gnade genügen,
denn meine Kraft kommt in den Schwachen zur Vollendung»
(II Kor 12,9).

20 Die sprichwörtliche stoische Geduld ist wohl nur auf diesem Hintergrund zu verstehen.
Die Stoiker konnten grundsätzlich auf ein gesichertes, gesegnetes Leben zurückblicken. Das gilt
auch für den Sklaven und späteren Freigelassenen Epiktet.



268 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Doch ist der Gedanke anders nuanciert. Gemeint ist: Gott setzt sich erst
dort völlig mit seiner Macht durch, wo die Schwachheit des Menschen offenbar

wird. Darum ist seine Gnade da ganz besonders gross, wo er seine Diener
leiden lässt.21 Diese Variation des Gedankens der Selbstbescheidung ist am
Schicksal Christi orientiert: Da, wo Christus ganz schwach war, im Kreuz,
erwies sich Gottes überwältigende Macht, die ihn auferweckte (vgl. II Kor
13,3 f.).

6. Erziehung

Die Weisheit hat Not als Erziehungsmittel Gottes verstehen gelehrt.
Vergleichbar dem Lehrer oder «Vater», der seinen Sohn züchtigt, damit er auf
dem Weg der Weisheit weiterkomme, hat man auch Gott als Erzieher
angesehen und Nöte als Züchtigungen, als Erziehungsmittel verstanden. So

belehrt der Weise seine Schüler:

«Die Züchtigung Jahwes, mein Sohn, verwirf nicht,
und widerstrebe nicht seiner Rüge.
Denn Jahwe weist zurecht, den er liebt,
wie ein Vater, der seinem Sohn wohl will» (Prv 3,11 f.).

Und ähnlich ermahnt Eliphas den leidgeplagten Hiob :

«Siehe, selig der Mann, den Gott zurechtweist.
Verschmähe nicht die Zucht Schaddais» (Hi 5,17).

Im NT ist es besonders der Hebräerbrief, der diesen Gedanken ausbaut.
Hier wird sogar Jesu Leiden als Erziehungsleiden gedeutet:

«Er hat an dem, was er litt, gehorsam gelernt» (Hebr 5,8).

Dementsprechend wird der Christ aufgefordert, seine Not ebenso zu
verstehen. Anhand des Zitates aus Prv 3,11 f. tut der Schreiber seinen Adressaten
in Hebr 12,5 ff. kund, dass sie Kinder Gottes sind, sichtbarlich daran, dass

Gott sie jetzt in Zucht nimmt. Darum gilt es, im Gehorsam die gegenwärtige
Not durchzustehen, nur ja nicht von Gott abzufallen. Denn den Söhnen gilt
die Verheissung.

21 Zum Unterschied gegenüber der stoischen Selbstgenügsamkeit und auch zum rechten
Verständnis von II Kor 12,9 vgl. R. Bultmann, Der zweite Brief an die Korinther, KEK 1976,
228-230.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 269

Diese sechs Modelle des Verständnisses der Not sind voneinander kaum
sachgemäss zu trennen. So wundert man sich nicht, wenn etwa im Hiobbuch
das Verständnis der Not als Versuchung (1,66 ff.) neben der frommen
Selbstbescheidung (2,10) steht, die Plagen Hiobs aber von einer Segenszeit abgelöst
werden (42,10ff.). Auch an anderen Stellen der Bibel fliessen die hier etwas
künstlich auseinandergehaltenen Motive zusammen. Doch wird durch diese

Differenzierung deutlich, dass die Heilige Schrift eine breite Skala von
Möglichkeiten anbietet, die Not in positiver Weise anzunehmen, als ein Stück der

guten Führung Gottes. Wer sich durch die Bibel zu einem solchen Verständnis

anleiten lässt, kann seine eigene Not ertragen und bewältigen.

III. Bewältigung veränderbarer Nöte

1. Das AT berichtet ganz unbefangen davon, dass veränderbare Nöte
beseitigt und überwunden werden. Die Josephleute, die zu wenig Land besitzen,

werden angewiesen, Waldland in den Bergen zu roden (Jos 17,14-18).
Rahel gibt angesichts ihrer Kinderlosigkeit Jakob ihre Dienstmagd (ähnlich
wie Sara). Und indem die Magd auf ihren Knien gebiert, verspricht sich Rahel
Fruchtbarkeit für sich selber (Gen 30,3).

Auch in späterer Zeit hat es in Israel ganz praktische Anweisungen zur
Beseitigung notvoller Situationen gegeben. Man ging mit Krankheiten zum
Wundarzt (Jer 8,22), mit ungelösten Streitigkeiten vor Gericht (vgl. etwa
Ru 4) oder liess sich von einem Weisen einen Rat erteilen (Hi 29,21-23).
Doch zeigt sich innerhalb des ATs eine zunehmende Tendenz, Gott als
Helfer in der Not anzusehen und somit alles Geschehen von ihm abzuleiten
(vgl. Ex 15,26; II Chr 16,12).

2. Von hier aus wird jede Aktion verdächtig, wo Menschen sich selbst
Änderungen ihrer Lage suchen, die dem Willen Jahwes nicht entsprechen.
Elia tritt den ahnungslosen Boten Ahasjas mit der Frage entgegen:

«Gibt es denn keinen Gott in Israel, dass ihr hingeht, den Baal Sebub von Ekron zu
befragen?» (II Kön 1,3).

Offensichtlich hat Ahasja nichts anderes getan, als man bis dahin zu tun
pflegte. Aber für Elia und seine Tradition hat ein Suchen nach Heilung, nach

Beseitigung einer veränderbaren Not, ohne Gottes, Jahwes, Willen zu erkunden,

etwas Frevelhaftes an sich.
Einen Schritt weiter geht Jesaja. Er ist fest davon überzeugt, dass die von

Jahwe geschaffene Situation anzunehmen ist. Menschliches Taktieren und



270 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Verstärken der Kräfte, eigentlich dem Verantwortlichen aufgetragen, ist ihm
zutiefst verdächtig:

«In Umkehr und Ruhe liegt euer Heil,
im Stillesein und Vertrauen eure Stärke.

Aber ihr habt nicht gewollt,
sondern sagtet: <Nein!
Denn auf Rossen wollen wir fliegen).
Darum werdet ihr fliehen» (Jes 30,15 f.).

Jeremia ruft seinerseits das Volk auf, das Joch des Königs von Babel zu

tragen (Jer 27 f.) und sich nicht aufden Tempel zu verlassen (Jer 7). Es könnte
ihm, so meint er, wie dem Heiligtum von Silo ergehen (Jer 7,4ff.; 26,4ff.),
d. h. er könnte zerstört werden.

Das bedeutet nicht Rückzug aus der Aktivität in die Passivität, sondern
Annahme des von Gott gegebenen Zustandes und ein aktives Warten auf ein
neues Handeln Gottes, das - so setzt sich im Bewusstsein der prophetischen
Kreise durch - von Gott zeitgerecht angekündigt wird (Am 3,7; 4,13; Jes

40,3 f.).
Weil aber die Not zunehmend aus Gottes Hand angenommen wird, sieht

man zwei Möglichkeiten ihrer Abwendung: die Klage und Busse.

a) Die Klage, die im Psalter weite Verbreitung findet, will Gott zum
Einschreiten bewegen, der Not doch ein Ende zu bereiten. Das Bussgebet aber
will die Schuld beseitigen, die das Strafgericht Gottes bewirkte. Beide Motive
sind in vielen Psalmen miteinander verbunden,22 doch können sie insofern
voneinander getrennt werden, als in dem einen Falle die Klage, im anderen
das Bussgebet vorherrschend ist.

Hat der Beter in einem Klagelied die Hilfe Gottes herbeigesehnt und
Rettung erfahren, so stellt er sich zum Dankgebet, der Todä, ein. Es ist
bemerkenswert, dass viele Gebete des Psalters nicht eindeutig erkennen
lassen, ob ein Klagelied oder ein Dankgebet vorliegt. Ganz besonders deutlich
ist das bei Ps 22 der Fall, wo in den ersten Versen (Ps 22,1-22) die grosse
Klage Gott entgegengebracht wird, während der Abschluss (Ps 22,23-32)
das Gotteslob in den höchsten Tönen erklingen lässt.23 Umgekehrt zitieren
Danklieder die Klage des Hilfesuchenden, wie besonders das Gebet Hiskias
(Jes 38,9 ff.) zu erkennen gibt. Ein Gebet wie der uns bekannte Ps 130, den wir

22 Vgl. dazu H.Seidel, Auf den Spuren der Beter. Einführung in die Psalmen, 1980, 21 f.
23 Man kann fragen, ob zwischen Ps 22,22 und 22,23 ein Heilsorakel an den Beter ergangen

ist (so F. Westermann, Das Loben Gottes in den Psalmen, 41968, 54) oder ob ein Danklied
vorliegt (so H. J. Kraus, z. St.).



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 271

gewöhnlich als Busslied verstehen, ist möglicherweise ein Danklied, wenn
man den Wortlaut ernst nimmt:

«Aus der Tiefe habe ich zu dir gerufen:
<Herr, höre meine Stimme,
lass deine Ohren merken
auf die Stimme meines Flehens.

Denn, wenn du Sünde anrechnest, Jah,

Herr, wer wird bestehen ?>

Doch bei dir ist Vergebung,
damit man dich fürchte.
Ich hoffte auf Jahwe,
meine Seele hoffte
und nach seinem Wort streckte ich mich aus.

Meine Seele (wartete) auf den Herrn,
mehr als Wächter auf den Morgen,
Wächter auf den Morgen.
Harre auf Jahwe, Israel,
denn bei Jahwe ist viel Erlösung.
Und er wird Israel erlösen

von allen seinen Übertretungen.»24

Nimmt man die Vergangenheitsformen ernst, so zitiert der Beter in einem
Danklied die Klage, die er in der Zeit der Bedrängnis formulierte, und gibt
aufgrund der erfahrenen Hilfe dem Volk den Rat, auf Jahwe zu hoffen, weil
Jahwe das Volk retten wird, wie er selber an sich Hilfe erfuhr.

Gerade diese Tatsache, dass bei einigen Psalmen keineswegs Klarheit
darüber herrscht, ob ein Klagelied mit einem hoffnungsvollen Ausblick oder
ein Danklied mit zitierter Klage vorliegt, zeigt an, dass die Bewältigung der
Not dadurch erfolgte, dass man zunächst um Hilfe bat und nachher für die
Rettung dankte, wobei im Dank die Notsituation und der Hilferuf vergegenwärtigt

wurde. Nach der Rettung ging also der Beter die Not nochmals durch,
er erlebte sie neu durch sein Gebet und legte sie auf diese Weise in Gottes
Hand zurück. Ein solcher Beter ist durch seine Not weitergekommen. Er hat
sie wirklich verarbeitet.

Etwas anders liegen die Dinge im NT. Das Gebet Jesu in Gethsemane

(Mk 14,34-36) zeigt uns den Heiland im Ringen um die Annahme des

«Kelches». Im Gebet erfolgt, so sieht es zumindest Matthäus25, die Annahme
des Leidensweges.

24 K. Seybold, Die Wallfahrtspsalmen. Studien zur Enstehungsgeschichte von Psalm

120-134, BThST3 (1978) 56, hält eine Dankfeier mit Gebetzitat, an der unser Psalm gebetet

wurde, für möglich.
25 Diese Tendenz bei Mt ist seiner Abwandlung der bei Mk vorgefundenen Gebete zu

entnehmen. Aus der Bitte um ein Vorübergehen des «Kelches» (Mt 26,39) wird ein zaghaftes



272 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

b) Wusste man sich schuldig, so erfolgte die Bewältigung der Not durch
Busse. Man bekannte seine Sünden und erwartete von Gott die Beseitigung
des Strafgerichtes. Die grossen Nöte des Volkes hat Israel so gedeutet. In
immer neuen Bussgottesdiensten wurde die Schuld bekannt. Besonders
eindrücklich geschah dies nach der Zerstörung des Tempels im Jahre 587.26 Die
fünf Klagelieder legen von den Bussgottesdiensten Zeugnis ab, die an der
Stelle des ehemaligen Tempels abgehalten wurden.27 Die gegenwärtige Not
wurde so als Folge des Abfalls des Volkes von Jahwe verstanden (vgl. auch
Ri 2,11 ff.). Umso stärker erging im Bussgebet der Ruf an Jahwe, seinem Volk
zu helfen.

Trat die Rettung ein, so blieb das Wissen, dass Gott die Schuld nicht
ungestraft hinnimmt. Damit erscheint Not nicht mehr als ein schwarzer
Punkt, den man am besten vergisst oder übergeht, sondern als ein Ereignis auf
dem Wege der Führung Gottes. Der Beter oder das betende Volk verstand die
Not somit als Signal Gottes, dass man vom rechten Wege abgewichen ist, und
liess sich wieder auf Gottes Heilsweg bringen.

c) Von diesem Verständnis der Not als Strafe brach allerdings am Ende der
Exilzeit Israels die grosse Frage auf, wie das Leiden und Sterben des Gerechten

verstanden werden kann. Wir sahen bereits, dass das Leiden Hiobs als

Versuchung gedeutet wurde. Das war aber nur möglich, weil Hiob aus der
Not als Gesegneter hervorging. Wie nun aber, wenn der Gerechte starb? Wie
sollte ein solches Leiden des Gerechten verstanden werden? Die eine
Möglichkeit bestand darin, dass man den Ausblick in die Zukunft in Gottes
Ewigkeit verlegte (etwa Ps 73 und Dan 12,2 f.). Die andere Möglichkeit war,
dass man das Leiden als stellvertretende Strafe ansah. Diese Deutung ist an
einer einzigen Stelle im AT erfolgt, im vierten Lied vom Gottesknecht
(Jes 53).28 Hier wird das Schicksal des Gottesknechtes als stellvertretender
Straftod für die Gemeinde gedeutet.

Ähnlich verfuhr die Gemeinde der ersten Christen, als sie sich anschickte,
den Tod Christi zu deuten. Sie konnte ihn nur als stellvertretendes Leiden

Annehmen der Notwendigkeit (26,42) und nach dem dritten Gebet die bewusste Annahme des

Leidensweges (26,45 f.).
26 Zu den exilischen Klagefeiern vgl. jetzt: T. Veijola, Verheissung in der Krise. Studien zur

Literatur und Theologie der Exilzeit anhand des 89.Psalms, Helsinki 1982, bes. 176-209.
27 Der Sitz im Leben der Thr ist nicht eindeutig; vgl. R. Smend, Die Enstehung des Alten

Testaments, ThWl (1978) 220. Über ihre Abfassung in der Exilszeit, zumindest in der
vorliegenden Gestalt, bestehen keinerlei Zweifel.

28 H.-J. Hermisson, Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja, ZThK79 (1982)

Iff., versucht S.21ff. zu zeigen, dass dieser Tod gleichzeitig eine Erkenntnis im Gottesvolk
bewirkte.



Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament 273

zum Heile aller begreifen, aller, die zur Gemeinde hinzutraten.29 Diese Deutung

bestimmt bis auf den heutigen Tag das Verständnis der christlichen
Taufe und des Abendmahls.

IV. Das Verhältnis der Notbewältigung im AT zu der im NT

In weiten Teilen geht die Art der Bewältigung der Not im AT der im NT
parallel. Man muss damit rechnen, dass die ersten Reaktionen aufgrosse Not
bei Israeliten und Christen gleich waren, ja bei den meisten oder gar bei allen
Menschen gleich sind. Auch die sechs verschiedenen Modelle zur Bewältigung

unabwendbarer Not fanden wir in beiden Teilen der Bibel. Dasselbe
wird man von der Bewältigung jener Nöte sagen können, die zu beseitigen, zu
überwinden sind, wiewohl betont werden muss, dass die Deutung der Not als
Strafe im NT recht selten begegnet.30

Dennoch ist an einer Stelle ein bemerkenswerter Unterschied festzustellen:

Das NT kennt eine so tiefgründige, bohrende Frage nach dem Sinn des

Leidens, wie sie im Hiobbuch begegnet, nicht. An keiner Stelle des NT ist
etwas davon zu spüren, dass das Gottesbild auseinanderbrach wie im Hiobbuch.

Man könnte meinen, dass dies damit zusammenhängt, dass dem Bösen
im NT eine grössere Selbständigkeit zukommt als dem Satan im Hiobbuch.
Doch bliebe eine solche Deutung an der Peripherie stecken.

Der Unterschied dürfte anders zu begründen sein: Durch Jesu Tod und
Auferstehung erfolgte eine Umwertung des Leidens. Da das «Wort vom
Kreuz» die Mitte der Botschaft des Paulus ist, erscheint bei ihm das Leiden in
völlig neuem Licht, es gibt Teil an dem Leiden Christi und verstärkt damit die
Gewissheit des Heiles. Das ist sehr schön im 2. Korintherbrief ausgesprochen:

«Wir haben allenthalben Trübsal, aber wir ängstigen uns nicht. Uns ist bange, aber wir
verzagen nicht... wir tragen allezeit das Sterben Jesu an unserm Leibe, damit auch das Leben
Jesu an unserm Leib offenbar werde» (II Kor 4,8-10).

29 Ob diese Deutung in Anlehnung an Jes 53 oder zunächst davon unabhängig erfolgte, lässt

sich trotz der ungewöhnlichen Fülle der Studien zu diesem Thema nicht mehr sagen. Meistens
entscheiden hier die Vorverständnisse. Wohltuend ist darum die Vorsicht G.Friedrichs, Die
Verkündigung des Todes Jesu im Neuen Testament, BThST 6 (1982) 39, der von «Berührungen»
zwischen Jes 53 und Mk 10,45 spricht.

30 Immerhin ist sie an einigen Stellen des NTs anzutreffen, etwa Lk 13,Iff. oder I Kor
11,30-32. Zum Problemkreis vgl. E. Gerstenberger/W. Schräge (A. 1) 197 ff. Wie sehr das NT die
Bahnen alttestamentlichen Denkens von Tun-Ergehen verlassen konnte, zeigt Joh 9,2 f. Aufdie

Frage der Jünger, ob der Blinde selber gesündigt habe oder seine Eltern, antwortet Jesus, dass

niemand gesündigt habe, die Krankheit solle vielmehr der Offenbarung der Werke Gottes
dienen.



274 Hans Klein, Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

Die Tatsache, dass Christi Schmachtod seine Erhöhung folgte, lässt das

Modell der Hoffnung aufeine bessere Zukunft erhöhte Bedeutung gewinnen.
Alle andern Modelle treten in den Hintergrund. Die Hoffnung wird zur
Gewissheit: «Dulden wir mit, so werden wir mitherrschen» (II Tim 2,12).
Darum kann sich der Christ in der Bedrängnis sogar rühmen:

«Wir rühmen uns der Trübsale, weil wir wissen, dass Trübsal Geduld bewirkt, Geduld aber
Bewährung, Bewährung aber Hoffnung. Die Hoffnung aber wird nicht zuschanden, denn Gottes
Liebe ist ausgegossen in unser Herz» (Rom 5,3-5).

Der Not ist somit der letzte Stachel genommen. Und wenn sie den Christen
dennoch hart bedrängt, so setzt er seine Hoffnung ganz aufGott. Davon zeugt
wiederum Paulus:

«Wir wollen euch nicht in Unwissenheit lassen, Brüder, über die Trübsal, die uns in der
Landschaft Asia widerfuhr, als wir übermässig und über die Kräfte beschwert wurden, sodass wir
am Leben verzagten. So hatten wir bei uns selbst das Todesurteil empfangen, damit wir nicht auf
uns selber vertrauten, sondern auf Gott, der die Toten auferweckt» (II Kor 1,8 f.).

Die Tiefe der Noterfahrung ist hier der des Hiob gleich. Aber die Grundlage

aufder der Sinn derselben erkannt wird, ist eine andere: es ist Christi Tod
und Auferstehung. Auf dieser Basis kann der Apostel davon sprechen, dass

Sterben sein «Gewinn» ist (Phil 1,21). Der tief Getroffene braucht keine
Rechtfertigung nach dem Tode (Hi 19,25), er muss nicht auf eine Antwort
Gottes warten, die ihm das Leid begreifen hilft (Hi 38 ff.), er muss auch nicht
ein gesegnetes Leben erhalten wie Hiob (Hi 42), er weiss sich zum ewigen
Leben, zur Herrlichkeit Christi erwählt. Christi Tod und Auferstehung eröffnen

eine neue Zukunft auch für den, der unschuldig leidet, ja gerade für ihn.
Christus ist das grosse Vorbild und gleichzeitig unendliche Quelle der Kraft,
er ist «der Anfanger und Vollender des Glaubens» (Hebr 12,2).

Hans Klein, Sibiu (Rumänien)


	Die Bewältigung der Not im Alten und Neuen Testament

