
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 3

Artikel: Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität :
pastoraltheologische Überlegungen

Autor: Neidhart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 40 1984 Heft 3

Das paulinische Verständnis der Liebe und die
Sexualität

Pastoraltheologische Überlegungen

Paulus hat mit IKor 13 einen beliebten Text für Traupredigten geschrieben.

Da die Praktische Theologie die Aufgabe hat, die kirchliche Praxis zu
überprüfen, fragt sie, was es für eine Ehe bedeutet, wenn dieser Hymnus der
Agape als Wegleitung für das Zusammenleben von Mann und Frau gelesen
und ausgelegt wird. Was hat das besonders hinsichtlich des sexuellen Aspektes

der Ehe für Folgen? Wie verhält sich überhaupt die paulinische Agape zur
Sexualität, wie wir sie heute verstehen? Ich frage nicht in erster Linie
historisch-exegetisch, sondern mit dem erkenntnisleitenden Interesse des Praktischen

Theologen: Wie nehmen wir heute diesen Text auf, wenn wir eine

Orientierung für eine verantwortlich gelebte Sexualität suchen?
Der genannte Text enthält explizit keine Aussage über Sexualität und lässt

sich scheinbar gut zusammenbringen mit einem Verständnis, nach dem
Sexualität Ausdrucksmittel partnerschaftlicher Liebe ist. Die Ansichten von
Paulus über Sexualität kommen vor allem in I Kor 7 und in I Kor 6,12-20 zur
Sprache. In dem zuerst genannten Text nimmt er Stellung zu einer radikal
asketischen Tendenz in der Gemeinde von Korinth. Vielleicht wurde dort
nach dualistisch-gnostischer Weise oder im Sinn der kynisch-stoischen, der
neupythagoräischen oder der neuplatonischen Lehrer das Postulat aufgestellt:

«Es ist gut für einen Mann, eine Frau nicht zu berühren.»1 Gegenüber
einer solchen radikalen Absage an den Leib und die Sexualität erklärt Paulus,
dass für alle, die das zölibatäre Charisma nicht besitzen, die Ehe mit Ein-
schluss der sexuellen Gemeinschaft dem Willen Gottes entspreche.

Ob man deswegen mit W. Schräge2 behaupten kann, Paulus sei zu
Unrecht in den Ruf gekommen, in der Ehe etwas Minderwertiges zu sehen,
scheint mir fraglich. Offensichtlich wertet Paulus das Ledigbleiben im Blick
auf die nahe Endzeit mit ihren Trübsalen höher als die Ehe, und die Begründung,

die er hier für die Ehe bietet (es ist vermutlich nicht die einzige, die er

1 E. S.Gerstenberger/W. Schräge, Frau und Mann, Stuttgart 1980, 152fF.
2 W. Schräge, Paulus und die Sexualität, ZNW 69 (1976) 214ff.



246 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

kannte), lässt darauf schliessen, dass er in der Sexualität als solcher nur ein
Übel sieht. Wer nicht sexuell enthaltsam leben kann, der sollte unbedingt
heiraten. Denn sexuelle Betätigung ausserhalb der Ehe, vielleicht schon
sexuelle Gefühle und Phantasien ausserhalb der Ehe, sind 7topveia
«Unzucht». «Es ist besser zu heiraten als 7tupoùaùu, sich in sündlicher Begierde
zu verzehren.» Mit solchen Äusserungen wird zwar nicht die Ehe, wohl aber
die Sexualität diskriminiert. Die Ehe wird empfohlen, um Schlimmeres zu
verhindern, als notwendiges Übel und «remedium peccati». Der
Christentumskritiker J. Kahl3 formuliert frech, aber nicht ohne Wahrheitskern: «Die
Ehe ist für Paulus das freudlose Bordell in der eigenen Wohnung für
diejenigen, die nicht enthaltsam leben können.» Der Satz macht darauf aufmerksam,

dass dem Apostel jedes Verständnis für eine positive Bewertung der
Sexualität fehlte. Wenn er die Eheleute vor hyperasketischen Anwandlungen
warnt und sie anweist, dem Partner nicht allzu lange den Sexualverkehr zu
versagen, scheint er zwar die sexuelle Bedürftigkeit des Durchschnittschristen
zu akzeptieren. Aber die Begründung dieser Ermahnung zeigt seine Beurteilung

der Sexualität. «Nach einer solchen Zeit der Enthaltsamkeit lebt wieder

zusammen, damit euch der Satan nicht in Versuchung bringe, weil ihr euch
während der Zeit der Trennung nicht enthalten könnt» (V. 5b). Sexuelle
Wünsche und Phantasien, die in einem Verheirateten während einer Zeit der
sexuellen Abstinenz aufsteigen, sind nichts weniger als satanische
Versuchungen.4 Sexualität hat mit dem Teufel zu tun. «Der Sexualtrieb ist für
Paulus ein Medium der Sünde».5 Er ist ein brennendes Verlangen, das nur
unter den von Gott festgelegten Bedingungen befriedigt werden darf. Wenn
die Bedingungen nicht erfüllt sind, ist Satan auf dem Plan.

Für Paulus existieren die Ledigen nicht, die das Charisma der sexuellen
Enthaltsamkeit nicht haben, aber aus schicksalhaften Gründen nicht heiraten

können. In der Sicht von Paulus ist auch die Möglichkeit nicht vorgesehen,

dass das sexuelle Zusammensein nicht bloss die negative Funktion hat,
satanische Versuchungen zu verhindern, sondern dass es ein beglückendes
und gutes Erleben sein kann. Paulus führt in die Ehetheologie den Begriff der
Pflicht (ôcpeiZij) ein (V. 3), mit dem später unzählige Frauen zu einem für sie

nur quälenden Sexualverkehr gezwungen wurden.

3 J. Kahl, Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott, Reinbek
1968, 50.

4G.Theissen, Psychologische Aspekte der paulinischen Theologie, Göttingen 1983, 177:

«Was unter den Versuchungen des Satans zu verstehen ist, dürfte klar sein: Sexuelle Phantasien,
welche die Konzentration zum Gebet verhindern.»

5 H. Ringeling, Theologie der Sexualität. Das private Verhalten als Thema der Sozialethik,
Gütersloh 1969, 28.



Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität 247

Auch seine Geringschätzung der Ehe im Blick auf das nahe Weltende
enthält, wie mir scheint, ein verhängnisvolles zölibatäres Vorurteil. Aus seiner

endzeitlichen Stimmung konstruiert er einen Wertunterschied zwischen
Ledigen und Verheirateten, der problematisch ist. «Der Unverheiratete sorgt
sich um die Dinge des Herrn, wie er dem Herrn gefallen kann. Wer verheiratet
ist, sorgt sich um die Sache der Welt, wie er seiner Frau zu Gefallen sein kann.
Und so ist er gespalten» (IKor 7,32-34). Ich hätte nichts gegen diesen Satz

einzuwenden, wenn er eine subjektive Erfahrung von Paulus umschriebe,
wenn er also bloss sein Bekenntnis ausdrückte, dass er selber als Verheirateter
nicht in gleicher Weise dem Herrn dienen könnte wie als Lediger. Würde er
aus dieser subjektiven Erfahrung eine allgemein gültige Regel ableiten, die auf
die Märtyrersituation beschränkt wäre, könnte man darüber noch diskutieren.

Man müsste den Apostel freilich daran erinnern, dass er selber in seiner

Umgebung etwas erfahren hatte, das dieser Regel nicht entsprach: er attestiert
dem Ehepaar Prisca und Aquila (Rom 16,4), dass sie für ihn ihren Kopf aufs

Spiel gesetzt hätten, und das, obwohl sie verheiratet waren.
Aber so, wie Paulus den Satz formuliert, als allgemeine Regel für jeden

Mann und jede Frau, ist er höchstens halbwahr und darum falsch. Er drückt
ein zölibatäres Überlegenheitsgefühl über die Verheirateten aus. Die lange
Geschichte des christlichen Zölibats zeigt, dass die Motive zum Ledigbleiben
aus Glaubensgründen vielschichtig sind. Es ist möglich, dass ein Lediger auch

nur sich selber und nicht dem Herrn dient, und es kommt vor, dass die
Gehilfenschaft zwischen Mann und Frau sich positiv auf ihren Dienst für
Gott auswirkt, dass sie einander helfen, sich besser für Gott einzusetzen. Eine
generelle Höherbewertung der Ehelosigkeit für ein Leben für Gott ist eine
falsche Verallgemeinerung einer subjektiven Erfahrung des Apostels. Es gab
und gibt noch heute Zölibatäre, die sich wie Paulus engagierter für den
Glauben einsetzen als Verheiratete. Es gab und gibt noch heute Zölibatäre
aus religiösen Gründen, die zu einem gemeinsamen Leben mit einem Partner
und zum Teilen mit ihm nicht bereit sind. Ob sie dafür kompensierend
ausschliesslich Gott dienen, wird von Fall zu Fall anders sein.

Das negative Urteil über die Sexualität wird in IKor 6,12-20, in der
Warnung des Paulus vor dem Gang zur Prostituierten, bestätigt. Die
Eindringlichkeit des Textes hängt gewiss mit der Situation in Korinth zusammen.

Ob Paulus an die sakrale Prostitution denkt, lässt sich nicht eindeutig
feststellen. Offenbar beriefen sich libertinistische Christen, vermutlich ebenfalls

mit einer gnostisch-dualistischen Ideologie, auf die christliche Freiheit
für den Gang zur Astarte-Priesterin oder zur gewöhnlichen Prostituierten.
Man könnte sagen: Wie Paulus die Freiheit beanspruchte, Götzenopferfleisch

zu essen, so hielten sie es für erlaubt, den Leib einer Prostituierten «zu



248 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

vernaschen». Für Paulus war ein solches Verständnis christlicher Freiheit
ausgeschlossen. Er polemisiert gegen die Auffassung, dass der Geschlechtsverkehr

für Christen so indifferent sei wie das Trinken von Wasser und das

Essen von Fleisch. Er argumentiert aber nicht mit dem religiösen Charakter
der Prostitution, sondern mit einer Auslegung von Gen 2,24b: «und sie

werden ein Fleisch». Für Paulus findet das Einswerden von Mann und Frau
im Coitus und nur im Coitus statt. Im Kontext von Gen 2 hat das Einswerden
von Mann und Frau noch andere Dimensionen als die sexuelle. Von unserer
Erfahrung mit Ehen her gesehen ist es klar, dass es Coitus-Kontakte zwischen
Mann und Frau gibt, die mit dem von Gott gewollten Eins-werden nichts zu
tun haben. Paulus beurteilt das anders: Jede sexuelle Vereinigung, auch die
mit der Prostituierten, ist Vollzug des im Schöpfungszeugnis gemeinten
Einswerdens und darum, wenn es ausserhalb der Ehe geschieht, schwerste Sünde.
Durch das Eins-werden mit der Prostituierten gibt der Christ das Eins-sein
mit Christus preis und schändet es.

Paulus nennt noch einen andern Grund dafür, dass Unzucht die schlimmste

Sünde ist: sie geschieht am eigenen Leib. V. 18: «Jede andere Sünde, die
der Mensch tut, bleibt ausserhalb des Leibes. Wer aber Unzucht treibt,
versündigt sich gegen den eigenen Leib, der doch Tempel des Heiligen Geistes
ist.» Theyssen vermutet, dass die Ehemetaphorik, mit der Paulus hier und
andernorts seine Christusmystik zum Ausdruck bringt, eine Weiterbildung
der «Weisheitsmystik» in Prv 8,3ff. ist.6 Wichtiger scheint mir für unsere
Frage die Vorstellung, dass die Einwohnung des Geistes durch nichts so

gefährdet ist wie durch das, was im sexuellen Bereich geschieht. Die Sexualorgane

sind die schwächste Stelle für den AngriffSatans. Vor nichts muss man
sich so in acht nehmen wie vor der Sünde gegen den eigenen Leib, und das ist
die Sünde im sexuellen Bereich.

Hinter dieser Sündenlehre steht m. E. eine Auffassung, nach welcher der
Geschlechtstrieb eine Gabe Satans ist, die dem Menschen als Folge des
Sündenfalls zuteil geworden ist. «Nach seinem Falle trat der Tod vorzeitig ein, so

war die Trauer namentlich genannt... Es forderte die Unterwelt Erneuerung
durch Blut, so trat das Kinderzeugen ein und wurde Elternbrunst geschaffen;
der Menschen Hoheit war erniedrigt, die Güte welkte dahin.»7 Elternbrunst
als Werk des Teufels zur Erniedrigung des gefallenen Menschen, so sieht es

auch Paulus. Ihre Befriedigung ist zwar innerhalb der legalen Ehe möglich,
aber nur als Konzession an die menschliche Schwachheit, damit der Mann

6 G. Theissen (A.4), 380.
7 Apc Bar 56.



Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität 249

oder die Frau sich nicht ausserhalb des konzessionierten Raumes der Brunst
hingeben und dadurch eine Beute Satans werden.

Der Sexualakt mit einer Prostituierten - die schwerste aller Sünden In
den Spitzensätzen seiner Theologie hat Paulus die Agape als Erfüllung des

Gesetzes und obersten Grundsatz zur Beurteilung des Handelns proklamiert
(IKor 13, Rom 13,8-10). «Wenn <alles> in Liebe geschehen soll (IKor 16,14),
dann ist auch das Verhältnis von Mann und Frau davon nicht auszunehmen.»8

Zwischen solchen Aussagen über die Liebe und der impliziten Wertung

der sexuellen Sünde in IKor 6 und 7 besteht m.E. ein unausgeglichener
Widerspruch. Entweder gelten Rom 13,8ff. und IKor 16,14, dann gibt es

keine grössere Sünde als die, welche die Liebe zum andern zerstört (und nicht
diejenige, die mit der Reinheit des eigenen Leibes zu tun hat). Wenn IKor
6,18 oberster Grundsatz der Ethik ist, dann ist wichtigstes Gebot nicht das der
Nächstenliebe, sondern das Gebot: Du sollst vor allem deinen Leib
heilighalten, denn er ist Glied Christi und Tempel des Heiligen Geistes. Wenn
IKor 6,18 gilt, ist nicht die Liebe die höchste Gabe; sondern das Charisma,
das alle andern überstrahlt, ist die Freiheit von sexuellen Bedürfnissen, das

völlige Verlöschen des sexuellen Brennens, die Unberührtheit eines jungfräulichen

Leibes.

Der Kritiker Kahl hat auch bei diesem Text die Schwäche der Position von
Paulus brutal aufgedeckt, wenn er schreibt: «Paulus lehnt den Verkehr mit
der Dirne nicht etwa ab, weil man sich dabei gegenseitig oder einseitig als

Lust-Objekt benützt, weil der Verkehr mit der Dirne keine partnerschaftliche
Liebesbeziehung ist, sondern die Ablehnung ist egozentrisch: weil dadurch
der eigene Leib des Mannes beschmutzt wird. Die Prostituierte als Mensch
kommt gar nicht ins Blickfeld der theologischen Betrachtung.»9 Warum hat
Paulus vor dem Gang zur Dirne nicht mit Aussagen über die Agape gewarnt?
Etwa so: Wie kannst du, libertinistischer Christ, den Kontakt mit der Dirne
vor dem Liebesgebot verantworten, in dem alle Gebote zusammengefasst
sind? Wie kannst du es mit der Liebe zusammenbringen, ihren Leib für eine
Stunde zu mieten? Wie kannst du ihr mit deinem Tun von neuem die Ehre
wegnehmen, da du ihr doch nichts anderes schuldig bist als die Liebe? So

argumentiert Paulus nicht, offenbar weil im untersten Stockwerk seines
Denkens, dort wo es um Sexualität geht, das Liebesgebot nicht mehr der oberste
Grundsatz ist.

Mit der Behauptung, dass es keine grössere Sünde als die gegen den eigenen
Leib gäbe, hat Paulus die unheilvolle Entwicklung eingeleitet, die im Chri-

8 Gerstenberger/Schrage (A.l), 182.
9 J. Kahl (A. 3), 50.



250 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

stentum schliesslich zur Verteufelung der Sexualität führte. Man kann ihm
gewiss nicht alles, was in der Wirkungsgeschichte dieses Satzes geschehen ist,
anlasten, aber dieser diente doch für vieles, was nicht im Sinne seiner Lehre
von der Liebe ist. Dieser Satz war auch stärker als sein theologisches
Verständnis des Begriffs Sarx. Sarx ist für ihn das Menschliche überhaupt, nicht
bloss das Leibliche oder gar das Sexuelle. Der Gegensatz Sarx-Pneuma ist
nicht mit dem Gegensatz Materie-Geist gleichzusetzen, erst recht nicht mit
dem Gegensatz Unzucht-Reinheit. Aber mit seiner Lehre von der Sexualität
als der grössten Sünde hat Paulus doch indirekt denen Recht gegeben, für
welche die aussereheliche Sexualität oder die Sexualität als solche «die Sünde
des Fleisches» schlechthin ist.

Mit seiner Wertung der sexuellen Sünde hat die Autorität von Paulus auch
Jahrhunderte lang verhindert, die Liebe, die dem Christen durch den Glauben

verheissen und befohlen ist, und die Liebe, die mit seiner Sexualität
zusammenhängt, zu versöhnen. Erst in der jüngsten Vergangenheit bemüht
man sich in der Theologie darum, die abgrundtiefe Kluft zwischen christlicher

Agape einerseits und sogenannt heidnischem Eros und sündiger Sexualität

andererseits zu überbrücken, nachdem diese Kluft so oft für
unüberbrückbar erklärt wurde.

Die besonders strenge Verurteilung von sexuellen Sünden lässt sich bei
Paulus auch noch an andern Stellen beobachten, in denen er sich über Sünde
im allgemeinen äussert. Auf diese Überreaktion auf das sexuelle Thema
haben schon psychoanalytische Autoren aufmerksam gemacht. W. Cole10

vergleicht in dieser Hinsicht Paulus mit Jesus, der «Dirnen und Sündern
äusserste Toleranz erwies und seine schärferen Worte für die Sünder im Geist
aufsparte. Die Art, in der Paulus alle Laster und Perversionen seinerzeit mit
Vehemenz und zugleich geniesserisch aufzählt und im Feuer seines Zorns
verbrennt, lässt den Psychologen aufhorchen.» Dass diese Texte «geniesserisch»

seien, ist die typische Deutung eines Analytikers, ein Analogieschluss,
der oft ein Fehlurteil ist. Aber dass die Lasterkataloge eine gewisse Besorgtheit

von Paulus hinsichtlich der sexuellen Sünden zum Ausdruck bringen,
lässt sich nicht bestreiten. Cole meint nicht, wer die sexuellen Vergehen so

gefühlsbetont verurteile, habe ein eigenes sexuelles Problem zu verdecken.
Die Heftigkeit der Reaktion gegen diese Art der Sünde hänge vielmehr damit
zusammen, dass der so Reagierende sich selber besonders anstrengen müsse,

um mit sexuellen Problemen fertig zu werden. Vielleicht habe er in seiner
Jugend die Sexualität als etwas Gefahrliches erlebt, und es sei ihm gelungen,
in einem Akt der Selbstbeherrschung diese Gefahr abzuwehren. Die Selbst-

10 W. Cole, Sexualität in Christentum und Psychoanalyse, München 1969, 47.



Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität 251

beherrschung koste jedoch Kraft. Dies mache sich in den gereizten Reaktionen

gegen die unbeherrschte Sexualität anderer bemerkbar. So die analytische

Deutung von W. Cole.
Der Analytiker Hermann Fischer11 meint festgestellt zu haben, dass Paulus

emotional am stärksten beteiligt sei, wenn er über Homosexualität schreibe.
Bei diesem Thema breche aus ihm geradezu ein Wortschwall hervor. In
Rom 1 wird dieses Thema gleich zweimal zur Sprache gebracht, nicht nur im
Lasterkatalog V. 26 -28, wo die Breite, mit der diese Sünde im Unterschied zu
andern behandelt wird, auffallt, sondern Homosexualität wird auch vorgängig

in V.24 genannt, als Zeichen für die Wirkung von Gottes Zorn, in
welchem Gott den Menschen dem Götzendienst und dem widernatürlichen
Sexualverkehr preisgegeben hat. Homosexualität als Sünde und zugleich als

Strafe für die Sünde, auf derselben Stufe wie Götzendienst, als Ausdruck der
Rebellion gegen Gott und der Verfluchung durch ihn. Wenn Homosexualität
für Paulus in solchen Kategorien verurteilt wird, habe er selber - so vermutet
H. Fischer - in seiner Jugend unter homosexuellen Regungen gelitten, habe
diese aber mit Erfolg bekämpft und sie so wirksam verdrängt, dass sie nur
indirekt zu bemerken sind, wenn er solche Regungen bei andern zornig
wahrnimmt und verurteilt.

Die Deutungen von Cole und Fischer sind unbeweisbare Hypothesen, die
sich bloss darauf stützen, dass bestimmte Symptome oft, aber nicht immer
denselben Sinn haben. G. Theissen hat in seiner bahnbrechenden Arbeit über
«psychologische Aspekte paulinischer Theologie» anspruchsvolle Regeln
einer psychologischen Exegese formuliert12, die solche ungesicherten
Rückschlüsse aus Symptomen einschränken. Seine eigenen analytischen Deutungen

der Ansichten von Paulus sind dementsprechend fundierter. Aber das

Verhältnis des Apostels zur Sexualität interessiert Theissen nicht, oder er
scheint anzunehmen, dass Paulus ein Mensch ohne eigene sexuelle Probleme
und ohne die uns bekannten Bewältigungsmechanismen war.13 Dabei sind

" H.Fischer, Gespaltener christlicher Glaube, Hamburg 1974, 52ff.
12 G. Theissen (A.4) 54ff.
13 G. Theissen, 392: «In einem Punkt aber unterscheidet sich Paulus tief von der Moderne.

Die Öffnung gegenüber dem Unbewussten ist nicht total. Gegenüber sexuellen Impulsen kennt
Paulus nur eine begrenzt akzeptierende Haltung. Sein Ideal ist die Askese. Ehe man diese Seite

der paulinischen Theologie verurteilt, möge man bedenken: Möglicherweise ist die Kontrolle
der Sexualität der unumgängliche Preis für von sexueller Konkurrenz entlastete
zwischenmenschliche Beziehungen von grosser emotionaler Intensität in der Gemeinde...» Auch in der
Sicht von Theissen ist Sexualität für Paulus also ein gefährlicher Bereich, von dem aus
menschliche Beziehungen konkurrenziert werden. Mich interessiert, warum Paulus Sexualität
so erlebt hat und wie der «Preis», den er für diese Unterdrückung bezahlt hat, sich in seinem
Menschsein und in seiner Theologie bemerkbar macht.



252 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

gerade in den Aussagen von Paulus zum Thema Sexualität, wie erwähnt,
Widersprüche und Überreaktionen offenkundig, beides Phänomene, die
nach den Regeln von Theissen Rückschlüsse auf unbewusste Prozesse
nahelegen.

Gehen wir für unsere weiteren Überlegungen von dem aus, was wir sicher
wissen: Paulus war, als er die Briefe schrieb, nicht verheiratet, und er verstand
den Verzicht auf die Ehe und d.h. für ihn die Fähigkeit, ohne jedes sexuelle
Begehren zu leben, als Charisma. Die Möglichkeit, dass er vor seiner Bekehrung

wie andere Rabbinen verheiratet war, dass seine Frau früh starb und dass

er nach der Bekehrung Witwer blieb, fallt m.E. im Blick aufl Kor 7,39 ausser
Betracht. Dort betont er, dass eine Witwe frei sei, sich wieder zu verheiraten.
Er hätte sein zölibatäres Charisma anders umschreiben müssen, wenn es ihm
erst mit seiner Berufung zum Apostel zuteil geworden wäre. Ich nehme also

an, dass er auch als Schüler des Rabbi Gamaliel ledig war, obwohl man im
Judentum damals von einem Rabbi erwartete, (jass er verheiratet war. Wenn
diese Annahme stimmt, fragt sich, aus welchen psychologischen oder andern
Gründen er den Weg zur Ehe und zur Sexualität nicht gefunden hat. Hatte er
Schwierigkeiten mit seiner eigenen Sexualität oder Probleme bei der Begegnung

mit Frauen? Das lässt sich nicht feststellen, aber als Möglichkeit ist es

nicht auszuschliessen. In jedem Fall ist es wahrscheinlich, dass seine Deutung
des Ledigseins als Charisma sich erst nachträglich eingestellt hat und dass sie

das Ergebnis eines Ringens ist, mit welchem er eine eigene Begrenztheit
verarbeitet hat. Aus einem «ich kann nicht» ist ein «ich muss nicht» und ein
«ich habe den Auftrag, anders zu sein» geworden. Psychologisch gesehen ist
dieser Vorgang eine sekundäre Rationalisierung, was nicht bedeutet, dass es

etwas Krankhaftes oder auch nur etwas negativ zu Bewertendes ist. Auch ein
Behinderter kann sein Gebrechen so weit seelisch verarbeiten, dass er es als
Chance und als Vorteil, christlich gesprochen: als Charisma versteht.

Hängt das Ledigsein von Paulus aber lebensgeschichtlich mit einem
Nicht-Können zusammen, war er ein Mann, der zunächst unter Hemmungen
litt im Blick aufdie für den jüdischen Mann selbstverständliche Norm, sich zu
verheiraten, dann werden dadurch seine Behauptungen über die Überlegenheit

des ledigen Standes im Blick auf den Dienst für Christus noch einmal
relativiert.

Welche Auswirkungen haben sein Ledigsein und seine Beurteilung der
Sexualität auf sein Verständnis der Agape? Ich frage nicht im
theologischphilosophischen Sinn nach der Differenz (oder nach der verborgenen
Verwandtschaft) der Begriffe Agape und Eros bei Paulus und bei Plato, sondern
meine Frage bezieht sich mehr auf das alltägliche Erleben, aufdie Beziehung
zwischen dem Bild der Agape bei Paulus und der Liebeserfahrung einer



Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität 253

sexuellen Partnerschaft. Der Gegensatz zwischen beidem ist nicht zu
übersehen. Paulus spricht «von der Liebe wie von einer handelnden Person... Die
Liebe erscheint hier als Vorbild ihrer selbst. Sie ist sich selbst Modell. An ihr
wird abgelesen, was Liebe ist. Unter lerntheoretischen Gesichtspunkten lässt
sich das Neue, das Paulus als überwältigende Offenbarung und <Vollkom-
menheit> erfahren hat, als intrinsisch motivierte Liebe beschreiben: Liebe
wird als Wert in sich selbst erlebt.»14 Neben der perfektionistischen Tendenz
bei der Beschreibung der Agape ist das Bestreben spürbar, sie in Gegensatz

zur Selbstliebe zu stellen. Zur wahren Agape gehört der Verzicht auf eigene

Bedürfnisse, die Verneinung des Selbst. Die Liebe, wie Paulus sie beschreibt,
besteht ausschliesslich aus Liebe zum andern, nicht auch aus dem Geliebtwerden,

nur aus dem Geben, nicht auch aus dem Empfangen, nur aus dem

Für-den-andern-Dasein, nicht auch darin, die Fürsorge des andern anzunehmen.

Die Liebe, die Paulus preist, ist sich selber genug. Sie ist frei vom
Wunsch, durch die Zuneigung des andern beglückt zu werden.

Ich behaupte nicht, dass es eine solche selbstlose Liebe nicht gibt. Man
kann die psychologischen Bedingungen beschreiben, unter denen eine solche
Liebe entsteht und gelebt werden kann, ohne dass der Liebende neurotisch ist.
Ich halte es auch für möglich, dass Paulus selbst als Mensch diese Art von
Liebe praktiziert und dass er sie von andern empfangen hat. Aber ich meine,
dass dieses Bild von Liebe nicht dem entspricht, was im Normalfall zwischen
Mann und Frau an liebenden Gefühlen und liebenden Verhaltensweisen vor
sich geht. Ihr Alltagserleben und ihr sexuelles Zusammensein entsprechen,
gerade wenn sie dabei Liebe erfahren, nicht dem Bild der paulinischen Agape,
ja diese wird gefährdet oder gestört, wenn der eine oder gar beide die
paulinischen Aussagen über die Agape als Regeln für das Zusammenleben
praktizieren wollen.

Wenn das zutrifft, könnte man sagen: Dem ledigen Paulus sind bestimmte
Aspekte, die für das liebende Zusammensein von Mann und Frau grundlegend

sind, fremd, ja unzugänglich geblieben. Sie fehlen in seinem Bild der
Agape. Hätte Paulus die liebende, sexuelle Beziehung zu einer Frau aus
eigenem Erleben gekannt, müssten einige Aussagen in seinem Hymnus auf
die Agape anders lauten. Hätte er geahnt, dass Sexualität Ausdruck einer
tiefen Liebe in christlichem Sinn sein kann, hätte er die Agape nicht als so

selbstgenügsam und rein altruistisch beschrieben.
Mich reizt es, die Phantasie spielen zu lassen und mir vorzustellen, wie er

geschrieben hätte, wenn er verheiratet gewesen wäre und als Mann die für ihn

14 G. Theissen (A.4), 368.



254 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

und seine Partnerin befriedigende sexuelle Liebe erfahren hätte. Vielleicht
etwa so:
Die Liebe ist langmütig, die Liebe ist gütig,

die Liebe wartet darauf, erwidert zu werden.
Sie eifert nicht, sie prahlt nicht, sie bläst sich nicht auf,

sie ist dankbar für die Gegenliebe des andern
und ist stolz, wenn sie Konflikte überwindet.

Die Liebe tut nichts Unschickliches,
aber freut sich im Kämmerlein am Spiel der Zärtlichkeit
und am schönen Leib des andern.

Die Liebe sucht nicht ihren Vorteil,
aber bejaht die eigene Bedürftigkeit
und ist fähig, vom andern Liebe und Hilfe zu empfangen.

Sie lässt sich nicht zum Zorn reizen, sie trägt das Böse nicht nach,
aber sie leidet an der Bosheit des andern
und ist froh, wenn auch er die Sonne nicht über seinem
Zorn untergehen lässt.

Sie freut sich nicht über das Unrecht, sondern freut sich
über die Wahrheit,

sie ist nicht traurig über Spannungen mit dem andern,
aber trauert, wenn der Mut fehlt, diese zur Sprache

zu bringen.
Sie trägt - nicht alles. Sie glaubt - nicht alles.
Sie hofft - nicht alles. Sie hält - nicht allem stand.

Aber sie trägt vieles und glaubt vieles und hofft vieles.
Und wenn sie sich weigert zu tragen, wenn sie zum andern
nein sagt, erfahrt sie darin den Wert der eigenen Person.
Dieser Wert ist nicht preiszugeben, wenn der andere einen vollwertigen
Partner haben soll.
So könnte ein Hymnus auf die Liebe lauten, wenn ein Mann ihn geschrieben

hätte, der die beglückende, aber nie konfliktlose sexuelle Liebe mit einer
Frau erfahren hat.

Diese Erfahrung war Paulus verschlossen. Warum hat der Mensch Paulus
die auf Gegenseitigkeit angelegte liebende Beziehung nicht erfahren? Ich
frage jetzt nicht mehr historisch, sondern pastoraltheologisch im Blick auf
heutige Christen, die Mühe haben, ihre Begegnung mit einem
andersgeschlechtlichen Partner und ihre sexuelle Beziehung mit ihrem Verständnis
von christlicher Agape zusammenzubringen. Wenn ich noch einmal so frage,
ist Paulus nur Typos für bestimmte Menschen der Gegenwart, an die ich
denke, indem ich verschiedene Möglichkeiten und Vermutungen erwäge:



Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität 255

Lehnte er vielleicht sich selber ab? Fand er sich selber in keiner Weise
liebenswert? Man kann nur eine Beziehung aufGegenseitigkeit eingehen, wenn
man sich selber in einer bestimmten Weise bejaht und sich als des Geliebtwerdens

würdig empfindet. Man kann nur um einen Partner werben, wenn
man sich selbst in einem gewissen Masse bejaht. Hatte Paulus in der Beziehung

zum eigenen Ich Probleme? - Oder war er im Gegenteil so bestrebt,
selber immer der Aktive, der Gebende, der Liebende, der Starke zu sein, dass

er jeder intimen Partnerschaft mit einem Menschen aus dem Wege ging, weil
er im Zusammensein mit einem wirklichen Partner erfahren hätte, dass er
auch passiv, empfangend und schwach ist und dass er es sein darf? Ist die

Agape von I Kor 13 darum so radikal, so selbstlos, so grandios, weil ihr
Schöpfer nicht die Rolle des Empfangenden, des Umsorgten übernehmen
konnte, weil er nicht Kind sein und sich nicht in den Schoss eines Mitmenschen

legen konnte? Oder war er so kompromisslos und unerbittlich mit sich
selbst, hat er von sich an Liebe zum andern so viel erwartet, dass er sich auf
keinen realen Partner einlassen konnte, weil sich diese Anforderungen dann
als unerfüllbar erwiesen hätten.

Oder, noch eine letzte Vermutung: Hat Paulus seine Lehre von der Agape
(vielleicht schon in der Zeit vor seiner Bekehrung) so hoch stilisiert, so

perfektioniert, hat er mit seinem theologischen Intellekt ein so faszinierendes
Bild von der Liebe gemalt und dieses dann mit seiner Sprachgewalt so
einmalig und mitreissend beschrieben, dass das Bild in einem konkreten
Verhältnis zwischen Mann und Frau einfach nicht mehr zu realisieren war? Hat
er viel zu schön und zu ideal über die Liebe gelehrt, als dass er die Wahrheit
einer Liebe zwischen zwei unvollkommenen Menschen aus Fleisch und Blut
noch hätte erfahren können?

Das sind Vermutungsfragen, die sich nicht durch psycho-historische
Auslegung für den Menschen Paulus beantworten lassen. Sie sollen vielmehr an
Gründe erinnern, warum Menschen der Gegenwart den Weg zu einer sexuellen

Partnerschaft in gegenseitiger Liebe nicht finden und warum in einzelnen
Fällen das Bild der Agape in IKor 13 das Finden dieses Weges erschwert.

Der Hymnus auf die Agape ist aber ein beliebter Text für Traupredigten.
Er wird immer wieder vom Brautpaar selber gewünscht. Wenn er im
Traugottesdienst verlesen wird, empfindet ihn kaum jemand als Widerspruch zum
Hochzeitsfest. Es ist unwahrscheinlich, dass einer der Hochzeitsgäste sich mit
den Fragen beschäftigt, die in diesem Artikel erörtert werden. Das ist nicht
verwunderlich. Denn der Hymnus mit seinen maximalen Aussagen über die
Liebe entspricht der Hochstimmung des Festes. Vor dem Fest regen sich zwar
oft bei beiden Partnern oder bei ihren Angehörigen Bedenken, ob das
Zusammenleben des Paares gelingen wird. Es melden sich Ängste vor den Schwie-



256 Walter Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität

rigkeiten des Zusammenlebens und Zweifel, ob man nicht besser nicht geheiratet

oder einen andern Partner gewählt hätte. Doch solche Regungen werden

am Festtag selber von den Beteiligten nur allzu gern verdrängt. Dazu verhilft
der paulinische Hymnus bestens. Man kann sich am grandiosen Bild der
Liebe ein wenig berauschen. Mindestens einer der Partner ist sich meistens
der eigenen Liebe so sicher, dass er die radikalen Aussagen von Paulus als

Beschreibung seines Gefühls versteht. Er möchte in seiner Liebe ganz stark
sein und jedes Hindernis überwinden. Er/sie meint tatsächlich, dass
seine/ihre Liebe alles trägt, alles duldet, alles hofft. Was dieses «alles» noch
beinhalten könnte, darüber denkt man an der Hochzeit lieber nicht genau
nach. Viele Brautpaare wären darum vermutlich enttäuscht, wenn man
ihnen den Text in der Transformation zitierte, die ich oben versucht
habe.

Der paulinische Hymnus ist also auch darum bei Hochzeitsleuten beliebt,
weil er ihrer Neigung zum Verdrängen entgegenkommt. Es muss aber gefragt
werden, ob es nicht bessere Möglichkeiten als die Verdrängung gibt, mit
Ängsten und Zweifeln im Blick auf das künftige Zusammenleben fertig zu
werden. Leistet man Eheleuten nur einen guten Dienst, wenn man ihnen mit
IKor 13 ihre unrealistischen Wunschbilder von Liebe bestätigt? Ich meine,
wir sollten denen, die sich heute zu einer kirchlichen Trauung entschliessen,
besser helfen, christliche Liebe und Ehealltag, christliches Leben und Sexualität

zusammenzubringen.
Wenn I Kor 13 von den Brautleuten selber als Text vorgeschlagen wird,

muss der Pfarrer sie im Gespräch vor der Trauung und in der Predigt dazu
anleiten, das paulinische Verständnis der Agape so zu modifizieren, dass die
Liebe im Ehealltag und im sexuellen Zusammensein erfahrbar wird. Der Text
mag ruhig in seinem ehrwürdigen Wortlaut gelesen werden. Was zu diesem
Text gesagt wird, muss jedoch aus der Einsicht kommen, die dem ledigen
Paulus verschlossen war: dass in der Partnerschaft Liebe und Geliebtwerden,
Geben und Nehmen, Starksein und Schwachsein im Wechsel und gegenseitig
praktiziert werden.

Liegt kein Wunsch nach diesem Text vor, sollte der Pfarrer seiner eigenen
Neigung, in der Traupredigt die Liebe des Christen in möglichst radikalen
Aussagen und mit allen Registern zu rühmen, widerstehen und lieber auf
diesen Paulus-Text verzichten. Er sollte in jedem Fall im Auge behalten, dass

es Menschen, die christlich erzogen wurden und die mit Ernst Christen sein

wollen, oft schwerer fallt, sich lieben zu lassen als Liebe zu geben.
Walter Neidhart, Basel


	Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität : pastoraltheologische Überlegungen

