
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Menschenfreundliche Forschung

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenfreundliche Forschung*

Seit Jahren, in der letzten Zeit fast alltäglich, betrachte ich die lateinischen
Worte, die mich - in Stein gemeisselt - am Haupteingang des Kollegiengebäudes

unserer Universität begrüssen: «Mortalis homo ex dono Dei per assi-
duum Studium adipisci valet scientiae margaritam quae eum ad mundi
arcana cognoscenda dilucide introducit et in infimo loco natos evehit in
sublimes. Dies ist eine verkürzte Fassung der Präambel der Stiftungsbulle
Pius II. vom 12.11.1459. Der Stifter stellt vor seine Universität, vor uns,
sterbliche Menschen, die Verheissung und das Ziel «als Gabe Gottes durch
beharrliches Studium die Perle der Wissenschaft zu erlangen. Sie weist den

Weg zu gutem und glücklichem Leben... Sie macht den Erfahrenen Gott
ähnlich und führt ihn zum klaren Erkennen der Weltgeheimnisse hin... Sie

hebt die in Niedrigkeit Geborenen zu den Erhabensten hinauf.»
Haben diese in ihrem Ursprung und in ihrem Geist unverkennbar

mittelalterlichen Worte für unsere wissenschaftlichen Bemühungen heute etwas
Wesentliches zu sagen? Mit guten Gründen kann man daran zweifeln. Der
Weg der Neuzeit - vor allem der modernen Naturwissenschaft - formierte
sich weitgehend in bewusster Opposition gegen das Weltbild, welchem die

magna Charta unserer Universität entstammt. Ein kulturgeschichtlicher
Abgrund trennt uns vom Mittelalter. Unvermittelt, in globo, sind die Stiftungssätze

auf unsere heutige Situation nicht übertragbar. Und doch sprechen sie

mich - mutatis mutandis - in einigen wesentlichen Einsichten über die

Abgründe der Zeit höchst aktuell an. Eine traditionsreiche Universität, eine
geschichtsbewusste Stadt, tun gut, die Impulse des Ursprungs zu bedenken.
Darum wage ich es, unseren Anlass - die Erinnerung an die 40 Jahre eines

relativ jungen wissenschaftlichen Unternehmens in unserer Stadt - unter die
Äneas-Silvius-Worte zu stellen. Ich versuche dies mit drei Hinweisen.

Das Lob des Forschens

Die Präambel unserer Stiftungsurkunde beeindruckt in ihrem zuversichtlichen

Lob der Forschung. Sie setzt voraus: Der Mensch ist ein erkennendes
Wesen, er darf, er soll, er muss forschen. Das ist seine Not und sein Privileg.

*Der Text einer Ansprache, die ich als Rektor der Universität anlässlich des Jubiläums des

Schweizerischen Tropeninstitutes am 1.9.1983 gehalten habe. Er wird nicht unmotiviert Bo
Reicke gewidmet: dem Kollegen, welcher - obwohl in eigener Fakultät fest verankert - für
weitere Belange der Universität fröhlich aufgeschlossen bleibt.



J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung 237

Seine Not: Wir können in der Welt überhaupt nicht bestehen, wenn wir uns
nicht um deren Erkenntnis bemühen. Denn im Unterschied zu anderen

Mitgeschöpfen sind wir von Natur aus höchst unvollkommen ausgestattet.
Wir müssen unsere Lebenschancen erst erarbeiten. Erkennen ist Voraussetzung

dafür. Das ist unsere Not. Doch dies ist zugleich unser Privileg:
forschend und erkennend ragen wir über andere Geschöpfe hinaus, den Engeln
näher als den Tieren, befähigt, zum Subjekt eigenständigen und verantwortlichen

Lebens zu werden.
Die Überzeugung von der eminent anthropologischen Bedeutung des

Forschens und Erkennens ist zutiefst in den Fundamenten der abendländischen
Humanität verankert, und zwar in deren beiden konstitutiven Quellen: im
Pathos des methodisch durchdachten Erkenntnisprogramms der antiken
Philosophie wie auch im biblischen Nachdruck auf den besonderen Auftrag des

Menschen im Rahmen der Schöpfung.
Unser Text charakterisiert den Weg und die Art menschenfreundlicher

Forschung mit zwei besonders einprägsamen Bestimmungen. Er spricht vom
«beharrlichen Bemühen», aber auch vom Geschenk der «Perle der Wissenschaft».

Damit wird das Spannungsfeld wissenschaftlicher Betätigung umrissen.

Die Wissenschaft ist zunächst und vor allem assiduum Studium: beharrliches

Bemühen, konzentrierte Arbeit in der Anstrengung des Begriffs und in
der Anstrengung des Lebens. Der wahre Wissenschaftler unterscheidet sich

vom Dilettanten durch methodische Zucht und vom intellektuellen Playboy
durch die Bereitschaft zur Askese (wieder: des Begriffs und des Lebens). Es ist
kein Zufall, dass der neuzeitige Typus des Forschers seinen Vorgänger in
mittelalterlichen Klöstern hatte, unter Menschen, welche in bewusster Eng-
führung des Lebens die Quellen intellektueller Konzentration in unbedingter
Hingabe an die zu erforschende Wahrheit entdeckt und freigelegt haben.
Assiduum Studium ist das Lebenselement jeder Wissenschaft.

Doch es gibt das andere Lebenselement: daraufwird mit dem Wort von der
«Gabe Gottes» und mit dem Bild der «Perle der Wissenschaft» hingewiesen.
Hier werden, für unsere Ohren zunächst vielleicht etwas überraschend,
theologische und ästhetische Motive angesprochen. Doch auch sie gehören zum
Selbstverständnis abendländischer Wissenschaft. Ich denke an Plato und
seinen Nachdruck darauf, dass der Weg der Wahrheitsfindung auch im Akte
der Begeisterung und der Freude am Schönen, am Schönen des Wahren, vor
sich geht, also seine ästhetische, ja erotische Komponente hat. Und ich denke

an die biblische Einsicht, dass wesentliche menschliche Erkenntnis, die
Selbstfindung des Menschen, uns «wie im Traum», als unverdientes
Geschenk zuteil wird. Auch diese Motive gehören in Überlegungen über
menschenfreundliche Forschung, wohlverstanden: nicht als Ersatz oder Konkur-



238 J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung

renz zu «assiduum Studium», sondern als Hinweis auf seine bescheidende
und befreiende Grenze. Ohne das Lebenselement der kreativen Freude und
Gnade wird auch das bestgemeinte wissenschaftliche Unternehmen nur zu
leicht zur unfruchtbaren, trostlosen und darum unglaubwürdigen
Angelegenheit. Unsere Universitäten und wissenschaftlichen Institute haben guten
Grund, die beiden Weisungen unserer Präambel zu bedenken und aufzunehmen:

zu Stätten des assidum Studium und der Freude an der margarita
scientiae zu werden.

Das Lob der Forschung ist uns heute nicht mehr selbstverständlich. Noch
im letzten Jahrhundert wurde - vor allem in den positivistisch orientierten
Strömungen unserer Kultur-dem wissenschaftlichen Fortschritt die Lösung,
wenn nicht gar Endlösung fast aller menschlicher Probleme zugetraut. Heute
sind wir skeptischer geworden. Recht drastisch erfahren wir die Ambivalenz
der Wissenschaft, vor allem der Naturwissenschaft. Zwar gehört ihr Weg in
der Neuzeit ohne Zweifel als ein besonders eindrückliches Kapitel in die

europäische Befreiungsgeschichte. Ihre Erfolgsausweise in Vermehrung der
Lebenschancen der Menschen sprechen für sich. Doch immer wieder wird
uns heute im Blick auf die zerstörerischen Potenzen der wissenschaftlichen
Entwicklung die andere Seite der Rechnung präsentiert. Vor allem in der
jüngeren Generation - ich kenne dies aus vielen Gesprächen mit Studierenden

verschiedener Fakultäten - mehren sich die Anklagen: diese Wissenschaft,

die sich in ihrem Aufschwung im Weltmassstab zum grossen Teil auch

machtpolitischen und militärischen Interessen verdankt und verschreibt, und
die uns auch im Alltag in wachsenden Umweltschäden gefährdet, sie ist eine

potentiell und aktuell zerstörerische Macht. Bis in die Immatrikulationszahlen,
welche in den wesentlichen Bereichen der Naturwissenschaften relativ

niedrig sind, zeigt sich dieses Misstrauen der naturwissenschaftlichen
Forschung gegenüber.

Pauschalem Misstrauen ist geduldig und beharrlich entgegenzusteuern.
Abusus non tollit usum. Dies gilt bereits - doch nicht nur - aus Gründen
ökonomischer Plausibilität, konkret: im Blick auf dieses Land und diese

Stadt. In ihren Lebenschancen - von der Natur aus, in ihrem Rohstoffpotential,

eher stiefmütterlich ausgestattet - verdanken sie sich weitgehend ihrer
Forschung und ihrer Industrie. Die Verantwortlichen unserer Stadt würden
am Ast, der uns alle trägt, sägen, wenn sie unsere Forschung, die Universität
und andere Forschungsinstitute, amputieren würden. Was oben grundsätzlich

vermerkt wurde, gilt besonders von uns: Forschung ist unsere Not und
unser Privileg, unsere Not-Wendigkeit. Doch die Gründe des Misstrauens
dürfen nicht vom Tische gewischt werden. Sie müssen bedacht und kritisch
aufgenommen werden. Die Ambivalenz der wissenschaftlichen Entwicklung



J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung 239

ist unbestreitbare Tatsache. Nicht alles, was erforschbar ist, ist fraglos zu
erforschen. Es gilt im Blick aufdie Planung und Durchführung, vor allem: im
Blick auf die Prioritäten der Forschung zu differenzieren. Konkret: eine

menschenfreundliche Forschung ist anzustreben und zu fördern.

Die Wegweisung zum guten Leben

Die Stiftungsbulle unserer Universität stimmt nicht nur das Lob der
Forschung an, sondern sie stellt und beantwortet auch die Frage nach dem Ziel
und Sinn der Wissenschaft. Vor allem zwei Hinweise scheinen mir aktuell.
Gleich nach dem schönen Bild von der margarita scientiae folgt unmittelbar,
sozusagen im gleichen Atemzug, die Bestimmung (die Inschrift auf der Wand
des Kollegiumsgebäudes lässt dies aus) quae bene beateque vivendi viam
prebet. Sie «weist den Weg zu gutem und glücklichem Leben». Das heisst:
Menschliche Wissenschaft ist kein in sich selbstruhender Selbstzweck, keine
«scientia pro scientia», eine mit anderen wesentlichen Lebensbereichen
unverbundene Grösse. Im Gegenteil. Sie wird ins Ganze des menschlichen
Lebens eingebracht, hat darin die privilegierte, doch zugleich dienende Funktion:

Sie dient dem Leben, und nicht nur das: dem guten und glücklichen
Leben. Sie wird nur als eine menschenfreundliche Wissenschaft gelobt.

Mit dem unüberhörbaren Stichwort «bene beateque vivere» wird die
ethische Grundfrage vor die Universität und die abendländische Wissenschaft
gestellt: die Frage nach dem Sinn, nach der Zielsetzung, konkret auch nach
den verantwortbaren Konsequenzen der Forschung. Wenn man auf den

triumphalen Weg dieser Wissenschaft zurückblickt, so kann man sich kaum des

Eindrucks erwehren, dass dieser wichtige Aspekt der Problematik eher
vernachlässigt und oft verdrängt wurde. Jahrhundertelang wurde die
wissenschaftliche Forschung als ein Unternehmen «jenseits von Gut und Böse»
verstanden. Dies hatte zum Teil verständliche Gründe, etwa als Abwehr
gegen moralisierende oder gar ideologische Bevormundung wissenschaftlicher

Arbeit. Demgegenüber wurde vertreten: saubere Methode ist die einzige
Ethik der Wissenschaftler. Es ist dem Forscher geboten, forsch zu forschen
und sich nicht durch Rücksichten auf mögliche Konsequenzen stören und
ablenken zu lassen. Die Frage nach einem bene beateque wurde ausgeklammert.

Heute rückt sie bei den verantwortungsbewussten Forschern in den
Vordergrund. Zunächst und besonders dramatisch unter den Atomphysikern.
Dem «Fall Oppenheimer» gebührt Modellcharakter, auch mit seinem
Bekenntnis: «for the first time, the scientist has known sin». Heute beschäftigen
sich auch Forscher auf anderen Gebieten, Biologen, Mediziner, Chemiker
und andere - intensiv etwa bei uns in Basel - mit ethischen Fragen. Es wächst



240 J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung

der Konsensus, dass der Wissenschaftler nicht nur der technischen Frage
nach dem Können, sondern auch der ethischen (und politischen) nach dem
Dürfen verpflichtet ist. Das Können der Wissenschaft ist nicht ethisch neutral.

Denn Wissenschaft ist Macht - und die Macht stellt uns vor Probleme
ethischer und politischer Verantwortung für ihren Gebrauch. Die Stiftungsurkunde

hat Recht. Die Perle der Wissenschaft erstrahlt in ihrem ursprünglichen

Glanz nur in Ausrichtung auf «gutes und glückliches Leben»; also als
menschenfreundliche Forschung.

Es gibt in unserer Präambel noch einen anderen Hinweis in dieser Richtung.

Es ist das Zeichen und das Ziel anzustrebender Wissenschaft, dass sie

«die in tiefster Niedrigkeit Geborenen zu den Höchsten hinaufhebt». Damit
wird zunächst wohl der geistige Rang der Wissenschaftler gemeint, die besondere

Würde, in welcher der «Erfahrene über den Unerfahrenen hervorragt».
Doch der geistige Rang hat zugleich seine soziale Komponente, die mir
beachtenswert erscheint. War es nicht so, dass es der Status der Wissenschaft
bereits im Mittelalter ermöglichte, die Schranken der angeborenen Ordnung
für die Gebildeten hie und da zu überschreiten? Da möchte ich anknüpfen
und in bewusster Erweiterung des Motivs - in der Verlängerung der darin
enthaltenen Bewegung - noch einen anderen und aktuellen Akzent setzen:
eine menschenfreundliche Forschung ist im besonderen Masse auf die «in
tiefster Niedrigkeit Geborenen» zu beziehen.

Wohlverstanden: Die Spitzenforschung ist in jeder Zeit primär die Sache

der intellektuellen Elite (der «periti» und «sublimes») - aber sie braucht
deswegen keineswegs eine elitäre Angelegenheit zu bleiben, als Interessenverbund

der Profitierenden und Privilegierten. Dass diese Versuchung
besteht, ist kaum zu leugnen. Doch vor ihr zu kapitulieren wäre ein Verrat am
Geiste der abendländischen Wissenschaft, wie sie unserer Präambel
vorschwebt. Eine menschenfreundliche Forschung ist der res publica, der
Gemeinschaft, verpflichtet, und das heisst: besonders den in der jeweiligen
Situation Benachteiligten. Am Ende des 20. Jahrhunderts darfdiese Ausrichtung

auf res publica nicht schon an den Grenzen einer Stadt und auch nicht
eines Landes haltmachen, sondern soll die Interessen der Unterprivilegierten
im globalen Rahmen mitberücksichtigen, auf die populorum progressio (um
das Stichwort eines der Nachfolger Pius II. aus unserer Zeit aufzunehmen),
die Entwicklung der Völker hin.

Ich bin mir dessen nüchtern bewusst, dass der bisherige Weg der
abendländischen Wissenschaft solchen umfassenden Zielsetzungen einer
menschenfreundlichen Forschung trotz aller demokratischen und sozialen
Errungenschaften noch nicht genügend entsprochen hat. Es gibt viel zu tun, in
Wissenschaft und Politik. Ist die Perspektive unseres Textes deswegen eine



J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung 241

irreale Utopie? Ich hoffe nicht. Es gibt Ansätze einer menschenfreundlichen
Forschung. Täusche ich mich, wenn ich meine, dass auch und gerade der
heutige Anlass ein überzeugendes Beispiel dafür hergibt? Es gibt manches im
Ursprung und in der Entwicklung des Schweizerischen Tropeninstitutes, was
mich in dieser Überzeugung bestärkt.

Vor 40 Jahren, in einer besonders schwierigen Zeit, gab auf eine besorgte
und offenbar weitsichtige Initiative der politischen Behörden die Universität
Basel eine entsprechend weitsichtige Antwort: Sie plante und realisierte ein
wissenschaftliches Werk, dem - im Blick auf die Öffnung der Schweiz in der
Nachkriegszeit - eine bahnbrechende Rolle zukam. Es ist nicht meine
Aufgabe, die wissenschaftliche Leistung dieses Instituts zu würdigen. Dies werden

Fachleute tun. Doch zur Stossrichtung dieser Initiative möchte ich mich
im Kontext unserer Überlegungen ausdrücklich bekennen. An einem
bedeutenden, in unserem Land und wohl auf unserem Kontinent bisher relativ
vernachlässigten Gebiet medizinischer und epidemiologischer Forschung
trug sie im assiduum Studium zum bene beateque vivere bei. Sie tat dies in
unserer Stadt, aber bald auch und vorbildlich in der Öffnung für die
Mitmenschen in den Entwicklungsländern. In aller Bescheidenheit: ein Beispiel
menschenfreundlicher Forschung und in diesem Sinne: ein Zeichen der
Hoffnung.

Dennoch Zuversicht

Die Sätze unserer Präambel werden geprägt durch einen durchgehenden
Unterton: den der Zuversicht und Hoffnung. Der Stifter ist vom guten Sinn
seiner Stiftung, der Universität, zutiefst überzeugt. Er sieht sie im umfassenden

Sinnhorizont, und der lässt ihn nicht zweifeln: Der menschliche Drang
nach Erkenntnis greift nicht in die Leere; beharrliches Studium gelangt zum
Ziel ; der Weg zum guten und glücklichen Leben ist offen: auch die in tiefster
Niedrigkeit Geborenen können Höheres erreichen.

Solche hoffnungsvollen Töne sind uns aus der Geschichte der neuzeitigen
Wissenschaft nur zu gut bekannt. Ihre Epoche von der Renaissance über
Humanismus und Aufklärung bis ins 19. Jahrhundert ist doch durch einen
geradezu ungebrochenen Fortschrittsglauben und Optimismus gezeichnet.
Die Sonne des Menschengeschlechts geht auf, wir sind unwiderstehlich auf
dem Weg zum Guten und zum Glück, unsere Wissenschaft hat Schlüssel von
Himmel und Erde.

Gerade solche ungebrochene Zuversicht vorheriger Zeiten ist uns jedoch
heute - im Blick auf jene Ambivalenz der Auswirkungen des wissenschaftlichen

Fortschritts - weitgehend abhanden gekommen. Manchen erscheint
sie unglaubwürdig und geradezu verdächtig. Hat dann aber jener durchge-



242 J. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung

hende Ton der Zuversicht uns überhaupt noch etwas zu sagen Ich bin davon
überzeugt - allerdings mit dem Vorbehalt, dass man dem Text konzentriert
zuhört und ihn nicht gleich mit den Stimmen des späteren neuzeitlichen
Optimismus verwechselt. Die Präambel ist kein Dokument einer schwärmerischen

und undifferenzierten, sondern einer nüchternen und differenzierten
Zuversicht.

Man merke: Das erste und bestimmende Prädikat, mit welchem vom
Menschen im Text gesprochen wird, ist mortalis, der Sterbliche. Das Wissen

von der Grenze, welche uns Menschen durch den Tod und durch die in
seinem Hintergrund mitwirkende Anfälligkeit zum Zerstörerischen gesetzt
wird, gehört zum Selbstverständnis der Autoren unseres Textes. Momento
mori ist die Devise des Mittelalters - im Leben und in der Wissenschaft. Der
mittelalterliche Mensch ist darin viel nüchterner als die Kinder der Moderne.
Ist es nicht so, dass erst aufdem Wege der Neuzeit die Wirklichkeit des Todes
und des in uns Menschen omnipräsenten Zerstörungspotentials immer
wiederverdrängt und weggedeutet wird - im Leben und in der Wissenschaft? Erst
dann wird der Traum vom unwiderstehlichen Fortschritt und der Wahn der
All-Machbarkeit möglich. Die Stiftungsurkunde unserer Universität träumt
solchen Traum nicht. Dem sterblichen Menschen gilt ihre Verheissung.

Aber ebenso: Diesen sterblichen Menschen gilt die Verheissung. Es ist
nicht alles umsonst «in diesem hinfalligen Leben» (in hac labili vita). Die
Präambel sieht es in einen tragenden, umfassenden Sinnhorizont eingebettet.
Der tragende Grund dieses Horizontes ist Gott. Zweimal wird der Name
Gottes in unseren Sätzen genannt. Am Anfang, wo die Stiftung der Universität,

die Erkenntnismächtigkeit des Menschen, die Wissenschaft, «ex dono
Dei», als gute Gabe Gottes verstanden werden. Und gegen Ende, wo die letzte
Bestimmung des Menschen mit dem Motiv der «Gottähnlichkeit» (Deo
similis) bezeichnet wird. Das heisst: Die Universität und die wissenschaftliche

Forschung im allgemeinen sind keine Geschöpfe der Beliebigkeit und
Willkür. Sie haben ihren Auftrag und ihre Verheissung vor Gott. Das begründet

Verantwortung der Wissenschaftler, bekräftigt den Ruf zur
menschenfreundlichen Forschung. Das begründet aber auch die Zuversicht, bekräftigt
die nüchterne Hoffnung.

Vielleicht kann diese theologische Perspektive auch im und für den
wissenschaftlichen Alltag sinnvoll aufleuchten. Jede Wissenschaft kennt nicht
nur Stunden der Erfolge, sondern auch des Scheiterns; jedes Forschungsinstitut

nicht nur Freudeaufschrei «Heureka», sondern auch Seufzer der
Niedergeschlagenheit und Skepsis: Wozu das alles? Wie oft wird die Situation des

Wissenschaftlers - und die des modernen Menschen überhaupt: ich denke an
die tiefsinnige Deutung von Albert Camus - mit dem Mythos von Sisyphos



./. M. Lochman, Menschenfreundliche Forschung 243

verglichen und gedeutet. Ist nicht gerade dies die Alltagssituation des

Forschers, besonders klar etwa des Arztes: jeden Tag den Stein ein Stück Weg den
Erkenntnis- oder auch den Todesberg hinaufzuschleppen, um dann zuletzt
immer wieder doch zu erfahren, dass er zurückrollt? Ist dies nicht das

Gleichnis unserer menschlichen Bedingung: ehrlich, nüchtern, ohne Illusionen?

Ich möchte die menschliche Würde dieser Sicht nicht im geringsten
bestreiten oder auch nur schmälern. Doch unsere Präambel erschliesst einen
anderen Weg, den «dritten Weg» zwischen Optimismus und Pessimismus.
Sie bleibt sich, wie wir gesehen haben, der Labilität des Lebens ausdrücklich
bewusst. Mit dem Nennen des Namens Gottes führt sie jedoch das befreiende
Element des jeden Erfolg und Misserfolg umgreifenden Sinnhorizonts: die
Dennoch-Perspektive. In Bildern veranschaulicht: Dem Stein des Sisyphos
stellt sie den Stein der Ostergeschichte gegenüber: den vom Grabe Jesu

weggerollten Stein. Ex dono Dei ist die Macht des Todes nicht die letzte
Macht.

Diese Hoffnung - wie gerade die Stiftungsurkunde unserer Universität
eindrücklich zeigt - prägte, trotz allen Abweichungen links und rechts, den

optimistischen und den pessimistischen, den Weg unserer Kultur und ihrer
Forschung. Mir ist diese Perspektive wichtig, für persönliches Leben und für
das Leben an der Universität und in der Gesellschaft. Sie entfernt uns dem
Sisyphos nicht. Im Gegenteil: Sie macht uns zu seinen Brüdern und
Mitarbeitern. Rückfallende Steine werden uns nicht erspart. Steine sind in
Wissenschaft und Leben häufigervorzufindenals Perlen. Doch diese Perspektive
macht uns zu Sisyphosbrüdern ex dono Dei, und das heisst auf Hoffnung
hin.

Für den praktischen Alltag unserer Bemühungen könnte dies bedeuten:
Der Hinweis auf Gott entkrampft und ermutigt. Entkrampft: Wir sind nicht
die allmächtigen Macher, die Herren über Leben und Tod. Die Aufgabe der
Wissenschaft ist unseren Händen und Köpfen anvertraut, sie liegt aber nicht
ausschliesslich in unseren Händen. Wir nehmen unsere Forschung ernst, aber
nicht todernst. Wir brauchen nicht Atlanten zu spielen, die das Lebens- und
Todesgeschick der Menschheit auf eigenen Schultern tragen müssen. Das

entkrampft. Doch dies ermutigt zugleich: Wir sind, ex dono Dei, auf keinem
endgültig verlorenen Posten mehr. Unser Werk, unsere Wissenschaft, unser
Leben stehen unter der bleibenden «Dennoch-Verheissung». Es ist nicht
sinnlos, als Menschen und Forscher unsere kleineren und grösseren Steine an
unseren Fakultäten und in unseren Instituten einige Schritte in
menschenfreundlicher Forschung bergauf zu tragen.

Jan Milte Lochman


	Menschenfreundliche Forschung

