Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: "Sendung" als Grundbegriff der Christologie : eine dogmatische Skizze
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Sendung» als Grundbegriff der Christologie

Eine dogmatische Skizze

Der Sohn Gottes, Jesus Christus, ist der Inbegriff der g6ttlichen Sendung:
Durch Ihn, mit Ihm, in IThm wissen wir uns gesandt. «Wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch», sagt Jesus Seinen Jiingern. Und Er sagt auch:
«Ich bin das Licht der Welt», an anderer Stelle aber: «Ihr seid das Licht der
Welt». Erist der Gesandte des Vaters, und wir sind, als Seine Jiinger, in dieser
selben Sendung involviert. In uns will Christus leben, in uns will Er, wie
Paulus sagt, eine Gestalt gewinnen. Dietrich Bonhoeffer hat das immer wie-
der betont: christliche Ethik bedeute nicht in erster Linie, «das Gute» (als
eine allgemeine Idee) verwirklichen und das Bose meiden und sich selber ein
gutes Gewissen verschaffen, sondern christliche Ethik habe das eine Ziel: dass
Christus in uns Gestalt gewinnt, Christus der Menschgewordene, der Gekreu-
zigte und Auferstandene.

Der Verfasser des Kolosserbriefs kann einmal sehr kiihn sagen: «Ich fiille
das auf, was noch librigbleibt von den Leiden Christi...» (Kol 1,24). Nach
diesem Wort geht das Leiden Christi selbst im Leiden Seines Dieners weiter.
In demselben Sinne miissen wir sagen: Die Sendung Christi in die Welt als
Licht der Volker geht weiter in der Sendung Seiner Jiinger. Die Sendung
Christi und die Sendung Seiner Jiinger sind eins. Dabei ist unter «Sendung»
nicht nur die Mission im engern Sinne, auf den Missionsfeldern, zu verstehen,
sondern der Begriffhat hier einen viel weiteren Sinn, ndmlich: Licht der Welt,
Salz der Erde, die «Stadt auf dem Berge» zu sein, mit andern Worten: in der
Welt, unter allen Menschen, das innerste Wesen Gottes, Seine Liebe und
Menschenfreundlichkeit, kundzumachen und zur Geltung zu bringen.

Jesus war ein Mensch, der zu einer bestimmten Zeit und in einem
bestimmten kulturellen und religiosen Milieu gelebt und gewirkt hat. Aber
wenn wir dies sagen, sagen wir noch nicht genug. Es geniigt nicht, zu erkldren:
«Wir sind Christen, weil wir die Lehren des Jesus von Nazareth (bzw. die
Lehren tiber Thn) vertreten — im Unterschied zu andern religiosen Gemein-
schaften, die sich z. B. an die Lehren Gotama Buddhas oder an die Lehren des
Propheten Mohammed halten.» — Christlichkeit, auch der Name Jesu Christi
selbst, diirfen nicht einfach ein Markenzeichen sein fiir eine bestimmte reli-
giose Institution und einen bestimmten religiosen Weg neben andern, nicht
eine Etikette, durch die wir uns von andern unterscheiden wollen.

Jesus Christus ist nicht einfach ein Eigenname, der dann zu einem reli-
giosen Unterscheidungsmerkmal wird. Sondern wir miissen auf den Sinn
dieses Namens achten, nicht nur auf die Buchstaben. Dieser Doppelname



230 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie

oder eigentlich Titel («Jesus» ist ein Personenname mit programmatischer
Bedeutung, «Christus» ist ein Titel) bezeichnet ein universales Geschehen,
welches der ganzen Menschheit gilt. Es ist das Geschehen der Menschen-
freundlichkeit Gottes. Dies bedeutet: Menschenfreundlichkeit nicht nur als
eine menschliche Tugend, die einige Menschen haben, andere nicht, sondern
Menschenfreundlichkeit als ein letztgiiltiges (darum: gottliches) Wort, das
gesprochen ist iiber das Leben aller Menschen. Dieses universale Geschehen
1st in der Geschichte sichtbar geworden in Jesus Christus, von dem wir darum
bekennen, dass Er der Abgesandte Gottes ist.

Die Wirkung dieses Geschehens ist aber nicht eine sozusagen automati-
sche, sondern es ist eine Herausforderung, ein Appell an den Menschen. Sie
fordert vom Menschen eine Antwort, besser: sie 1ddt ihn ein, eine Antwort zu
geben. Und zwar dies in doppelter Hinsicht: Der erste Teil der Antwort ist ein
Akt der Annahme. Der Mensch muss die ihm entgegenkommende Men-
schenfreundlichkeit Gottes, diese Liebe, dieses gottliche Ja zu seinem
Menschsein, annehmen. Dies kann auf verschiedene Weisen geschehen. Der
zweite Teil der Antwort aber ist das aktive Aufsichnehmen der Sendung
Christi, das bewusste Sich-Engagieren in der Weitergabe, in der Weiter-
Verkorperung der Menschenfreundlichkeit Gottes. Martin Luther hat das
einmal sehr sachgemass so ausgedriickt: wir selber miissten einer dem andern
«zum Christus werden». Auch dies kann auf verschiedene Weise geschehen.
Doch verlangt es in jedem Falle ein bewusstes Bekenntnis, eine bewusste
Entscheidung. Jiinger Jesu Christi sein heisst: ein bewusster und entschiede-
ner Mitarbeiter Christi sein in der Teilnahme an Seiner Sendung.

Demgegeniiber kann der erste Teil der menschlichen Antwort, der Akt des
Empfangens, der Annahme der in der Sendung Christi manifestierten Liebe
Gottes, auch weniger bewusst, auch weniger entschieden erfolgen. Ein
Mensch kann die ihm durch das Zeugnis und Verhalten eines andern Men-
schen widerfahrende Menschenfreundlichkeit Gottes auch annehmen, ohne
ein entschiedener Jiinger Christi zu sein. Es braucht dazu nur einen, vielleicht
fast unbewussten, inneren Akt der Offenheit, der Bereitschaft, Liebe zu emp-
fangen. So kann auch der Nichtchrist, selbst der Unglaubige, von der Liebe
Gottes beriihrt und verwandelt werden. Er kann die geheimnisvolle Erfah-
rung machen, sich irgendwie in seinem ganzen Menschsein getragen und
angenommen zu fiihlen — ohne genau angeben zu kénnen, von wem oder von
was. Und dieses Gefiihl des Getragenseins und Bejahtseins erweckt in ihm ein
Vertrauen zum Leben im ganzen. — Dies ist gewissermassen die erste Stufe der
Antwort. Die zweite Stufe aber ist die Entscheidung, als ein Jlinger Christus
nachzufolgen und an Seiner Sendung teilzunehmen.

Weil nun aber diese Sendung Christi ein derart universales, universal-



H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie 231

menschliches Geschehen ist — im Grunde fiir jeden Menschen verstandlich,
weil sie auf jeden Menschen zielt —, braucht sich ein Christ, wenn er ein
entschiedener Jiinger Christi sein will, nicht aus lauter Sorge um die Bewah-
rung seiner christlichen Identitdt nach allen Seiten abzugrenzen und abzu-
sichern. Entschiedenes Christsein, die Existenz als Jiinger Christi, und christ-
licher religioser Exklusivismus sind nicht dasselbe! Gerade wegen seiner
Loyalitdt und Treue gegeniiber Christus, dem Licht der Welt, und Seiner
universalen Sendung kann es sich der Jiinger Christi leisten, gegeniiber allen
andern Menschen offen und gewissermassen «inklusiv» zu sein. Er muss
nicht sogleich der kiinstlichen (und letztlich nicht ganz ehrlichen) Unter-
scheidung verfallen: den Andersgldubigen zwar als Menschen lieben zu wol-
len, seine Religion dagegen zu hassen oder mindestens abzulehnen.

Ich will dies mit einem Beispiel veranschaulichen, das mir immer grossen
Eindruck gemacht hat. Im Jahre 1970 fand in Ajaltoun im Libanon ein
interreligioses Symposium statt. Auf Einladung des Weltrates der Kirchen
trafen sich einige fiihrende Personlichkeiten aus den christlichen Kirchen
sowie aus Islam, Buddhismus und Hinduismus. Die Gespriache waren pro-
fund, fiihrten aber zu keinem Ergebnis. Das hatte auch niemand erwartet.
Aber es war eine in ihrer Art erstmalige Begegnung der Religionen. Dabei
ereignete sich folgende Episode: Schon nach dem ersten Tag intensiver
Gespriche meldete sich ein Moslem, Professor fiir Soziologie an einer indi-
schen Universitit, beitm Moderator der Konferenz: Man habe nun schon so
lange miteinander iiber das Heilige, das Gottliche (oder wie man es nennen
will) gesprochen; warum man denn nun nicht auch zusammen bete ? Fiir den
Fragenden war dies offenbar eine ganz selbstverstindliche, natiirliche Kon-
sequenz. Nach etlichem Zbgern und mit manchen Hemmungen wurde der
Vorschlag schliesslich von allen aufgenommen und realisiert. Und so geschah
es, dass jeden Tag ein Vertreter einer andern Weltreligion nach seinem
Brauch und seiner Uberlieferung den gemeinsamen Gottesdienst leitete. Die
Intentionen des Gebets oder der Meditation haben sich dabei, trotz unter-
schiedlichem Gottesverstandnis, vereint.

Nun erhebt sich die Frage: Kann man das? Kann man das als ein ent-
schiedener Jiinger Jesu Christi tun, dass man Gott unter einem andern
Namen, in den Formen einer andern Religion und gemeinsam mit deren
Anhédngern anruft? Haben nicht gerade dafiir die Méartyrer der frithen Chri-
stenheit alles dahingegeben und ihr Blut vergossen, dass Jesus Christus allein
der Herr sei, und weil sie darum keinen andern Herrn anerkennen und in
keinem andern Namen ihre Knie beugen und opfern wollten? Stehen wir
nicht gerade hier als Christen vor der Entscheidung, in der es um alles oder
nichts geht? — So wird denn auch in der Tat von der Konferenz von Ajaltoun



232 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie

berichtet, dass die christlichen Teilnehmer unter allen die grosste Scheu
hatten, sich zu dem gemeinsamen Gebete zu entschliessen. Etwas von dem
Geiste der ersten christlichen Zeugen klang hier nach. Und heisst es denn zu
Unrecht, die Kirche Christi sei erbaut auf dem Blute der Martyrer—d. h. aber
auf einer letzten, zum Aussersten entschlossenen Entschiedenheit des Glau-
bens und des Bekennens?

Indessen muss man sich hier nun fragen: Was heisst es wohl heute, in
unserer jetzigen Zeit und im Kontext der Welt, in der wir leben, ein Zeuge
Christi oder gar ein Mértyrer zu sein?

Ich habe Dietrich Bonhoeffer zitiert. Er wird bei uns als der Prototyp des
modernen Mirtyrers betrachtet — obschon er sicherlich nicht der einzige ist.
Martin Luther King zum Beispiel wére hier zu nennen, und viele andere,
viele wohl auch, deren Namen die Offentlichkeit nicht kennt. Aber Bon-
hoeffer war gleichzeitig ein grosser, bahnbrechender Theologe, dessen Den-
ken, obschon er nur 39 Jahre lebte, die theologische Szene noch heute pragt.
Und sein Martyrium war in seiner Theologie, vor allem der letzten Jahre, in
gewisser Weise schon im voraus durchdacht und reflektiert.

Bonhoeffer nun war nicht ein Martyrer fiir den Namen Christi im selben
Sinne wie etwa die Mértyrer der Friihzeit, die ihr Leben liessen, weil sie den
Kult des romischen Kaisers verweigerten. Sondern er liess sein Leben, am
Ende des Zweiten Weltkrieges, weil er beteiligt war an der Verschworung zur
Ermordung des Tyrannen Adolf Hitler, der sein Volk und einen grossen Teil
der Menschheit ins Verderben stiirzte. Er tat das, wie viele seiner Mitver-
schworer, bewusst als eine Entscheidung des christlichen Glaubens — weil er
sein Volk liebte, weil er Frieden herstellen wollte, weil er dadurch Millionen
von Menschen, die vom Untergang bedroht waren, helfen wollte. Bonhoeffer
und seine Mitbriider wussten um die tiefe Zweideutigkeit und Fragwiirdigkeit
thres Tuns, dass sie die Ermordung eines Menschen planten, um andere
Menschen, um ein ganzes Land zu retten. Aber sie glaubten, in der gegebenen
Lage nicht anders handeln zu konnen. Sie glaubten, diese Schuld auf sich
nehmen zu miissen und nicht angstlich um ihre eigene Moralitédt besorgt sein
zu diirfen, wihrend neben thnen Ungezdhlte dem Verderben entgegenstiirz-
ten. So nahmen sie das Wagnis dieser fragwiirdigen Tat auf sich, im Bewusst-
sein, dass der Mensch letztlich nur aus der Vergebung Gottes leben kann. —
Als dann das Attentat auf Hitler am 20. Juli 1944 fehlschlug, fiihlte Bonhoef-
fer, der damals bereits als Verdachtiger in seiner Gefangniszelle sass (wo er
seine letzten, kiihnen theologischen Ideen entwickelte), dass nun fiir ihn die
Zeit des aktiv verantwortlichen Handelns vorbe1 war, dass die Zeit des Lei-
dens und vielleicht des Sterbens begann, und er schickte sich, mit derselben
Entschiedenheit, in den Willen und die Fiihrung Gottes.



H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie 233

So war dieser Christ zwar nicht im strikten Sinne ein Martyrer fiir den
Namen Christi, wohl aber fiir die Sache Christi: fiir den Frieden, fiir eine
menschenwiirdige Ordnung, fiir den Kampf gegen Chaos und Unmensch-
lichkeit. Bonhoeffer war ein bis zum Aussersten entschiedener und bewusster
Jiinger, Diener und Zeuge seines Herrn Jesus Christus. So verstand er sein
Leben, sein Schicksal, sein eigenes Martyrium, das er als Moglichkeit lange
Zeit schon vor Augen hatte. An Bonhoeffer, der nicht fiir den Namen Christi,
sondern im Namen Christi flir eine menschenwliirdige Ordnung litt und
Zeugnis ablegte, sind die Merkmale der Jiingerschaft besonders deutlich
abzulesen.

Und dies entspricht nun prazise dem, was wir am Anfang sagten: dass die
Sendung des Sohnes Gottes, und die Sendung des Christen in Gott, dem Sohn,
ein gidnzlich universales Geschehen darstellt. Die Sendung, Gottes Men-
schenfreundlichkeit zu manifestieren und zu verkorpern, betrifft jeden Men-
schen und muss darum im letzten Grunde auch jedem Menschen verstind-
lich sein — auch wenn es nur eine Minderheit ist, die diese Sendung auf sich
nimmt.

Die Art von Bonhoeffers Jiingerschaft entspricht auch dem, was wir vom
Namen des Erlosers sagten: dass wir den Namen Jesus Christus nicht als ein
Markenzeichen verstehen sollten, durch das wir Christen uns als Gruppe von
allen andern Gruppen unterscheiden, sondern dass wir, wann immer dieser
heilige Name iiber unsere Lippen kommt, an die universale Sache und den
universalen Aufitrag denken miissen, die sich in ihm ausdriicken.

Aus diesen Griinden ist festzuhalten, dass in unserer Zeit der entschiedene
Jiinger Jesu Christi mit Anhidngern anderer Religionen gemeinsam zu dem
Heiligen Gott beten darf. Er wird damit seiner ganz spezifischen Sendung und
Loyalitdt nicht untreu. Im Gegenteil! Denn der Sinn dieser ganz spezifischen
Sendung lautet unter anderem: Solidaritdt — und zwar Solidaritdt mit dem
Menschen als solchem, in einer Tiefendimension seines Seins, die alle par-
tikularististhe, parteiméssige, politische oder Gruppen-Solidaritit weit hin-
ter sich ldsst. Wenn wir aber mit dem andern Menschen zusammen den
heiligen Gott anrufen, uns vor dem Heiligen verneigen, und sei es unter dem
Namen, den der andere Mensch dem Heiligen gibt, da bezeugen wir ihm ja
unsere Solidaritit genau an dem Punkt, wo im tiefsten Sinne sein Menschsein
auf dem Spiel steht, ndmlich in dem Moment, wo er sich vor den letzten Sinn
und die letzte Erfiillung seines Lebens gestellt weiss.

So fiihle ich mich selber als Christ, wenn ich den tiefen Ernst und die
religiose Hingabe bei Menschen einer andern Religion wahrnehme, in mei-
nem eigenen Glauben gestirkt und an den erinnert, der mich gesandt hat und
in dem ich mich geborgen weiss.



234 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie

Mit all dem sei natiirlich nicht bestritten, dass es auch aberglaubische und
unmenschliche Formen von religiésem Eifer gibt, denen sich ein Jiinger
Christi niemals anschliessen kann. Genauso wie es auch abergldubische und
unmenschliche Formen christlichen Eifers gibt, gegen die der Jiinger dann —
um der Gemeinsamkeit des Namens Jesu Christi, des Herrengebets, der Bibel
und der Taufe willen! — im eigenen Haus seine prophetische Stimme zum
Protest erheben muss.

Zu einer offenen und solidarisch mitbetenden Haltung gegeniiber andern
Religionen gelangt der Christ erst dann, wenn er sein Christsein nicht mehr
als Gruppensolidaritit, sondern als Sendung, nicht mehr als Festhalten an
«Positionen», sondern als Jiingerschaft, als Weg der Nachfolge Christi ver-
steht. — Es muss hier auch erwogen werden, ob vielleicht diese Prézisierung
und Zuspitzung im Verstindnis des Christseins iiberhaupt erst in neuester
Zeit, im «planetaren Zeitalter», moglich und notwendig geworden ist, wih-
rend in seiner Friihzeit das Christentum zunéchst ganz «natiirlich» als eine
einzelne Religion in Konkurrenz zu andern Religionen auftrat — dhnlich wie
im Alten Testament Israel sich als das eine Bundesvolk Gottes unter allen
andern Volkern verstand.

Nachdem sich nun aber heute das Christentum nicht mehr als Position,
sondern nur noch als Sendung zeigt, werden wir auch in der Theologie lernen
miissen, nicht mehr «positional», in Kategorien von festen Positionen, von
Standpunkten, von geschlossenen religios-philosophischen Systemen zu den-
ken. Denken ist eben nicht ein Kampf zwischen unterschiedlichen Positio-
nen, sondern Denken ist ein Weg, den man geht. Menschen konnen verschie-
dene Wege gehen, ohne einander deswegen bekdampfen oder einander gleich-
giiltig sein zu miissen. Es ist im Gegenteil sehr oft der Fall, dass ich gerade
durch die andersartige Erfahrung, die ein anderer Mensch macht, durch den
andersgearteten Weg, den er geht, auf meinem eigenen Weg erleuchtet werde,
dass ich dank seiner andern Art zu denken auf meinem eigenen Weg des
Denkens weiterkomme. Vielleicht ist es sogar noch angemessener, wenn wir
formulieren: unsere Dialoge, die wir fiihren, sind gemeinsame Wege. Das
erfahren wir ja schon bei unsern alltidglichen wesentlichen Gesprichen,
sofern diese gliicklich verlaufen: Da streitet man sich ja auch nicht wie in
einem Krieg darum, welche Position nun die richtige ist und wer am Ende das
Feld behalten, wer als der Geschlagene weichen muss.

Zum Abschluss dieser Skizze sei noch betont, dass die Sendung des Sohnes
nicht irgendeine vage «Philanthropie» beinhaltet. Sondern die Philanthropie
Gottes hat, bei all ihrem Universalismus, ein ganz spezifisches, unverwech-
selbares Gesicht. Sie ist eine Philanthropie der Vergebung, der Verschnung
und der Hoffnung. Denn die Sendung des Sohnes ist ja die Sendung des



H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie 235

Menschgewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen. Menschwerdung
bedeutet tiefste menschliche Solidaritit, Kreuzigung bedeutet Opfer, Aufer-
stehung aber bedeutet schrankenlose Hoffnung. Was diese drei Ziige fiir die
Philanthropie bedeuten, will ich an einem biblischen Beispiel zu zeigen ver-
suchen, namlich der Stelle, wo Petrus (Mt 18,21.22) Jesus fragt: «Herr, wie oft
soll ich meinem Bruder, der gegen mich silindigt, vergeben ? Siebenmal ?» und
Jesus ihm antwortet: «Ich sage dir, nicht siebenmal, sondern siebzig mal
siebenmal!» Das bedeutet hier natiirlich nicht 490mal, sondern es bedeutet:
immer und unbegrenzt.

Jesus will damit nicht einladen zu reiner Passivitit, zu steter Nachgiebig-
keit. Sondern Sein Appell fordert von uns die dusserste Aktivitdt im Anneh-
men des Mitmenschen. Und dies ist das Antlitz der Philanthropie Gottes, wie
sie in der Sendung Jesu Christi offenbar wird und in unser aller Sendung als
Christen offenbar werden soll. Es gibt danach keine einzige Situation, es gibt
kein einziges legitimes Motiv dafiir, dass wir den andern Menschen als Men-
schen aufgeben, dass wir das Band zwischen ihm und uns zerschneiden
diirften. Freilich sind wir dazu nicht aus eigener Kraft fahig, sondern aus der
Kraft Dessen, Der uns sendet und in Dem wir gesandt sind. Wenn Gott selber
Mensch geworden ist, dann ist die Solidaritit zwischen Mensch und Mensch
abgrundtief, unauslotbar, tiefer als jeder Graben, der je zwischen Menschen
aufbrechen kann. Wenn der Herr sich selber zum Opfer bringt, so bedeutet
das, dass mir in meinem Opfer—zum Beispiel im Fall der Frage des Petrus: in
meinem Absehenkonnen von der erlittenen Beleidigung — nicht eine Nega-
tion, sondern eine Bejahung, eine Steigerung des Lebens widerfahrt.

Das sind nicht Dinge, die wir zustande bringen sollten durch unsere eigene
humane Gesinnung, durch unsere moralische Leistung, sondern es sind Din-
ge, die Gott tut und die wir nur nachzuvollziehen brauchen. Gott wird
Mensch, Gott bringt sich zum Opfer: dadurch sind universale geistige Reali-
tdten geschaffen, aus denen wir leben, aus denen wir schopfen, die unsere
Haltung zu uns selbst und zu jedem andern Menschen zu verdndern vermo-
gen.

Schliesslich ist es auch weder Nachgiebigkeit noch Illusion, wenn wir
bereit werden, den Menschen «siebzigmal siebenmal» zu vergeben, sondern
reale, begriindete Hoffnung. Der andere Mensch ist ja nicht nur dieser
Mensch, er ist nicht allein, sondern hinter ihm steht Gott, der aus dem Tod
zum Leben fiihrt: der auferstandene Herr. Fiir Thn sind alle Dinge moglich.
Im Blick aufIhn ist es realistisch und empfangen wir die Kraft der Hoffhung,
um grenzenlos auf die Moglichkeit einer schopferischen Versohnung zu
trauen und darum im Geiste einer uneingeschriankten Vergebung zu leben
und zu handeln. Heinrich Ott



	"Sendung" als Grundbegriff der Christologie : eine dogmatische Skizze

