
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: "Sendung" als Grundbegriff der Christologie : eine dogmatische Skizze

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sendung» als Grundbegriff der Christologie

Eine dogmatische Skizze

Der Sohn Gottes, Jesus Christus, ist der Inbegriff der göttlichen Sendung:
Durch Ihn, mit Ihm, in Ihm wissen wir uns gesandt. «Wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch», sagt Jesus Seinen Jüngern. Und Er sagt auch:
«Ich bin das Licht der Welt», an anderer Stelle aber: «Ihr seid das Licht der
Welt». Er ist der Gesandte des Vaters, und wir sind, als Seine Jünger, in dieser
selben Sendung involviert. In uns will Christus leben, in uns will Er, wie
Paulus sagt, eine Gestalt gewinnen. Dietrich Bonhoeffer hat das immer wieder

betont: christliche Ethik bedeute nicht in erster Linie, «das Gute» (als
eine allgemeine Idee) verwirklichen und das Böse meiden und sich selber ein

gutes Gewissen verschaffen, sondern christliche Ethik habe das eine Ziel: dass

Christus in uns Gestalt gewinnt, Christus der Menschgewordene, der Gekreuzigte

und Auferstandene.
Der Verfasser des Kolosserbriefs kann einmal sehr kühn sagen: «Ich fülle

das auf, was noch übrigbleibt von den Leiden Christi...» (Kol 1,24). Nach
diesem Wort geht das Leiden Christi selbst im Leiden Seines Dieners weiter.
In demselben Sinne müssen wir sagen: Die Sendung Christi in die Welt als

Licht der Völker geht weiter in der Sendung Seiner Jünger. Die Sendung
Christi und die Sendung Seiner Jünger sind eins. Dabei ist unter «Sendung»
nicht nur die Mission im engern Sinne, aufden Missionsfeldern, zu verstehen,
sondern der Begriffhat hier einen viel weiteren Sinn, nämlich : Licht der Welt,
Salz der Erde, die «Stadt auf dem Berge» zu sein, mit andern Worten: in der
Welt, unter allen Menschen, das innerste Wesen Gottes, Seine Liebe und
Menschenfreundlichkeit, kundzumachen und zur Geltung zu bringen.

Jesus war ein Mensch, der zu einer bestimmten Zeit und in einem
bestimmten kulturellen und religiösen Milieu gelebt und gewirkt hat. Aber
wenn wir dies sagen, sagen wir noch nicht genug. Es genügt nicht, zu erklären :

«Wir sind Christen, weil wir die Lehren des Jesus von Nazareth (bzw. die
Lehren über Ihn) vertreten - im Unterschied zu andern religiösen
Gemeinschaften, die sich z. B. an die Lehren Gotama Buddhas oder an die Lehren des

Propheten Mohammed halten. » - Christlichkeit, auch der Name Jesu Christi
selbst, dürfen nicht einfach ein Markenzeichen sein für eine bestimmte
religiöse Institution und einen bestimmten religiösen Weg neben andern, nicht
eine Etikette, durch die wir uns von andern unterscheiden wollen.

Jesus Christus ist nicht einfach ein Eigenname, der dann zu einem
religiösen Unterscheidungsmerkmal wird. Sondern wir müssen auf den Sinn
dieses Namens achten, nicht nur auf die Buchstaben. Dieser Doppelname



230 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie

oder eigentlich Titel («Jesus» ist ein Personenname mit programmatischer
Bedeutung, «Christus» ist ein Titel) bezeichnet ein universales Geschehen,
welches der ganzen Menschheit gilt. Es ist das Geschehen der
Menschenfreundlichkeit Gottes. Dies bedeutet: Menschenfreundlichkeit nicht nur als
eine menschliche Tugend, die einige Menschen haben, andere nicht, sondern
Menschenfreundlichkeit als ein letztgültiges (darum: göttliches) Wort, das

gesprochen ist über das Leben aller Menschen. Dieses universale Geschehen
ist in der Geschichte sichtbar geworden in Jesus Christus, von dem wir darum
bekennen, dass Er der Abgesandte Gottes ist.

Die Wirkung dieses Geschehens ist aber nicht eine sozusagen automatische,

sondern es ist eine Herausforderung, ein Appell an den Menschen. Sie

fordert vom Menschen eine Antwort, besser: sie lädt ihn ein, eine Antwort zu
geben. Und zwar dies in doppelter Hinsicht: Der erste Teil der Antwort ist ein
Akt der Annahme. Der Mensch muss die ihm entgegenkommende
Menschenfreundlichkeit Gottes, diese Liebe, dieses göttliche Ja zu seinem

Menschsein, annehmen. Dies kann aufverschiedene Weisen geschehen. Der
zweite Teil der Antwort aber ist das aktive Aufsichnehmen der Sendung
Christi, das bewusste Sich-Engagieren in der Weitergabe, in der Weiter-
Verkörperung der Menschenfreundlichkeit Gottes. Martin Luther hat das

einmal sehr sachgemäss so ausgedrückt: wir selber müssten einer dem andern
«zum Christus werden». Auch dies kann auf verschiedene Weise geschehen.
Doch verlangt es in jedem Falle ein bewusstes Bekenntnis, eine bewusste

Entscheidung. Jünger Jesu Christi sein heisst: ein bewusster und entschiedener

Mitarbeiter Christi sein in der Teilnahme an Seiner Sendung.
Demgegenüber kann der erste Teil der menschlichen Antwort, der Akt des

Empfangens, der Annahme der in der Sendung Christi manifestierten Liebe
Gottes, auch weniger bewusst, auch weniger entschieden erfolgen. Ein
Mensch kann die ihm durch das Zeugnis und Verhalten eines andern
Menschen widerfahrende Menschenfreundlichkeit Gottes auch annehmen, ohne
ein entschiedener Jünger Christi zu sein. Es braucht dazu nur einen, vielleicht
fast unbewussten, inneren Akt der Offenheit, der Bereitschaft, Liebe zu
empfangen. So kann auch der Nichtchrist, selbst der Ungläubige, von der Liebe
Gottes berührt und verwandelt werden. Er kann die geheimnisvolle Erfahrung

machen, sich irgendwie in seinem ganzen Menschsein getragen und

angenommen zu fühlen - ohne genau angeben zu können, von wem oder von
was. Und dieses Gefühl des Getragenseins und Bejahtseins erweckt in ihm ein
Vertrauen zum Leben im ganzen. - Dies ist gewissermassen die erste Stufe der
Antwort. Die zweite Stufe aber ist die Entscheidung, als ein Jünger Christus
nachzufolgen und an Seiner Sendung teilzunehmen.

Weil nun aber diese Sendung Christi ein derart universales, universal-



H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie 231

menschliches Geschehen ist - im Grunde flir jeden Menschen verständlich,
weil sie auf jeden Menschen zielt -, braucht sich ein Christ, wenn er ein
entschiedener Jünger Christi sein will, nicht aus lauter Sorge um die Bewahrung

seiner christlichen Identität nach allen Seiten abzugrenzen und
abzusichern. Entschiedenes Christsein, die Existenz als Jünger Christi, und christlicher

religiöser Exklusivismus sind nicht dasselbe! Gerade wegen seiner

Loyalität und Treue gegenüber Christus, dem Licht der Welt, und Seiner
universalen Sendung kann es sich der Jünger Christi leisten, gegenüber allen
andern Menschen offen und gewissermassen «inklusiv» zu sein. Er muss
nicht sogleich der künstlichen (und letztlich nicht ganz ehrlichen)
Unterscheidung verfallen: den Andersgläubigen zwar als Menschen lieben zu wollen,

seine Religion dagegen zu hassen oder mindestens abzulehnen.
Ich will dies mit einem Beispiel veranschaulichen, das mir immer grossen

Eindruck gemacht hat. Im Jahre 1970 fand in Ajaltoun im Libanon ein
interreligiöses Symposium statt. Auf Einladung des Weltrates der Kirchen
trafen sich einige führende Persönlichkeiten aus den christlichen Kirchen
sowie aus Islam, Buddhismus und Hinduismus. Die Gespräche waren
profund, führten aber zu keinem Ergebnis. Das hatte auch niemand erwartet.
Aber es war eine in ihrer Art erstmalige Begegnung der Religionen. Dabei
ereignete sich folgende Episode: Schon nach dem ersten Tag intensiver
Gespräche meldete sich ein Moslem, Professor für Soziologie an einer
indischen Universität, beim Moderator der Konferenz: Man habe nun schon so

lange miteinander über das Heilige, das Göttliche (oder wie man es nennen
will) gesprochen ; warum man denn nun nicht auch zusammen bete? Für den

Fragenden war dies offenbar eine ganz selbstverständliche, natürliche
Konsequenz. Nach etlichem Zögern und mit manchen Hemmungen wurde der
Vorschlag schliesslich von allen aufgenommen und realisiert. Und so geschah

es, dass jeden Tag ein Vertreter einer andern Weltreligion nach seinem
Brauch und seiner Überlieferung den gemeinsamen Gottesdienst leitete. Die
Intentionen des Gebets oder der Meditation haben sich dabei, trotz
unterschiedlichem Gottesverständnis, vereint.

Nun erhebt sich die Frage: Kann man das? Kann man das als ein
entschiedener Jünger Jesu Christi tun, dass man Gott unter einem andern
Namen, in den Formen einer andern Religion und gemeinsam mit deren

Anhängern anruft? Haben nicht gerade dafür die Märtyrer der frühen
Christenheit alles dahingegeben und ihr Blut vergossen, dass Jesus Christus allein
der Herr sei, und weil sie darum keinen andern Herrn anerkennen und in
keinem andern Namen ihre Knie beugen und opfern wollten? Stehen wir
nicht gerade hier als Christen vor der Entscheidung, in der es um alles oder
nichts geht? - So wird denn auch in der Tat von der Konferenz von Ajaltoun



232 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriffder Christologie

berichtet, dass die christlichen Teilnehmer unter allen die grösste Scheu

hatten, sich zu dem gemeinsamen Gebete zu entschliessen. Etwas von dem
Geiste der ersten christlichen Zeugen klang hier nach. Und heisst es denn zu
Unrecht, die Kirche Christi sei erbaut aufdem Blute der Märtyrer - d. h. aber
auf einer letzten, zum Äussersten entschlossenen Entschiedenheit des Glaubens

und des Bekennens?
Indessen muss man sich hier nun fragen: Was heisst es wohl heute, in

unserer jetzigen Zeit und im Kontext der Welt, in der wir leben, ein Zeuge
Christi oder gar ein Märtyrer zu sein?

Ich habe Dietrich Bonhoeffer zitiert. Er wird bei uns als der Prototyp des

modernen Märtyrers betrachtet - obschon er sicherlich nicht der einzige ist.
Martin Luther King zum Beispiel wäre hier zu nennen, und viele andere,
viele wohl auch, deren Namen die Öffentlichkeit nicht kennt. Aber
Bonhoeffer war gleichzeitig ein grosser, bahnbrechender Theologe, dessen Denken,

obschon er nur 39 Jahre lebte, die theologische Szene noch heute prägt.
Und sein Martyrium war in seiner Theologie, vor allem der letzten Jahre, in
gewisser Weise schon im voraus durchdacht und reflektiert.

Bonhoeffer nun war nicht ein Märtyrer für den Namen Christi im selben
Sinne wie etwa die Märtyrer der Frühzeit, die ihr Leben Hessen, weil sie den

Kult des römischen Kaisers verweigerten. Sondern er Hess sein Leben, am
Ende des Zweiten Weltkrieges, weil er beteiligt war an der Verschwörung zur
Ermordung des Tyrannen AdolfHitler, der sein Volk und einen grossen Teil
der Menschheit ins Verderben stürzte. Er tat das, wie viele seiner
Mitverschwörer, bewusst als eine Entscheidung des christlichen Glaubens - weil er
sein Volk Hebte, weil er Frieden herstellen wollte, weil er dadurch Millionen
von Menschen, die vom Untergang bedroht waren, helfen wollte. Bonhoeffer
und seine Mitbrüder wussten um die tiefe Zweideutigkeit und Fragwürdigkeit
ihres Tuns, dass sie die Ermordung eines Menschen planten, um andere

Menschen, um ein ganzes Land zu retten. Aber sie glaubten, in der gegebenen
Lage nicht anders handeln zu können. Sie glaubten, diese Schuld auf sich
nehmen zu müssen und nicht ängstlich um ihre eigene Moralität besorgt sein

zu dürfen, während neben ihnen Ungezählte dem Verderben entgegenstürzten.

So nahmen sie das Wagnis dieser fragwürdigen Tat auf sich, im Bewusst-
sein, dass der Mensch letztlich nur aus der Vergebung Gottes leben kann. -
Als dann das Attentat aufHitler am 20. Juli 1944 fehlschlug, fühlte Bonhoeffer,

der damals bereits als Verdächtiger in seiner Gefängniszelle sass (wo er
seine letzten, kühnen theologischen Ideen entwickelte), dass nun für ihn die
Zeit des aktiv verantwortlichen Handelns vorbei war, dass die Zeit des
Leidens und vielleicht des Sterbens begann, und er schickte sich, mit derselben

Entschiedenheit, in den Willen und die Führung Gottes.



H. Ott, «Sendling» als Grundbegriff der Christologie 233

So war dieser Christ zwar nicht im strikten Sinne ein Märtyrer für den
Namen Christi, wohl aber für die Sache Christi: für den Frieden, für eine

menschenwürdige Ordnung, für den Kampf gegen Chaos und Unmenschlichkeit.

Bonhoeffer war ein bis zum Äussersten entschiedener und bewusster

Jünger, Diener und Zeuge seines Herrn Jesus Christus. So verstand er sein

Leben, sein Schicksal, sein eigenes Martyrium, das er als Möglichkeit lange
Zeit schon vor Augen hatte. An Bonhoeffer, der nichtfür den Namen Christi,
sondern im Namen Christi für eine menschenwürdige Ordnung litt und
Zeugnis ablegte, sind die Merkmale der Jüngerschaft besonders deutlich
abzulesen.

Und dies entspricht nun präzise dem, was wir am Anfang sagten: dass die
Sendung des Sohnes Gottes, und die Sendung des Christen in Gott, dem Sohn,
ein gänzlich universales Geschehen darstellt. Die Sendung, Gottes
Menschenfreundlichkeit zu manifestieren und zu verkörpern, betrifft jeden
Menschen und muss darum im letzten Grunde auch jedem Menschen verständlich

sein - auch wenn es nur eine Minderheit ist, die diese Sendung auf sich
nimmt.

Die Art von Bonhoeffers Jüngerschaft entspricht auch dem, was wir vom
Namen des Erlösers sagten: dass wir den Namen Jesus Christus nicht als ein
Markenzeichen verstehen sollten, durch das wir Christen uns als Gruppe von
allen andern Gruppen unterscheiden, sondern dass wir, wann immer dieser
heilige Name über unsere Lippen kommt, an die universale Sache und den
universalen Auftrag denken müssen, die sich in ihm ausdrücken.

Aus diesen Gründen ist festzuhalten, dass in unserer Zeit der entschiedene
Jünger Jesu Christi mit Anhängern anderer Religionen gemeinsam zu dem
Heiligen Gott beten darf. Er wird damit seiner ganz spezifischen Sendung und
Loyalität nicht untreu. Im Gegenteil Denn der Sinn dieser ganz spezifischen
Sendung lautet unter anderem: Solidarität - und zwar Solidarität mit dem
Menschen als solchem, in einer Tiefendimension seines Seins, die alle par-
tikularististhe, parteimässige, politische oder Gruppen-Solidarität weit hinter

sich lässt. Wenn wir aber mit dem andern Menschen zusammen den

heiligen Gott anrufen, uns vor dem Heiligen verneigen, und sei es unter dem
Namen, den der andere Mensch dem Heiligen gibt, da bezeugen wir ihm ja
unsere Solidarität genau an dem Punkt, wo im tiefsten Sinne sein Menschsein
aufdem Spiel steht, nämlich in dem Moment, wo er sich vor den letzten Sinn
und die letzte Erfüllung seines Lebens gestellt weiss.

So fühle ich mich selber als Christ, wenn ich den tiefen Ernst und die
religiöse Hingabe bei Menschen einer andern Religion wahrnehme, in meinem

eigenen Glauben gestärkt und an den erinnert, der mich gesandt hat und
in dem ich mich geborgen weiss.



234 H. Ott, «Sendung» als Grundbegriff der Christologie

Mit all dem sei natürlich nicht bestritten, dass es auch abergläubische und
unmenschliche Formen von religiösem Eifer gibt, denen sich ein Jünger
Christi niemals anschliessen kann. Genauso wie es auch abergläubische und
unmenschliche Formen christlichen Eifers gibt, gegen die der Jünger dann -
um der Gemeinsamkeit des Namens Jesu Christi, des Herrengebets, der Bibel
und der Taufe willen! - im eigenen Haus seine prophetische Stimme zum
Protest erheben muss.

Zu einer offenen und solidarisch mitbetenden Haltung gegenüber andern
Religionen gelangt der Christ erst dann, wenn er sein Christsein nicht mehr
als Gruppensolidarität, sondern als Sendung, nicht mehr als Festhalten an
«Positionen», sondern als Jüngerschaft, als Weg der Nachfolge Christi
versteht. - Es muss hier auch erwogen werden, ob vielleicht diese Präzisierung
und Zuspitzung im Verständnis des Christseins überhaupt erst in neuester
Zeit, im «planetaren Zeitalter», möglich und notwendig geworden ist, während

in seiner Frühzeit das Christentum zunächst ganz «natürlich» als eine
einzelne Religion in Konkurrenz zu andern Religionen auftrat - ähnlich wie
im Alten Testament Israel sich als das eine Bundesvolk Gottes unter allen
andern Völkern verstand.

Nachdem sich nun aber heute das Christentum nicht mehr als Position,
sondern nur noch als Sendung zeigt, werden wir auch in der Theologie lernen
müssen, nicht mehr «positional», in Kategorien von festen Positionen, von
Standpunkten, von geschlossenen religiös-philosophischen Systemen zu denken.

Denken ist eben nicht ein Kampf zwischen unterschiedlichen Positionen,

sondern Denken ist ein Weg, den man geht. Menschen können verschiedene

Wege gehen, ohne einander deswegen bekämpfen oder einander gleichgültig

sein zu müssen. Es ist im Gegenteil sehr oft der Fall, dass ich gerade
durch die andersartige Erfahrung, die ein anderer Mensch macht, durch den

andersgearteten Weg, den ergeht, aufmeinem eigenen Weg erleuchtet werde,
dass ich dank seiner andern Art zu denken auf meinem eigenen Weg des

Denkens weiterkomme. Vielleicht ist es sogar noch angemessener, wenn wir
formulieren: unsere Dialoge, die wir führen, sind gemeinsame Wege. Das
erfahren wir ja schon bei unsern alltäglichen wesentlichen Gesprächen,
sofern diese glücklich verlaufen: Da streitet man sich ja auch nicht wie in
einem Krieg darum, welche Position nun die richtige ist und wer am Ende das

Feld behalten, wer als der Geschlagene weichen muss.
Zum Abschluss dieser Skizze sei noch betont, dass die Sendung des Sohnes

nicht irgendeine vage «Philanthropie» beinhaltet. Sondern die Philanthropie
Gottes hat, bei all ihrem Universalismus, ein ganz spezifisches, unverwechselbares

Gesicht. Sie ist eine Philanthropie der Vergebung, der Versöhnung
und der Hoffnung. Denn die Sendung des Sohnes ist ja die Sendung des



H. Ott, «Sendung» als Grundbegriffder Christologie 235

Menschgewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen. Menschwerdung
bedeutet tiefste menschliche Solidarität, Kreuzigung bedeutet Opfer,
Auferstehung aber bedeutet schrankenlose Hoffnung. Was diese drei Züge für die

Philanthropie bedeuten, will ich an einem biblischen Beispiel zu zeigen
versuchen, nämlich der Stelle, wo Petrus (Mt 18,21.22) Jesus fragt: «Herr, wie oft
soll ich meinem Bruder, der gegen mich sündigt, vergeben Siebenmal ?» und
Jesus ihm antwortet: «Ich sage dir, nicht siebenmal, sondern siebzig mal
siebenmal!» Das bedeutet hier natürlich nicht 490mal, sondern es bedeutet:
immer und unbegrenzt.

Jesus will damit nicht einladen zu reiner Passivität, zu steter Nachgiebigkeit.

Sondern Sein Appell fordert von uns die äusserste Aktivität im Annehmen

des Mitmenschen. Und dies ist das Antlitz der Philanthropie Gottes, wie
sie in der Sendung Jesu Christi offenbar wird und in unser aller Sendung als

Christen offenbar werden soll. Es gibt danach keine einzige Situation, es gibt
kein einziges legitimes Motiv dafür, dass wir den andern Menschen als
Menschen aufgeben, dass wir das Band zwischen ihm und uns zerschneiden
dürften. Freilich sind wir dazu nicht aus eigener Kraft fähig, sondern aus der
Kraft Dessen, Der uns sendet und in Dem wir gesandt sind. Wenn Gott selber
Mensch geworden ist, dann ist die Solidarität zwischen Mensch und Mensch
abgrundtief, unauslotbar, tiefer als jeder Graben, der je zwischen Menschen
aufbrechen kann. Wenn der Herr sich selber zum Opfer bringt, so bedeutet
das, dass mir in meinem Opfer-zum Beispiel im Fall der Frage des Petrus: in
meinem Absehenkönnen von der erlittenen Beleidigung - nicht eine Negation,

sondern eine Bejahung, eine Steigerung des Febens widerfahrt.
Das sind nicht Dinge, die wir zustande bringen sollten durch unsere eigene

humane Gesinnung, durch unsere moralische Feistung, sondern es sind Dinge,

die Gott tut und die wir nur nachzuvollziehen brauchen. Gott wird
Mensch, Gott bringt sich zum Opfer: dadurch sind universale geistige Realitäten

geschaffen, aus denen wir leben, aus denen wir schöpfen, die unsere
Haltung zu uns selbst und zu jedem andern Menschen zu verändern vermögen.

Schliesslich ist es auch weder Nachgiebigkeit noch Illusion, wenn wir
bereit werden, den Menschen «siebzigmal siebenmal» zu vergeben, sondern
reale, begründete Hoffnung. Der andere Mensch ist ja nicht nur dieser
Mensch, er ist nicht allein, sondern hinter ihm steht Gott, der aus dem Tod
zum Leben führt: der auferstandene Herr. Für Ihn sind alle Dinge möglich.
Im Blick auf Ihn ist es realistisch und empfangen wir die Kraft der Hoffnung,
um grenzenlos auf die Möglichkeit einer schöpferischen Versöhnung zu
trauen und darum im Geiste einer uneingeschränkten Vergebung zu leben
und zu handeln. Heinrich Ott


	"Sendung" als Grundbegriff der Christologie : eine dogmatische Skizze

