Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bedeutung und Problematik der Christologie
Schubert Ogdens

Wie schon in seinem Erstlingswerk «Christ without Myth» (1961) und in
zahlreichen Aufsitzen, in denen er sich mit Christologie befasst, und von
denen einige in dem Sammelband «The Reality of God» (1966) enthalten
sind, so erweist sich Schubert Ogden auch in seinem jlingsten, diesem Thema
gewidmeten Werk ebenso als ein religionsphilosophisch orientierter Syste-
matiker wie als vertraut mit den Grundfragen heutiger Auffassungen des
Neuen Testaments. Aus diesem Grunde diirften seine Darlegungen iiber das,
worum es nach ihm in der Christologie geht — « The Point of Christology»
(1982) — nicht nur den Dogmatiker, sondern auch den Neutestamentler inter-
essieren, obschon die systematische Zielsetzung, die fiir ihn zugleich dogma-
tischer und ethischer Art ist, iiberwiegt. Aber wie er selber nachdriicklich
vermerkt, geht es ihm nicht um eine Christologie im Sinne ihrer traditionel-
len Behandlung als eines Lehrstiickes des dogmatischen Systems, sondern um
eine Herausarbeitung des existentiellen Wahrheitsgehalts des neutestament-
lichen, genauer des apostolischen Christuszeugnisses (XI. 5ff.). Die Kriterien
fiir eine solche Christologie bilden fiir ihn einerseits die « Angemessenheit»
(appropriateness) an jenes Zeugnis und anderseits dessen «Wahrheit» als
«Glaubwiirdigkeit» (credibility) fiir den heutigen Menschen und sein Seins-
und Selbstverstindnis oder, wie er auch sagt: «glaubwiirdig fiir die
menschliche Existenz in der Beurteilung durch allgemeine Erfahrung und
Vernunft» (4.130 und an zahlreichen anderen Stellen, vgl. Index).

Diesen zwei Gesichtspunkten entsprechend besteht das Werk aus zwei
Teilen, indem die erste Halfte der methodologischen Frage nach dem «Wie»
des Christuszeugnisses gewidmet ist, wahrend in der zweiten dessen norma-
tives « Was» zur Sprache kommen soll (19.86f.). In der Unterscheidung und
Verbindung beider Aspekte liegt die Bedeutung, aber auch die Problematik
dieser Christologie. Als theologisch bedeutsam erscheint die Art und Weise,
wie Ogden in Auseinandersetzung mit den seit Bultmann aufgetretenen
Wandlungen in der Interpretation des Neuen Testaments auf Grund einer
«Christologie des Zeugnisses» (christology of witness) eine Christologie der
Reflexion (christology of reflexion) als eine besondere Form einer — im
Unterschied zur traditionellen — «revidierten Christologie» (revisionary
christology) entwickelt (5ff.) und deren Wahrheit im Rahmen einer ebenfalls
nicht unkritisch libernommenen spekulativen Metaphysik (135ff.) und als
Grundlage einer christlichen Ethik (95f. 1481f.) auszuweisen versucht.

Obschon der ganze Gedankengang in systematisch bewundernswerter
Weise aus einzelnen sorgfiltig vollzogenen und einander abstiitzenden



224 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

Schritten besteht, so ist doch zu fragen, ob die Ausfiihrung und Begriindung
iiberall hinldnglich gesichert sei, oder ob sich nicht gerade aus der Verbin-
dung heterogener historischer und systematischer Gesichtspunkte Grenz-
iiberschreitungen und Vermischungen ergeben, indem die historischen
Analysen durch systematische Ziele beeinflusst und die letzteren wiederum
durch historisch problematische Ansichten unterbaut werden, ganz abgese-
hen davon, dass auch die in dieser Weise gewonnene oder vorausgesetzte
Metaphysik nicht durchwegs einleuchtend erscheint, wie Ogden selber zuge-
ben muss (146 f.). Wir wollen uns im folgenden die damit angetdnte Sachlage
etwas genauer ansehen und die Stichhaltigkeit von Ogdens Argumentation an
den von ihm in Anschlag gebrachten Gesichtspunkten und Massstiben an
einigen Stellen iiberpriifen.

Obschon — auch nach Ogdens Programm (19) — vorerst etwas iiber das
Methodologische seines Vorgehens, d.h. iiber das «Wie» des Redens von
Jesus zu sagen ware, bekommt man es bei ihm sogleich mit Metaphysik zu
tun, und zwar von verschiedenen Seiten her und in verschiedenen Formen.
Was die Moglichkeit oder Unmoglichkeit eines Redens von Jesus betrifft, so
nimmt er die von Martin Kdhler eingefiihrte Gegeniiberstellung des «soge-
nannten historischen Jesus» und des «Christus des Glaubens» auf(46. 51) und
hélt in der Auseinandersetzung mit vor- und nach-Bultmannscher Exegese
(44-56) daran fest, dass die neutestamentlichen Quellen keine sicheren Aus-
sagen liber Person und Selbstverstandnis Jesu ergeben, sondern als «Faktum»
nur solche iliber die Erfahrungen, die der Urgemeinde an Jesus zuteil gewor-
den sein miissen, wenn sie ihn als denjenigen bekennt, an dem ihr an der Frage
nach dem Sinn unseres Daseins «der Sinn der Letztwirklichkeit (the meaning
of ultimate reality) fiir die menschliche Existenz» aufgegangen ist, wie dies
unter der gleichen Fragestellung von ihrem Bekenntnis her auch fiir uns heute
gelten soll (57ff).

Wenn Ogden von diesem «existential-historischen» Jesus sagt, er sei «die
entscheidende Re-praesentation der Sinnbedeutung Gottes flir uns» (76ff.),
und dabei ausdriicklich «re-presentation» schreibt, so nimmt er damit Bezug
auf eine gleich zu Beginn dieser hermeneutischen Ausfiihrungen gemachte
Feststellung, dass, wie alles Fragen «voraussetzt, dass etwas der Fall ist», so
beruhe auch die existentielle Frage nach dem Letztsinn unseres menschlichen
Daseins, auf die die Christologie die Antwort darstelle, auf der Voraussetzung
eines «fundamentalen Glaubens an den Wert des Lebens» (30). Demnach
bestehe die Bedeutung Jesu darin, dass er die endgiiltige Wieder-Darstellung
der Bedeutung der Letztwirklichkeit als des Sinnes unseres Daseins bilde.

Bevor wir diese von Ogden schon friiher vertretene Reihenfolge — Frage
nach dem Sinn des Daseins, darin bereits vorausgesetzte Sinnwirklichkeit



F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens 225

und deren Bestidtigung durch ihre entscheidende Re-prisentierung durch
Jesus, bezeugt und verstanden als Glaubenszeugnis —in ihrer metaphysischen
Ausformung weiterverfolgen, haben wir aber noch einige andere Wesensmo-
mente dieser Glaubensauffassung in Betracht zu ziehen.

In dem geschilderten Glaubensverstidndnis schliesst Ogden nicht nur die
Berufung auf ein Selbstverstindnis Jesu als Grundlage aus (67ff.), sondern
will auch die als immerhin wahrscheinlich angenommenen eschatologischen
Aussagen in der Verkiindigung Jesu liber das Kommen des Messias und das
Ende der bestehenden Welt (115.160) nicht als weltbildlich gelten lassen,
sondern ausschliesslich als Ausdruck fiir den Entscheidungscharakter der
Erfahrung, die an Jesus bzw. an seiner Re-priasentierung des Sinnes der
Letztwirklichkeit fiir das menschliche Dasein zu machen ist (58.117ff)). Um
der bleibenden Bedeutung der eschatologischen Erwartung willen wird deren
Seinscharakter zugunsten ihrer Sinnbedeutung zur blossen zeitgeschichtlich
bedingten Vorstellungsweise abgeschwacht. Das nimliche geschieht mit der
paulinischen Auffassung der Heilsbedeutung des Kreuzestodes Jesu
(124f£)).

Gefiillt werden diese von ihren mythologisch-kosmischen Bestandteilen
«gereinigten» Vorstellungsformen durch die von Jesus dargestellte und an
ihm erfahrbare, allen Menschen geltende «grenzenlose Liebe Gottes» (118F.),
die als solche nur fiir den «Glauben» erfassbar ist und durch das Verhalten
der Gliubigen als «befreiende Kraft» in ihrem Leben erfahren und in der
Welt wirksam wird (127ff.), von der Ogden glaubt sagen zu konnen: «Gott
gibt uns den Sieg durch unseren Herrn Jesus Christus», wie die Uberschrift
des 7. Kapitels lautet.

In diesem Kapitel unternimmt nun Ogden den Versuch, die «Glaubwiir-
digkeit» der von 1thm als dem «apostolischen Zeugnis» angemessen erachte-
ten Auffassung von Glauben als «Vertrauen in die Gabe von Gottes gren-
zenloser Liebe» (127) aufzuzeigen. Weil er bei Bultmann und noch mehr bei
einigen seiner Nachfolger, wie z.B. bei van Buren und Herbert Braun, eine
«Reduktion» des Glaubens auf blosse Aussagen iiber den Menschen statt
iiber Gott befiirchtet (132), will er dies in Form einer «streng buchstiablichen
(literal) oder transzendentalen» Metaphysik tun, deren unvermeidlich
«nichtbuchstéibliche» Begriffe jedoch nicht «analogisch», sondern «symbo-
lisch» zu verwenden seien (143ff.). Er beruft sich hier auf den von ihm schon
frither in «The Reality of God» vertretenen «dipolaren», sowohl « Werden»
als auch «Sein» einschliessenden Gottesbegriff Hartshornes, allerdings so,
dass er von diesem — im Unterschied zu seinen friiheren Stellungnahmen -
auch Abstand nimmt. Obschon er erklart, dass er «zunehmend skeptisch
gegen alle Formen kategorialer Metaphysik — neoklassischer so gut wie klas-



226 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

sischer —geworden» sei, d. h. gegen Hartshorne wie Thomas und Tillich (133),
will er doch an einer «doppelten Sicht Gottes» festhalten (143.148), indem er
unterscheidet zwischen der «symbolischen, aber nicht wortlich metaphysi-
schen Aussage», dass Gott «in sich» (in itself) «als Letztwirklichkeit gren-
zenlose Liebe» sei (144), wahrend er «fiir uns», nur in «nichtkognitivistischer
religioser Sprache» ausdriickbar, wirksam werde, indem er uns instand setze,
«in Liebe zu allen unseren Mitgeschdpfen zu handeln». Fiir diese zweite
Funktionsweise der in Christus entscheidend geoffenbarten Letztwirklichkeit
als grenzenloser Liebe verweist Ogden in diesem Zusammenhang auf das
Wesen von Liebe, das darin bestehe, dass in ihr «nicht nur ein Handeln auf
den anderen, sondern auch, und dies ebenso sicher, ein Behandeltwerden
durch den anderen» stattfinde (145). Mit der Berufung auf diese Erfahrungs-
grundlage glaubt er nicht nur die Grundlage von Hartshornes Metaphysik
«klargelegt», sondern auch die Schwierigkeiten sonstiger Analogiespekula-
tionen «behoben» zu haben (147), rdumt aber auch ein, dass es thm wohl
nicht gelungen sei, alle Zweifel an der von ihm vorgeschlagenen Christologie
zu liberwinden (144,146). Noch viel wichtiger als ihre «theoretische», sei
jedoch ihre «praktische Glaubwiirdigkeit» (147), deren Ausweis er das letzte
Kapitel seines Buches widmet.

Unter dem Stichwort der «Entideologisierung» (150.164) als Fortsetzung
der Entmythologisierung kritisiert er in diesem ethischen Schlusskapitel
sowohl eine sich auf Jesus berufende, aber das Ausbleiben der Parusie nicht in
Rechnung stellende «Befreiungstheologie» (160f.) als auch eine apolitische
«Ausserweltlichkeit» (151ff.), um beiden als «notwendige» Folge der existen-
tialen Interpretation eine «politische Interpretation» der «wirklichen Gegen-
wart der befreienden Liebe Gottes» im Christuszeugnis des Glaubens als
«politische Verantwortung» gegeniiberzustellen (166). Abgesehen davon,
dass Ogden diese Aufgabe zugestandenermassen hier nur «grundsdtzlich»
ausfiihren kann (149), mutet es etwas seltsam an, wenn er sein Buch, in dem es
ithm um die Bedeutung und die Wahrheit des urchristlichen Glaubensbe-
kenntnisses «Jesus ist der Christus» geht, mit dem Gleichnis vom Jiingsten
Gericht Mt. 25,31-46 beschliesst und feststellt, dass dessen Kriterium «in
keiner Weise ein christologisches oder gar theologisches» sei, indem darin
«kein Wort tiber Glauben an Christus oder gar Gott» gesagt, sondern nur von
einem «Tun in bezug auf die gewohnlichsten menschlichen Bediirfnisse» die
Rede sei (167).

Mehr als an das Zitat aus Luthers « Traktat von der christlichen Freiheity,
das Ogden als Motto seinem Buch voranstellt, lasst dieser Schluss an Albrecht
Ritschls Berufsgedanken denken, wie denn auch sein Glaubensbegriff und
Christusverstdndnis an die diesbeziiglichen Positionen Ritschls und seiner



F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens 227

Schule erinnert und desgleichen an die im Anschluss daran und in Ausein-
andersetzung mit Martin Kdhler entstandene Diskussion iiber das Problem
von Glaube und Geschichte, das in der Dialektischen Theologie und deren
Auseinandergehen zwischen Barth und Bultmann wohl von neuem aufge-
nommen, aber nicht gelost worden ist. Zieht man dazu noch in Betracht, dass
die von Ogden nach wie vor — wenn auch mit einigen Abidnderungen — ver-
tretene Process-Theologie die typisch amerikanische Parallele zu der univer-
salen Teleologie der spekulativ liberalen Theologie von Biedermann bis
Liidemann darstellt, so sieht man sich mit ihm in die theologische Situation
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts zuriickversetzt, die heute nach dem
Abflauen der Barthianischen Welle in Amerika wie in Europa eine Neuauf-
lage erfahren hat.

Im Unterschied zu einem auf blosser Befriedigung eines Sinnbediirfnisses
beruhenden, der Problematik seines historischen Ursprungs und der Welt-
wirklichkeit, in der wir leben, nicht Rechnung tragenden und deshalb illu-
siondren Heilsgeschichtsglaubens mochte Ogden dieser Situation dadurch
Rechnung tragen, dass er in seiner Metaphysik unterscheidet zwischen Got-
tes An-sich-Sein und seinem Fiir-uns-Sein, also zwischen zwei Arten von
Transzendenz. Aber weil ihm sowohl in bezug auf die Seins- als auch auf die
Sinn-Aussagen die sachgemaisse hermeneutische und metaphysische Begriff-
lichkeit fehlt bzw. weil bei ihm die Begriffe existentiell und existential, kate-
gorial und transzendental, buchstidblich und symbolisch, Erfahrung und
Selbstverstindnis, aber auch die Distinktionen innerhalb des Analogiebe-
griffs weder eindeutig definiert noch in ein ihre Reichweite und deren Gren-
zen beriicksichtigendes Verhéiltnis gebracht sind, sagt er einerseits zuviel iiber
das «Geheimnis des Seins» (42) und anderseits zu wenig liber dessen beson-
dere Sinnoffenbarung, so dass Sein bei ihm schon Sinn wird, aber diesem Sinn
dann Sein mangelt, bzw. ihm nur im Glauben an eine im apostolischen
Zeugnis autoritativ und normativ bezeugte Sinn-Erfahrung ein fragwiirdig
partieller Seinscharakter zukommt. Statt in der Anerkennung des Scheiterns
der Sinnproklamation der urchristlichen Eschatologie am Sinnritsel des
Seins die Wahrheit von Existenz als Sinnkrise des Seins und damit als deren
besondere Sinnmdoglichkeit zu sehen, schldgt Ogden diese Moglichkeit wahr-
haftiger und wirklicher eschatologischer Existenz aus, um sich mit dem Besitz
eines «apostolischen Bekenntnisses» zufriedenzugeben, von dem er — nicht
anders als wie Lincoln seine Gettysburger-Rede aus dem Erlebnis der Teil-
habe an der Geburt der amerikanischen Nation heraus gehalten hat (56f) —
im Gefiihl einer Art von Kirchenpatriotismus reden md&chte.

Offensichtlich steht fiir Ogden hinter dieser Parallele zwischen einem
politischen Patriotismus und seinem apostolisch-kirchlichen ein «happen-



228 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

ing»-massiges (56f.) Glaubenserleben, dessen Methodologie er in diesem
Buch entfaltet und mit der er sich in seinem Methodismus heimisch fiihlen
kann. Mogen die Gedankenginge, die der Systematiker Schubert Ogden in
seiner Theologie entwickelt und die Ziele, die der Neutestamentler Bo Reicke
aufseinem Forschungsgebiet verfolgt, und die Methoden, die er dabei anwen-
det, auch — nicht nur geographisch — durch einen Ozean getrennt sein, so
diirfte doch gerade diese zuletzt erwahnte Eigentiimlichkeit einer Verbun-
denheit mit einem kirchlichen Bekenntnis den letzteren auch in positivem
Sinne beriihren, und damit die Wahl dieses Gegenstandes als Beitrag eines
Systematikers zu seiner Festgabe rechtfertigen — ohne dass dadurch die Di-
stanz, in der ich mich in theologischer Hinsicht zu ihm weiss, wie dies wohl
auch aus meiner Kritik an Ogden ersichtlich wird, verringert wiirde. Was uns
verbindet, ist die Sache, aber nicht, was wir damit anfangen, und das gilt auch
fiir unser beider Verhéltnis zu Ogdens Christologie und zu dem, worum es
1thm darin geht.

Fritz Buri



	Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

