
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedeutung und Problematik der Christologie
Schubert Ogdens

Wie schon in seinem Erstlingswerk «Christ without Myth» (1961) und in
zahlreichen Aufsätzen, in denen er sich mit Christologie befasst, und von
denen einige in dem Sammelband «The Reality of God» (1966) enthalten
sind, so erweist sich Schubert Ogden auch in seinem jüngsten, diesem Thema
gewidmeten Werk ebenso als ein religionsphilosophisch orientierter
Systematiker wie als vertraut mit den Grundfragen heutiger Auffassungen des

Neuen Testaments. Aus diesem Grunde dürften seine Darlegungen über das,

worum es nach ihm in der Christologie geht - « The Point of Christology»
(1982) - nicht nur den Dogmatiker, sondern auch den Neutestamentier
interessieren, obschon die systematische Zielsetzung, die für ihn zugleich dogmatischer

und ethischer Art ist, überwiegt. Aber wie er selber nachdrücklich
vermerkt, geht es ihm nicht um eine Christologie im Sinne ihrer traditionellen

Behandlung als eines Lehrstückes des dogmatischen Systems, sondern um
eine Herausarbeitung des existentiellen Wahrheitsgehalts des neutestament-
lichen, genauer des apostolischen Christuszeugnisses (XI. 5ff.). Die Kriterien
für eine solche Christologie bilden für ihn einerseits die «Angemessenheit»
(appropriateness) an jenes Zeugnis und anderseits dessen «Wahrheit» als

«Glaubwürdigkeit» (credibility) für den heutigen Menschen und sein Seinsund

Selbstverständnis oder, wie er auch sagt: «glaubwürdig für die
menschliche Existenz in der Beurteilung durch allgemeine Erfahrung und
Vernunft» (4.130 und an zahlreichen anderen Stellen, vgl. Index).

Diesen zwei Gesichtspunkten entsprechend besteht das Werk aus zwei
Teilen, indem die erste Hälfte der methodologischen Frage nach dem «Wie»
des Christuszeugnisses gewidmet ist, während in der zweiten dessen normatives

«Was» zur Sprache kommen soll (19.86f.). In der Unterscheidung und
Verbindung beider Aspekte liegt die Bedeutung, aber auch die Problematik
dieser Christologie. Als theologisch bedeutsam erscheint die Art und Weise,
wie Ogden in Auseinandersetzung mit den seit Bultmann aufgetretenen
Wandlungen in der Interpretation des Neuen Testaments auf Grund einer
«Christologie des Zeugnisses» (christology of witness) eine Christologie der
Reflexion (christology of reflexion) als eine besondere Form einer - im
Unterschied zur traditionellen - «revidierten Christologie» (revisionary
christology) entwickelt (5ff.) und deren Wahrheit im Rahmen einer ebenfalls
nicht unkritisch übernommenen spekulativen Metaphysik (13 5 ff.) und als

Grundlage einer christlichen Ethik (95f. 148ff.) auszuweisen versucht.
Obschon der ganze Gedankengang in systematisch bewundernswerter

Weise aus einzelnen sorgfältig vollzogenen und einander abstützenden



224 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

Schritten besteht, so ist doch zu fragen, ob die Ausführung und Begründung
überall hinlänglich gesichert sei, oder ob sich nicht gerade aus der Verbindung

heterogener historischer und systematischer Gesichtspunkte
Grenzüberschreitungen und Vermischungen ergeben, indem die historischen
Analysen durch systematische Ziele beeinflusst und die letzteren wiederum
durch historisch problematische Ansichten unterbaut werden, ganz abgesehen

davon, dass auch die in dieser Weise gewonnene oder vorausgesetzte
Metaphysik nicht durchwegs einleuchtend erscheint, wie Ogden selber zugeben

muss (146 f.). Wir wollen uns im folgenden die damit angetönte Sachlage
etwas genauer ansehen und die Stichhaltigkeit von Ogdens Argumentation an
den von ihm in Anschlag gebrachten Gesichtspunkten und Massstäben an
einigen Stellen überprüfen.

Obschon - auch nach Ogdens Programm (19) - vorerst etwas über das

Methodologische seines Vorgehens, d.h. über das «Wie» des Redens von
Jesus zu sagen wäre, bekommt man es bei ihm sogleich mit Metaphysik zu
tun, und zwar von verschiedenen Seiten her und in verschiedenen Formen.
Was die Möglichkeit oder Unmöglichkeit eines Redens von Jesus betrifft, so

nimmt er die von Martin Kähler eingeführte Gegenüberstellung des

«sogenannten historischen Jesus» und des «Christus des Glaubens» auf (46.51) und
hält in der Auseinandersetzung mit vor- und nach-Bultmannscher Exegese

(44-56) daran fest, dass die neutestamentlichen Quellen keine sicheren
Aussagen über Person und Selbstverständnis Jesu ergeben, sondern als «Faktum»
nur solche über die Erfahrungen, die der Urgemeinde an Jesus zuteil geworden

sein müssen, wenn sie ihn als denjenigen bekennt, an dem ihr an der Frage
nach dem Sinn unseres Daseins «der Sinn der Letztwirklichkeit (the meaning
of ultimate reality) für die menschliche Existenz» aufgegangen ist, wie dies

unter der gleichen Fragestellung von ihrem Bekenntnis her auch für uns heute
gelten soll (5 7 ff.).

Wenn Ogden von diesem «existential-historischen» Jesus sagt, er sei «die
entscheidende Re-praesentation der Sinnbedeutung Gottes für uns» (76ff),
und dabei ausdrücklich «re-presentation» schreibt, so nimmt er damit Bezug
auf eine gleich zu Beginn dieser hermeneutischen Ausführungen gemachte
Feststellung, dass, wie alles Fragen «voraussetzt, dass etwas der Fall ist», so
beruhe auch die existentielle Frage nach dem Letztsinn unseres menschlichen
Daseins, aufdie die Christologie die Antwort darstelle, aufder Voraussetzung
eines «fundamentalen Glaubens an den Wert des Lebens» (30). Demnach
bestehe die Bedeutung Jesu darin, dass er die endgültige Wieder-Darstellung
der Bedeutung der Letztwirklichkeit als des Sinnes unseres Daseins bilde.

Bevor wir diese von Ogden schon früher vertretene Reihenfolge - Frage
nach dem Sinn des Daseins, darin bereits vorausgesetzte Sinnwirklichkeit



F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens 225

und deren Bestätigung durch ihre entscheidende Re-präsentierung durch
Jesus, bezeugt und verstanden als Glaubenszeugnis - in ihrer metaphysischen
Ausformung weiterverfolgen, haben wir aber noch einige andere Wesensmomente

dieser Glaubensauffassung in Betracht zu ziehen.
In dem geschilderten Glaubensverständnis schliesst Ogden nicht nur die

Berufung auf ein Selbstverständnis Jesu als Grundlage aus (6 7 ff.), sondern
will auch die als immerhin wahrscheinlich angenommenen eschatologischen
Aussagen in der Verkündigung Jesu über das Kommen des Messias und das

Ende der bestehenden Welt (115.160) nicht als weltbildlich gelten lassen,
sondern ausschliesslich als Ausdruck für den Entscheidungscharakter der
Erfahrung, die an Jesus bzw. an seiner Re-präsentierung des Sinnes der
Letztwirklichkeit für das menschliche Dasein zu machen ist (58.117ff). Um
der bleibenden Bedeutung der eschatologischen Erwartung willen wird deren
Seinscharakter zugunsten ihrer Sinnbedeutung zur blossen zeitgeschichtlich
bedingten Vorstellungsweise abgeschwächt. Das nämliche geschieht mit der
paulinischen Auffassung der Heilsbedeutung des Kreuzestodes Jesu

(124 f.).
Gefüllt werden diese von ihren mythologisch-kosmischen Bestandteilen

«gereinigten» Vorstellungsformen durch die von Jesus dargestellte und an
ihm erfahrbare, allen Menschen geltende «grenzenlose Liebe Gottes» (118ff.),
die als solche nur für den «Glauben» erfassbar ist und durch das Verhalten
der Gläubigen als «befreiende Kraft» in ihrem Leben erfahren und in der
Welt wirksam wird (127ff.), von der Ogden glaubt sagen zu können: «Gott
gibt uns den Sieg durch unseren Herrn Jesus Christus», wie die Überschrift
des 7. Kapitels lautet.

In diesem Kapitel unternimmt nun Ogden den Versuch, die «Glaubwürdigkeit»

der von ihm als dem «apostolischen Zeugnis» angemessen erachteten

Auffassung von Glauben als «Vertrauen in die Gabe von Gottes
grenzenloser Liebe» (127) aufzuzeigen. Weil er bei Bultmann und noch mehr bei
einigen seiner Nachfolger, wie z. B. bei van Buren und Herbert Braun, eine
«Reduktion» des Glaubens auf blosse Aussagen über den Menschen statt
über Gott befürchtet (132), will er dies in Form einer «streng buchstäblichen
(literal) oder transzendentalen» Metaphysik tun, deren unvermeidlich
«nichtbuchstäbliche» Begriffe jedoch nicht «analogisch», sondern «symbolisch»

zu verwenden seien (143 ff.). Er beruft sich hier auf den von ihm schon
früher in «The Reality of God» vertretenen «dipolaren», sowohl «Werden»
als auch «Sein» einschliessenden Gottesbegriff Hartshornes, allerdings so,
dass er von diesem - im Unterschied zu seinen früheren Stellungnahmen -
auch Abstand nimmt. Obschon er erklärt, dass er «zunehmend skeptisch
gegen alle Formen kategorialer Metaphysik - neoklassischer so gut wie klas-



226 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

sischer-geworden» sei, d. h. gegen Hartshorne wie Thomas und Tillich (133),
will er doch an einer «doppelten Sicht Gottes» festhalten (143.148), indem er
unterscheidet zwischen der «symbolischen, aber nicht wörtlich metaphysischen

Aussage», dass Gott «in sich» (in itself) «als Letztwirklichkeit
grenzenlose Liebe» sei (144), während er «für uns», nur in «nichtkognitivistischer
religiöser Sprache» ausdrückbar, wirksam werde, indem er uns instand setze,
«in Liebe zu allen unseren Mitgeschöpfen zu handeln». Für diese zweite
Funktionsweise der in Christus entscheidend geoffenbarten Letztwirklichkeit
als grenzenloser Liebe verweist Ogden in diesem Zusammenhang auf das

Wesen von Liebe, das darin bestehe, dass in ihr «nicht nur ein Handeln auf
den anderen, sondern auch, und dies ebenso sicher, ein Behandeltwerden
durch den anderen» stattfinde (145). Mit der Berufung auf diese Erfahrungsgrundlage

glaubt er nicht nur die Grundlage von Hartshornes Metaphysik
«klargelegt», sondern auch die Schwierigkeiten sonstiger Analogiespekulationen

«behoben» zu haben (147), räumt aber auch ein, dass es ihm wohl
nicht gelungen sei, alle Zweifel an der von ihm vorgeschlagenen Christologie
zu überwinden (144,146). Noch viel wichtiger als ihre «theoretische», sei

jedoch ihre «praktische Glaubwürdigkeit» (147), deren Ausweis er das letzte

Kapitel seines Buches widmet.
Unter dem Stichwort der «Entideologisierung» (150.164) als Fortsetzung

der Entmythologisierung kritisiert er in diesem ethischen Schlusskapitel
sowohl eine sich aufJesus berufende, aber das Ausbleiben der Parusie nicht in
Rechnung stellende «Befreiungstheologie» (160f.) als auch eine apolitische
«Ausserweltlichkeit» (15Iff.), um beiden als «notwendige» Folge der existen-
tialen Interpretation eine «politische Interpretation» der «wirklichen Gegenwart

der befreienden Liebe Gottes» im Christuszeugnis des Glaubens als

«politische Verantwortung» gegenüberzustellen (166). Abgesehen davon,
dass Ogden diese Aufgabe zugestandenermassen hier nur «grundsätzlich»
ausfuhren kann (149), mutet es etwas seltsam an, wenn er sein Buch, in dem es

ihm um die Bedeutung und die Wahrheit des urchristlichen Glaubensbekenntnisses

«Jesus ist der Christus» geht, mit dem Gleichnis vom Jüngsten
Gericht Mt. 25,31-46 beschliesst und feststellt, dass dessen Kriterium «in
keiner Weise ein christologisches oder gar theologisches» sei, indem darin
«kein Wort über Glauben an Christus oder gar Gott» gesagt, sondern nur von
einem «Tun in bezug auf die gewöhnlichsten menschlichen Bedürfnisse» die
Rede sei (167).

Mehr als an das Zitat aus Luthers «Traktat von der christlichen Freiheit»,
das Ogden als Motto seinem Buch voranstellt, lässt dieser Schluss an Albrecht
Ritschis Berufsgedanken denken, wie denn auch sein Glaubensbegriff und
Christusverständnis an die diesbezüglichen Positionen Ritschis und seiner



F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens 221

Schule erinnert und desgleichen an die im Anschluss daran und in
Auseinandersetzung mit Martin Kähler entstandene Diskussion über das Problem
von Glaube und Geschichte, das in der Dialektischen Theologie und deren

Auseinandergehen zwischen Barth und Bultmann wohl von neuem
aufgenommen, aber nicht gelöst worden ist. Zieht man dazu noch in Betracht, dass

die von Ogden nach wie vor - wenn auch mit einigen Abänderungen -
vertretene Process-Theologie die typisch amerikanische Parallele zu der universalen

Teleologie der spekulativ liberalen Theologie von Biedermann bis
Lüdemann darstellt, so sieht man sich mit ihm in die theologische Situation
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zurückversetzt, die heute nach dem
Abflauen der Barthianischen Welle in Amerika wie in Europa eine Neuauflage

erfahren hat.
Im Unterschied zu einem aufblosser Befriedigung eines Sinnbedürfnisses

beruhenden, der Problematik seines historischen Ursprungs und der
Weltwirklichkeit, in der wir leben, nicht Rechnung tragenden und deshalb
illusionären Heilsgeschichtsglaubens möchte Ogden dieser Situation dadurch
Rechnung tragen, dass er in seiner Metaphysik unterscheidet zwischen Gottes

An-sich-Sein und seinem Für-uns-Sein, also zwischen zwei Arten von
Transzendenz. Aber weil ihm sowohl in bezug auf die Seins- als auch auf die

Sinn-Aussagen die sachgemässe hermeneutische und metaphysische
Begrifflichkeit fehlt bzw. weil bei ihm die Begriffe existentiell und existential, kate-

gorial und transzendental, buchstäblich und symbolisch, Erfahrung und
Selbstverständnis, aber auch die Distinktionen innerhalb des Analogiebegriffs

weder eindeutig definiert noch in ein ihre Reichweite und deren Grenzen

berücksichtigendes Verhältnis gebracht sind, sagt er einerseits zuviel über
das «Geheimnis des Seins» (42) und anderseits zu wenig über dessen besondere

Sinnoffenbarung, so dass Sein bei ihm schon Sinn wird, aber diesem Sinn
dann Sein mangelt, bzw. ihm nur im Glauben an eine im apostolischen
Zeugnis autoritativ und normativ bezeugte Sinn-Erfahrung ein fragwürdig
partieller Seinscharakter zukommt. Statt in der Anerkennung des Scheiterns
der Sinnproklamation der urchristlichen Eschatologie am Sinnrätsel des

Seins die Wahrheit von Existenz als Sinnkrise des Seins und damit als deren
besondere Sinnmöglichkeit zu sehen, schlägt Ogden diese Möglichkeit
wahrhaftiger und wirklicher eschatologischer Existenz aus, um sich mit dem Besitz
eines «apostolischen Bekenntnisses» zufriedenzugeben, von dem er - nicht
anders als wie Lincoln seine Gettysburger-Rede aus dem Erlebnis der Teilhabe

an der Geburt der amerikanischen Nation heraus gehalten hat (56f.) -
im Gefühl einer Art von Kirchenpatriotismus reden möchte.

Offensichtlich steht für Ogden hinter dieser Parallele zwischen einem
politischen Patriotismus und seinem apostolisch-kirchlichen ein «happen-



228 F. Buri, Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

ing»-mässiges (56f.) Glaubenserleben, dessen Methodologie er in diesem
Buch entfaltet und mit der er sich in seinem Methodismus heimisch fühlen
kann. Mögen die Gedankengänge, die der Systematiker Schubert Ogden in
seiner Theologie entwickelt und die Ziele, die der Neutestamentier Bo Reiche
aufseinem Forschungsgebiet verfolgt, und die Methoden, die er dabei anwendet,

auch - nicht nur geographisch - durch einen Ozean getrennt sein, so

dürfte doch gerade diese zuletzt erwähnte Eigentümlichkeit einer Verbundenheit

mit einem kirchlichen Bekenntnis den letzteren auch in positivem
Sinne berühren, und damit die Wahl dieses Gegenstandes als Beitrag eines

Systematikers zu seiner Festgabe rechtfertigen - ohne dass dadurch die
Distanz, in der ich mich in theologischer Hinsicht zu ihm weiss, wie dies wohl
auch aus meiner Kritik an Ogden ersichtlich wird, verringert würde. Was uns
verbindet, ist die Sache, aber nicht, was wir damit anfangen, und das gilt auch
für unser beider Verhältnis zu Ogdens Christologie und zu dem, worum es

ihm darin geht.
Fritz Buri


	Bedeutung und Problematik der Christologie Schubert Ogdens

