Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen Uber seinen
Unglauben

Autor: Wilson, John Elbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen
liber seinen Unglauben'

Die heutige Overbeck-Forschung ist mehrheitlich der Ansicht, dass der
Basler Theologieprofessor und Freund Nietzsches nicht ein Christ gewesen
sein kann, jedenfalls nicht in den letzten Jahren seines Lebens. Dieses Urteil
griindet vornehmlich auf Aussagen Overbecks iiber seinen Unglauben, die in
Manuskripten aus der Zeit nach seiner Pensionierung im Jahre 1897 vorlie-
gen. Im Jahre 1931 ist der grosste Teil dieser Aussagen auf einmal an die
Offentlichkeit gelangt, nimlich in Walter Niggs Arbeit «Franz Overbeck,
Versuch einer Wiirdigung». Seltsam i1st es, dass diese Aussagen nicht vorher
an den Tag kamen, namentlich in der 1919 von Carl Albrecht Bernoulli
herausgegebenen Arbeit «Christentum und Kultur». Diese Arbeit griindet
auf denselben Manuskripten, die Walter Nigg ein Jahrzehnt spéter vorlagen,
und Bernoulli selbst war spatestents seit 1906 der Ansicht, dass Overbeck
keinen christlichen Glauben hatte.>? Wie die von Overbeck selbst veroffent-
lichten Schriften aber, fordert «Christentum und Kultur» nicht die Schluss-
folgerung, dass Overbeck kein Christ war. Bekanntlich hat Karl Barth diese
Schriften mit grossem Gewinn gelesen, und Barth hat Overbeck fiir einen
gldubigen christlichen Menschen gehalten. Fiir Bernoulli und auch fiir den
Basler Theologen Eberhard Vischer war Barths These letzten Endes nur
deshalb méglich, weil sie glaubten, Barth hitte Overbeck nur durch die ver-
offentlichten Schriften gekannt.® Barth hatte die Manuskripte Overbecks in
der Tat nie gesehen, aber er hatte eine andere Quelle fiir seine Uberzeugung,
ndmlich die Frau Franz Overbecks, Frau Ida Overbeck-Rothpletz. Uber ein
Gespriach mit Frau Overbeck im Jahre 1920 berichtet Barth in einem Briefan
seinen vertrauten Freund Eduard Thurneysen: «Sie... entwarf mir ein Bild
von ihrem Mann, das nun einfach haarscharf stimmt zu unserer Auffassung.
Die Broschiire kann ruhigst erscheinen, es ist alles in Ordnung, und iiber die

I Die vorliegende Schrift ist eine af geéinderte Fassung meiner am 2. Februar 1984 in der Aula
zu Basel gehaltenen Antrittsvorlesung.

2 Siehe seinen Aufsatz «Franz Overbeck» im Basler Jahrbuch des Jahres 1906, 191. Die in
unserem Text angefiihrten Ansichten und Ausserungen Bernoullis wollen wir in einem folgen-
den Artikel belegen. S.u.A.8.

3 S. bes. Vischers Einleitung zu Overbecks «Selbstbekenntnisse» (Basel, 1941), 45 ff. (Der
Titel ist von Vischer.) Schon aber in seinem beriihmten «Overbeck redivivus» kritisiert er
Bernoullis Auswahl der Manuskripte fiir Christentum und Kultur: Die christliche Welt, 36
(1922) Sp.111. Die Auswabhl ist aber nicht Bernoullis: s. A.8.



212 J. E. Wilson

Basler Alleswisser werden wir lachen, mehr als sie iiber uns.»* Die erwdhnte
Broschiire ist im selben Jahr 1920 unter dem Titel «Unerledigte Anfragen an
die Theologie» erschienen. Damals aber waren die Aussagen Overbecks iiber
seinen Unglauben noch nicht veroffentlicht. Im Licht dieser Aussagen hat
dann die Overbeck-Forschung sich zum Schluss gezwungen gesehen, dass
Frau Overbeck Karl Barth in die Irre fiihrte. Bernoulli meinte, Frau Overbeck
sei durch die plotzliche Aufmerksamkeit sehr erfreut gewesen und hitte aus
diesem Grunde sozusagen im neuen Spiel der dialektischen Theologie ein
wenig mitgespielt.

Diese Schlussfolgerung, dass Frau Overbeck Karl Barth getdauscht habe, ist
nun aber in der Tat nicht zwingend, weil ndhere Priifung der Aussagen
Overbecks iliber seinen Unglauben eine bemerkenswerte Zweideutigkeit auf-
zeigt, die fiir Barths Uberzeugung spricht. Um diese These zu vertreten, muss
man die andere postulieren, dass Overbeck mit Absicht zweideutig geschrie-
ben hat. Bevor wir einige Proben vornehmen, ist zu bemerken, dass die Satze
iiber den eigenen Unglauben nicht zahlreich sind. In der Hauptsache hat
Overbeck diese Sitze in seiner Zettel-Sammlung «Kirchenlexikon» unter
dem Titel «Christentum (mein)» aufgeschrieben.” Daneben gibt es nur drei
andere Aussagen, welche direkt mit dem Unglauben zu tun haben. Jedoch
stehen diese Sidtze nicht isoliert fiir sich, sondern sie gehoren zu der allge-
meinen kritischen Richtung von allen Manuskripten Overbecks aus seiner
letzten Zeit.

Die erste Probe ist der ganze erste Abschnitt unter dem Titel « Christentum
(mein)» (vgl. Nigg, 54f.):

«Ich habe kein eigentiimliches Christentum, ich bin ihm nur entfremdet, von Haus aus fremd
und durch das Leben, alles was mir an Menschen und Dingen darin begegnet, nur immer fremder
geworden. Ich habe kein Verhiltnis zum Christentum, das auf einem anderen Bande, das mich
damit verbdnde, beruhte, als meine Theologie und meinen Theologenberuf. Zu diesem bin ich
aber nur durch ein Missverstandnis ggkommen, woher sollte ich also noch ein Christ sein? Ich
bin kein Theologe und also auch kein Christ, der ich nur, wenn ich ein Theologe wire, sein
konnte. Kann ich den Satz auch umkehren? Ich glaube nur darum nicht, weil es doch eine viel
bedeutsamere Sache ist, kein Christ als kein Theologe zu sein. Nur meinetwegen wire diese
Umkehrung, so viel ich sehe, moglich.»

Man merkt zunichst die umstandliche, wortreiche Art dieser scheinbar
eindeutigen Erkldrung. Die Zweideutigkeit besteht darin, dass der Unglaube

4 Briefwechsel K. Barth-E. Thurneysen, Teill, 1913-1921 (Ziirich, 1973), 380. Vgl. K. Barth,
«Immer noch unerledigte Anfragen», Die christliche Welt, 36 (1922) Sp.249.

3 Siehe M. Tetz, Overbeckiana. Ubersicht iiber den F. Overbeck-Nachlass der Universitits-
bibliothek Basel, II. Teil: Der wissenschaftliche Nachlass F. Overbecks (Basel, 1962), 108 ff.



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen tiber seinen Unglauben 213

auf den «Besitz» oder auf das «Eigentum» bezogen wird. Auch das «nur
meinetwegen» des letzten Satzes bezieht sich auf das Christentum als etwas
Eigenes, als Besitz. Nur ist zu fragen, ob christlicher Glaube fiir Overbeck
tiberhaupt ein «Besitz» sein kann, ob fiir ihn das Christentum etwas ist, zu
dem man «ein Verhiltnis hat». Im Neuen Testament gibt es Grund, vielmehr
umgekehrt von dem glaubigen Menschen als Besitz Christi zu reden — man
denke etwa an das hohepriesterliche Gebet Jesu in Joh 17. In seinem «Kir-
chenlexikon» unter dem Titel «Glaube (Vermischtes)» (§ 2) zitiert Overbeck
das Wort des Ambrosius: Fides teneri nescia. Glaube kann nicht — wie
Overbeck hier schreibt — in Schranken gehalten werden, oder, wie man auch
libersetzen kann: Glaube kann nicht ein Besitz sein. Noch wichtiger sind aber
Feststellungen Overbecks liber die Theologie, welche sie als Eigentumsver-
haltnis definieren. In seinen Vorlesungen liber die mittelalterliche Scholastik,
im Jahre 1917 veroffentlicht, leitet diese Definition sogar die ganze Arbeit ein.
Am Anfang (S. 3) schreibt er in bezug auf die Theologie im allgemeinen: «Als
blosses Ideal ohne Form existiert in der Geschichte iiberhaupt kein Ding, die
Periode, welche irgend einen Inhalt mit einer Form versieht, macht das ganze
Ding damit zu seinem Eigentum.» An dieser Stelle nennt er dann die Theo-
logen «Besitzer». Als Menschen ihrer Zeit versehen sie z. B. den Glaubens-
inhalt mit einer bestimmten Form und machen damit den Glaubensinhalt zu
einem Besitz ihrer Theologie.

Dass nun bei Overbeck die Theologie fiir den christlichen Glauben eine
sehr problematische Grosse ist, ist in der Forschung kein Geheimnis. In
seiner wichtigsten Arbeit, «Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theo-
logie» von 1873 (zit. nach der Ausgabe Darmstadt 1963), spricht er aus, dass
die Wissenschaft an sich immer schon die Fihigkeit gehabt habe, den Glau-
ben wegzuerkliren und daher zu zerstoren, es sei denn, dass der Glaube selbst
stark genug ist, sich von solcher Wirkung fernzuhalten (23f.). Theologie
definiert Overbeck als Wissenschaft und schreibt weiter (34f.), wenn auch in
fritheren Zeiten der Kirchengeschichte der Glaube die Wissenschaft habe
beherrschen konnen, so sei das heute nicht mehr der Fall. Heute sei die
Wissenschaft vom Glauben vollig frei geworden, sie unterwerfe sich keines-
wegs den Forderungen des Glaubens. Dies sei nach den Grundsitzen der
heutigen Wissenschaft zwar der Fall, aber es bedeute nicht, dass die Wissen-
schaft sich gegeniiber dem Glauben neutral benehme noch benehmen kénne.
Nur wiirden die Theologen diesen Tatbestand nicht erkennen, und ihre
Blindheit fiihre dann zur Konsequenz, dass in der modernen Theologie die
Theologen den Glauben einer grundsatzlich unglaubigen Wissenschaft un-
terwerfe. Dies ist wahrscheinlich die wichtigste These der «Christlichkeit der
heutigen Theologie». Dann aber muss es fiir den Glauben erst recht wichtig



214 J. E. Wilson

werden, dass er nicht der Besitz oder das Eigentum der Theologie sein kann,
dass er die Schranken auch der modernen, vom Glauben emanzipierten
Wissenschaft sprengt. Und in der Tat fordert Overbeck die Theologie auf,
grundsatzlich kritisch zu werden (109f.). Nach eigener Praxis — besonders in
den Schriften nach 1897 — bedeutet solche Kritik das Entstehen einer Anti-
theologie, welche die Schwiche jeder theologischen Arbeit aufzuweisen hat,
und zwar in sehr bewusstem Gegensatz zur Meinung sowohl konservativ-
apologetischer als auch liberaler Theologie, den Glauben wissenschaftlich
vertreten oder verteidigen zu kénnen.

Damit gelangen wir zum zweiten Beispiel eines zweideutigen Bekenntnis-
ses des Unglaubens. In einem im Jahre 1898 geschriebenen Manuskript unter
dem Titel «Tagebuchartiges» (Kat.No. A 267¢) sagt Overbeck:

«...ich bin hier am Ort wohl Professor der Theologie gewesen, aber dabei weder Theolog
noch Christ.» Die Zweideutigkeit kommt durch das Wort «dabei» zum Ausdruck: «Bei» der
Profession der Theologie ist er kein Christ gewesen. Vier Seiten spiter im selben Manuskript
stellt er fest: «Im Grunde ist doch solches Bekenntnis [zum Unglauben] iiberfliissig, weil von mir
schon ldngst geleistet. Seit meiner «Christlichkeit der heutigen Theologie» darf mich kein ernster
Mensch noch fiir einen Christen halten. Ich habe darin den Vorbehalt erkldrt, unter welchem ich
noch allein Theologe bleiben wollte, nimlich den meines persénlichen Unglaubens...»

Diese Aussage scheint ganz eindeutig zu sein. Zweideutig wird sie erst
durch die Feststellung, dass in der genannten Arbeit Overbeck nirgends
bekennt, er sei nicht ein Christ. Doch er sagt, dass die Theologie durch ihre
Wissenschaftlichkeit unchristlich sei. Bei diesem Vorbehalt, nimlich dem
der Unchristlichkeit der heutigen Theologie, ist er zwar Theologe gewesen,
aber «dabei» kein Christ. In der zweiten Ausgabe dieser Arbeit (162) schreibt
er, er habe keine oder eine nur in einem sehr relativen Sinn «bessere» Theo-
logie zu bieten. Ist die Theologie die Vertretung und Verteidigung des Glau-
bens durch die Wissenschaft, so hat er eine bessere Theologie in der Tat nicht,
denn eine bessere Theologie ist unter dem gegebenen Umstand der neuzeit-
lichen Wissenschaft ganz und gar unmdéglich. Hat man das eingesehen, so
muss man auch einsehen, dass man nicht zugleich Theologe und Christ sein
kann.

Die nidchste Aussage iiber den Unglauben ist den unmittelbar vorher
besprochenen sehr dhnlich und kommt in einer Bemerkung iiber sein Ver-
haltnis zu Ritschl vor (vgl. Nigg, 197). Albrecht Ritschl hatte aus der Schrift
«Christlichkeit der heutigen Theologie» herausgelesen, dass Overbeck zwar
ein Christ sei, aber nach Ritschls Urteil ein «buddhistischer» Christ. Das
schreibt Ritschl gegen Ende des 3. Bandes von «Rechtfertigung und Versoh-
nung». Das Urteil hidngt mit der asketischen oder auch eschatologischen



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen iiber seinen Unglauben 215

Beurteilung der Welt bei Overbeck zusammen. In seinem «Kirchenlexikon»
unter dem Titel «Ritschl (mein Verhiltnis zu ihm)» erklidrt Overbeck
Ritschls Urteil in seiner Gesamtheit als falsch. Die Vorstellung, er hitte etwas
mit dem Buddhismus zu tun, wird abgewiesen. Uber sein Christsein schreibt
er:

«Gerade die Schrift, die Ritschl an der angefiihrten Stelle bestreitet, bot ihm vielmehr
vollkommen legitimen Anlass, es mindestens zu bezweifeln, dass ihr Verfasser ein Christ sei.
Nun bin ich es in der Tat nicht und auch schon damals, insofern ich schon damals mich rein
kritisch dazu verhielt ...So kann ich mich doch auch nicht fiir einen Bekenner eines buddhi-
stischen Glaubens durch das Mittel eines Christentums gelten lassen, das ich selbst gar nicht
besitze.»

Wiederum scheint die Feststellung des eigenen Unglaubens eindeutig zu
sein. Es ist aber gewiss aufgefallen, dass Overbeck im letzten Satz das Wort
«besitzen» gebraucht. Er «besitzt» den Glauben nicht. Weiter bezieht er
seinen Unglauben auf das rein kritische Verhalten zum Christsein. Er
schreibt: «Ich bin in der Tat kein Christ, insofern ich mich rein kritisch dazu
verhalte.» In der «Christlichkeit der Theologie» hatte ja Overbeck die Theo-
logie aufgefordert, kritisch zu werden. Das «insofern» wirkt aber auch ein-
grenzend. Es ist nicht klar, ob Overbeck sich nur rein kritisch zum Christen-
tum verhalten hat. Schon das Wort «kritisch» selbst ist sehr zweideutig. Dass
Overbecks Schrift von 1873 «Anlass» bietet, «mindestens zu bezweifeln, dass
ihr Verfasser ein Christ sei», kann im Licht von manchen Sitzen nicht
bestritten werden. Aber diese Sitze sind durch den Gesamteindruck des
Werkes liberschattet, wie das Ritschl selbst bezeugt.

Die bis jetzt noch nicht besprochenen Aussagen iiber den Unglauben sind alle unter dem
Kirchenlexikon-Titel «Christentum (mein)» aufgeschrieben. Dort steht im zweiten Paragraph
der Satz: «In mir ist nicht einmal so viel Christentum noch lebendig, als in meinem Freunde
Erwin Rohde sich noch der Welt sichtbar zu machen vermochte...» Was diesen Satz zweideutig
macht, ist ein an dieser Stelle sehr betonter Hinweis auf einige Worte Rohdes iiber die Religion,
die in Rohdes Biographie stehen. Rohde schreibt: «Zu dem, was eigentlich in mir ist und lebt,
kann ich wohl ein Verhiltnis der Ehrfurcht haben, aber nicht eines der religio, die stets ein ausser
mir Bestehendes. .. voraussetzt.»® Das sagt auch Overbeck — die Sache des Christentums ist extra
nos —aber Rohdes Ausdruck kann er nur mit einem wichtigen Vorbehalt gebrauchen. Overbeck:
«In mir ist nicht einmal so viel. .. noch lebendig.» Auf was soll sich das beziehen ? In der kurzen
Besprechung von Rohdes «Sichtbarmachen» seines Christentums schreibt Overbeck: «Von
[dem Christentum] besitze ich vielleicht nichts mehr als das Verstdndnis, das ich dafiir habe.» Es

6 Aus einem Brief Rohdes an Joh. Volkelt, in: O. Crusius, E. Rohde (1902), 190. Am Schluss
zitieren wir diesen komplizierten 2. Abschnitt aus «Christentum (mein)». Dort ist bes. der
zweiseitige « Kern» von Overbecks Ubereinstimmung mit Rohde zu beachten.



216 J. E. Wilson

handelt sich wiederum um den Besitz. Rohde sagt, er «hat ein Verhéltnis der religio». Das ist s,
worauf das «nicht einmal so viel» sich bezieht. Hier schreibt Overbeck auch den bemerkens-
werten Satz: «Ich weiss nicht, ob ich es je auch nur so weit zu einem Bekenntnis zum Chri-
stentum vor der Offentlichkeit noch bringen werde.» Wie hitte er diesen Satz schreiben konnen,
wenn die Aussagen liber den Unglauben eindeutig wiren ?

Mit den angeflihrten Beispielen haben wir die Substanz der Sitze tiber den
eigenen Unglauben betrachtet. Durch weitere Beispiele (Nigg, 55f.) wére
nichts wesentlich Neues tiber den Unglauben selbst zu horen.” Alle Aussagen
sind darin gleich, dass sie den Unglauben auf die Unchristlichkeit der Theo-
logie beziehen, sofern das Besitzverhiltnis zum Glaubensinhalt im neuzeit-
lichen Wissenschaftsbegriff ein ungldubiges sein muss. An einer anderen
Stelle in den spiaten Manuskripten, wo Overbeck nicht iiber den eigenen
Unglauben, sondern iiber die moderne Theologie schreibt («Christentum
und Kultur», 267), bedeutet das «Eigentumsrecht» der Theologie das Recht,
iiber den Besitz zu verfiigen. Das wird auf die Begriffe «Gott und Seele» in der
modernen Theologie angewendet: Die moderne Theologie benehme sich so,
als ob sie liber «Gott und Seele» etwas weiss, dagegen «weiss» kein Mensch
von ihnen, und im Fall der modernen Theologie sind «Gott und Seele»
lediglich menschliche Erfindungen.

Am Anfang haben wir gesagt, dass die Aussagen iiber den Unglauben nicht
isoliert fiir sich, sondern in Zusammenhang mit der ganzen antitheologischen
Kritik Overbecks in Verbindung stehen. Das wollen wir nun durch ein wei-
teres Beispiel veranschaulichen. In den scheinbar gegen das Christentum
gerichteten Manuskripten aus Overbecks letzten Zeit findet man auffallend
haufig den Ausdruck «unter uns» oder «unter uns Menschen». Der Ausdruck
kommt so hdufig vor, dass er wie ein Tick Overbecks aussieht, und das fallt
um so mehr auf, weil er in den friiheren Schriften fehlt (vgl. aber «Christ-
lichkeit der heutigen Theologie», 71). Als Beispiel zitiere ich zwei Sitze aus
dem «Kirchenlexikon», die unter dem Titel «Religion (Rationalismus) All-
gemeines» stehen: « Wir Abendldnder wenigstens bediirfen auch der Religion
nicht mehr, ist nur der Ersatz, den wir Menschen uns selbst im Rationalismus
dafiir geschaffen haben, vorhanden. In dieser Situation hat sich auch das
Christentum unter uns zu finden...» Das wire eine Absage an das Christen-

" Eine andere Aussage Overbecks — unter dem Titel « Theologie (meine)» —, wonach er «nie
ein religiéser Mensch gewesen» sei, ist auch auf dem Weg der Spur-Verfolgung als zweideutig
nachzuweisen. Im Grunde ist das nicht notig, weil Overbeck an anderen Stellen (z. B. «Roscholl,
Einsame Wege, Vermischtes») seinen fritheren christlichen Glauben ausdriicklich bezeugt und
weil seine Studentenpredigten den Glauben klar genug belegen. Siehe unsere Arbeit Gott,
Mensch und Welt bei F.Overbeck (Bern, 1977), 19, 23 ff.



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen tiber seinen Unglauben 217

tum nur, wenn der Ausdruck «unter uns» keine besondere Bedeutung hitte.
Der Ausdruck ist aber zweideutig. In «Christentum und Kultur» (47) wird er
ausdriicklich besprochen, und zwar in Zusammenhang mit Nietzsche: Nach
Overbeck ist Nietzsches Ubersetzung des Jesus-Wortes Lk 17, 20.21 — «Das
Reich Gottesist unter euch !» —in dem Sinne zu verstehen, dass die Menschen
iber das Reich und iiber das Christentum erhaben seien. Dariiber schreibt
Overbeck: «Was Nietzsche meint, gilt nur fiir die Zweideutigkeit des deut-
schen Unter, nicht aber fiir das griechische Entds.» Es ist moglich, dass
Overbeck, wo er in seiner Kritik den deutschen Ausdruck «unter uns» auch
gebraucht, diese Zweideutigkeit beabsichtigt. «Unter uns» wiirde dann auf
verhiillende Weise die Vorherrschaft einer Wissenschaft zum Ausdruck brin-
gen, die in ihren Grundlagen atheistisch ist. Ja, auch ohne Nietzsches Aus-
legung des Jesus-Wortes wire das «unter uns» naheliegend gewesen, weil es
zum Wesen der Philosophie des «Ubermenschen» gehort.

Andere zweideutige Begriffe liegen vor, z. B. etwa der Begriff «Urgeschich-
te». Bei Overbeck beginnt mit der «Urgeschichte» ein Prozess, der mit dem
Tod endet. Aber sie lasst etwas anderes erblicken, ndmlich den Ursprung und
das Glaubensleben des Neuen Testaments als etwas, das sich dem Begreifen
der Wissenschaft entzieht. Die « Todesweisheit» ist ein anderes Beispiel. In
der Tat gibt es sehr wenig bei Overbeck, das diese Zweideutigkeit nicht zeigt.
Sie verleiht Overbecks Denken in der Beziehung zum Glauben einen bemer-
kenswert positiven Charakter, sofern sie dem Glauben sozusagen Raum
bewahrt. Darin darf sie ein Zeichen der Glaubensstarke sein — jener Stirke,
die sich der zerstorenden Kraft der Wissenschaft entzieht. Auch darf sie den
Beweis dafiir liefern, dass fiir Overbeck die neuzeitliche Wissenschaft, die
alles in ihren Besitz nehmen will, keinen absoluten Wert hat. Wenn dies eine
«Verteidigung» des Glaubens sein sollte, dann in einem vollig anderen als
apologetischen Sinn. Overbeck beweist nur, dass die neuzeitliche Wissen-
schaft nicht alles erklaren kann, welcher Beweis, fiir sich betrachtet, auch sehr
zweideutig ist.

Als Carl Albrecht Bernoulli Frau Overbeck die Frage stellte, was sie Karl
Barth in jener Unterhaltung des Jahres 1920 iiber ihren Mann eigentlich
mitgeteilt habe, antwortete sie, sie habe Barth gesagt, «dass meines Mannes
Betrachtungsweise ganz aus dem Inneren der Religion geflossen, doch ein
objektives Gewand trage, ein Aussenseiter-Gewand».® Dieser Satz wiirde in

8 Zitiert aus einem Brief vom 13. Nov. 1927, Nachlass C. A. Bernoulli, GIIb, 157, Universi-
titsbibliothek Basel. Aus diesem Brief geht auch hervor, dass Frau Overbeck durch ihre
Abschriften die Auswahl der Manuskripte Overbecks traf, die Bernoulli fiir «Christentum und
Kultur» dann ordnete und z. T. neu herausgab. In einem folgenden Artikel wollen wir den
Briefwechsel zwischen Frau Overbeck und Bernoulli betrachten.



218 J. E. Wilson

der Tat Barths Ansicht untermauern, und er wiirde die absichtliche Zwei-
deutigkeit in Overbecks Aussagen iliber seinen Unglauben weitgehend erkla-
ren. Gewiss aber bleibt die Frage zurtick: Warum hatte Overbeck ein «Aus-
senseiter-Gewand» getragen? Die Antwort auf diese Frage ist, wie wir mei-
nen, die Losung des Overbeck-Riitsels tiberhaupt. Wir wollen einige Uber-
legungen erwidhnen, die nach unserer Meinung filir die Antwort wichtig sind.
Dabei gehen wir davon aus, dass Overbeck iliber seinen Unglauben in der Tat
zweideutig geschrieben hat. Erstens, die Antitheologie reicht bis dahin, dass
Overbeck der theologischen Wissenschaft nichts in der Form eines person-
lichen Bekenntnisses zur Verfiigung stellen wollte, vielmehr wollte er sie
herausfordern, verbliiffen und beleidigen, aber nicht aus Griinden des Un-
glaubens, sondern aus Griinden des Glaubens. Um ihn zu verstehen, muss
man die Radikalitét seiner Ansichten i{iber die Wissenschaft der Neuzeit in
threm ganzen Ernste begreifen. Overbeck will die Theologen als Siinder
tiberfiihren, weil sie in ithrer Wissenschaft — um der Inbesitznahme des Glau-
bensinhalts willen — die «Welt» mindestens ebenso lieben, wie sie Christus
lieben. Im sehr wichtigen Schlussteil der «Christlichkeit der heutigen Theo-
logie» fordert er die Theologie auf, ihre Wissenschaft dem Glauben als Opfer,
anstatt umgekehrt den Glauben als Opfer der Wissenschaft darzubringen.
Sein Angriff auf die Theologie in dieser Schrift wird besonders scharf, wo er
die Theologie der Irrefiihrung der Laien beschuldigt. Zweitens hat man
besonders darauf zu achten, was Overbeck iiber den «Begriinder» der Theo-
logie, Clemens von Alexandrien, zu sagen hat, namentlich in der Schrift
«Uber die Anfiinge der patristischen Literatur» von 1882. Nach Overbeck sah
Clemens in der griechischen Wissenschaft seiner Zeit keinen Weg zur christ-
lichen Wahrheit. Er verweist auf die zwei grundsitzlich verschiedenen Spra-
chen — die Sprache des Glaubens oder des Neuen Testaments, und die Spra-
che der griechisch-platonischen Wissenschaft — zwei Sprachen, die nicht
ineinander {ibersetzt werden konnen. Die alexandrinischen Christen, fiir
welche Clemens schreibt, sprechen vor allem die Sprache der griechischen
Wissenschaft. Jetzt haben sie zu lernen, jene andere Sprache richtig zu ver-
stehen. Clemens wahlt das Mittel wissenschaftlicher «Verborgenheit», um
seine gebildeten Zoglinge nach und nach durch die Wissenschaft hindurch
zur christlichen Wahrheit zu fiihren. Overbeck zitiert auch Clemens’ Bild
einer Nuss, die sich nur dem erschliesst, der die harte Schale zu zerbrechen
versteht. So nennt er Clemens «Lehrer des Christentums», nicht «Lehrer der
Theologie». Drittens, man hat zu erkennen, wer fiir Overbeck die neuzeitli-
che Wissenschaft vertritt und verkorpert: Zuerst ist es D. F. Strauss, zuletzt ist
es Nietzsche. Diese liefern Overbeck die Form der Wissenschaft, die er als
sein Aussenseiter-Gewand auch trdgt. Aber er macht durch diese Wissen-



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen tiber seinen Unglauben 219

schaft das Christentum nicht zu einem Besitz, vielmehr enteignet er sich jedes
solchen Besitzes. Gerade darin besteht die Christlichkeit seiner antitheolo-
gischen Wissenschaft. Die neuzeitliche Wissenschaft ist fiir Overbeck eine
Macht, welche durch keine menschliche Kraft davon abgehalten werden
kann, die Gebildeten der Zeit zu formen, ja sie hat bei Overbeck die Fihigkeit,
das Christentum zugrunde zu richten. Man sollte darum die Eschatologie bei
Overbeck durchaus ernst nehmen. Viertens, Overbeck unterscheidet zwi-
schen Prediger und Theologen oder auch Antitheologen («Christlichkeit der
heutigen Theologie», xi, 45, 166, 173). Prediger oder die Pfarrer sollten dem
theologischen Streit moglichst fernbleiben, aber Overbeck weiss auch, dass
dies unmoglich ist, weil die Pfarrer auch theologisch gebildet sind. Doch
meint er, dass die «Religion» selbst der Verteidiger ihrer « Mythen und Dog-
men» sei.” Daher sind die Pfarrer der Verkiindigung «von Haus aus» (von der
Sprache des Neuen Testaments aus) der Sache des Glaubens sehr viel ndher
als die Theologen. Interessanterweise gibt es Predigten aus Overbecks Stu-
dentenzeit, die einen sehr leidenschaftlichen und sehr bibelorientierten Glau-
ben bezeugen."”

In seinem «Kirchenlexikon» unter dem Titel «Theologie (meine)»
schreibt Overbeck:

«Warum ich aufjeden Fall zur Theologie anders stehe als zum Christentum, und von <meiner
Theologie> nur in einem ganz anderen Sinne reden kann als von <meinem Christentum, vgl.
<Christentum (mein)...» Diesen Unterschied haben wir oben im ersten Overbeck-Zitat betrach-
tet. Im selben Abschnitt unter dem Titel « Theologie (meine)» schreibt er, dass er die Theologie
des modernen Christentums «von Herzen» bestreite. «Was das aber in Hinsicht auf das Chri-
stentum bedeutet, das muss ich Berufeneren nach mir zu schitzen tiberlassen, so weit man nach
mir iiberhaupt noch etwas von mir wissen wird. Was aber schon darum recht zweifelhaft ist, weil
ich Reformator bin weder der Theologie noch des Christentums, bin jener nicht, weil ich es gar
nicht sein mag, dieses nicht, weil ich es nicht sein kann.»

Christus, nicht die Theologie, vertritt und verteidigt den Glauben. Nach
unserer Meinung verstand Karl Barth die Sache richtig, als er aus Overbeck
Gewinn zog fiir die bedeutendste Wendung in der Theologie in den letzten
zwei Jahrhunderten: Overbeck wollte eine Frage sein, er wollte der Theologie
unerledigte Anfragen stellen, und zwar um sie zum richtigen Verstandnis des

9 Vgl. «Christentum (modernes) Charakteristik», §14, in Overbecks «Kirchenlexikon»:
«Der Name Christi beweist im Christentum Alles oder Nichts. Auf keinen Fall ladsst er irgend
einem Anderen noch etwas neben ihm zu beweisen librig. Das ist die Gottheit dieses Namens, die
sich selbst beweist oder liberhaupt nicht zu beweisen ist...» Vgl. «Christlichkeit der heutigen
Theologie», 74: Christentum, also die christliche Religion, ist «ein Glaube an Christus».

105 A.7.



220 J. E. Wilson

Glaubens zu fiihren. Unsere Frage ist: Wer ist Overbeck? Aus welcher Tra-
dition ist er ggkommen? Wenn wir mit unseren Thesen Recht haben, haben
seine Ansichten weit mehr den Charakter der Erweckungals den der liberalen

oder der orthodoxen Theologie.
John Elbert Wilson

Zusatz zu A.6.

«Christentum (mein)», § 2: «In mir ist nicht einmal so viel Christentum noch lebendig als in
meinem unersetzlichen Freunde Rohde sich noch der Welt sichtbar zu machen vermochte, bei
welchem allem Anschein nach sich alles, womit er da noch <aufwarten> konnte, auf das Stoss-
seufzerchen beschrinkte, mit dem er gegen Ende seines Lebens seine <Psyche» (II, S.404 der
2. Aufl.) schloss. [Rohde schrieb: ‘Ein neuer Glaube, ganz anders als alle dltere Religion mit der
Kraft begabt, das schwerbeladene Herz zu zerknirschen und in Hingebung aufwirts, dem gott-
lichen Erbarmen entgegenzutragen, blieb auf dem Plan.” Zitiert auch bei Crusius (siehe unten),
S.191.] Vom Inhalt dieses Stossseufzerchens besitze ich vielleicht nichts mehr als das Verstind-
nis, das ich dafiir habe, und kraft dessen er meinen lieben Freund auch nicht im geringsten in
meiner iiberschwanglichen Hochschédtzung herabsetzt, jedenfalls also noch weniger als der, der
ihn ausgestossen. Ich weiss nicht, ob ich es je auch nur soweit zu einem Bekenntnis zum Chri-
stentum vor der Offentlichkeit noch bringen werde. Wahrscheinlich noch tiefer als ich sympa-
thisiert hier mit Rohde sein sehr verdienter Biograph O. Crusius (Erwin Rohde, Tiibingen u.
Leipzig, 1902, S.191), da ich mich an seiner Stelle bei der Gelegenheit auf die Konstatierung der
Abneigung Rohdes gegen alle agitatorische Freigeisterei (worin der Kern unserer Ubereinstim-
mung in diesen Dingen lag) und seines <resignierten Skeptizismus» als der Grundstimmung, mit
der er aus der Welt geschieden ist, beschréinkt hitte, mich im Ubrigen vor jenem Stossseufzer
stumm und still verneigend. — Uberaus wertvoll ist mir fiir meine Erbauung an Rohdes Freund-
schaft Crusius’ Mitteilung aus seinem Brief an [Joh.] Volkelt a.a.O. S.190. Das trifft den Kern
unserer Ubereinstimmung in religiosen Dingen, mit dem was es am Anteil unseres gemein-
schaftlichen Freundes Volkelt an den religiosen Kiimmernissen der Gegenwart auszusetzen
hat.» [Am Schluss verweist Overbeck auf seinen Kirchenlexikon-Titel « Volkelt (Joh.)», wo er
schreibt, Rohdes von Crusius zitierte Bemerkung liber die Religion in seinem Briefan Volkelt sei
«sozusagen mir aus dem Herzen formuliert».]



	Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben

