
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen
Unglauben

Autor: Wilson, John Elbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen
über seinen Unglauben'

Die heutige Overbeck-Forschung ist mehrheitlich der Ansicht, dass der
Basler Theologieprofessor und Freund Nietzsches nicht ein Christ gewesen
sein kann, jedenfalls nicht in den letzten Jahren seines Lebens. Dieses Urteil
gründet vornehmlich aufAussagen Overbecks über seinen Unglauben, die in
Manuskripten aus der Zeit nach seiner Pensionierung im Jahre 1897 vorliegen.

Im Jahre 1931 ist der grösste Teil dieser Aussagen auf einmal an die
Öffentlichkeit gelangt, nämlich in Walter Niggs Arbeit «Franz Overbeck,
Versuch einer Würdigung». Seltsam ist es, dass diese Aussagen nicht vorher
an den Tag kamen, namentlich in der 1919 von Carl Albrecht Bernoulli
herausgegebenen Arbeit «Christentum und Kultur». Diese Arbeit gründet
auf denselben Manuskripten, die Walter Nigg ein Jahrzehnt später vorlagen,
und Bernoulli selbst war spätestents seit 1906 der Ansicht, dass Overbeck
keinen christlichen Glauben hatte.2 Wie die von Overbeck selbst veröffentlichten

Schriften aber, fordert «Christentum und Kultur» nicht die
Schlussfolgerung, dass Overbeck kein Christ war. Bekanntlich hat Karl Barth diese

Schriften mit grossem Gewinn gelesen, und Barth hat Overbeck für einen
gläubigen christlichen Menschen gehalten. Für Bernoulli und auch für den
Basler Theologen Eberhard Vischer war Barths These letzten Endes nur
deshalb möglich, weil sie glaubten, Barth hätte Overbeck nur durch die
veröffentlichten Schriften gekannt.3 Barth hatte die Manuskripte Overbecks in
der Tat nie gesehen, aber er hatte eine andere Quelle für seine Überzeugung,
nämlich die Frau Franz Overbecks, Frau Ida Overbeck-Rothpietz. Über ein
Gespräch mit Frau Overbeck im Jahre 1920 berichtet Barth in einem Briefan
seinen vertrauten Freund Eduard Thurneysen: «Sie... entwarf mir ein Bild
von ihrem Mann, das nun einfach haarscharf stimmt zu unserer Auffassung.
Die Broschüre kann ruhigst erscheinen, es ist alles in Ordnung, und über die

1 Die vorliegende Schrift ist eine afgeänderte Fassung meiner am 2. Februar 1984 in der Aula
zu Basel gehaltenen Antrittsvorlesung.

2 Siehe seinen Aufsatz «Franz Overbeck» im Basler Jahrbuch des Jahres 1906, 191. Die in
unserem Text angeführten Ansichten und Äusserungen Bernoullis wollen wir in einem folgenden

Artikel belegen. S.u.A.8.
3 S. bes. Vischers Einleitung zu Overbecks «Selbstbekenntnisse» (Basel, 1941), 45 ff. (Der

Titel ist von Vischer.) Schon aber in seinem berühmten «Overbeck redivivus» kritisiert er

Bernoullis Auswahl der Manuskripte für Christentum und Kultur: Die christliche Welt, 36

(1922) Sp. 111. Die Auswahl ist aber nicht Bernoullis: s. A. 8.



212 J. E. Wilson

Basler Alleswisser werden wir lachen, mehr als sie über uns.»4 Die erwähnte
Broschüre ist im selben Jahr 1920 unter dem Titel «Unerledigte Anfragen an
die Theologie» erschienen. Damals aber waren die Aussagen Overbecks über
seinen Unglauben noch nicht veröffentlicht. Im Licht dieser Aussagen hat
dann die Overbeck-Forschung sich zum Schluss gezwungen gesehen, dass

Frau Overbeck Karl Barth in die Irre führte. Bernoulli meinte, Frau Overbeck
sei durch die plötzliche Aufmerksamkeit sehr erfreut gewesen und hätte aus
diesem Grunde sozusagen im neuen Spiel der dialektischen Theologie ein
wenig mitgespielt.

Diese Schlussfolgerung, dass Frau Overbeck Karl Barth getäuscht habe, ist

nun aber in der Tat nicht zwingend, weil nähere Prüfung der Aussagen
Overbecks über seinen Unglauben eine bemerkenswerte Zweideutigkeit
aufzeigt, die für Barths Überzeugung spricht. Um diese These zu vertreten, muss
man die andere postulieren, dass Overbeck mit Absicht zweideutig geschrieben

hat. Bevor wir einige Proben vornehmen, ist zu bemerken, dass die Sätze

über den eigenen Unglauben nicht zahlreich sind. In der Hauptsache hat
Overbeck diese Sätze in seiner Zettel-Sammlung «Kirchenlexikon» unter
dem Titel «Christentum (mein)» aufgeschrieben.5 Daneben gibt es nur drei
andere Aussagen, welche direkt mit dem Unglauben zu tun haben. Jedoch
stehen diese Sätze nicht isoliert für sich, sondern sie gehören zu der
allgemeinen kritischen Richtung von allen Manuskripten Overbecks aus seiner
letzten Zeit.

Die erste Probe ist der ganze erste Abschnitt unter dem Titel «Christentum
(mein)» (vgl. Nigg, 54 f.):

«Ich habe kein eigentümliches Christentum, ich bin ihm nur entfremdet, von Haus aus fremd
und durch das Leben, alles was mir an Menschen und Dingen darin begegnet, nur immer fremder
geworden. Ich habe kein Verhältnis zum Christentum, das auf einem anderen Bande, das mich
damit verbände, beruhte, als meine Theologie und meinen Theologenberuf. Zu diesem bin ich
aber nur durch ein Missverständnis gekommen, woher sollte ich also noch ein Christ sein? Ich
bin kein Theologe und also auch kein Christ, der ich nur, wenn ich ein Theologe wäre, sein

könnte. Kann ich den Satz auch umkehren? Ich glaube nur darum nicht, weil es doch eine viel
bedeutsamere Sache ist, kein Christ als kein Theologe zu sein. Nur meinetwegen wäre diese

Umkehrung, so viel ich sehe, möglich.»

Man merkt zunächst die umständliche, wortreiche Art dieser scheinbar
eindeutigen Erklärung. Die Zweideutigkeit besteht darin, dass der Unglaube

4 Briefwechsel K. Barth-E. Thurneysen, Teil 1, 1913-1921 (Zürich, 1973), 380. Vgl. K. Barth,
«Immer noch unerledigte Anfragen», Die christliche Welt, 36 (1922) Sp.249.

5 Siehe M. Tetz, Overbeckiana. Übersicht über den F. Overbeck-Nachlass der Universitätsbibliothek

Basel, II.Teil: Der wissenschaftliche Nachlass F.Overbecks (Basel, 1962), 108ff.



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben 213

auf den «Besitz» oder auf das «Eigentum» bezogen wird. Auch das «nur
meinetwegen» des letzten Satzes bezieht sich auf das Christentum als etwas
Eigenes, als Besitz. Nur ist zu fragen, ob christlicher Glaube für Overbeck
überhaupt ein «Besitz» sein kann, ob für ihn das Christentum etwas ist, zu
dem man «ein Verhältnis hat». Im Neuen Testament gibt es Grund, vielmehr
umgekehrt von dem gläubigen Menschen als Besitz Christi zu reden - man
denke etwa an das hohepriesterliche Gebet Jesu in Joh 17. In seinem
«Kirchenlexikon» unter dem Titel «Glaube (Vermischtes)» (§ 2) zitiert Overbeck
das Wort des Ambrosius: Fides teneri nescia. Glaube kann nicht - wie
Overbeck hier schreibt - in Schranken gehalten werden, oder, wie man auch
übersetzen kann: Glaube kann nicht ein Besitz sein. Noch wichtiger sind aber

Feststellungen Overbecks über die Theologie, welche sie als Eigentumsverhältnis

definieren. In seinen Vorlesungen über die mittelalterliche Scholastik,
im Jahre 1917 veröffentlicht, leitet diese Definition sogar die ganze Arbeit ein.
Am Anfang (S. 3) schreibt er in bezug auf die Theologie im allgemeinen: «Als
blosses Ideal ohne Form existiert in der Geschichte überhaupt kein Ding, die
Periode, welche irgend einen Inhalt mit einer Form versieht, macht das ganze
Ding damit zu seinem Eigentum.» An dieser Stelle nennt er dann die Theologen

«Besitzer». Als Menschen ihrer Zeit versehen sie z. B. den Glaubensinhalt

mit einer bestimmten Form und machen damit den Glaubensinhalt zu
einem Besitz ihrer Theologie.

Dass nun bei Overbeck die Theologie für den christlichen Glauben eine
sehr problematische Grösse ist, ist in der Forschung kein Geheimnis. In
seiner wichtigsten Arbeit, «Über die Christlichkeit unserer heutigen
Theologie» von 1873 (zit. nach der Ausgabe Darmstadt 1963), spricht er aus, dass

die Wissenschaft an sich immer schon die Fähigkeit gehabt habe, den Glauben

wegzuerklären und daher zu zerstören, es sei denn, dass der Glaube selbst
stark genug ist, sich von solcher Wirkung fernzuhalten (23 f.). Theologie
definiert Overbeck als Wissenschaft und schreibt weiter (34f.), wenn auch in
früheren Zeiten der Kirchengeschichte der Glaube die Wissenschaft habe
beherrschen können, so sei das heute nicht mehr der Fall. Heute sei die
Wissenschaft vom Glauben völlig frei geworden, sie unterwerfe sich keineswegs

den Forderungen des Glaubens. Dies sei nach den Grundsätzen der
heutigen Wissenschaft zwar der Fall, aber es bedeute nicht, dass die Wissenschaft

sich gegenüber dem Glauben neutral benehme noch benehmen könne.
Nur würden die Theologen diesen Tatbestand nicht erkennen, und ihre
Blindheit führe dann zur Konsequenz, dass in der modernen Theologie die

Theologen den Glauben einer grundsätzlich ungläubigen Wissenschaft
unterwerfe. Dies ist wahrscheinlich die wichtigste These der «Christlichkeit der
heutigen Theologie». Dann aber muss es für den Glauben erst recht wichtig



214 J. E. Wilson

werden, dass er nicht der Besitz oder das Eigentum der Theologie sein kann,
dass er die Schranken auch der modernen, vom Glauben emanzipierten
Wissenschaft sprengt. Und in der Tat fordert Overbeck die Theologie auf,
grundsätzlich kritisch zu werden (109 f.). Nach eigener Praxis - besonders in
den Schriften nach 1897 - bedeutet solche Kritik das Entstehen einer Anti-
theologie, welche die Schwäche jeder theologischen Arbeit aufzuweisen hat,
und zwar in sehr bewusstem Gegensatz zur Meinung sowohl
konservativapologetischer als auch liberaler Theologie, den Glauben wissenschaftlich
vertreten oder verteidigen zu können.

Damit gelangen wir zum zweiten Beispiel eines zweideutigen Bekenntnisses

des Unglaubens. In einem im Jahre 1898 geschriebenen Manuskript unter
dem Titel «Tagebuchartiges» (Kat.No. A 267c) sagt Overbeck:

«... ich bin hier am Ort wohl Professor der Theologie gewesen, aber dabei weder Theolog
noch Christ.» Die Zweideutigkeit kommt durch das Wort «dabei» zum Ausdruck: «Bei» der
Profession der Theologie ist er kein Christ gewesen. Vier Seiten später im selben Manuskript
stellt er fest: «Im Grunde ist doch solches Bekenntnis [zum Unglauben] überflüssig, weil von mir
schon längst geleistet. Seit meiner (Christlichkeit der heutigen Theologie) darfmich kein ernster
Mensch noch für einen Christen halten. Ich habe darin den Vorbehalt erklärt, unter welchem ich
noch allein Theologe bleiben wollte, nämlich den meines persönlichen Unglaubens...»

Diese Aussage scheint ganz eindeutig zu sein. Zweideutig wird sie erst
durch die Feststellung, dass in der genannten Arbeit Overbeck nirgends
bekennt, er sei nicht ein Christ. Doch er sagt, dass die Theologie durch ihre
Wissenschaftlichkeit unchristlich sei. Bei diesem Vorbehalt, nämlich dem
der Unchristlichkeit der heutigen Theologie, ist er zwar Theologe gewesen,
aber «dabei» kein Christ. In der zweiten Ausgabe dieser Arbeit (162) schreibt

er, er habe keine oder eine nur in einem sehr relativen Sinn «bessere» Theologie

zu bieten. Ist die Theologie die Vertretung und Verteidigung des Glaubens

durch die Wissenschaft, so hat er eine bessere Theologie in der Tat nicht,
denn eine bessere Theologie ist unter dem gegebenen Umstand der neuzeitlichen

Wissenschaft ganz und gar unmöglich. Hat man das eingesehen, so

muss man auch einsehen, dass man nicht zugleich Theologe und Christ sein
kann.

Die nächste Aussage über den Unglauben ist den unmittelbar vorher
besprochenen sehr ähnlich und kommt in einer Bemerkung über sein
Verhältnis zu Ritsehl vor (vgl. Nigg, 197). Albrecht Ritsehl hatte aus der Schrift
«Christlichkeit der heutigen Theologie» herausgelesen, dass Overbeck zwar
ein Christ sei, aber nach Ritschis Urteil ein «buddhistischer» Christ. Das
schreibt Ritsehl gegen Ende des 3. Bandes von «Rechtfertigung und Versöhnung».

Das Urteil hängt mit der asketischen oder auch eschatologischen



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben 215

Beurteilung der Welt bei Overbeck zusammen. In seinem «Kirchenlexikon»
unter dem Titel «Ritsehl (mein Verhältnis zu ihm)» erklärt Overbeck
Ritschis Urteil in seiner Gesamtheit als falsch. Die Vorstellung, er hätte etwas
mit dem Buddhismus zu tun, wird abgewiesen. Über sein Christsein schreibt
er:

«Gerade die Schrift, die Ritsehl an der angeführten Stelle bestreitet, bot ihm vielmehr
vollkommen legitimen Anlass, es mindestens zu bezweifeln, dass ihr Verfasser ein Christ sei.

Nun bin ich es in der Tat nicht und auch schon damals, insofern ich schon damals mich rein
kritisch dazu verhielt... So kann ich mich doch auch nicht für einen Bekenner eines
buddhistischen Glaubens durch das Mittel eines Christentums gelten lassen, das ich selbst gar nicht
besitze.»

Wiederum scheint die Feststellung des eigenen Unglaubens eindeutig zu
sein. Es ist aber gewiss aufgefallen, dass Overbeck im letzten Satz das Wort
«besitzen» gebraucht. Er «besitzt» den Glauben nicht. Weiter bezieht er
seinen Unglauben auf das rein kritische Verhalten zum Christsein. Er
schreibt: «Ich bin in der Tat kein Christ, insofern ich mich rein kritisch dazu
verhalte.» In der «Christlichkeit der Theologie» hatte ja Overbeck die Theologie

aufgefordert, kritisch zu werden. Das «insofern» wirkt aber auch
eingrenzend. Es ist nicht klar, ob Overbeck sich nur rein kritisch zum Christentum

verhalten hat. Schon das Wort «kritisch» selbst ist sehr zweideutig. Dass
Overbecks Schrift von 1873 «Anlass» bietet, «mindestens zu bezweifeln, dass

ihr Verfasser ein Christ sei», kann im Licht von manchen Sätzen nicht
bestritten werden. Aber diese Sätze sind durch den Gesamteindruck des

Werkes überschattet, wie das Ritsehl selbst bezeugt.

Die bis jetzt noch nicht besprochenen Aussagen über den Unglauben sind alle unter dem
Kirchenlexikon-Titel «Christentum (mein)» aufgeschrieben. Dort steht im zweiten Paragraph
der Satz: «In mir ist nicht einmal so viel Christentum noch lebendig, als in meinem Freunde
Erwin Rohde sich noch der Welt sichtbar zu machen vermochte...» Was diesen Satz zweideutig
macht, ist ein an dieser Stelle sehr betonter Hinweis aufeinige Worte Rohdes über die Religion,
die in Rohdes Biographie stehen. Rohde schreibt: «Zu dem, was eigentlich in mir ist und lebt,
kann ich wohl ein Verhältnis der Ehrfurcht haben, aber nicht eines der religio, die stets ein ausser
mir Bestehendes... voraussetzt. »6 Das sagt auch Overbeck - die Sache des Christentums ist extra
nos - aber Rohdes Ausdruck kann er nur mit einem wichtigen Vorbehalt gebrauchen. Overbeck:
«In mir ist nicht einmal so viel... noch lebendig.» Auf was soll sich das beziehen In der kurzen

Besprechung von Rohdes «Sichtbarmachen» seines Christentums schreibt Overbeck: «Von
[dem Christentum] besitze ich vielleicht nichts mehr als das Verständnis, das ich dafür habe.» Es

6 Aus einem Brief Rohdes an Joh. Volkelt, in: O.Crusius, E. Rohde (1902), 190. Am Schluss
zitieren wir diesen komplizierten 2. Abschnitt aus «Christentum (mein)». Dort ist bes. der
zweiseitige «Kern» von Overbecks Übereinstimmung mit Rohde zu beachten.



216 J. E. Wilson

handelt sich wiederum um den Besitz. Rohde sagt, er «hat ein Verhältnis der religio». Das ist es,

worauf das «nicht einmal so viel» sich bezieht. Hier schreibt Overbeck auch den bemerkenswerten

Satz: «Ich weiss nicht, ob ich es je auch nur so weit zu einem Bekenntnis zum
Christentum vor der Öffentlichkeit noch bringen werde.» Wie hätte er diesen Satz schreiben können,
wenn die Aussagen über den Unglauben eindeutig wären?

Mit den angeführten Beispielen haben wir die Substanz der Sätze über den

eigenen Unglauben betrachtet. Durch weitere Beispiele (Nigg, 55 f.) wäre
nichts wesentlich Neues über den Unglauben selbst zu hören.7 Alle Aussagen
sind darin gleich, dass sie den Unglauben auf die Unchristlichkeit der Theologie

beziehen, sofern das Besitzverhältnis zum Glaubensinhalt im neuzeitlichen

Wissenschaftsbegriff ein ungläubiges sein muss. An einer anderen
Stelle in den späten Manuskripten, wo Overbeck nicht über den eigenen
Unglauben, sondern über die moderne Theologie schreibt («Christentum
und Kultur», 267), bedeutet das «Eigentumsrecht» der Theologie das Recht,
über den Besitz zu verfügen. Das wird aufdie Begriffe «Gott und Seele» in der
modernen Theologie angewendet: Die moderne Theologie benehme sich so,
als ob sie über «Gott und Seele» etwas weiss, dagegen «weiss» kein Mensch

von ihnen, und im Fall der modernen Theologie sind «Gott und Seele»

lediglich menschliche Erfindungen.
Am Anfang haben wir gesagt, dass die Aussagen über den Unglauben nicht

isoliert für sich, sondern in Zusammenhang mit der ganzen antitheologischen
Kritik Overbecks in Verbindung stehen. Das wollen wir nun durch ein
weiteres Beispiel veranschaulichen. In den scheinbar gegen das Christentum
gerichteten Manuskripten aus Overbecks letzten Zeit findet man auffallend
häufig den Ausdruck «unter uns» oder «unter uns Menschen». Der Ausdruck
kommt so häufig vor, dass er wie ein Tick Overbecks aussieht, und das fallt
um so mehr auf, weil er in den früheren Schriften fehlt (vgl. aber «Christlichkeit

der heutigen Theologie», 71). Als Beispiel zitiere ich zwei Sätze aus
dem «Kirchenlexikon», die unter dem Titel «Religion (Rationalismus)
Allgemeines» stehen: «Wir Abendländer wenigstens bedürfen auch der Religion
nicht mehr, ist nur der Ersatz, den wir Menschen uns selbst im Rationalismus
dafür geschaffen haben, vorhanden. In dieser Situation hat sich auch das

Christentum unter uns zu finden...» Das wäre eine Absage an das Christen-

7 Eine andere Aussage Overbecks - unter dem Titel «Theologie (meine)» -, wonach er «nie
ein religiöser Mensch gewesen» sei, ist auch auf dem Weg der Spur-Verfolgung als zweideutig
nachzuweisen. Im Grunde ist das nicht nötig, weil Overbeck an anderen Stellen (z. B. «Roscholl,
Einsame Wege, Vermischtes») seinen früheren christlichen Glauben ausdrücklich bezeugt und
weil seine Studentenpredigten den Glauben klar genug belegen. Siehe unsere Arbeit Gott,
Mensch und Welt bei F.Overbeck (Bern, 1977), 19, 23ff.



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben 217

tum nur, wenn der Ausdruck «unter uns» keine besondere Bedeutung hätte.
Der Ausdruck ist aber zweideutig. In «Christentum und Kultur» (47) wird er
ausdrücklich besprochen, und zwar in Zusammenhang mit Nietzsche: Nach
Overbeck ist Nietzsches Übersetzung des Jesus-Wortes Lk 17, 20.21 - «Das
Reich Gottes ist unter euch !» - in dem Sinne zu verstehen, dass die Menschen
über das Reich und über das Christentum erhaben seien. Darüber schreibt
Overbeck: «Was Nietzsche meint, gilt nur für die Zweideutigkeit des
deutschen Unter, nicht aber für das griechische Entös.» Es ist möglich, dass

Overbeck, wo er in seiner Kritik den deutschen Ausdruck «unter uns» auch
gebraucht, diese Zweideutigkeit beabsichtigt. «Unter uns» würde dann auf
verhüllende Weise die Vorherrschaft einer Wissenschaft zum Ausdruck bringen,

die in ihren Grundlagen atheistisch ist. Ja, auch ohne Nietzsches
Auslegung des Jesus-Wortes wäre das «unter uns» naheliegend gewesen, weil es

zum Wesen der Philosophie des «Übermenschen» gehört.
Andere zweideutige Begriffe liegen vor, z. B. etwa der Begriff«Urgeschichte».

Bei Overbeck beginnt mit der «Urgeschichte» ein Prozess, der mit dem
Tod endet. Aber sie lässt etwas anderes erblicken, nämlich den Ursprung und
das Glaubensleben des Neuen Testaments als etwas, das sich dem Begreifen
der Wissenschaft entzieht. Die «Todesweisheit» ist ein anderes Beispiel. In
der Tat gibt es sehr wenig bei Overbeck, das diese Zweideutigkeit nicht zeigt.
Sie verleiht Overbecks Denken in der Beziehung zum Glauben einen
bemerkenswert positiven Charakter, sofern sie dem Glauben sozusagen Raum
bewahrt. Darin darf sie ein Zeichen der Glaubensstärke sein - jener Stärke,
die sich der zerstörenden Kraft der Wissenschaft entzieht. Auch darf sie den
Beweis dafür liefern, dass für Overbeck die neuzeitliche Wissenschaft, die
alles in ihren Besitz nehmen will, keinen absoluten Wert hat. Wenn dies eine

«Verteidigung» des Glaubens sein sollte, dann in einem völlig anderen als

apologetischen Sinn. Overbeck beweist nur, dass die neuzeitliche Wissenschaft

nicht alles erklären kann, welcher Beweis, für sich betrachtet, auch sehr

zweideutig ist.

Als Carl Albrecht Bernoulli Frau Overbeck die Frage stellte, was sie Karl
Barth in jener Unterhaltung des Jahres 1920 über ihren Mann eigentlich
mitgeteilt habe, antwortete sie, sie habe Barth gesagt, «dass meines Mannes
Betrachtungsweise ganz aus dem Inneren der Religion geflossen, doch ein
objektives Gewand trage, ein Aussenseiter-Gewand».8 Dieser Satz würde in

8 Zitiert aus einem Brief vom 13. Nov. 1927, Nachlass C. A. Bernoulli, Gilb, 157,
Universitätsbibliothek Basel. Aus diesem Brief geht auch hervor, dass Frau Overbeck durch ihre
Abschriften die Auswahl der Manuskripte Overbecks traf, die Bernoulli für «Christentum und
Kultur» dann ordnete und z. T. neu herausgab. In einem folgenden Artikel wollen wir den

Briefwechsel zwischen Frau Overbeck und Bernoulli betrachten.



218 J. E. Wilson

der Tat Barths Ansicht untermauern, und er würde die absichtliche
Zweideutigkeit in Overbecks Aussagen über seinen Unglauben weitgehend erklären.

Gewiss aber bleibt die Frage zurück: Warum hatte Overbeck ein
«Aussenseiter-Gewand» getragen? Die Antwort auf diese Frage ist, wie wir meinen,

die Lösung des Overbeck-Rätsels überhaupt. Wir wollen einige
Überlegungen erwähnen, die nach unserer Meinung für die Antwort wichtig sind.
Dabei gehen wir davon aus, dass Overbeck über seinen Unglauben in der Tat
zweideutig geschrieben hat. Erstens, die Antitheologie reicht bis dahin, dass

Overbeck der theologischen Wissenschaft nichts in der Form eines persönlichen

Bekenntnisses zur Verfügung stellen wollte, vielmehr wollte er sie

herausfordern, verblüffen und beleidigen, aber nicht aus Gründen des

Unglaubens, sondern aus Gründen des Glaubens. Um ihn zu verstehen, muss
man die Radikalität seiner Ansichten über die Wissenschaft der Neuzeit in
ihrem ganzen Ernste begreifen. Overbeck will die Theologen als Sünder
überführen, weil sie in ihrer Wissenschaft - um der Inbesitznahme des

Glaubensinhalts willen - die «Welt» mindestens ebenso lieben, wie sie Christus
lieben. Im sehr wichtigen Schlussteil der «Christlichkeit der heutigen
Theologie» fordert er die Theologie auf, ihre Wissenschaft dem Glauben als Opfer,
anstatt umgekehrt den Glauben als Opfer der Wissenschaft darzubringen.
Sein Angriffauf die Theologie in dieser Schrift wird besonders scharf, wo er
die Theologie der Irreführung der Laien beschuldigt. Zweitens hat man
besonders darauf zu achten, was Overbeck über den «Begründer» der Theologie,

Clemens von Alexandrien, zu sagen hat, namentlich in der Schrift
«Über die Anfange der patristischen Literatur» von 1882. Nach Overbeck sah

Clemens in der griechischen Wissenschaft seiner Zeit keinen Weg zur christlichen

Wahrheit. Er verweist auf die zwei grundsätzlich verschiedenen Sprachen

- die Sprache des Glaubens oder des Neuen Testaments, und die Sprache

der griechisch-platonischen Wissenschaft - zwei Sprachen, die nicht
ineinander übersetzt werden können. Die alexandrinischen Christen, für
welche Clemens schreibt, sprechen vor allem die Sprache der griechischen
Wissenschaft. Jetzt haben sie zu lernen, jene andere Sprache richtig zu
verstehen. Clemens wählt das Mittel wissenschaftlicher «Verborgenheit», um
seine gebildeten Zöglinge nach und nach durch die Wissenschaft hindurch
zur christlichen Wahrheit zu führen. Overbeck zitiert auch Clemens' Bild
einer Nuss, die sich nur dem erschliesst, der die harte Schale zu zerbrechen
versteht. So nennt er Clemens «Lehrer des Christentums», nicht «Lehrer der
Theologie». Drittens, 'man hat zu erkennen, wer für Overbeck die neuzeitliche

Wissenschaft vertritt und verkörpert: Zuerst ist es D. F. Strauss, zuletzt ist
es Nietzsche. Diese liefern Overbeck die Form der Wissenschaft, die er als
sein Aussenseiter-Gewand auch trägt. Aber er macht durch diese Wissen-



Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben 219

schaft das Christentum nicht zu einem Besitz, vielmehr enteignet er sich jedes
solchen Besitzes. Gerade darin besteht die Christlichkeit seiner antitheologischen

Wissenschaft. Die neuzeitliche Wissenschaft ist für Overbeck eine

Macht, welche durch keine menschliche Kraft davon abgehalten werden
kann, die Gebildeten derZeit zu formen, ja sie hat bei Overbeck die Fähigkeit,
das Christentum zugrunde zu richten. Man sollte darum die Eschatologie bei
Overbeck durchaus ernst nehmen. Viertens, Overbeck unterscheidet
zwischen Prediger und Theologen oder auch Antitheologen («Christlichkeit der
heutigen Theologie», xi, 45,166,173). Prediger oder die Pfarrer sollten dem
theologischen Streit möglichst fernbleiben, aber Overbeck weiss auch, dass

dies unmöglich ist, weil die Pfarrer auch theologisch gebildet sind. Doch
meint er, dass die «Religion» selbst der Verteidiger ihrer «Mythen und
Dogmen» sei.9 Daher sind die Pfarrer der Verkündigung «von Haus aus» (von der
Sprache des Neuen Testaments aus) der Sache des Glaubens sehr viel näher
als die Theologen. Interessanterweise gibt es Predigten aus Overbecks
Studentenzeit, die einen sehr leidenschaftlichen und sehr bibelorientierten Glauben

bezeugen.10

In seinem «Kirchenlexikon» unter dem Titel «Theologie (meine)»
schreibt Overbeck:

«Warum ich aufjeden Fall zur Theologie anders stehe als zum Christentum, und von <meiner

Theologie> nur in einem ganz anderen Sinne reden kann als von <meinem Christentum), vgl.
<Christentum (mein)>...» Diesen Unterschied haben wir oben im ersten Overbeck-Zitat betrachtet.

Im selben Abschnitt unter dem Titel «Theologie (meine)» schreibt er, dass er die Theologie
des modernen Christentums «von Herzen» bestreite. «Was das aber in Hinsicht auf das

Christentum bedeutet, das muss ich Berufeneren nach mir zu schätzen überlassen, so weit man nach
mir überhaupt noch etwas von mir wissen wird. Was aber schon darum recht zweifelhaft ist, weil
ich Reformator bin weder der Theologie noch des Christentums, bin jener nicht, weil ich es gar
nicht sein mag, dieses nicht, weil ich es nicht sein kann.»

Christus, nicht die Theologie, vertritt und verteidigt den Glauben) Nach
unserer Meinung verstand Karl Barth die Sache richtig, als er aus Overbeck
Gewinn zog für die bedeutendste Wendung in der Theologie in den letzten
zwei Jahrhunderten: Overbeck wollte eine Frage sein, er wollte der Theologie
unerledigte Anfragen stellen, und zwar um sie zum richtigen Verständnis des

9 Vgl. «Christentum (modernes) Charakteristik», §14, in Overbecks «Kirchenlexikon»:
«Der Name Christi beweist im Christentum Alles oder Nichts. Auf keinen Fall lässt er irgend
einem Anderen noch etwas neben ihm zu beweisen übrig. Das ist die Gottheit dieses Namens, die

sich selbst beweist oder überhaupt nicht zu beweisen ist...» Vgl. «Christlichkeit der heutigen
Theologie», 74: Christentum, also die christliche Religion, ist «ein Glaube an Christus».

10 S. A.7.



220 J. E. Wilson

Glaubens zu führen. Unsere Frage ist: Wer ist Overbeck? Aus welcher
Tradition ist er gekommen? Wenn wir mit unseren Thesen Recht haben, haben
seine Ansichten weit mehr den Charakter der Erweckung als den der liberalen
oder der orthodoxen Theologie.

John Elbert Wilson

Zusatz zu A. 6.

«Christentum (mein)», § 2: «In mir ist nicht einmal so viel Christentum noch lebendig als in
meinem unersetzlichen Freunde Rohde sich noch der Welt sichtbar zu machen vermochte, bei
welchem allem Anschein nach sich alles, womit er da noch <aufwarten> konnte, auf das Stoss-

seufzerchen beschränkte, mit dem er gegen Ende seines Lebens seine <Psyche> (II, S.404 der
2. Aufl.) schloss. [Rohde schrieb: 'Ein neuer Glaube, ganz anders als alle ältere Religion mit der
Kraft begabt, das schwerbeladene Herz zu zerknirschen und in Hingebung aufwärts, dem
göttlichen Erbarmen entgegenzutragen, blieb auf dem Plan.' Zitiert auch bei Crusius (siehe unten),
S. 191.] Vom Inhalt dieses Stossseufzerchens besitze ich vielleicht nichts mehr als das Verständnis,

das ich dafür habe, und kraft dessen er meinen lieben Freund auch nicht im geringsten in
meiner überschwänglichen Hochschätzung herabsetzt, jedenfalls also noch weniger als der, der
ihn ausgestossen. Ich weiss nicht, ob ich es je auch nur soweit zu einem Bekenntnis zum
Christentum vor der Öffentlichkeit noch bringen werde. Wahrscheinlich noch tiefer als ich sympathisiert

hier mit Rohde sein sehr verdienter Biograph O. Crusius (Erwin Rohde, Tübingen u.

Leipzig, 1902, S. 191), da ich mich an seiner Stelle bei der Gelegenheit auf die Konstatierung der
Abneigung Rohdes gegen alle agitatorische Freigeisterei (worin der Kern unserer Übereinstimmung

in diesen Dingen lag) und seines <resignierten Skeptizismus) als der Grundstimmung, mit
der er aus der Welt geschieden ist, beschränkt hätte, mich im Übrigen vor jenem Stossseufzer

stumm und still verneigend. - Überaus wertvoll ist mir für meine Erbauung an Rohdes Freundschaft

Crusius ' Mitteilung aus seinem Brief an [Joh.] Volkelt a. a. O. S. 190. Das trifft den Kern
unserer Übereinstimmung in religiösen Dingen, mit dem was es am Anteil unseres
gemeinschaftlichen Freundes Volkelt an den religiösen Kümmernissen der Gegenwart auszusetzen
hat.» [Am Schluss verweist Overbeck auf seinen Kirchenlexikon-Titel «Volkelt (Joh.)», wo er
schreibt, Rohdes von Crusius zitierte Bemerkung über die Religion in seinem Briefan Volkelt sei

«sozusagen mir aus dem Herzen formuliert».]


	Die Zweideutigkeit in Franz Overbecks Aussagen über seinen Unglauben

