
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Müsste Luther nicht "weltlicher" interpretiert werden? : Einige Notizen
zum vergangenen Luther-Jahr 1983

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert
werden?

Einige Notizen zum vergangenen Luther-Jahr 1983

Die folgenden Gedanken versuchen, in Form einer These die durch die
Friedensfrage verschärfte Diskussion über die beiden Modelle christlicher
Welt-Kompetenz: einerseits die reformierter Tradition verpflichtete und von
K. Barth vertretene «Königsherrschaft Christi» und andererseits das von
Luther überkommene und z. B. in der EKD-Friedensdenkschrift zugrundegelegte

Modell der beiden Reiche/Regimente, von dem speziellen Punkt der
Christologie aus in Angriff zu nehmen. Dieses Problem der sachgemässen

Zuordnung von Glaube und Weltgestaltung zeigt sich exemplarisch etwa in
Diskussionen mit Kollegen aus der DDR: Dort versucht man um der
lebenswichtigen Koexistenz willen eine Integration der Anliegen dieser beiden
theologischen Modelle der Zwei-Reiche-Lehre (als Möglichkeit der Kooperation

im «weltlich-profanen Bereich», freilich mit der Gefahr der
entpolitisierenden Verinnerlichung des christlichen Glaubens und eines sog.
ethischen Quietismus) und der Königsherrschaft Christi (als Möglichkeit spezifisch

christlicher Handlungsanweisung, freilich mit der Gefahr der ideologischen

Konfrontation «senkrecht von oben»).1

In der Bundesrepublik müsste eine Integration dieser beiden Anliegen
umgekehrt den deutlicheren Aufbruch aus der «konstantinisch-imperialen
Koexistenz von Kirche und Staat» und eine verstärkte «emanzipatorisch-

1 J. Wiebering, Luther in der heutigen theologischen Ethik, in: Das lebendige Wort. Festgabe
für G.Voigt, Berlin 1982, 112ff.; vgl. J.M. Lochman: Herrschaft Christi in der säkularisierten
Welt. ThSt(B) 86 (1967); Die Herrschaft Christi. Themenheft LR17 (1967) Heftl; wesentliche
Anregungen bei H.-D. Wendland, Thesen zur Zwei-Reiche-Lehre und ihrer Bedeutung für die

Zukunft, in: ders. (Hg.), Sozialethik im Umbruch der Gesellschaft, Göttingen 1969, 39-42;
H.Gollwitzer, Luthers Ethik, in: ders., Forderungen der Umkehr, München 1976, 75ff; ders.,
homo politicus, in: H.-J.Schultz (Hg.), Luther kontrovers, Stuttgart 1983, 100-108; zur
Auseinandersetzung um die mittels der marxistischen Formations- und Fortschrittstheorie entwik-
kelten Bedeutung Luthers und der Reformation (neben Müntzer) als «Startbahn für die bürgerliche

Revolution» vgl. G. Brendler (DDR-Historiker), Revolutionäre Potenzen und Wirkungen
der Theologie Luthers, in: H. Löwe; C.-J. Roepke (Hg.), Luther und die Folgen, München 1983,
160flf. In diesem Sammelband plädiert Chr. Frey dafür, vor die Abgrenzung der beiden Reiche
«die Einheit des Handelns Gottes in den Regimenten» zu stellen (233) - ein von uns voll
unterstützter Vorschlag. Herr Kollege Vogel aus Berlin-Ost hat bei der Jahrestagung der Societas

Ethica vom 5.-9.9.83 in Canterbury den bedenkenswerten Vorschlag gemacht, die Zwei-Rei-
che-Lehre als Meta-Theorie zur Ethik zu verstehen, wodurch das Problem vielleicht aber nur
verschoben wird.



U. Gerber, Milsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 201

humanisierende» Zuwendung zur Welt bringen.2 Und ich meine nun, dass

Luthers Christologie, bezogen auf seine Zwei-Reiche-Lehre, eine solche

«weltlich-politische Interpretation» heute herausfordert oder zumindest als

Konsequenz zulässt.3

Ich möchte diese These nochmals kurz umreissen und dann in drei Schritten

zu begründen versuchen. These: Luther hat seine Christologie der
gegenseitigen vollständigen Mitteilung der Eigenschaften der göttlichen und
menschlichen Natur in der Erlöserperson Jesus Christus communicatio
idiomatum) mit der Konsequenz der Idiomen-Mitteilung seitens der göttlichen

Natur an die menschliche genus maiestaticum) z. B. in der
Abendmahlslehre angewandt mit der Konsequenz der Allgegenwart auch der
menschlichen Natur des Erlösers, diese aber aus verschiedenen Gründen
nicht konsequent ausgeführt in seiner Ethik und Ekklesiologie. Man kann es

auch umgekehrt sagen: Luthers Christologie war konsequentere reformatorische

Glaubensdeutung als seine auf ständische Ordnung bedachte, sicherlich

von persönlicher Kritik etwa an Landesfürsten durchsetzte Ethik der
Zwei-Reiche-Unterscheidung und seine Ekklesiologie der «Landeskirchen».
Oder mehr dogmengeschichtlich formuliert: Während Luther in seiner cyrillisch

gefärbten Christologie den platonisch- und/oder aristotelisch-metaphysischen

wie den klerikalistisch-sakramentalistischen Theismus intentional
überwunden hatte auf eine nach-theistische Christologie der Glaubensfreiheit

hin, freilich im Medium der (an Descartes' cogito ergo sum erinnernden4)
nach dem gnädigen Gott fragenden Innerlichkeit,5 hatte er in Ethik und
Ekklesiologie trotz der fundamentalen Erkenntnis des Priestertums aller
Gläubigen und der «Erfindung der Dekaloge» durch den gerechtfertigt-glau-

2 Vgl. U. Duchrow, Dem Rad in die Speichen fallen - aber wo und wie?, in: Chr. Gremmels
(Hg.), Bonhoeffer und Luther, München 1983, 16fF. ; zum Verständnis von Emanzipation vgl.
M. Honecker, Neuzeitliches Emanzipationsverständnis und christlicher Freiheitsgedanke, in:
ders., Perspektiven christlicher Gesellschaftsdeutung, GTB 1404 (1981) 87fF. ; LI. Gerber,
Emanzipation, in: Evang. Soziallexikon, Stuttgart 71980, Sp. 328f.

3 Als Beispiel für die «Relativierung» Luthers vgl. H. Hattenhauer, Luthers Bedeutung für
Ehe und Familie, in: H.Löwe; C.-J.Roepke, a.a.O. (A.l), 86-109.

4 G. Ebeling, Gewissheit und Zweifel. Die Situation des Glaubens im Zeitalter nach Luther
und Descartes, in: Wort und Glaube, Bd. II, Tübingen 1969, 138fF. (ZThK64 [1967] 282-324);
W.Schulz, Der «Gott der Philosophen» in der neuzeitlichen Metaphysik Descartes' in den
konstruktiven Systemen der Neuzeit, in: ders., Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik,
Pfullingen 31957, 31ff.

5 Kritisch bei J. C. Green, Soteriologie und Sozialethik bei Bonhoeffer und Luther; L. L.
Rasmussen, Ethik des Kreuzes am gegebenen Ort, in: Chr. Gremmels a.a.O. (A.2) 93ff. bzw.
129ff. ; H. Gollwitzer, homo politicus, a. a. O. (A. 1) 104-106. Man könnte vielleicht auch sagen,
dass mit E. Fromm bei Luther humanitäre und autoritäre Religion beieinander sind (in:
Psychoanalyse und Religion, Konstanz 1966).



202 V. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

benden Christenmenschen diese Erfahrungen nicht konkret reformerisch
bzw. nur in Ansätzen ausgezogen (z. B. in den Wucher-Sermonen oder in der
sozialen Einrichtung des gemeinen Kastens), wahrscheinlich auch aufGrund
der politischen und ökonomisch-gesellschaftlichen Konstellationen. Dabei
beziehe ich mich auch auf die These von H. Oberman: Luther lebte, seiner
Zeit'und Umwelt gemäss, in der Erwartung des nahenden Jüngsten Gerichtes
und erfuhr seine Zeit als intensiven Kampf des Teufels gegen Gottes Wort
und heilsames Wirken. Er sehnte sich wie seine Zeitgenossen nach der
Auflösung dieses Gegensatzes, die als eine solche Reformation der Kirche bevorstand,

die allein Gott selbst bringt - und deswegen war die christologische
Deutung dieser persönlichen Kampfeserfahrung zwischen Gott und Teufel
(gleichsam exemplarisch in Jesus Christus geschehend) vordringlicher als die
Reflexion und Durchführung der Ethik und Ekklesiologie.6

Man kann diese These fortführen und sagen, dass die lutherische Zwei-
Reiche-Lehre in der Gestalt nach 1546 (und die orthodoxe Dogmatik mit
Rückgriff z.B. auf Naturrecht, Satisfaktionschristologie und Verbalinspiration)

die «Parusie-Verzögerung» der Reformationsepoche gleichsam lehr-
mässig und ethisch auffängt7 (so wie Paulus angesichts der Parusie Christi in
I Kor auf die Einhaltung des Bestehenden hinweist). In der Christologie und
entsprechend in der Gottes-Frage stiess Luther zweifellos durch die nomi-
nalistische Tradition hindurch in Neuland vor, während er in seinem Welt-
Verhalten die überkommene Einheit von Gottesglauben und vorgegebenen
Ordnungen faktisch nicht überwand.

Diese These von einer Kluft zwischen Christologie und Ethik/Ekklesio-
logie bei Luther, die über das individualisiert-bürgerliche Gewissen leicht
zum «süssen Gift des nur geglaubten Glaubens, einer nur geglaubten Praxis
der Nachfolge, einer nur geglaubten Liebe und Umkehr» führen kann,8

6 H. Oberman, Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin 1982; ähnlich bei K. D.
Erdmann, Luther und die politischen Gewalten, in: J.Becker (Hg.): Luthers bleibende Bedeutung,

Husum 1983, 77ff.
7 Vgl. aus anderer Perspektive bei D.Schellong, Bürgertum und christliche Religion, München

1975, 8f.; H.Gollwitzer: Die gesellschaftlichen Implikationen des Evangeliums, in: ders.,

Forderungen der Umkehr, 156: «Die Reformation hat Missstände... z. T. überwunden, mit der

Individualisierung und Dogmatisierung aber trotz einiger Ansätze (auch bei Luther) nicht wirklich

zu brechen vermocht und machte die Kirche... zu einer Agentur der Mittelschichten»;
J.Moltmann: Theologie heute, in: J.Habermas (Hg.), Stichworte zur «Geistigen Situation der
Zeit». Bd. 2, es 1000, Frankfurt 1979, 760f. ; zur Theologie der Orthodoxie vgl. C. H. Ratschow,
Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung. Bd.I. Gütersloh 1964; Band II,
1966.

8 Vgl. neben J.B. Metz bei H.Gollwitzer, Die kapitalistische Revolution, München 1974,

bes. 74ff.



U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 203

möchte ich in drei Schritten zu erläutern versuchen. Dabei teile ich intentional

K. Barths Beobachtung, dass bei Luther eine christologische Begründung

des menschlichen Rechts und der politischen Gewalt/Macht fehle und
deswegen lutherischer Theologie heute eine klare Option für das Überleben
der Menschheit, für den Weltfrieden nicht stringent möglich sei.9 Aber meine
Konsequenzen von Luther her liegen anders als bei K. Barth,10 weil ich
Christologie nicht «realistisch», in «sich» abgeschlossen, perfektisch,
sondern in dem Sinne symbolisch oder zeichenhaft verstehen möchte, dass

Christologie ein inklusives Geschehen ist, dass sie offen und wandelbar,
innovatorisch und kritisch bleibt."

1. Erläuterung:

Luthers Christologie des «Dies ist mein Leib...», des zum genus maie-
staticum führenden genus idiomaticum, ist Ausdruck seiner persönlichen
Glaubenserfahrung und ist als das Kommen Gottes zu uns Menschen, als das

Eingehen Gottes auf uns Menschen und unsere Welt konsequenter inkarna-
torisch gedacht als seine stärker dualistische Sozialethik von den beiden
Reichen (Regimenten) und seine landeskirchlich vorgestellte Ekklesiologie.
Dieses «ist» (est) der Identifikation Gottes mit uns und unserer Welt gilt
zunächst in der Lehre von der Person und dem zweifachen Amt (Prophet,
König) des Erlösers Jesus Christus,12 für die Erfahrung von der realen Präsenz
Jesu Christi im Abendmahl in Gestalt von Brot und Wein (Realpräsenz durch
das Wort contra katholische Transsubstantiation durch den Priester), auch
für die Lehre vom Amt Jesu Christi im weiteren Sinne der Soteriologie als

«Heilswerk Jesu Christi für uns».13 Gilt dieses «ist» aber auch für Luthers

9 K. Barth, Rechtfertigung und Recht, ThSt(B) 1 (1938); ders., Christengemeinde und
Bürgergemeinde, ThSt(B)20 (1946); ders., Eine Schweizer Stimme. 1938 bis 1945, Zürich 21948.

10 J. M. Robinson, Die ersten heterodoxen Barthianer; P. Hessert, Barthianische Wurzeln der
«Radical Theology»; beide in: W.Dantine u. K. Lüthi (Hg.), Theologie zwischen Gestern und
Morgen, München 1968, 13fT. bzw. 235ff.

11 Vgl. D. Solle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «Tode Gottes», Stuttgart
1982, 98ff., zu K. Barths objektivistischem Missverständnis der Stellvertretung Christi. Feministische

Theologie leistet hierzu einen noch nicht genügend zur Kenntnis genommenen Beitrag,
etwa bei C. Halkes, Gott hat nicht nur starke Söhne. Grundzüge einer feministischen Theologie,
GTB 371 (31982) 40ff.; U.Gerber, Feministische Theologie - eine Sammelrezension, ThLZ109
(1984).

12 Vgl. U.Gerber, Die drei Ämter Jesu Christi, in: H.Ott; Kl. Otte (Hg.), Die Antwort des

Glaubens, Stuttgart 1981, 304ff.
13 Zur Christologie vgl. neben den entsprechenden Artikeln in RGG, TRE und LThK bei

U.Gerber, Christologische Entwürfe, Zürich 1970, 45, Schema der orthodoxen Christologie;
ders., Die Menschwerdung Gottes - Die Zweinaturenlehre, in: H.Ott; Kl. Otte (Hg.), a.a.O.
(A. 12) 286fT.



204 U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

Vorstellung von der Weltgestaltung des Christen? Hier liegt m. E. eine

Inkonsequenz insofern vor, als die Christologie/Soteriologie zwar in die Pisteologie
(Glaubenslehre) gleichsam voll durchschlägt im Sinne imputativ-effektiver,
nicht nur forensischer Rechtfertigung, nicht aber ebenso im Handeln des

Glaubenden, in der Ethik. (Dies ist zugleich eine Frage an die Pneumatologie
bei Luther, inwiefern nämlich diese neben dem ekklesiologischen Aspekt von
Heiligung, Bewährung, konkreter Verantwortung im Handeln spricht.) Meiner

Meinung nach zeigt sich diese Inkonsequenz - traditions- und
rezeptionsgeschichtlich - in der von Luther-Interpreten öfter vorgenommenen
Unterscheidung zwischen einer (inneren) Motivation: «Kausalität von innen
her gesehen», und einem (äusseren) Kriterium: «die Bestimmung von
Sachkriterien und deren rationale Begründung», um nämlich so die beiden «Reiche»

sowohl unterschieden als auch stets aufeinander bezogen sehen zu
können.14 C.J. Green meint hierzu, dass das Gewissen oder die Motivation
nicht «die innere zwingende Sanktion (ist), die die soziale Ordnung stützt»,
sondern dualistisch (intrapsychisch) vorgelagert davon abgehoben ist. Akzeptiert

man diesen Hinweis, dann ist damit eben gesagt, dass Christologie/So-
teriologie/Pisteologie abgehoben sind vom Umgang des Glaubenden mit der

Welt; verbunden sind beide «Reiche» natürlich dadurch, dass Gott der
Urheber bzw. Schöpfer beider ist, und dass sich beide im Christenmenschen
schneiden.

Dies führt zu der anderen Frage: ob nach Luther das genannte christolo-
gische «ist» - so lange diese sündige Erde besteht - nur auf das «geistliche
Reich» bezogen werden darf? Für Luther selbst vermag ich diese Frage nicht
klar zu beantworten; für viele Luther-Interpretationen v.a. des letzten
Jahrhunderts wird man sie bejahen müssen - als Beleg dafür, dass hier wohl bei

Luther selbst schon eine entsprechende Intention vorlag.
Von hier nochmals zurück zur Christologie: Weil Jesus Christus das

Heilswerk weder nur mittels der menschlichen Natur (Anselms Satisfaktions-
christologie; aber auch Stancarus und Zwingli) noch nur mittels seiner
göttlichen Natur (Osiander), sondern als Gott-Mensch-Mittler vollzogen hat,
deswegen werden sowohl die spiritualisierenden und bisweilen
apokalyptisch-utopischen Tendenzen der schwärmerischen (wiedertäuferischen)
Christologien als auch die substantialisierende Sakramentschristologie römischer

Provenienz abgelehnt.15 Vom Abendmahl Christi (1528):

14 M. Honecker, Konzept einer sozialethischen Theorie, Tübingen 1971, bes. 15f. ; ders.,
Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK78 (1981) 128-139.

15 Vgl. J.Baur, Lutherische Christologie im Streit um die neue Bestimmung von Gott und
Mensch, EvTh41 (1981) 423ff.



U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 205

«Wenn ich das glaube, dass allein die menschliche Natur für mich gelidden hat, so ist mir der
Christus ein schlechter Heiland, so bedarf er wohl selbs eines Heilands... Weil Gottheit und
Menschheit in Christo eine Person ist, so gibt die Schrift, um solcher persönlicher Einigkeit
willen, auch der Gottheit alles, was der Menschheit widerfahret, und wiederum, und ist auch also

in der Wahrheit. Denn das musstu ja sagen: Die Person (zeige Christum) leidet, stirbt. Nu ist die

Person wahrhaftiger Gott. Drum ists recht geredt: Gottes Sohn leidet.»16

Daraus folgt die gegen die Reformierten um Calvin ins Feld geführte
Folgerung, dass das Endliche (Mensch, Welt) das Unendliche (Gott)
aufzunehmen fähig sei (ßnitum capax infiniti):

«Und es sollt mir ein schlechter Christus bleiben, der nicht mehr denn an einem einzelnen
Ort zugleich eine göttliche und menschliche Person wäre, und an allen andern Person sei ohn
Menschheit. Nein, Geselle, wo du mir Gott hinsetzest, da musstu mir die Menschheit mit
hinsetzen» (Vom Abendmahl Christi).

Aussagen wie «Gott ist Mensch und Mensch ist Gott» müssen «ohne
Allöosis, Synekdoche oder sonstige Tropen einfach wörtlich verstanden
werden» (A. Ritsehl). Weitere Belege zeigen, dass Luther die Frage nach dem
Wesen Jesu Christi in die Frage nach der soteriologischen Funktion des

Erlösers überführt und deswegen für ihn Gott und Mensch in der Person Jesus

Christus weder im Verhältnis der Supposition (Ockhamisten) noch der Sub-
sistenz (Thomas) stehen, sondern dass der menschenfreundliche Gott sich des

sündigen Menschen annimmt und ihn rechtfertigt (simul iustus ac peccator).
Das meint Luthers Intention, Christus ganz ins Fleisch zu ziehen, ihn in der

Krippe in den Windeln zu suchen und sterbend am Kreuz als Erlöser zu
sehen, also keinen vorausentwerfbaren (theistischen) Unterschied zwischen
Gott und Mensch zu machen. Dem tendenziellen Nestorianismus der
Reformierten, so könnte man sagen, stellt Luther die Bewegung der Kondeszendenz

Gottes in Jesus Christus gegenüber, was er m. E. in der Ethik dann nicht
auszieht. Und hätte sich Luther gerade in der Christologie noch weiter
vorgewagt im Verständnis des christlichen Glaubens bzw. vorwagen müssen in
die Erfahrungen der modernen säkularen Ideologien wie Humanismus,
Kommunismus, Nihilismus, Positivismus, Nationalismus usw. hinein, dann
hätte er auch jene andere christliche Überlieferung mit aufgenommen, die ein
gleichnishaftes Handeln des Glaubenden in der Gewissheit des sich Bahn
brechenden Gottesreiches kennt; z.B. in der freilich enteschatologisierten
Formulierung der «Christengemeinde und Bürgergemeinde» von K. Barth,
deren christozentrisch-«offenbarungspositivistischer» Ansatz aus verschiedenen

Gründen kritisch zu sehen ist.17

16 Clemen-Ausgabe, Band III, bes. 366, 384, 462, 511.

17H.D. Wendland a.a.O. (A. 1) 41.



206 U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

Diese Problematik wiederholte sich dann im 19. Jahrhundert in der Krise
der Religion zwischen individueller Religiosität der bürgerlichen Subjektivität

und öffentlicher Politik.18 Und wo sich heute «klassische Theologie» und
Sozialengagement zu verbinden versuchen, da bleiben wie einst bei Luther
(und übrigens auch bei Marx) individuelle Befreiungsaktionen, «ausserpar-
lamentarische» Befreiungs- und Widerstandsversuche (und entsprechend
Befreiungstheologien, Feministische Theologie) ausgeschlossen zugunsten
des allgemein als entfremdet/entfremdend eingesehenen Gesamtzusammenhangs

mit seinen sogenannten Sachzwängen. Die tendenziell emanzipatori-
sche Christologie Luthers mit der ihr korrespondierenden historisch erfahrenen

Sündigkeit bzw. Rettung/Freiheit im Glauben droht in der Ethik auf
die dogmatischen Grenzen des «Wohlverhaltens» zu stossen.19 Wenn man
hingegen die Erfahrungen der Imputation, Effektivität und Inklusivität des

Christusgeschehens voll zum Zuge kommen lässt - in der Intention Luthers -,
dann wird Jesus Christus ganz, nicht nur aufdas «geistliche Reich» halbierter
Mensch. Dies ist das Anliegen «weltlicher Interpretation» und politischer
Theologie. Deswegen stellt G. Kehrer zu Recht fest: «Das Neue an der
politischen Theologie ist..., dass dieses Engagement nicht als Wirkung des

Christentums betrachtet wird, sondern dass der christliche Glaube selbst sich in
politischen und gesellschaftlichen Dimensionen erfährt und artikuliert».20

2. Erläutertung:

Luther hat die christologisch-soteriologische Vorstellung der imitatio
Christi abgelehnt, um Christologie und Ethik von seinem «innerlichen»
Freiheitsverständnis her unterscheidbar zu halten. Das ist im Blick auf seine

Situation durchaus verständlich: Er sah in der Nachfolge Christi im Sinne der
Imitation der mittelalterlichen Frömmigkeitstradition das Ausweichen vor
dem Kreuz hinein in eine Gesetzesethik der Selbstrechtfertigung im Sinne der
mittelalterlichen theologia gloriae. Dieses einseitige Betonen der «inneren»

18 Vgl. D. Hoffmann-Axthelm, Die Religionskrise des 19. Jahrhunderts und die
Autonomiebewegungen heute, EvTh38 (1978) 226-235; D.Schellong, Von der bürgerlichen Gefangenschaft

des kirchlichen Bewusstseins, in: G. Kehrer (Hg.), Zur Religionsgeschichte der
Bundesrepublik Deutschland, München 1980, 132-166. J.Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit,

SL25, Neuwied 31968.
19 Vgl. am Beispiel der Friedens-Debatte bei D. Schellong, Es gibt nichts Wichtigeres als den

Frieden, EvErz34 (1982) 399ff.
20 G. Kehrer, Gesellschaftliche Konsequenz einer politischen Theologie, in: Evang.

Verantwortung 5 (1974) 2 ; vgl. U. Gerber, Die Bedeutung der Ethik in der evangelischen Theologie, in:
N. Huppertz (Hg.), Die Wertkrise des Menschen. Festschrift für H. Reiner, Meisenheim 1979,

123 ff.



U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 207

Freiheit des Glaubenden sollte heute allein schon insofern erweitert werden,
als wir die Bedingtheit dieser inneren («innerpsychischen») Freiheit durch
äussere, etwa biographische, humanbiologische, gesellschaftliche, politische
usw. Gegebenheiten mit einbeziehen.21 (So ist z.B. das auch von Luther
geteilte anthropologische Leib-Seele-Modell als Aussen-Innen-Unterschei-
dung weiterzuführen in eine ganzheitliche Anthropologie, was sich u.E.
gerade aufdie Verhältnisbestimmung von Ethik und Christologie auswirkt.22)
Ein diskussionswürdiges Beispiel hierfür sehe ich in D. Sölles «Stellvertretung»,

die den Gedanken der Imitation im Zuge nicht-religiöser Interpretation

zurückbindet an die Stellvertretung, ohne diese aber satisfaktionschri-
stologisch zu deuten; sie verweist auf Bonhoeffers Betonung der Verantwortung

im Vollzug der Stellvertretung und kritisiert dessen mangelndes Eingehen

auf die Struktur der Abhängigkeit; ohne Abhängigkeit wird Verantwortung

zur (neuzeitlichen) Autonomie des menschlichen Selbstbewusstseins in
seiner Selbstbestimmung.23 L. L. Rasmussen stellt Bonhoeffer sogar als

Gegenbeispiel zu Luther dar:24 «Auch die Imitatio-Ethik, die wir - von
Bonhoeffer her- im Blick haben, ist christliche Nachfolge unter dem Evangelium,
nicht unter dem Gesetz. Sie ist eine Ethik der Antwort auf Gnade, nicht des

Besorgens von Tugend und Heil.» Hier wäre also ein Ansatz für die eingangs
angezeigte Zusammenschau der Anliegen lutherischer Zwei-Reiche-Vorstellung

und reformierter Königsherrschaft-Christi-Ethik möglich am Leitfaden
einer Neuinterpretation der «imitatio Christi». Dies würde zugleich bedeuten,

dass die Christologie nicht der Ethik vorausliegt, sondern stets «ethische
Christologie» ist, die unser Dasein-für-Andere begründet und trägt: «... wenn
ein Mensch wie Jesus gelebt hat, dann und nur dann hat es für uns Menschen
einen Sinn zu leben. Hätte Jesus nicht gelebt, dann wäre unser Leben trotz
aller anderen Menschen, die wir kennen, verehren und lieben, sinnlos»
(D. Bonhoeffer). «Begegnung mit Jesus Christus. Erfahrung, dass hier eine
Umkehr alles menschlichen Seins gegeben ist, darin, dass Jesus nur für andere
da ist... Glaube ist das Teilnehmen an diesem Sein Jesu... Die Kirche ist nur
Kirche, wenn sie für andere da ist. Um einen Anfang zu machen, muss sie

alles Eigentum den Notleidenden schenken... Sie muss an den weltlichen
Aufgaben des menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht herr-

21 W. Huber, Das Gewissen ist frei. Überlegungen zur Aktualität der Theologie Luthers,
EK16 (1983) 598-602; Themenheft «Die Wahrnehmung des Menschen bei Luther», EvTh43
(1983) Heft6.

22 E. Moltmann-Wendel (Hg.), Frau und Religion: Gotteserfahrungen im Patriarchat.
Fischer TB 3738 (1983) 183fF. : Auf der Suche nach Ganzheit.

23 Vgl. W.Huber a.a.O. (A.21) 598f.
24 L. L. Rasmussen, Ethik des Kreuzes, a. a. O. (A. 5).



208 U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

sehend, sondern helfend und dienend»25 - und ebenso sich abhängig wissend

von dieser Welt, für die sie stellvertretend helfende Verantwortung trägt.
Als Imitatio-Ethik könnte man dann formulieren: Die Imitations-Ethik

der Kreuzestheologie ist Antwort auf Gottes rechtfertigendes Handeln,
indem unsere Treue der Treue Jesu zum Menschen gleichgestaltet wird, und
zugleich unsere Treue zum Menschen, auch zu Jesus, in unserem Dasein-
für-Andere. Dann aber lässt sich nicht mehr zwischen «Gehorsam gegen Gott
in Glaubenssachen» und «Gehorsam gegen Menschen in Weltdingen» so

einfach unterscheiden.26 An der Unverfügbarkeit der Person wird festgehalten

- heute mehr denn je -, diese aber nicht nur individualistisch und «ver-
innerlichend» mit «Gehorsam gegen Gottes Wort» umschrieben; der perso-
nalistische Ansatz der Anthropologie und der Gottes-Beziehung bei Luther
kann weitergeführt werden in ein ansatzweise kommunikatives Modell, wie
es H. Peukert zu entwickeln versucht hat.27 Dann lassen sich die verinnerli-
chende Individualisierung, die Berührungsängste vor der zur «bösen Welt»
herabgewürdigten Schöpfung Gottes,28 die Unterdrückung von Schuld- und
Angstgefühlen, das Insistieren auf internalisiertem, formalem Gehorsam
auch wirklich theologisch thematisieren.

Wenn jetzt das Verdikt «Auflösung in Anthropologie» kommt, dann
möchte ich nochmals betonen, dass hier nicht die «Unverfügbarkeit»
aufgehoben wird, diese m. E. aber neu zu bedenken ist im Blick aufdas Miteinander
von Eigenverantwortung/Dasein-für-Andere und Gehorsam/Abhängigkeit.
Dasselbe muss geschehen im Blick auf die Rede vom gebenden/aktiven und
empfangenden/passiven Gehorsam in der Christologie. Die Rede von der
Unverfügbarkeit darf nicht dazu führen, dass Sich-Verdanken (sog. Passivität)

und Sich-Verwirklichen (sog. Aktivität) im Blick auf den Glaubensvollzug

sich ausschliessende Erfahrungen werden nach den Gleichungen
Gott menschliche Passivität im Glauben Heil(= Dogmatik) und Mensch
Aktivität in der Liebe Wohl Ethik). Setzt man die Christologie als Deutung

des mit Jesus als dem Christus verbundenen exklusiven Heilsgeschehens
in seiner Gültigkeit «an sich» voraus, dann wird man das Ineinander von
passivem und aktivem «Gehorsam» nur auf den Erlöser beziehen und davon
abgehoben auf der anthropologischen Ebene nur die «Passivität» gelten las-

25 Widerstand und Ergebung, München 21977,426 bzw. 414f. ; vgl. zur Nachfolge-Ethik auch

J.Moltmann, Ich glaube an Gott den Vater. Patriarchalische oder nichtpatriarchalische Rede

von Gott? EvTh43 (1983), bes. 413.
26 D. Solle, Gehorsam - des Christen Schmuck In : dies. : Phantasie und Gehorsam, Stuttgart

1968, 14.
27 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentaltheologie.

stw231 (1978).
28 H. E.Tödt, R. Bultmanns Ethik der Existenztheologie, GTB 440 (1978), bes. 102ff.



U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 209

sen; versteht man dieses Heilsereignis aber als inklusives, uns Menschen von
vornherein miteinbeziehendes Geschehen, dann wird man sowohl dieses

Zueinander von oboedientia passiva et activa fur jeden Glaubenden geltend
machen als auch den damit gegebenen GehorsamsbegrifFund die Vorstellung
vom unfreien Willen (den Luther gegen Erasmus verteidigte) kritisch angehen
im Blick aufdas Zueinander von Gehorsam/Beschenktwerden und
Eigenverantwortung/Selbstverwirklichung. M.E. weist die Begriffsverbindung des

«aktiven Gehorsams» genau auf diese Problematik hin. Ich muss mich hier
mit kurzen problematisierenden Hinweisen begnügen, die das auch bei
Luther stiefmütterliche Feld der Pneumatologie mit umfassen. So müsste
auch die Diskussion um Synergismus, Pelagianismus, etwa zwischen
protestantischer und katholischer und orthodoxer Theologie, in dieser Perspektive
neu geführt werden; ebenso sollten der «fröhliche Tausch» auf das Bild der
Wechselseitigkeit hin befragt und W. Joests Unterscheidung von transgressus
und progressus des Glaubens für die Frage nach der ethischen Gestalt des

Glaubens diskutiert werden.29

3. Erläuterung:

Während Luthers Christologie tendenziell mit Bonhoeffers nicht-religiöser

Glaubenserfahrung bzw. Interpretation und mit dem nach-theistischen,
nachbürgerlichen Glaubens- und Theologieverständnis etwa von J. B. Metz
zusammengesehen werden kann,30 bleibt seine Ethik am Staat (Obrigkeit)
orientiert.31 Luthers emanzipatorisch-christologische Reformation zeitigte
auf dem Gebiet der Ethik eine «repressiv-imperiale Reformation» (L.L.
Rasmussen) - als Beispiel mag Luthers vieldiskutierte Stellung im Bauernkrieg

dienen.32 Für Luther war es selbstverständlich, dass die Obrigkeit von
Gott eingesetzt ist - eine heute nicht mehr allgemein akzeptierte «theisti-
sche» Voraussetzung. Auch seine Ekklesiologie ist in dieser Perspektive zu
sehen, wenn man an die Kompetenzzuweisung an die Landesfürsten oder an
sein niederschmetterndes Urteil über die Juden denkt. Umgekehrt muss sein

29W.Joest, Gesetz und Freiheit. Das Problem des tertius usus legis bei Luther und die

neutestamentliche Parainese, Göttingen 21956, bes. 55ff. ; D. W. Harrison, Die Macht des Zorns
im Werk der Liebe. Eine christliche Ethik für Frauen und andere Fremde, in: B. Brooten;
M.Greinacher (Hg.): Frauen in der Männerkirche, München/Mainz 1982, bes. 207f.

30 Vgl. L.L. Rasmussen a. a. O. (A. 5), 15 3 f. ; J.B. Metz, Unterwegs zur Zweiten Reformation.
Oder: Die Zukunft des Christentums in einer nachbürgerlichen Welt; ders., Christentum und
Politik - jenseits bürgerlicher Religion, beides in: ders., Jenseits bürgerlicher Religion,
München/Mainz 1980, 70ff. bzw. 94ff. ; ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz
1977.

31 Zur Neuformulierung der Zwei-Reiche-Lehre vgl. H.-D. Wendland a.a.O. (A. 1), 42.
32 Vgl. J.Moltmann, Der gekreuzigte Gott, München 1972, 74f.



210 U. Gerber, Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

Bruch mit der katholischen Kirche und vielen ihrer Traditionselemente als

emanzipatorisch-revolutionärer Schritt gesehen werden ; aber Luthers Schritt
in die Freiheit, auch noch von der katholischen Kirche und humanistischen
Selbstverwirklichung, sollte sich nicht als Freiheit auf Kosten anderer
vollziehen, also auch nicht als liberalistische Freiheit des eigenen Herrseins des

sich am anderen Menschen begrenzenden «bürgerlichen» Subjektes, sondern
als gemeinsame Freiheit, als Freiheit in solidarisch-konkreter, offener
Gemeinschaft. Diese im christologischen pro nobis Gottes angelegte Kommunität

zog Luther nicht konkret aus in Ethik und Ekklesiologie (wie es später
Bonhoeffer von Jesu Dasein-flir-Andere her vollzog und formulierte). Und
wenn Luther Gott christologisch dem Vergänglichen radikal ausgesetzt sah

im Prozess der Inkarnation und des Kreuzes (bis hin zum Deipassianismus),
dann könnte der Blick sogar aufdas Vergängliche insgesamt, auf Mensch und
Natur gehen, was heute z.B. im Anliegen einer ökologischen Theologie
(Theologie der Natur, Umwelt usw.) formuliert wird.33 Damit ist der grosse
Fragenkomplex der «unbewältigten natürlichen Theologie» mitangesprochen

im Blick auf die Reichweite von Christologie und Soteriologie.34 Auch
in dieser Hinsicht kann m.E. Luthers Kluft zwischen emanzipatorischer
Christologie und tendenziell repressiver Ethik/Ekklesiologie weitergeführt
werden. Freilich wird man H. Gollwitzers Frage ständig mithören müssen, ob
der Weltprotestantismus einschliesslich Luthertum «als ein Faktor neben
andern in die auch ausserhalb der Christenheit mögliche und vorhandene
Bewegung des pazifistischen Internationalismus, Sozialaktivismus und Hu-
manitarismus integriert und mit ihr schliesslich deckungsgleich werden will
oder ob er in der Lage ist, eine politische Rolle sui generis zu spielen».35 Die
entscheidende theologische Frage ist m.E., ob man die durch Jesus Christus
geschenkte und aufgetragene Lebensfreiheit nur als «persönliches Gottesverhältnis»

versteht oder umfassender als durch andere Menschen und Welt so

vermittelt, dass solcher Glauben sich schon immer auch als Welt-Gestaltung
vollzieht, ohne zur «Motivation» (z.B. Luthertum des 19. Jahrhunderts,
R. Bultmann) oder zum Nachvollzug von Gottes perfektischer Versöhnung
(z. B. K. Barth) oder zu humanitärem Aktivismus (z. B. P. van Buren) verkürzt
zu werden. Dabei können uns Luthers christologische Überlegungen - wie
versuchsweise gezeigt - behilflich sein. Uwe Gerber

33 Vgl. den umsichtigen Beitrag von U. Hasler, Beherrschte Natur. Die Anpassung der
Theologie an die bürgerliche Naturauffassung im 19. Jahrhundert, Bern/Frankfurt 1982, bes.

297.
34 Vgl. Chr. Link, Die Welt als Gleichnis. Studien zum Problem der natürlichen Theologie,

München 21982; H.Fischer, Natürliche Theologie im Wandel, ZThK80 (1983) 85-102.
35 H. Gollwitzer, Die vielfaltige politische Rolle, in: Martin Luther heute. Themenheft3 der

Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn 1983, 36.


	Müsste Luther nicht "weltlicher" interpretiert werden? : Einige Notizen zum vergangenen Luther-Jahr 1983

