Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Musste Luther nicht "weltlicher” interpretiert werden? : Einige Notizen
zum vergangenen Luther-Jahr 1983

Autor: Gerber, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert
werden?

Einige Notizen zum vergangenen Luther-Jahr 1983

Die folgenden Gedanken versuchen, in Form einer These die durch die
Friedensfrage verscharfte Diskussion iiber die beiden Modelle christlicher
Welt-Kompetenz: einerseits die reformierter Tradition verpflichtete und von
K. Barth vertretene «Konigsherrschaft Christi» und andererseits das von
Luther liberkommene und z.B. in der EKD-Friedensdenkschrift zugrunde-
gelegte Modell der beiden Reiche/Regimente, von dem speziellen Punkt der
Christologie aus in Angriff zu nehmen. Dieses Problem der sachgeméssen
Zuordnung von Glaube und Weltgestaltung zeigt sich exemplarisch etwa in
Diskussionen mit Kollegen aus der DDR: Dort versucht man um der lebens-
wichtigen Koexistenz willen eine Integration der Anliegen dieser beiden
theologischen Modelle der Zwei-Reiche-Lehre (als Moglichkeit der Koope-
ration im «weltlich-profanen Bereich», freilich mit der Gefahr der entpoli-
tisierenden Verinnerlichung des christlichen Glaubens und eines sog. ethi-
schen Quietismus) und der Konigsherrschaft Christi (als Moglichkeit spezi-
fisch christlicher Handlungsanweisung, freilich mit der Gefahr der ideologi-
schen Konfrontation «senkrecht von oben»).!

In der Bundesrepublik miisste eine Integration dieser beiden Anliegen
umgekehrt den deutlicheren Aufbruch aus der «konstantinisch-imperialen
Koexistenz von Kirche und Staat» und eine verstirkte «emanzipatorisch-

I'J. Wiebering, Luther in der heutigen theologischen Ethik, in: Das lebendige Wort. Festgabe
fiir G. Voigt, Berlin 1982, 112f.; vgl. J.M. Lochman: Herrschaft Christi in der sdkularisierten
Welt. ThSt(B) 86 (1967); Die Herrschaft Christi. Themenheft LR 17 (1967) Heft1; wesentliche
Anregungen bei H.-D. Wendland, Thesen zur Zwei-Reiche-Lehre und ihrer Bedeutung fiir die
Zukunft, in: ders. (Hg.), Sozialethik im Umbruch der Gesellschaft, Gottingen 1969, 39-42;
H. Gollwitzer, Luthers Ethik, in: ders., Forderungen der Umkehr, Miinchen 1976, 75ff; ders.,
homo politicus, in: H.-J.Schultz (Hg.), Luther kontrovers, Stuttgart 1983, 100-108; zur Aus-
einandersetzung um die mittels der marxistischen Formations- und Fortschrittstheorie entwik-
kelten Bedeutung Luthers und der Reformation (neben Miintzer) als «Startbahn fiir die biirger-
liche Revolution» vgl. G. Brendler (DDR-Historiker), Revolutionire Potenzen und Wirkungen
der Theologie Luthers, in: H. Lowe; C.-J. Roepke (Hg.), Luther und die Folgen, Miinchen 1983,
160ff. In diesem Sammelband plddiert Chr. Frey dafiir, vor die Abgrenzung der beiden Reiche
«die Einheit des Handelns Gottes in den Regimenten» zu stellen (233) — ein von uns voll
unterstiitzter Vorschlag. Herr Kollege Vogel aus Berlin-Ost hat bei der Jahrestagung der Societas
Ethica vom 5.-9.9.83 in Canterbury den bedenkenswerten Vorschlag gemacht, die Zwei-Rei-
che-Lehre als Meta-Theorie zur Ethik zu verstehen, wodurch das Problem vielleicht aber nur
verschoben wird.



U. Gerber, Muisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 201

humanisierende» Zuwendung zur Welt bringen.? Und ich meine nun, dass
Luthers Christologie, bezogen auf seine Zwei-Reiche-Lehre, eine solche
«weltlich-politische Interpretation» heute herausfordert oder zumindest als
Konsequenz zulisst.?

Ich mochte diese These nochmals kurz umreissen und dann in drei Schrit-
ten zu begriinden versuchen. These: Luther hat seine Christologie der gegen-
seitigen vollstindigen Mitteilung der Eigenschaften der gottlichen und
menschlichen Natur in der Erloserperson Jesus Christus (= communicatio
idiomatum) mit der Konsequenz der Idiomen-Mitteilung seitens der gottli-
chen Natur an die menschliche (= genus maiestaticum) z.B. in der Abend-
mahlslehre angewandt mit der Konsequenz der Allgegenwart auch der
menschlichen Natur des Erlosers, diese aber aus verschiedenen Griinden
nicht konsequent ausgefiihrt in seiner Ethik und Ekklesiologie. Man kann es
auch umgekehrt sagen: Luthers Christologie war konsequentere reformato-
rische Glaubensdeutung als seine auf stindische Ordnung bedachte, sicher-
lich von personlicher Kritik etwa an Landesfiirsten durchsetzte Ethik der
Zwei-Reiche-Unterscheidung und seine Ekklesiologie der «Landeskirchen».
Oder mehr dogmengeschichtlich formuliert: Wahrend Luther in seiner cyril-
lisch gefarbten Christologie den platonisch- und/oder aristotelisch-metaphy-
sischen wie den klerikalistisch-sakramentalistischen Theismus intentional
iiberwunden hatte auf eine nach-theistische Christologie der Glaubensfrei-
heit hin, freilich im Medium der (an Descartes’ cogito ergo sum erinnernden?)
nach dem gnidigen Gott fragenden Innerlichkeit,’ hatte er in Ethik und
Ekklesiologie trotz der fundamentalen Erkenntnis des Priestertums aller
Glidubigen und der «Erfindung der Dekaloge» durch den gerechtfertigt-glau-

2 Vgl. U. Duchrow, Dem Rad in die Speichen fallen — aber wo und wie?, in: Chr. Gremmels
(Hg.), Bonhoeffer und Luther, Miinchen 1983, 16ff.; zum Verstindnis von Emanzipation vgl.
M. Honecker, Neuzeitliches Emanzipationsverstindnis und christlicher Freiheitsgedanke, in:
ders., Perspektiven christlicher Gesellschaftsdeutung, GTB 1404 (1981) 87ft.; U. Gerber, Eman-
zipation, in: Evang. Soziallexikon, Stuttgart 71980, Sp. 328f.

3 Als Beispiel fiir die «Relativierung» Luthers vgl. H. Hattenhauer, Luthers Bedeutung fiir
Ehe und Familie, in: H.Lowe; C.-J. Roepke, a.a.0. (A.1), 86-109.

4 G.Ebeling, Gewissheit und Zweifel. Die Situation des Glaubens im Zeitalter nach Luther
und Descartes, in: Wort und Glaube, Bd.Il, Tiibingen 1969, 138ff. (ZThK 64 [1967] 282-324);
W.Schulz, Der «Gott der Philosophen» in der neuzeitlichen Metaphysik Descartes’ in den
konstruktiven Systemen der Neuzeit, in: ders., Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Pful-
lingen 31957, 31ff.

3 Kritisch bei J.C. Green, Soteriologie und Sozialethik bei Bonhoeffer und Luther; L.L.
Rasmussen, Ethik des Kreuzes am gegebenen Ort, in: Chr. Gremmels a.a.O. (A.2) 93ff. bzw.
1291f.; H. Gollwitzer, homo politicus, a.a.O. (A.1) 104-106. Man kénnte vielleicht auch sagen,
dass mit E. Fromm bei Luther humanitidre und autoritdre Religion beieinander sind (in: Psy-
choanalyse und Religion, Konstanz 1966).



202 U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlichery interpretiert werden?

benden Christenmenschen diese Erfahrungen nicht konkret reformerisch
bzw. nur in Ansdtzen ausgezogen (z. B. in den Wucher-Sermonen oder in der
sozialen Einrichtung des gemeinen Kastens), wahrscheinlich auch auf Grund
der politischen und 6konomisch-gesellschaftlichen Konstellationen. Dabei
beziehe ich mich auch auf die These von H. Oberman: Luther lebte, seiner
Zeit und Umwelt gemadss, in der Erwartung des nahenden Jiingsten Gerichtes
und erfuhr seine Zeit als intensiven Kampf des Teufels gegen Gottes Wort
und heilsames Wirken. Er sehnte sich wie seine Zeitgenossen nach der Auf-
16sung dieses Gegensatzes, die als eine solche Reformation der Kirche bevor-
stand, die allein Gott selbst bringt — und deswegen war die christologische
Deutung dieser personlichen Kampfeserfahrung zwischen Gott und Teufel
(gleichsam exemplarisch in Jesus Christus geschehend) vordringlicher als die
Reflexion und Durchfiihrung der Ethik und Ekklesiologie.®

Man kann diese These fortfiihren und sagen, dass die lutherische Zwei-
Reiche-Lehre in der Gestalt nach 1546 (und die orthodoxe Dogmatik mit
Riickgriff z. B. auf Naturrecht, Satisfaktionschristologie und Verbalinspira-
tion) die «Parusie-Verzogerung» der Reformationsepoche gleichsam lehr-
massig und ethisch auffangt’ (so wie Paulus angesichts der Parusie Christi in
I Kor auf die Einhaltung des Bestehenden hinweist). In der Christologie und
entsprechend in der Gottes-Frage stiess Luther zweifellos durch die nomi-
nalistische Tradition hindurch in Neuland vor, wihrend er in seinem Welt-
Verhalten die liberkommene Einheit von Gottesglauben und vorgegebenen
Ordnungen faktisch nicht iiberwand.

Diese These von einer Kluft zwischen Christologie und Ethik/Ekklesio-
logie bei Luther, die iiber das individualisiert-biirgerliche Gewissen leicht
zum «siissen Gift des nur geglaubten Glaubens, einer nur geglaubten Praxis
der Nachfolge, einer nur geglaubten Liebe und Umkehr» fiihren kann,?

® H.Oberman, Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin 1982; dhnlich bei K.D.
Erdmann, Luther und die politischen Gewalten, in: J. Becker (Hg.): Luthers bleibende Bedeu-
tung, Husum 1983, 77ff.

7 Vgl. aus anderer Perspektive bei D. Schellong, Biirgertum und christliche Religion, Miin-
chen 1975, 8f.; H. Gollwitzer: Die gesellschaftlichen Implikationen des Evangeliums, in: ders.,
Forderungen der Umkehr, 156: «Die Reformation hat Missstidnde. .. z. T. iiberwunden, mit der
Individualisierung und Dogmatisierung aber trotz einiger Ansétze (auch bei Luther) nicht wirk-
lich zu brechen vermocht und machte die Kirche... zu einer Agentur der Mittelschichten»;
J.Moltmann: Theologie heute, in: J. Habermas (Hg.), Stichworte zur «Geistigen Situation der
Zeit». Bd. 2, es 1000, Frankfurt 1979, 760f.; zur Theologie der Orthodoxie vgl. C. H. Ratschow,
Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufkliarung. Bd. L. Giitersloh 1964; Band]II,
1966.

8 Vgl. neben J.B. Metz bei H. Gollwitzer, Die kapitalistische Revolution, Miinchen 1974,
bes. 74f.



U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 203

mochte ich in drei Schritten zu erliutern versuchen. Dabeli teile ich inten-
tional K. Barths Beobachtung, dass bei Luther eine christologische Begriin-
dung des menschlichen Rechts und der politischen Gewalt/Macht fehle und
deswegen lutherischer Theologie heute eine klare Option fiir das Uberleben
der Menschheit, fiir den Weltfrieden nicht stringent moglich sei.” Aber meine
Konsequenzen von Luther her liegen anders als bei K. Barth,'® weil ich
Christologie nicht «realistisch», in «sich» abgeschlossen, perfektisch, son-
dern in dem Sinne symbolisch oder zeichenhaft verstehen mochte, dass
Christologie ein inklusives Geschehen ist, dass sie offen und wandelbar,
innovatorisch und kritisch bleibt."

1. Erlauterung:

Luthers Christologie des «Dies ist mein Leib...», des zum genus maie-
staticum fiihrenden genus idiomaticum, ist Ausdruck seiner personlichen
Glaubenserfahrung und ist als das Kommen Gottes zu uns Menschen, als das
Eingehen Gottes auf uns Menschen und unsere Welt konsequenter inkarna-
torisch gedacht als seine stirker dualistische Sozialethik von den beiden
Reichen (Regimenten) und seine landeskirchlich vorgestellte Ekklesiologie.
Dieses «ist» (est) der Identifikation Gottes mit uns und unserer Welt gilt
zundchst in der Lehre von der Person und dem zweifachen Amt (Prophet,
Konig) des Erlosers Jesus Christus,' fiir die Erfahrung von der realen Priasenz
Jesu Christi im Abendmahl in Gestalt von Brot und Wein (Realpridsenz durch
das Wort contra katholische Transsubstantiation durch den Priester), auch
fiir die Lehre vom Amt Jesu Christi im weiteren Sinne der Soteriologie als
«Heilswerk Jesu Christi fiir uns».” Gilt dieses «ist» aber auch fiir Luthers

? K.Barth, Rechtfertigung und Recht, ThSt(B) 1 (1938); ders., Christengemeinde und Biir-
gergemeinde, ThSt(B)20 (1946); ders., Eine Schweizer Stimme. 1938 bis 1945, Ziirich 21948.

10 y M. Robinson, Die ersten heterodoxen Barthianer; P. Hessert, Barthianische Wurzeln der
«Radical Theology»; beide in: W. Dantine u. K. Liithi (Hg.), Theologie zwischen Gestern und
Morgen, Miinchen 1968, 13ff. bzw. 235ff.

"T'vgl. D.Sélle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «Tode Gottes», Stuttgart
1982, 981T., zu K. Barths objektivistischem Missverstandnis der Stellvertretung Christi. Femini-
stische Theologie leistet hierzu einen noch nicht genligend zur Kenntnis genommenen Beitrag,
etwa bei C. Halkes, Gott hat nicht nur starke S6hne. Grundziige einer feministischen Theologie,
GTB 371 (31982) 40fY.; U. Gerber, Feministische Theologie — eine Sammelrezension, ThLZ 109
(1984).

12 ygl. U.Gerber, Die drei Amter Jesu Christi, in: H. Ott; KI. Otte (Hg.), Die Antwort des
Glaubens, Stuttgart 1981, 304ff.

I3 Zur Christologie vgl. neben den entsprechenden Artikeln in RGG, TRE und LThK bei
U. Gerber, Christologische Entwiirfe, Ziirich 1970, 45, Schema der orthodoxen Christologie;
ders., Die Menschwerdung Gottes — Die Zweinaturenlehre, in: H. Ott; KI. Otte (Hg.), a.a.O.
(A.12) 286ft.



204 U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

Vorstellung von der Weltgestaltung des Christen ? Hier liegt m. E. eine Inkon-
sequenz insofern vor, als die Christologie/Soteriologie zwar in die Pisteologie
(Glaubenslehre) gleichsam voll durchschlidgt im Sinne imputativ-effektiver,
nicht nur forensischer Rechtfertigung, nicht aber ebenso im Handeln des
Glaubenden, in der Ethik. (Dies ist zugleich eine Frage an die Pneumatologie
bei Luther, inwiefern namlich diese neben dem ekklesiologischen Aspekt von
Heiligung, Bewidhrung, konkreter Verantwortung im Handeln spricht.) Mei-
ner Meinung nach zeigt sich diese Inkonsequenz — traditions- und rezep-
tionsgeschichtlich — in der von Luther-Interpreten ofter vorgenommenen
Unterscheidung zwischen einer (inneren) Motivation: « Kausalitdt von innen
her gesehen», und einem (dusseren) Kriterium: «die Bestimmung von Sach-
kriterien und deren rationale Begriindungy», um namlich so die beiden «Rei-
che» sowohl unterschieden als auch stets aufeinander bezogen sehen zu
konnen.'* C.J. Green meint hierzu, dass das Gewissen oder die Motivation
nicht «die innere zwingende Sanktion (ist), die die soziale Ordnung stiitzt»,
sondern dualistisch (intrapsychisch) vorgelagert davon abgehoben ist. Akzep-
tiert man diesen Hinweis, dann ist damit eben gesagt, dass Christologie/So-
teriologie/Pisteologie abgehoben sind vom Umgang des Glaubenden mit der
Welt; verbunden sind beide «Reiche» natiirlich dadurch, dass Gott der
Urheber bzw. Schopfer beider ist, und dass sich beide im Christenmenschen
schneiden.

Dies fiihrt zu der anderen Frage: ob nach Luther das genannte christolo-
gische «ist» — so lange diese siindige Erde besteht — nur auf das «geistliche
Reich» bezogen werden darf? Fiir Luther selbst vermag ich diese Frage nicht
klar zu beantworten; fiir viele Luther-Interpretationen v.a. des letzten Jahr-
hunderts wird man sie bejahen miissen — als Beleg dafiir, dass hier wohl bei
Luther selbst schon eine entsprechende Intention vorlag.

Von hier nochmals zuriick zur Christologie: Weil Jesus Christus das
Heilswerk weder nur mittels der menschlichen Natur (Anselms Satisfaktions-
christologie; aber auch Stancarus und Zwingli) noch nur mittels seiner gott-
lichen Natur (Osiander), sondern als Gott-Mensch-Mittler vollzogen hat,
deswegen werden sowohl die spiritualisierenden und bisweilen apokalyp-
tisch-utopischen Tendenzen der schwirmerischen (wiedertduferischen)
Christologien als auch die substantialisierende Sakramentschristologie rémi-
scher Provenienz abgelehnt.” Vom Abendmahl Christi (1528):

14 M. Honecker, Konzept einer sozialethischen Theorie, Tiibingen 1971, bes. 15f.; ders.,
Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK 78 (1981) 128 -139.

13 Vgl. J. Baur, Lutherische Christologie im Streit um die neue Bestimmung von Gott und
Mensch, EvTh41 (1981) 4231T.



U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 205

«Wenn ich das glaube, dass allein die menschliche Natur fiir mich gelidden hat, so ist mir der
Christus ein schlechter Heiland, so bedarf er wohl selbs eines Heilands... Weil Gottheit und
Menschheit in Christo eine Person ist, so gibt die Schrift, um solcher personlicher Einigkeit
willen, auch der Gottheit alles, was der Menschheit widerfihret, und wiederum, und ist auch also
in der Wahrheit. Denn das musstu ja sagen: Die Person (zeige Christum) leidet, stirbt. Nu ist die
Person wahrhaftiger Gott. Drum ists recht geredt: Gottes Sohn leidet.»!®

Daraus folgt die gegen die Reformierten um Calvin ins Feld gefiihrte
Folgerung, dass das Endliche (Mensch, Welt) das Unendliche (Gott) aufzu-
nehmen fahig sei (finitum capax infiniti):

«Und es sollt mir ein schlechter Christus bleiben, der nicht mehr denn an einem einzelnen
Ort zugleich eine gottliche und menschliche Person wire, und an allen andern Person sei ohn
Menschheit. Nein, Geselle, wo du mir Gott hinsetzest, da musstu mir die Menschheit mit
hinsetzen» (Vom Abendmahl Christi).

Aussagen wie «Gott ist Mensch und Mensch ist Gott» miissen «ohne
Allbosis, Synekdoche oder sonstige Tropen einfach wortlich verstanden wer-
den» (A. Ritschl). Weitere Belege zeigen, dass Luther die Frage nach dem
Wesen Jesu Christi in die Frage nach der soteriologischen Funktion des
Erlosers liberfiihrt und deswegen fiir ihn Gott und Mensch in der Person Jesus
Christus weder im Verhéltnis der Supposition (Ockhamisten) noch der Sub-
sistenz (Thomas) stehen, sondern dass der menschenfreundliche Gott sich des
siindigen Menschen annimmt und ihn rechtfertigt (simul iustus ac peccator).
Das meint Luthers Intention, Christus ganz ins Fleisch zu ziehen, ihn in der
Krippe in den Windeln zu suchen und sterbend am Kreuz als Erlser zu
sehen, also keinen vorausentwerfbaren (theistischen) Unterschied zwischen
Gott und Mensch zu machen. Dem tendenziellen Nestorianismus der Refor-
mierten, so konnte man sagen, stellt Luther die Bewegung der Kondeszen-
denz Gottes in Jesus Christus gegeniiber, was er m. E. in der Ethik dann nicht
auszieht. Und hétte sich Luther gerade in der Christologie noch weiter vor-
gewagt im Verstiandnis des christlichen Glaubens bzw. vorwagen miissen in
die Erfahrungen der modernen sdkularen Ideologien wie Humanismus,
Kommunismus, Nihilismus, Positivismus, Nationalismus usw. hinein, dann
hitte er auch jene andere christliche Uberlieferung mit aufgenommen, die ein
gleichnishaftes Handeln des Glaubenden in der Gewissheit des sich Bahn
brechenden Gottesreiches kennt; z.B. in der freilich enteschatologisierten
Formulierung der «Christengemeinde und Biirgergemeinde» von K. Barth,
deren christozentrisch-«offenbarungspositivistischer» Ansatz aus verschie-
denen Griinden kritisch zu sehen ist."”

16 Clemen-Ausgabe, Band III, bes. 366, 384, 462, 5l1.
I7H.D. Wendland a.a.0. (A.1) 41.



206 U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlichery interpretiert werden?

Diese Problematik wiederholte sich dann im 19. Jahrhundert in der Krise
der Religion zwischen individueller Religiositdt der biirgerlichen Subjektivi-
tdt und Gffentlicher Politik."® Und wo sich heute «klassische Theologie» und
Sozialengagement zu verbinden versuchen, da bleiben wie einst bei Luther
(und iibrigens auch bei Marx) individuelle Befreiungsaktionen, «ausserpar-
lamentarische» Befreiungs- und Widerstandsversuche (und entsprechend
Befreiungstheologien, Feministische Theologie) ausgeschlossen zugunsten
des allgemein als entfremdet/entfremdend eingesehenen Gesamtzusammen-
hangs mit seinen sogenannten Sachzwingen. Die tendenziell emanzipatori-
sche Christologie Luthers mit der ihr korrespondierenden historisch erfah-
renen Siindigkeit bzw. Rettung/Freiheit im Glauben droht in der Ethik auf
die dogmatischen Grenzen des « Wohlverhaltens» zu stossen.”” Wenn man
hingegen die Erfahrungen der Imputation, Effektivitdt und Inklusivitit des
Christusgeschehens voll zum Zuge kommen ldsst —in der Intention Luthers —,
dann wird Jesus Christus ganz, nicht nur auf das «geistliche Reich» halbierter
Mensch. Dies ist das Anliegen «weltlicher Interpretation» und politischer
Theologie. Deswegen stellt G. Kehrer zu Recht fest: «Das Neue an der poli-
tischen Theologie ist.. ., dass dieses Engagement nicht als Wirkung des Chri-
stentums betrachtet wird, sondern dass der christliche Glaube selbst sich in
politischen und gesellschaftlichen Dimensionen erfihrt und artikuliert».?

2. Erlautertung:

Luther hat die christologisch-soteriologische Vorstellung der imitatio
Christi abgelehnt, um Christologie und Ethik von seinem «innerlichen»
Freiheitsverstandnis her unterscheidbar zu halten. Das ist im Blick auf seine
Situation durchaus verstandlich: Er sah in der Nachfolge Christi im Sinne der
Imitation der mittelalterlichen Frommigkeitstradition das Ausweichen vor
dem Kreuz hinein in eine Gesetzesethik der Selbstrechtfertigung im Sinne der
mittelalterlichen theologia gloriae. Dieses einseitige Betonen der «inneren»

18 yvgl. D. Hoffmann-Axthelm, Die Religionskrise des 19. Jahrhunderts und die Autonomie-
bewegungen heute, EvTh38 (1978) 226-235; D.Schellong, Von der biirgerlichen Gefangen-
schaft des kirchlichen Bewusstseins, in: G. Kehrer (Hg.), Zur Religionsgeschichte der Bundes-
republik Deutschland, Miinchen 1980, 132-166. J. Habermas, Strukturwandel der Offentlich-
keit, SL25, Neuwied 31968.

19 ygl. am Beispiel der Friedens-Debatte bei D. Schellong, Es gibt nichts Wichtigeres als den
Frieden, EvErz34 (1982) 399ff.

20 5. Kehrer, Gesellschaftliche Konsequenz einer politischen Theologie, in: Evang. Verant-
wortung 5 (1974) 2; vgl. U. Gerber, Die Bedeutung der Ethik in der evangelischen Theologie, in:
N. Huppertz (Hg.), Die Wertkrise des Menschen. Festschrift fiir H. Reiner, Meisenheim 1979,
123fT.



U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlichery interpretiert werden? 207

Freiheit des Glaubenden sollte heute allein schon insofern erweitert werden,
als wir die Bedingtheit dieser inneren («innerpsychischen») Freiheit durch
dussere, etwa biographische, humanbiologische, gesellschaftliche, politische
usw. Gegebenheiten mit einbeziehen.”! (So ist z.B. das auch von Luther
geteilte anthropologische Leib—Seele-Modell als Aussen—Innen-Unterschei-
dung weiterzufiihren in eine ganzheitliche Anthropologie, was sich u.E.
gerade auf die Verhéltnisbestimmung von Ethik und Christologie auswirkt.??)
Ein diskussionswiirdiges Beispiel hierfiir sehe ich in D. Solles «Stellvertre-
tung», die den Gedanken der Imitation im Zuge nicht-religioser Interpreta-
tion zuriickbindet an die Stellvertretung, ohne diese aber satisfaktionschri-
stologisch zu deuten; sie verweist auf Bonhoeffers Betonung der Verantwor-
tung im Vollzug der Stellvertretung und kritisiert dessen mangelndes Einge-
hen auf die Struktur der Abhéngigkeit; ohne Abhangigkeit wird Verantwor-
tung zur (neuzeitlichen) Autonomie des menschlichen Selbstbewusstseins in
seiner Selbstbestimmung.?® L.L. Rasmussen stellt Bonhoeffer sogar als Ge-
genbeispiel zu Luther dar:** «Auch die Imitatio-Ethik, die wir — von Bon-
hoeffer her —im Blick haben, ist christliche Nachfolge unter dem Evangelium,
nicht unter dem Gesetz. Sie ist eine Ethik der Antwort auf Gnade, nicht des
Besorgens von Tugend und Heil.» Hier wére also ein Ansatz fiir die eingangs
angezeigte Zusammenschau der Anliegen lutherischer Zwei-Reiche-Vorstel-
lung und reformierter Konigsherrschaft-Christi-Ethik méglich am Leitfaden
einer Neuinterpretation der «imitatio Christi». Dies wiirde zugleich bedeu-
ten, dass die Christologie nicht der Ethik vorausliegt, sondern stets «ethische
Christologie» ist, die unser Dasein-fiir-Andere begriindet und tréigt: «... wenn
ein Mensch wie Jesus gelebt hat, dann und nur dann hat es fiir uns Menschen
einen Sinn zu leben. Hitte Jesus nicht gelebt, dann wire unser Leben trotz
aller anderen Menschen, die wir kennen, verehren und lieben, sinnlos»
(D. Bonhoeffer). «Begegnung mit Jesus Christus. Erfahrung, dass hier eine
Umkehr alles menschlichen Seins gegeben ist, darin, dass Jesus nur fiir andere
daist... Glaube ist das Teilnehmen an diesem Sein Jesu... Die Kirche ist nur
Kirche, wenn sie fiir andere da ist. Um einen Anfang zu machen, muss sie
alles Eigentum den Notleidenden schenken... Sie muss an den weltlichen
Aufgaben des menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht herr-

21 W_Huber, Das Gewissen ist frei. Uberlegungen zur Aktualitit der Theologie Luthers,
EK 16 (1983) 598 -602; Themenheft «Die Wahrnehmung des Menschen bei Luther», EvTh43
(1983) Heft6.

22 E Moltmann-Wendel (Hg.), Frau und Religion: Gotteserfahrungen im Patriarchat. Fi-
scher TB 3738 (1983) 183ff.: Auf der Suche nach Ganzheit.

23 yvgl. W.Huber a.a.O. (A.21) 598f.

24 L L. Rasmussen, Ethik des Kreuzes, a.a.0. (A.5).



208 U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

schend, sondern helfend und dienend»?® — und ebenso sich abhéngig wissend
von dieser Welt, fiir die sie stellvertretend helfende Verantwortung tragt.

Als Imitatio-Ethik konnte man dann formulieren: Die Imitations-Ethik
der Kreuzestheologie ist Antwort auf Gottes rechtfertigendes Handeln,
indem unsere Treue der Treue Jesu zum Menschen gleichgestaltet wird, und
zugleich unsere Treue zum Menschen, auch zu Jesus, in unserem Dasein-
flir-Andere. Dann aber ldsst sich nicht mehr zwischen « Gehorsam gegen Gott
in Glaubenssachen» und «Gehorsam gegen Menschen in Weltdingen» so
einfach unterscheiden.?® An der Unverfiigbarkeit der Person wird festgehal-
ten — heute mehr denn je —, diese aber nicht nur individualistisch und «ver-
innerlichend» mit «Gehorsam gegen Gottes Wort» umschrieben; der perso-
nalistische Ansatz der Anthropologie und der Gottes-Beziehung bei Luther
kann weitergefiihrt werden in ein ansatzweise kommunikatives Modell, wie
es H. Peukert zu entwickeln versucht hat.?” Dann lassen sich die verinnerli-
chende Individualisierung, die Beriihrungsidngste vor der zur «bosen Welt»
herabgewlirdigten Schopfung Gottes,?® die Unterdriickung von Schuld- und
Angstgefiihlen, das Insistieren auf internalisiertem, formalem Gehorsam
auch wirklich theologisch thematisieren.

Wenn jetzt das Verdikt «Auflésung in Anthropologie» kommt, dann
mochte ich nochmals betonen, dass hier nicht die « Unverfiigbarkeit» aufge-
hoben wird, diese m. E. aber neu zu bedenken i1st im Blick auf das Miteinander
von Eigenverantwortung/Dasein-fiir-Andere und Gehorsam/Abhingigkeit.
Dasselbe muss geschehen im Blick auf die Rede vom gebenden/aktiven und
empfangenden/passiven Gehorsam in der Christologie. Die Rede von der
Unverfiigbarkeit darf nicht dazu fiihren, dass Sich-Verdanken (sog. Passivi-
tat) und Sich-Verwirklichen (sog. Aktivitdt) im Blick auf den Glaubens-
vollzug sich ausschliessende Erfahrungen werden nach den Gleichungen
Gott = menschliche Passivitidt im Glauben = Heil(= Dogmatik) und Mensch=
Aktivitdt in der Liebe = Wohl (= Ethik). Setzt man die Christologie als Deu-
tung des mit Jesus als dem Christus verbundenen exklusiven Heilsgeschehens
in seiner Giiltigkeit «an sich» voraus, dann wird man das Ineinander von
passivem und aktivem «Gehorsam» nur auf den ErlGser beziehen und davon
abgehoben auf der anthropologischen Ebene nur die «Passivitidt» gelten las-

25 Widerstand und Ergebung, Miinchen 21977, 426 bzw. 414f.; vgl. zur Nachfolge-Ethik auch
J.Moltmann, Ich glaube an Gott den Vater. Patriarchalische oder nichtpatriarchalische Rede
von Gott? EvTh43 (1983), bes. 413.

26 D.S6lle, Gehorsam —des Christen Schmuck ? In: dies.: Phantasie und Gehorsam, Stuttgart
1968, 14.

27ygl. H.Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentaltheologie.
stw231 (1978).

28 H.E.T6dt, R. Bultmanns Ethik der Existenztheologie, GTB 440 (1978), bes. 102ff.



U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? 209

sen; versteht man dieses Heilsereignis aber als inklusives, uns Menschen von
vornherein miteinbeziehendes Geschehen, dann wird man sowohl dieses
Zueinander von oboedientia passiva et activa fiir jeden Glaubenden geltend
machen als auch den damit gegebenen Gehorsamsbegriff und die Vorstellung
vom unfreien Willen (den Luther gegen Erasmus verteidigte) kritisch angehen
im Blick auf das Zueinander von Gehorsam/Beschenktwerden und Eigenver-
antwortung/Selbstverwirklichung. M.E. weist die Begriffsverbindung des
«aktiven Gehorsams» genau auf diese Problematik hin. Ich muss mich hier
mit kurzen problematisierenden Hinweisen begniigen, die das auch bei
Luther stiefmiitterliche Feld der Pneumatologie mit umfassen. So miisste
auch die Diskussion um Synergismus, Pelagianismus, etwa zwischen prote-
stantischer und katholischer und orthodoxer Theologie, in dieser Perspektive
neu gefiihrt werden; ebenso sollten der «fréhliche Tausch» auf das Bild der
Wechselseitigkeit hin befragt und W. Joests Unterscheidung von transgressus
und progressus des Glaubens flir die Frage nach der ethischen Gestalt des
Glaubens diskutiert werden.?

3. Erlduterung:

Wihrend Luthers Christologie tendenziell mit Bonhoeffers nicht-religio-
ser Glaubenserfahrung bzw. Interpretation und mit dem nach-theistischen,
nachbiirgerlichen Glaubens- und Theologieverstindnis etwa von J.B. Metz
zusammengesehen werden kann,*® bleibt seine Ethik am Staat (Obrigkeit)
orientiert.’! Luthers emanzipatorisch-christologische Reformation zeitigte
auf dem Gebiet der Ethik eine «repressiv-imperiale Reformation» (L.L.
Rasmussen) — als Beispiel mag Luthers vieldiskutierte Stellung im Bauern-
krieg dienen.*? Fiir Luther war es selbstverstiandlich, dass die Obrigkeit von
Gott eingesetzt ist — eine heute nicht mehr allgemein akzeptierte «theisti-
sche» Voraussetzung. Auch seine Ekklesiologie 1st in dieser Perspektive zu
sehen, wenn man an die Kompetenzzuweisung an die Landesfiirsten oder an
sein niederschmetterndes Urteil liber die Juden denkt. Umgekehrt muss sein

29 W.Joest, Gesetz und Freiheit. Das Problem des tertius usus legis bei Luther und die
neutestamentliche Parainese, Gottingen 21956, bes. 551f.; D. W. Harrison, Die Macht des Zorns
im Werk der Liebe. Eine christliche Ethik fiir Frauen und andere Fremde, in: B.Brooten;
M. Greinacher (Hg.): Frauen in der Ménnerkirche, Miinchen/Mainz 1982, bes. 207f.

30 Vgl. L.L. Rasmussen a.a. O. (A. 5), 153f.; J. B. Metz, Unterwegs zur Zweiten Reformation.
Oder: Die Zukunft des Christentums in einer nachbiirgerlichen Welt; ders., Christentum und
Politik — jenseits biirgerlicher Religion, beides in: ders., Jenseits biirgerlicher Religion, Miin-
chen/Mainz 1980, 70ff. bzw. 94ff.; ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz
1977.

31 Zur Neuformulierung der Zwei-Reiche-Lehre vgl. H.-D. Wendland a.a.O. (A.1), 42.

32 ygl. J.Moltmann, Der gekreuzigte Gott, Miinchen 1972, 74f.



210 U. Gerber, Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden?

Bruch mit der katholischen Kirche und vielen ihrer Traditionselemente als
emanzipatorisch-revolutionirer Schritt gesehen werden ; aber Luthers Schritt
in die Freiheit, auch noch von der katholischen Kirche und humanistischen
Selbstverwirklichung, sollte sich nicht als Freiheit auf Kosten anderer voll-
ziehen, also auch nicht als liberalistische Freiheit des eigenen Herrseins des
sich am anderen Menschen begrenzenden «biirgerlichen» Subjektes, sondern
als gemeinsame Freiheit, als Freiheit in solidarisch-konkreter, offener Ge-
meinschaft. Diese im christologischen pro nobis Gottes angelegte Kommu-
nitdt zog Luther nicht konkret aus in Ethik und Ekklesiologie (wie es spater
Bonhoeffer von Jesu Dasein-fiir-Andere her vollzog und formulierte). Und
wenn Luther Gott christologisch dem Verginglichen radikal ausgesetzt sah
im Prozess der Inkarnation und des Kreuzes (bis hin zum Deipassianismus),
dann konnte der Blick sogar auf das Vergingliche insgesamt, auf Mensch und
Natur gehen, was heute z.B. im Anliegen einer 6kologischen Theologie
(Theologie der Natur, Umwelt usw.) formuliert wird.** Damit ist der grosse
Fragenkomplex der «unbewiltigten natiirlichen Theologie» mitangespro-
chen im Blick auf die Reichweite von Christologie und Soteriologie.** Auch
in dieser Hinsicht kann m.E. Luthers Kluft zwischen emanzipatorischer
Christologie und tendenziell repressiver Ethik/Ekklesiologie weitergefiihrt
werden. Freilich wird man H. Gollwitzers Frage stindig mithdren miissen, ob
der Weltprotestantismus einschliesslich Luthertum «als ein Faktor neben
andern in die auch ausserhalb der Christenheit mogliche und vorhandene
Bewegung des pazifistischen Internationalismus, Sozialaktivismus und Hu-
manitarismus integriert und mit ihr schliesslich deckungsgleich werden will
oder ob er in der Lage ist, eine politische Rolle sui generis zu spielen».’® Die
entscheidende theologische Frage ist m.E., ob man die durch Jesus Christus
geschenkte und aufgetragene Lebensfreiheit nur als «personliches Gottesver-
haltnis» versteht oder umfassender als durch andere Menschen und Welt so
vermittelt, dass solcher Glauben sich schon immer auch als Welt-Gestaltung
vollzieht, ohne zur «Motivation» (z.B. Luthertum des 19. Jahrhunderts,
R. Bultmann) oder zum Nachvollzug von Gottes perfektischer Versohnung
(z.B. K. Barth) oder zu humanitarem Aktivismus (z.B. P. van Buren) verkiirzt
zu werden. Dabei kénnen uns Luthers christologische Uberlegungen — wie
versuchsweise gezeigt — behilflich sein. Uwe Gerber

33 Vgl. den umsichtigen Beitrag von U.Hasler, Beherrschte Natur. Die Anpassung der
Theologie an die biirgerliche Naturauffassung im 19.Jahrhundert, Bern/Frankfurt 1982, bes.
297.

34 yegl. Chr. Link, Die Welt als Gleichnis. Studien zum Problem der natiirlichen Theologie,
Miinchen 21982 H. Fischer, Natiirliche Theologie im Wandel, ZThK 80 (1983) 85-102.

35 H. Gollwitzer, Die vielfiltige politische Rolle, in: Martin Luther heute. Themenheft 3 der
Bundeszentrale fiir politische Bildung, Bonn 1983, 36.



	Müsste Luther nicht "weltlicher" interpretiert werden? : Einige Notizen zum vergangenen Luther-Jahr 1983

