
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Zur Kirchen- und Studienreform : Thesen

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Kirchen- und Studienreform

Thesen

Verehrter, lieber Jubilar,
es mag vermessen erscheinen, in Deiner Jubelfestschrift im Gefolge des

Luther-Jahrs sich ausgerechnet der Thesenform zu bedienen, um Dir auf
wenigen Seiten einen angemessenen Beitrag zu widmen. Denn bekanntlich
haben keine Thesen mehr «Weltgeschichte gemacht» als die gar nicht für die
«Weltgeschichte» bestimmten 95 Thesen des 1517 34jährigen Wittenberger
Augustinermönchs und Neutestamentiers Martin Luther. Auch ohne es zu
beabsichtigen, fordert man den anmassenden Vergleich damit heute geradezu
heraus. Aber auch ohne die übliche Platznot, unter der Festschriften
allgemach zu leiden haben und keinen längeren wissenschaftlichen Beitrag zulassen,

ist es mit solcher «Anmassung» eine relative Sache. Obwohl Luther seine

Ablassanfragen an die Kirche seiner Zeit in die demütigsten Begleit- und
Widmungsschreiben an die zuständigen Kirchenbehörden und Kollegen
verpackte, blieb es die hartnäckigste Antwort von seiten der Hierarchie und
Widersacher, statt einer ausgefeilten sachlichen Antwort, Luther «Anmassung»

vorzuwerfen und ihn zur Unterwerfung («Revoca, revoca... !») aufzurufen.

Dass daraus eine bleibende Kirchenreform erwuchs, die heute selbst den
alten Widerpart grossenteils zum Einschwenken auf Luthers Ansätze
gebracht hat, braucht hier nicht besonders betont zu werden. Auch nicht, dass

der Schreibende u. a. darum einst seine angestammte bayrische Heimat ver-
liess, weil dasselbe Argument uns dort noch vor zwanzig Jahren von lutherisch

sich nennenden Hierarchen (von Dekanen bis zum Landeskirchenrat)
auf Schritt und Tritt um die Ohren geschlagen wurde, wenn ein junger Vikar
einmal einen ungewohnten neuen Vorschlag vorbrachte. Statt einer sachlichen

Entgegnung wurde lieber schnell von «Insubordination» geredet.
Inzwischen habe ich und andere Kollegen ähnlich unsachliche Ablehnung

unangenehmer ReformVorschläge, nur mit andern Mitteln (am häufigsten ist
es der aktive oder stillschweigende Boykott, nach dessen biblischer Begründung

ich immer noch suche), auch von reformierten Vorgesetzten und
Kollegen in reichem Masse erfahren und scheue mich darum nicht, das, was ich
heute an unserer evangelischen Kirche und ihrer akademischen Pfarrerausbildung

für reformbedürftig halte, in Thesenform zur Diskussion zu stellen.
Obwohl Luther kein Systematiker war, wie besonders Systematiker bis heute

gerne einander nacherzählen, bedienten besonders sie sich in unserer Zeit



194 K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform

gern dieser Form, so dass ich also in bester Gesellschaft bin, falls wieder von
irgendeiner Seite der Vorwurf der «Anmassung» erhoben würde. Dass ich sie

Dir widme, lieber Bo, hängt mit Deinem, nicht allein Deinen akademischen

Kollegen und Studenten bekannten, lebenslangen Doppelengagement
sowohl für die neutestamentliche Wissenschaft wie für das Leben der heutigen,
in lutherischem Geist wirkenden Kirche zusammen. «Bischöflich» im
urchristlichen Sinne hast Du jahrzehntelang diese Verantwortung der Wissenschaft

für die Lutherische Kirche der Schweiz und in Liechtenstein
wahrgenommen und als regelmässiger Prediger nicht nur Deinen skandinavischen
Glaubensbrüdern und -Schwestern gedient - eine Verbindung zweier Ämter,
die Luther selbstverständlich war, aber heute fast vergessen scheint im
evangelischen Raum.

Du wirst darum die folgenden Thesen besser verstehen können als andere,
die nur das eine oder das andere mit dem Evangelium «treiben», die entweder
sich allein wissenschaftlich als Assistenten und Professoren oder als

regelmässige Verbi Divini Ministri aufder Kanzel betätigen. Die Widmung an den
emeritierten Episcopus und Professor Reicke sollte darum auch von allen
andern verstanden werden, denen es heute um Erneuerung von Kirche und
Theologiestudium zu tun ist.

Im Gefolge des Luther-Jubiläums seien einige Entwicklungsbögen
zwischen seinerzeit, seiner Reformation und seinen Grundintentionen und dem
heute vorfindlichen, teils erreichten, teils missverstandenen Erbe Luthers

gezogen und zur Diskussion gestellt, wie er seinerzeit seine Thesen auch zur
Diskussion stellte.

I. «Allein aus Glauben, ohne des Gesetzes Werke...»

1. Man braucht heutzutage lange, bis man Luthers Durchbruch zu dieser
Grunderkenntnis evangelischer Wahrheit erfasst und zu verwirklichen
sucht.

2. Auf der Stufe des Konfirmandenunterrichts begreifen sie nur wenige.
Darum wird sie dort auch nur noch selten gelehrt. Dennoch muss hier der
Keim zu dieser Grunderkenntnis gelegt werden, dass der Mensch nicht aus

eigenen guten Werken, sondern nur durch Gottes Gnade gerecht wird.
3. Wer mit dieser Erkenntnis heute sein Leben gestalten will, erlebt

Missverständnisse und oft Schiffbruch, wie Luther selbst schon zu seiner Zeit, weil
die meisten Mitchristen den totalen Anspruch der göttlichen Gnade weder
einsehen noch mitvollziehen können, sondern weiterhin auf fromme
Leistungen und Werke setzen und sie darum auch von jedermann erwarten.



K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform 195

4. «Die guten Werk', sie galten nicht...» Aufgrund meiner Erfahrungen
verkauft sich die Gegenthese in unsern evangelischen Kirchen heute besser:

«Die guten Werk', sie galten viel!» Gewiss hat die Reformation in ihrem
weiteren Verlauf, besonders im reformierten Bereich, zu diesem Rückfall in
gesetzliches Denken bereits Voraussetzungen geliefert. Allein erst der Pietismus

hat mit einer Neubewertung der frommen Werke aus dem Glauben
heraus einen Neubeginn für entsprechende Entwicklungen und Anstrengungen

im Protestantismus gesetzt.
5. Dass der Christ nicht in die Kirche gehen müsse, um durch Predigt und

Sakrament auf Gottes Gnade immer neu aufmerksam zu werden, ist zwar
eine Verflachung des liberalen Missverständnisses der Reformation, hat aber

gleichzeitig zur Installierung eines gesetzlichen Werkchristentums geführt,
das sich durch die freiwillige Betätigung in diakonischen, sozialen und
missionarischen Werken «den Himmel zu verdienen» trachtet.

6. Dadurch ist der ursprüngliche Gedanke der Reformatoren, gute Werke
seien selbstverständlich für den Gläubigen aus Dankbarkeitfür die einmalige
Erlösertat Christi so weit in den Hintergrund getreten, dass er nicht mehr
verkündigt zu werden braucht, sondern an den Anfang des sich selbst durchs
Werk bestätigenden Glaubens tritt.

7. Mit andern Worten: Wer viel spendet und sich viel in sozialen
Aktivitäten und Gremien betätigt und zeigt, gilt wieder - wie in der spätmittelalterlichen

Frömmigkeit, gegen die Luther einst machtvoll protestierte - viel
in der protestantischen Christenheit unserer Tage. Wer dies mehr im Sinn

von Mt 6,3 f. tut, gilt wenig in der irdischen Gemeinde.
8. Diese «neue Gesetzlichkeit» ist nicht nur bemerkbar in Verlautbarungen

des OeRK, in Verlautbarungen übergeordneter und lokaler Kirchenleitungen

und kirchlicher wie halbkirchlicher Comités, sondern ebenso in
Verlautbarungen und Regungen an der «Basis» (z. B. Frauen-, Friedensgruppen,
freie Synoden usw.).

9. Das frühere Wallfahren zu Heiligtümern, der Kauf von Ablasszetteln
und Reliquien haben im protestantischen Raum längst ihre Entsprechung
gefunden in der aktiven Teilnahme und Vorbereitung möglichst vieler Aktionen

und Bazare für gute soziale und missionarische Zwecke. Der gute Zweck
heiligt auch hier wieder viele Mittel. Wenn schon nicht mehr der Gratiseintritt

in den Himmel, so doch der Tatbeweis der Zugehörigkeit zur rechten
Gemeinde scheint damit garantiert zu sein.

10. Es ist auffallig, dass traditionelle (gemeinhin als «konservativ»
beschimpfte) Kreise darin mit den eher sich «progressiv» und modern
gebärdenden Kreisen treffen und übereinstimmen. Die nova lex («Nur wenn du da
und dort mitmachst oder unterschreibst...!») gebietet, regiert und scheidet



196 K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform

Gläubige von Ungläubigen - in längst ausgetretenen Geleisen, welche die
Reformation einst hinter sich gelassen hatte.

11. Natürlich kommt diese «Umwertung aller Werte» in den protestantischen

Kirchen der Gegenwart nicht von ungefähr. Ein Hauptgrund scheint
der zu sein, dass eine «Leistungsgesellschaft» auch für die Kirchen als Massstab

angelegt wird, ein anderer der immer grösser werdende Gegensatz von
«reichen» und «armen» Christen in aller Welt, der ausserordentliche
Appelle und Massstäbe erfordert.

Ob diese Umorientierung richtig ist, sollte ein neuer Vergleich mit Luthers
Theologie erbringen. Von allen Vortragsangeboten des Luther-Jahrs, von
allen «Luther- und-...» -Themen interessierte mich vor allem einer mit dem
Titel «Luther und die Leistungsgesellschaft». Es müsste sich doch ein
biblisch-reformatorisches Neuverständnis von Gnade und Werken erzielen
lassen, das auch diese zu Ende gehende, weil an allen Orten marode gewordene

Leistungs- und Konsumgesellschaft heilen könnte, ohne selbst in
Leistungsdruck zu verfallen.

12. Gegenüber dem vor-theologischen, teils alttestamentlich geprägten
Do, ut des-Denken müssten Luthers Ansätze in der Gnadentheologie wieder
tief Platz greifen, um Kirche und Welt aus ihrer gegenwärtigen vor-reforma-
torischen Verirrung und Kurzatmigkeit herauszuführen.

II. «Priestertum aller Gläubigen»

13. Eine erste Präge sei an Luther selbst gestellt, der m. W. erstmals in der
Schrift «An den Adel deutscher Nation...» 1520, und dort nur relativ kurz,
von diesem neuen späteren «Dogma des Protestantismus» redet: Genügt die
schmale biblische Basis von I Petr 2,9 f., um die mittelalterliche Unterscheidung

von Priestern und Laien so generell aufzuheben, wie das im Gefolge der
lutherischen und schweizerischen Reformation dann eingetreten ist? Da
Luther selbst durch mehrere Wandlungen in dieser Präge geführt wurde und
das Predigeramt entsprechend vielfaltige Modifikationen im evangelischen
Raum erlebt hat, ist heute mehr zu fragen, was aus dem «Allgemeinen
Priestertum aller Gläubigen» der reformatorischen Prühzeit geworden resp.
geblieben ist.

14. Ein grundsätzlicher Unterschied hinsichtlich der Stellung des Pfarrers

resp. Predigers gegenüber den ihm anvertrauten «Seelen» besteht zwar
zwischen den protestantischen Preikirchen und Landeskirchen. Erstere haben
wohl aufs Ganze gesehen mehr von der Gleichstellung zwischen VDM
(Prediger) und Gemeinde bewahrt, letztere wohl mehr vom vor- und nachrefor-



K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform 197

matorischen Parochiebegriff: Pfarrei die unter einem Pfarrer zusammenge-
fasste Gemeinde, der für sie mehr oder minder allein verantwortlich ist.

Auch die in reformierten und lutherischen Gemeinden traditionell
unterschiedliche Stellung des Kirchenvorstands ändert an dieser volkskirchlichen
Struktur wenig.

15. Die Frage, inwieweit der Kirchenvorstand dem Pfarrer bei-, vor-, Überoder

untergeordnet ist, ist unter der zunehmenden Demokratisierung in den
Kirchen seit 1945 immer belangloser geworden und nähert sich allenthalben
eher dem reformierten Ämterverständnis. Ob diese Entwicklung allerdings
schon eine originäre Fortführung des Leitgedankens der frühen Reformationszeit

vom «Allgemeinen Priestertum aller Gläubigen» war und ist, mag
bezweifelt werden.

16. Welchen Stellenwert also haben Korrekturen des unstudierten Laien
(gemeint ist: nicht-Theologie-studierten Laien!) am Bibelverständnis des

berufenen und ausgebildeten Theologen in der Gegenwart, nachdem schon
der «mittlere und ältere» Luther ständig auf seine Berufung als Dr. der Hl.
Schrift gegenüber «Schwärmern» und «himmlischen Propheten» autoritativ
hingewiesen hat?

17. Der Protestantismus bietet zwar das weiteste Spektrum verschiedener
Nuancen in der Beantwortung dieser Grundfrage, die schliesslich sein ganzes
Wesen ausmacht, jedoch keine dem römisch-katholischen Verständnis von
Amt und Laien gegenüberzustellende eindeutige Alternative.

III. Pfarrer und Professor

18. Bleiben wir für die nächsten Thesen bei Luthers lebenslang praktizierter

Personaleinheit von berufenem Ausleger der Hl. Schrift sowohl am
Universitätskatheder wie von den verschiedensten Kanzeln seiner engeren
und weiteren Heimat - ein vom heutigen Protestantismus weithin längst -
leichtsinnig - preisgegebenes Phänomen Sowenig diese Personaleinheit für
Luther seinerzeit exklusiv und einmalig war - Deutschland, der Schweiz und
nachher auch andern Ländern mit Universitätsstädten war sie zur Ausbildung

junger reformierter Theologen konstitutiv bis in die Tage der Aufklärung

hinein -, so sehr befähigte diese doppelte Ausrichtung auf die
wissenschaftliche sprachliche Erforschung der biblischen Texte einerseits und auf
die Verstehensfahigkeit des einfachen Volks andererseits Luther, Zwingli,
Oecolampad und Bucer u.a. zu ihren Bibelübersetzungen, die die Jahrhunderte

überdauert haben.



198 K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform

19. Auch die Katechismen sind unmittelbare Folgen und Früchte dieses

ehemaligen Doppelamts, das quasi Ursprung (Bibel) und Ziel (Adressat: das

Volk der getauften Gläubigen) in einmaliger wissenschaftlicher, pädagogischer

und kommunikativer Einheit einander annähert.
20. Es sind mir keine einschlägigen Reformversuche heutiger protestantischer

Kirchenleitungen in den alten Ländern der Reformation bekannt,
welche sich darum bemühen, deren Erbe in Gestalt dieser verlorengegangenen

Einheit des zugleich lehrenden und verkündigenden Berufstheologen
wiederherzustellen.

21. Könnte die spürbare Lebendigkeit jüngerer und ganz junger Kirchen in
der II. und III. Welt nicht auch daher rühren, dass dort noch ein engerer
Zusammenhang zwischen ecclesia docens et audiens herrscht?

22. Hingegen wird bei uns die seit der Aufklärung bestehende Aufspaltung
der Jungtheologen, die entweder «ins Pfarramt» oder «in die Wissenschaft»
gehen und die sich bereits während der höheren Semester des Studiums
abzeichnet und entscheidet, weiter zementiert, als ob deren Scheitern nicht
hinlänglich erwiesen wäre.

23. Professoren und wissenschaftliche Assistenten, Halbassistenten und
Tutoren, die keine verständliche, zupackende Predigt mehr ausrichten können

und auch längst nicht mehr wollen, aus welchen Gründen immer, bilden
seit ca. 200 Jahren Pfarrer aus, die einmal das Wort der Hl. Schrift als

Evangelium in die Herzen predigen sollen.
24. Seit Jahrzehnten seufzt ein grosser Teil letzterer «im Amt», sie hätten

dafür auf der Fakultät nicht das nötige Rüstzeug mitbekommen und hätten
sich alles, was sie nun für die Gemeindearbeit brauchten, von anderswoher
erst nachträglich durch eigene Erfahrung erwerben müssen. Ausnahmen auf
beiden Seiten bestätigen eher die traurige Regel.

25. Mehr Verheissung scheint demgegenüber die katholische Übung zu
haben, die jedem wissenschaftlichen Theologen und Universitätslehrer
nebenher noch einen speziellen Dienst in einer Gemeinde zuordnet, sei es in der
Seelsorge oder im priesterlichen Dienst.

26. Kirchliche Bindung der Lehrenden in irgendeiner Form sollte auch
wieder der Gemeinde und den ihr dienenden Pfarrern ersichtlich sein.

27. Sie sollte nicht allein in der Theorie (z. B. als Berater in theologischen
Kommissionen der Kirche), sondern auch auf praktischer Ebene liegen.
Nicht nur möglicher Arroganz und Eifersucht einerseits und irgendwelchen
Komplexen andererseits, wie sie sich in jedem «Betrieb» durch Über- und

Unterordnung ergeben, wäre der Boden entzogen. Auch dem Genfer Modell
Calvins von verschiedenerlei Ämtern innerhalb derselben Kirche aufgleicher
Ebene wäre wieder eine echte Chance eingeräumt.



K. Hammer, Zur Kirchen- und Studienreform 199

28. Statt dessen haben die Kirchen des Protestantismus in den letzten
Jahrzehnten mehr Phantasie in der Schaffung neuer Spezial(pfarr)ämter,
abseits der Ortsgemeinden, die keinem gemeindlichen Obligatorium
unterliegen, bewiesen.

29. Abgesehen vom Spitalpfarramt gab es zur Reformationszeit noch keines

von ihnen, was nicht heissen soll, dass sie samt und sonders darum
abzulehnen wären. Denn sonst müsste man z. B. auch die modernen
Massenmedien ablehnen. Aber deren genereller Trend weg von der Ortsgemeinde
und dem seelsorgerlichen Verkündigungsdienst hat doch schwerwiegende
Folgen gezeitigt, nicht nur was das Verhältnis von Gemeinde- und Spezial-
pfarrer anlangt, die im einzelnen konkret untersucht gehören.

30. Vor allem fühlt sich die Gemeinde, die immer schwerer einen
Seelsorger findet, die wegen des Pfarrermangels Zusammenlegungen und
Streichungen von Pfarrstellen hinzunehmen hatte, nicht mehr in ihrer traditionellen

Rolle genug ernst genommen.
31. Viele ehemals treue und aktive Gemeindeglieder haben ihrer Kirche

inzwischen den Rücken gekehrt, nicht nur wegen dieses oder jenes «politischen

Kurses der Kirche» oder einiger ihrer Vertreter, nicht nur wegen
Enttäuschungen von seiten ihrer noch vorhandenen, oft aber überforderten
Gemeindepfarrer, sondern schlicht wegen ihres Fehlens.

32. «Priestertum aller Gläubigen». Der heute wieder oft gehörte und
ausgestossene Ruf in die vermehrte Mitverantwortung der «Laien» wird so

lange nicht mehr Erfolg als bisher zeitigen, solange die theologischen Fakultäten,

ihre Studenten und ihre aus dem Studium mit Examen und Ordination
entlassenen Pfarrer diesen Ruf nach einem fähigen und berufenen Priestertum

nicht zuerst bei sich verspüren.
Karl Hammer


	Zur Kirchen- und Studienreform : Thesen

