Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Zur Trinitatslehre der Frihscholastik : Versuch einer
problemgeschichtlichen Orientierung

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Trinitatslehre der Friihscholastik

Versuch einer problemgeschichtlichen Orientierung

Der starke Einfluss Augustins, unter dem die Anfinge der mittel-
alterlichen Theologie im Westen und dann besonders auch das Werk An-
selms von Canterbury (+1109) stehen, setzt sich in der Friihscholastik fort und
bestimmt, wie in anderen Hauptgegenstadnden der schulméssigen Erorterung
der Tradition,' so auch in der Trinitdtslehre die Problemlage.

«Die Aussagen iiber die Wesenseinheit der gottlichen Personen und die
Einfachheit des Wesens werden» in der Nachfolge Augustins «so aufs hdchste
angespannt, dass eine (inhaltliche) Entfaltung der personalen Eigentliimlich-
keiten iiber die (tatsdchliche) Feststellung der Trinitidt hinaus schwer fillt.»?
Wenn das Eigentiimliche einer géttlichen Person nur in ihrer Relation zu den
anderen Personen gesehen wird, dann scheint die Frage nach der Seinsweise,
in der sie der eine Gott und doch nicht eine andere als diese Person «ist»
(nicht nur «sich verhalt»), eher ausgeklammert als beantwortet. Der Grund-
satz, dass bei Gott Sein und Haben zusammenfallen, muss sich hier in beiden
Richtungen der Begriffsbildung auswirken. Wenn in der durch Augustin
bestimmten Trinitdtstheologie eine géttliche Person nichts anderes «sein»
soll, als was sie in einer ihr eigenen Weise, das gottliche Wesen zu «besitzen»,
«hat»,’ dann sollte sich dieses besondere Haben auch in der Sprache des Seins
ausdriicken lassen und der Person ein eigentiimliches Sein zugeschrieben

I Zu deren Form- und Literaturgeschichte s. A. M. Landgraf, Einfiihrung in die Geschichte
der theologischen Literatur der Friihscholastik, Regensburg 1948; franz.; Introduction a I’hi-
stoire de la littérature théologique de la Scolastique naissante, Ottawa 1973.

2 L.Hodl, Von der Wirklichkeit und Wirksamkeit des dreieinen Gottes nach der appropri-
ativen Trinitdtstheologie des 12.Jahrhunderts, MGI12, Miinchen 1965, 14.

3 A.Stohr, Die Trinititslehre des heiligen Bonaventural: Die wissenschaftliche Trinitits-
lehre, MBTh 3, Miinster 1923, 121f., zitiert fiir die Lehre von den Personen als «subsistenten
Relationen» M. J. Scheeben, Die Myterien des Christentums, Freiburg 1865, 75: «Bei Gott. ..
besitzen alle Personen eine und dieselbe, unteilbare und einfache Natur. Selbst die Triger
derselben miissen real eins mit ihr sein; sie wiren sonst nicht einfach, sondern zusammengesetzt.
Wenn diese Tréger also voneinander verschieden sein sollen, so kann das nicht anders geschehen
als dadurch, dass sie auf verschiedene Weise die eine Natur haben und eins mit ihr sind. Und in
der Tat haben wir gesehen, dass die erste Person die Natur aus sich selbst besitzt, die zweite von
derersten, die dritte von der ersten und zweiten. Folglich beruht der innere Unterschied und auch
das innere Wesen dieser Personen als solcher auf den Beziehungen, in denen dieselben als
Besitzer derselben Natur zueinander stehen. Bei den produzierten Personen ist das offenbar: sie
sind nur dadurch und insofern Inhaber und selbstdndige Inhaber der gottlichen Natur, als sie
Empfinger derselben sind. Aber auch die erste ist in ihrem Besitz relativ auf die tibrigen, weil sie



182 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

werden konnen, in dem sie, so wahr sie der eine Gott ist, dies als Gott Vater
oder Gott Sohn oder Gott Heiliger Geist ist.

Kann der Theologe, der iiber die Eigenheiten der drei Personen Sinnvolles
—nach den Bezeichnungsfunktionen der menschlichen Sprache — sagen will,
behaupten, einer und ein anderer stiinden zueinander in Relationen, ohne
angeben zu konnen, wer der eine und wer der andere «ist», auf Grund welches
Besondersseins ithm besondere Relationen zugeschrieben werden kénnen?
Nach Peter Abaelard (+1142)* miissen wir uns auch in der Theologie an
solche Forderungen der «Dialektik» (Logik) halten wie die, dass Relationen
von Substanzen ausgesagt werden, und nicht umgekehrt. Ohne dass unsere
Worte und Begriffe das gottliche Wesen, so wie es in sich selber ist, eigentlich
erfassen konnen, so konnen sie doch in Fragen und Antworten auf es hin-
weisen, es bezeichnen. Wer Relationen Gottes bezeichnet, tut dies unter der
Voraussetzung, dass damit etwas bezeichnet wird, das die Substanz Gottes
betrifft. Es kommen aber nicht mehrere gottliche «Substanzen» als Bezeich-
nung fiir die verschiedenen Subjekte, denen verschiedene Relationen zuge-
schrieben werden, in Frage. Ein Dialektiker darf sich nicht vermessen, durch
seine Erklarungsversuche zu einer Zerreissung Gottes der Substanz nach, d. h.
zum Begriff von mehreren Goéttern, zu kommen. (Abaelards zeitweiliger
Lehrer und spaterer Gegner Roscellinus meinte allerdings, dass der Gebrauch
der Dialektik in der Theologie solche Folgerungen nicht scheuen diirfe.) Wird
Dialektik auf Theologie libertragen, dann lasst sie es mit Hinweisen, Analo-
gien, «similitudines» bewenden. Diese besagen dann nicht, wie Gott in sich
selber verschieden «ist», sondern nur, wie er uns in sich verschieden
erscheint, unter welche Kategorie das eigentliche Unterscheidende fallen
wiirde, wenn unsere Kategorien das Gottliche erfassen, nicht nur Vergleichs-
bilder von ihm geben konnten.’ So erscheinen uns Gottes Macht, Weisheit
und Giite als verschiedene Wesen, in denen sich seine Substanz, sein einiges,
ewiges Wesen zu seiner Schopfung verhilt; und darin mag ein Hinweis darauf
liegen, wie die Verschiedenheiten in Gott selber aussehen mogen, von denen

ebenso wesentlich als diese den Besitz der Natur ihrer Mitteilung verdanken, ihrerseits auf diese
Mitteilung angewiesen ist, weil sie nur besitzt, um mitzuteilen. So erscheinen die géttlichen
Personen als solche nur in und durch die Beziehungen, in denen sie zueinander stehen. Diese
Beziige muss man demnach auch in ihre Definition aufnehmen und sagen, die géttlichen Per-
sonen seien relative Inhaber der gottlichen Natur.»

4 J.Rozycki, Doctrina Petri Abaelardi de Trinitate, 2 Bde, Poznan 1938 ; Hofmeier (A.24)
26-79; W.Simonis, Trinitdt und Vernunft. Untersuchungen zur Moglichkeit einer rationalen
Trinitdtslehre bei Anselm, Abaelard, den Viktorinern, A.Giinther und J.Frohschammer,
FTS 12, Frankfurt 1972, 35-65. Vgl. U. Horst, Die Trinitits- und Gotteslehre des Robert von
Melun, WSAMA. T1, Mainz 1964.

3 Vgl. Simonis (A.4) 57-65.



M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik 183

der Glaube kiindet, zu denen unsere Vernunft keinen addquaten Zugang hat,
die sie aber nicht lediglich als eine Frage von Relationen verstehen kann. Die
Frage muss an die Kategorie der Substanz weitergegeben werden, und da ldsst
sich immerhin von ferne vorstellbar machen, in welcher Weise die géttlichen
Personen die Einheit Gottes nicht sprengen, obwohl sie in verschiedener
Weise Gott «sind». Auch Macht, Weisheit und Giite Gottes sprengen in ihren
gegenseitigen Beziehungen die Einheit Gottes nicht, weil sie Eigenschaften
des einen Gottes «sind», ohne freilich fiir uns den gleichen Begriffsinhalt zu
haben. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind aber nicht nur dem Begriff nach
verschieden und sind doch eins. Fiir ithre Weise, eins und verschieden
zugleich zu sein, bieten Einheit und Verschiedenheit zwischen Macht, Weis-
heit und Giite Gottes keine Erkldrung, nur eine Analogie.® So «sind» die drei
Personen nicht als Macht, Weisheit und Gilite des einen Gottes voneinander
verschieden; doch bezeichnen diese Begriffe, so gut wie uns das moglich ist,
jenen Beziehungsreichtum der « summi boni perfectio», in dem die drei Per-
sonen ein Gott sind und dabei einer und ein anderer und wieder ein anderer
sind.” Seinsmissig besteht kein Unterschied zwischen Gottes Macht und
seinen anderen Attributen, die alle identisch mit seinem Wesen sind. Da aber
als Begriffszeichen «Macht» einen andern Inhalt hat als andere Begriffszei-
chen, kann es nicht nur dazu dienen, einen Aspekt der Wesensfiille Gottes,
eine Beziehung der reichen Wesenseinheit zu unserer Welt besonders her-
vorzuheben, sondern auch verwendet werden, um das Besondere einer gott-
lichen Person zu bezeichnen. Wird es so verwendet, dann meint es etwas, das
nach unserm Glauben nicht lediglich als Aspekt neben anderen Aspekten
Gottes steht (und so sein Eigenes nur in der Bezeichnung, nicht der Sache
nach hat), sondern auch der Sache nach eine eigene Seinsweise Gottes ist, die
auf die anderen Seinsweisen bezogen ist, nicht mit ihnen zusammenfallt.?

6 Simonis (A.4) 56f.63.

7 Theologia Christianal 4, ed. E. M. Buytaert, CChr. CM 12, 73: « Tale est ergo tres personas,
hoc est Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, in divinitate confiteri, ac si (!) commemoraremus
divinam potentiam generantem, divinam sapientiam genitam, divinam benignitatem proceden-
tem, ut his videlicet tribus commemoratis summi boni perfectio praedicaretur, cum videlicet ipse
Deus et summe potens, id est omnipotens, et summe sapiens et summe benignus ostenditur.»
Vgl. ebd.III 118134, a.a.O. 237-246, und die weiteren bei Simonis (A.4) 58 f. angegebenen
Stellen.

8 In der Terminologie der Gilbert-Schule heisst das dann, dass sich in den Namen der drei
Personen nicht nur eine Unterscheidung der Bezeichnung, sondern auch eine Unterscheidung
der Sache nach ausdriicke (H6d1 [A. 2] 36). Doch erhilt diese Unterscheidung fiir uns eine weitere
Erlduterung durch die Analogie mit der Unterscheidung der drei gottlichen Eigenschaften. Diese
istan sich keine Unterscheidung der Sache nach. Sie hilft aber, indem sie fiir die Bezeichnung der
drei Personen gebraucht wird, besser zu verstehen, was diese Sachunterscheidung fiir uns
bedeutet. Hodl (A.2) 41: «Alle appropriata stehen in der Tat neben den geoffenbarten Namen



184 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

Andere Begriffstriaden, mit denen Abaelard versucht, das Miteinander
von gottlicher Einheit und gottlicher Dreiheit vergleichsweise dem Verstehen
ndherzubringen, beziehen sich in threr urspriinglichen Anwendung (dem
«sensus», der jeder «significatio», auch der ilibertragenen, zugrunde liegt)
nicht auf Gottes Wesen, wie die genannte, sondern auf Gottes Wahrnehm-
barkeit im Kosmos (R6m 1,20 - fiir Abaelards « Theologia», die ihn immer
wieder zitiert, die Basisbeziehung zwischen «Sache» und «Zeicheny, grund-
legender Hinweis der Schopfung darauf, dass alles, was uns von Gott bekannt
ist, Offenbarung ist), wie die Trias Gott/Logos/Weltseele, oder auf andere
Differenzierungsverhaltnisse, wie z.B. der Gebrauch des gleichen Verbs in
drei «Personen» (dreifache grammatische Bezeichnung eines sprachlich-
begrifflichen Sachverhalts).® Die Wesensgleichheit der drei gottlichen Perso-
nen und ihre Gleichewigkeit will Abaelard durch solche Vergleiche nicht in
Frage stellen.

Abaelards Trinitdtsanalogien schlagen einen andern Weg des Verglei-
chens ein als Augustins psychologische Analogien. Diese gehen davon aus,
dass in drei verschiedenen Potenzen — wie memoria, intellectus, voluntas —
unsere ganze Seele sich als lebendige geistige Einheit aktualisiert und erfahrt,
und versuchen, solche Eigenerfahrung geistiger Selbstentfaltung auf die
Erkenntnis der Trinitdt als der urbildlichen geistigen Selbstentfaltung zu
iibertragen (vgl. Anselm von Canterbury, Monologion). Abaelard stiitzt seine
Analogien nicht auf besondere Gottesnidhe bestimmter Erfahrungsbereiche,
sondern schaut sich in allen Bereichen um, wo immer ihm Begriffe begegnen
mogen, die auf den dreieinigen Gott schon iibertragen angewandt wurden
(von den vorchristlichen Philosophen angefangen, denen kein Glaube die
Dreieinigkeit bezeugte und deren kosmo-theologische Begriffe doch auf kei-
nen andern Gott ausgerichtet waren als den dreieinigen) oder noch so ange-
wandt werden konnen.'” Unter solchen Begriffsanwendungen kommt den
Appropriationen (wie denen von Macht, Weisheit und Giite Gottes auf
Vater, Sohn und Heiligen Geist) besonders grosse Bedeutung zu, weil sie nicht
Kreatiirliches auf Gottliches, sondern Gottliches auf Gottliches zu iibertra-

«Vater, Sohn und Heiliger Geist». Sie stehen in der Bedeutung (secundum terminum) ganz und
garaufsie an. Was immer durch die Appropriationen tiber das Geheimnis des dreifaltigen Gottes
offenbar gemacht wird, ist durch die nomina sacra vermittelte Erkenntnis. Aus der Zuordnung
zu den personalen Namen gewinnen die appropriata <Macht, Weisheit und Giite> ihre eindeutige
Aussagerichtung.»

? Simonis (A.4) 49-56.

10 Wieso die an den Problemen der personalen propria und der Appropriationen orientierte
Trinitédtstheologie Abaelards und der Porretaner die psychologische Trinitdtserklarung Augu-
stins kaum beachtet hat, erklart Hodl (A.2) 53f.



M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik 185

gen scheinen. Eine Appropriation bleibt aber darin eine Ubertragung, dass sie
das zu Erkldrende nicht aus seinen eigenen Voraussetzungen, sondern aus
denen eines andern Erklarungszusammenhanges (die drei Personen aus dem
Zusammenhang einer eigentlich nicht personlich differenzierten Wesensein-
heit und -vollkommenheit Gottes) verstandlich zu machen sucht. Gilbert von
Poitiers (Porreta, +1154)"! bemiiht sich, die Grenzen genau anzugeben, iiber
die hinaus solche Ubertragungen nichts helfen. Will man in Augustins psy-
chologischen Vergleichen oder in Abaelards Ternar Macht/Weisheit/Giite
nicht einfach den Reichtum des einigen Wesens Gottes angedeutet finden,
sondern sucht aus ihnen zu erhellen, «wodurch» eine Person diese und keine
andere «ist» (quo est), dann versagen jene Analogien, weil verschiedene gei-
stige Potenzen oder Eigenschaften in Gott iiberhaupt keine Verschiedenheit
konstituieren, sondern nur seine Einheit bestdtigen. Will man das die Eigen-
stindigkeit einer Person Konstituierende in der Weise einer geistigen Potenz
oder Wesenseigenschaft Gottes verstehen, dann bleibt solche Erkldrung nicht
lediglich hinter dem zu Erklarenden zuriick, sondern leistet der sabelliani-
schen Verwechslung der drei Personen mit Aspekten und Eigenschaften des
einen Gottes Vorschub, ist also nicht nur unvollkommen, sondern irrig. Was
im Bereich der Schopfung sich als diversifiziert erkennen lisst, das kann,
libertrdgt man es auf Gott, nur zur Erkenntnis seiner schlechthinnigen Ein-
heit beitragen. Welche Griinde dafiir, dass der eine Gott in drei Personen
subsistiert, sind dann dem theologischen Denken zuginglich? Wenn alle drei
Personen zusammen und jede einzeln fiir sich durch nichts anderes als die
eine «Gottheit» Gott ist, wodurch geschieht es dann, dass eine Person nicht
identisch mit den anderen ist? Hier wird nach Prinzipien einer Nichtidentitit
gefragt, fiir die es aber keinen Vergleich im geschaffenen Sein zu geben
scheint; denn dieses ist grundsidtzlich Sein in Vielheit, alles géttliche Sein aber
ebenso grundséatzlich Sein in Einheit. Beide Seinsbereiche sind zu verschie-
den, als dass sich Pluralitit in Gott mit natiirlicher Pluralitit erkenntnisfor-
dernd vergleichen liesse. Bleibt die erstere unserm Verstehen also vollkom-
men ratselhaft? Setzt man nicht kreatiirliche Vielheit und gottliche Vielheit
(oder auch kreatiirliche, ganz uneigentliche Einheit und géttliche Einheit) in
einen Vergleich, sondern einerseits das Verhaltnis zwischen Einheit und
Vielheit in der Kreatur und anderseits das Verhaltnis zwischen Einheit und

M. A. Schmidt, Gottheit und Trinitiit nach dem Kommentar des Gilbert Porreta zu
Boethius, De Trinitate, StPh.S 7, Basel 1956; Hofmeier (A.24) 80-100; H.C. van Elswijk,
Gilbert Porreta, sa vie, son ceuvre, sa pensée, SSL 33, Louvain 1966, bes. 277-364; L. O. Nielsen,
Theology and philosophy in the twelfth century. A study of Gilbert Porreta’s thinking and the
theological expositions of the doctrine of incarnation during the period 1130-1180, AThD15,
Leiden 1982, bes. 47-163.



186 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

Vielheit in Gott, dann ergeben sich fiir die gesuchte Erkldrung verfeinerte
Probleme und neue Moglichkeiten des Analogieverstindnisses.””? Kein
fruchtbarer Vergleich ergibt sich allerdings, wenn man bedenkt, wie auf bei-
den Seiten Vielheit aus Einheit entsteht oder abgeleitet wird. Denn «aus der
einen Gottheit» ergibt sich nichts als «der eine Gott». Dass dieser in drei
Personen subsistiert, kann aus seiner Gottheit schlechterdings nicht abgelei-
tet werden; wenn bei den Kreaturen sich Einheiten zu Vielheiten entfalten,
dann sind diese Einheiten (z. B. die Allgemeinbegriffe) von Haus aus so wenig
in Einem realisiert, so sehr darauf angelegt, das Viele und Verianderliche zu
gestalten und zusammenzufassen, dass ihre natiirliche Hinordnung auf Plu-
ralitdt keinen Vergleich zu der Weise abgibt, in welcher der eine Gott unserm
Glauben sich als drei Personen darstellt, von denen jede Gott ist. Die «Pro-
prietaten», durch welche der Vater der Vater und nicht der Sohn oder der
Geist ist usw.,” lassen sich in keiner Weise aus der Einheit Gottes entfalten,
wahrend sich bei den Kreaturen die Vielheit und Vielfdltigkeit immer aus der
kreatiirlichen Seinsweise ergibt, keine Einheit in sich selbst, keine Substanz
ohne Akzidentien, kein Einheitsprinzip ohne Vervielfdltigungsprinzip
bleibt. Wire derartige Vielheit bei Gott anzunehmen, dann gibe es in thm
Ubergiinge von Einheit zu Vielheit. Solches ist in der geschaffenen Seele der
Fall. Anders als in Augustins Ontologie!* hat diese keinen héheren Grad
substantialer Einheit als irgendeine andere Kreatur, bietet also keine bessere
Vergleichsmoglichkeit mit Gott, als sie irgendeine Kreatur, dem Sein-in-
Vielheit verhaftet, bieten kann. Die Analogie, die Gilbert schliesslich vor-
sichtig zu erwégen gibt, hat es mit einem andern Aspekt des Seelischen zu tun:
Ist ein Mensch eine einzige «Person», dann sind sein Leib und seine Seele
nicht Teile dieser Person, sondern zwei verschiedene «Individuen», die doch
zusammen dieses leiblich-seelische «Individuum» ausmachen, das zudem

12 7ur Ausbildung des Analogiedenkens bei Gilbert s. Nielsen (A.11) 134-136.

13 Gilbert gebraucht die Relations- und die Proprietitsbezeichnungen eng miteinander ver-
bunden, ja terminologisch verwischt (mit Vorliebe: «generatio/nativitas/conexio» einerseits,
«paternitas/filiatio/conexio» anderseits), unterscheidet aber klar zwischen Aussagen, die Ver-
schiedenes in Beziehung zueinander setzen und damit die zugrundeliegende Verschiedenheit
voraussetzen, und Aussagen, welche verschiedene Subjekte in ihrer Verschiedenheit bezeichnen.
Wenn nun gesagt wird, dass und warum Vater, Sohn und Heiliger Geist je eine von den anderen
verschiedene «Person» ist, so sind das Aussagen «per se» iiber je ein «subsistierendes» Subjekt
(subsistens), nicht Aussagen iiber Relationen, die zwischen solchen Subjekten bestehen. M. A.
Schmidt (A.11) 145-163, zu korrigieren nach Nielsen (A. 11) 149-158.

14 In ihr kommt dem innerseelischen Bereich eine Mittelstellung zwischen der absoluten
Einheit Gottes und der radikalen Vielheit in der rdumlichen Welt zu. Vgl. z.B. St. Otto, Die
Funktion des Bildbegriffes in der Theologie des 12. Jahrhunderts, BGPhMA XL 1, Miinster 1963,
181-186.



M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik 187

auch eine «Person» ist."” Das Verhiltnis menschliche Person: Leib + Seele
entspricht demnach dem Verhaltnis Eine gottliche Substanz oder Essenz:
drei gottliche Personen. Eine-Person-Sein, Leib-Sein, Seele-Sein sind Be-
stimmungen, die sich in keiner Weise aufeinander zurilickfiihren, auseinander
erkldren lassen. (Leib-Sein und Seele-Sein ergeben zusammen keine Defini-
tion der Person, da eine korperlose Seele ebensosehr « Person» ist wie eine mit
einem Korper vereinigte Seele, wahrend von einem seelelosen Korper Ent-
sprechendes wieder nicht gilt.) Die personalen Proprietiten Gottes lassen
sich ebensowenig auf Gottes Eine Essenz zuriickfiihren, aus ihr entfalten. Sie
sind zu verstehen als «res extrinsecus affixae»,'® begrifflich (nicht real) von
Gottes Essenz wie auch von den drei Personen selber (die einzeln und
zusammen der Eine Gott sind) und deren Relationen'” zu unterscheiden. In
seinen Kommentaren zu Boethius’ theologischen Traktaten baut Gilbert
deren komplizierte Terminologie und Methodik noch weiter aus. Sachlich
teilt er mit Augustin eine strenge Auffassung der Wesenseinheit Gottes, ver-
bindet damit aber nun auch einen Riickzug von allen Mdéglichkeiten, auch
nur analogieweise das je Eigene der géttlichen Personen aus ihrem einen
gemeinsamen Wesen abzuleiten oder an seinen Begriff anzulehnen, wobei er
sich auf die Trinitidtstheologie des Hilarius und (durch diesen, vielleicht auch
direkt) der griechischen Kirchenviter stiitzt."

Gilberts Schiiler, die bis zum Ende des 12. Jahrhunderts sehr einflussrei-
chen Gilbertiner oder Porretaner — wie Alanus ab Insulis (+1203) und Simon
von Tournai (+ca. 1200)" — vertreten im Anschluss an Boethius und Hilarius
einen Begriff der gottlichen Person, der sich inhaltlich mdoglichst deutlich
vom Wesensbegriff abheben soll.?® Auf die Erkenntnis der durch die Offen-
barung vorausgesetzten «Individualgestalt» zielend, ist er «ein offener Be-
griff, der durch das Unterscheidende des Personalen... angefiillt werden
muss».?! Es besteht die Neigung zu «einer Betrachtung des dreifaltigen Got-
tes, die sich weniger auf die personalen Proprien konzentriert, sondern die an
den personalen Wirkweisen interessiert ist».?> Weniger wird also Gilberts
Frage verfolgt, «wodurch» eine Person als solche formal konstituiert werde —

15 M. A. Schmidt (A. 11) 134144, Der Vergleich ist von Richard von Saint-Victor iibernom-
men worden (De Trinitate 111 9).

16 Expositio in Boethii De Trinitate 1 5,43, ed. N.M. Hiring, STPIMS 13, 148.

I 8003,

18 Hodl (A.2) 52f.; Nielsen (A.11) 162 und die dort angegebene Lit.

19 Diesen beiden gilt die Studie von H6dl (A.2) besonders.

20 H5dl (A.2) 26-28. 33-35.

21 Hodl (A.2) 30f.; vgl. 31.

22 Hodl (A.2) 33.



188 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

den hier moglichen Formbegriffen wie «paternitas» fehlt es an inhaltlicher
Fiille —, als woran sie sich erkennen lasse. Solche nichtkonstitutiven, aber
dem Verstindnis des Personalen dienliche Verschiedenheitsmerkmale der
drei Personen (die also nicht sagen, wodurch sie verschieden sind, sondern
worin sie sich als verschieden erweisen) sind einmal die gegenseitigen Rela-
tionen (Zeugen, Gezeugtsein, Hervorgehen oder Gehauchtsein usw.), dann
aber hauptsidchlich solche Eigenschaften, die an sich den drei Personen
gemeinsam sind, in ihrem Verhalten zur geschaffenen Welt das gemeinsame
Werk in je verschiedener Weise des Mitwirkens bezeichnen und charakteri-
sieren. Hier kommt Abaelards Ternar Macht/Weisheit/Giite wieder zu Eh-
ren. An sich ist nicht nur der Vater méachtig, sondern sind es gleicherweise
auch Sohn und Heiliger Geist; doch haben diese die gottliche Macht vom
Vater, dem also allein die «auctoritas» des Ursprunges aller Macht zu-
kommt. In entsprechender Weise ldsst sich die Weisheit als das vollkommene
Erfassen der Wahrheit und die alles verbindende und vollendende Giite und
Liebe dem Sohn bzw. dem Heiligen Geist appropriieren (d.h. einem von
thnen an sich gemeinsame Vollkommenheiten der Gottheit besonders zueig-
nen). Was uns dazu berechtigt, ist die Erkenntnis, dass in ithren Werken die
Trinitdt zwar als Einheit wirksam ist und erkannt wird, aber nicht als
gesichtslose starre Ursacheneinheit, sondern als in sich bewegte Lebensein-
heit. Der Reichtum des gottlichen Seins wird als Mannigfaltigkeit, die die
Einheit nicht sprengt, durch die Fiille der Werke Gottes veranschaulicht.
Die Kritik monchischer Theologen wie Bernhards von Clairvaux (+1153)
und Wilhelms von Saint-Thierry (+1148) an den Bemiihungen der genannten
scholastischen Theologen, Begriffe, mit denen unsere Vernunft die ihr
zugingliche geschaffene Wirklichkeit begreift, auf das Gottliche zu «iiber-
tragen»?®, findet sich bei Hugo von Saint-Victor (+1141)** so gewendet, dass
die scholastische Methode nicht einfach abgelehnt, aber unter die Frage
gestellt wird, wie unsere Vernunft es vermeiden kann, das Goéttliche auf ihre
Ebene, d.h. die der geschaffenen Natur, herabzuziehen, und wie dagegen
unsere Vernunft fahig wird, sich dem Géttlichen anzundhern. Wenn sie sich
mit der Trinitdt befasst, muss unsere Vernunft ihre gewohnten Bereiche
verlassen, ihren Blick tiber sich selbst hinaus richten. Denn welche Art von
Erwagungen kann sie da anstellen? Die Wahrheit der Trinitdt wird uns nicht
«ex rationey» verstandlich, d.h. nicht durch schliissige Beweise aus dem
Eigenvermdgen unserer Vernunft. Die Wahrheit der Trinitét ist aber auch

23 M. A. Schmidt, Scholastik, KIGII G,, 94-97.
24 J. Hofmeier, Die Trinititslehre des Hugo von St. Viktor, MThS.S 25, Miinchen 1963, bes.
177-308; Simonis (A.4) 67-92.



M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik 189

nicht unserer Vernunft ganz und gar unzuginglich und unverfiigbar, «supra
rationem», wie ein gottliches Geheimnis oder Wunder, das der Glaube nur
annehmen, nicht verstehen kann. Vielmehr wird uns, wenn wir uns vom
Glauben tliber das wahre Sein Gottes erleuchten lassen, unserer Vernunft ein
Anteil an dem gegeben, was sie von sich aus nicht erschliessen konnte, das sie
nun, ist es offenbart worden, nicht einfach akzeptieren muss, sondern «nach
dem Mass» ihres Vermdogens, «secundum rationemy», zu verstehen suchen
darf.>® Unter diesen Voraussetzungen ldasst Hugo sich von den psychologi-
schen Analogien Augustins helfen, «von der Anthropologie aus den Schritt
aufdie Theologie zu wagen... und auf die Trinitit zu schliessen.»?® Zu einem
Schluss vom Kosmos aufdie Trinitdt (mit «der Frage nach dem Schépfungs-
plan, wie er in der Weisheit Gottes enthalten ist, nach dem Schopfungsziel,
das in der Giite begriindet ist..., und der erfolgten, also der tatsiachlichen
Schopfung, die nur aus der géttlichen Allmacht geschehen kann») verhilft der
abaelardische Ternar.?’

Die den Augustiner-Chorherren (regulierten Kanonikern) eigene Verbin-
dung des Weltgeistlichen mit dem Monchischen zeigt sich bei verschiedenen
Viktorinern auch in ihrer Theologie, und zwar in verschiedenen Weisen der
Kombination. Die Frage, ob unsere Vernunft, wenn sie sich um das Geheim-
nis der Trinitdt bemiiht, mehr erleuchtet, iiber sich selbst hinausgehoben
oder mehr ihres Versagens inne wird, bleibt bei Hugo in der Schwebe.
Richard von Saint-Victor (+1173)? aber wagt es, seine Trinitidtstheologie auf
eine Stufe des Vernunftverhaltens zu heben, auf welcher unsere Vernunft
nicht mehr nach ihren Massen und doch sehr sicher arbeitet, sich selbst
entriickt und dennoch ganz artikuliert ist. Auf dieser Stufe dessen, was «liber
die Vernunft und doch nicht an ihr vorbei» geht?, vermag sich unser Denken
zu halten, wenn es Einblick (intelligentia) erhilt, um die notwendigen
«Griinde aus dem tiefen und geheimnisvollen Schoss der Natur hervorzu-
locken und gewissermassen aus einem innersten Heiligtum der Weisheit
herauszuholen, um sie allgemein zugidnglich zu machen» (De Trinitate 14).°

25 Simonis (A.4) 87-89.

26 Hofmeier (A.24) 232; vgl. 223-225.

27 Hofmeier (A.24) 225-227; Zitat: 227.

28 A.-M.Ethier, Le «De Trinitate» de Richard de Saint-Victor, PIEMO 9, Paris—Ottawa
1939; H. Wipfler, Die Trinitdtsspekulation des Petrus von Poitiers und die Trinitdtsspekulation
des Richard von St. Viktor. Ein Vergleich, BGPhMA XLI 1, Miinster 1965; Simonis (A.4)
93-114.

29 7u den 6 Stufen der Kontemplation nach Beniamin maior I 6, besonders der fiinften
(«supra rationem, sed non praeter rationem») s. M. A. Schmidt (A.23) 108.

30 «...rationes de profundo et latebroso naturae sinu elicere et velut de intimo quodam
sapientiae secretario erutas in commune deducere.»



190 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

Unter dieser Voraussetzung bedarf es keiner Kategorieniibertragungen und
Analogien, die gewissermassen von aussen oder von unten die Strukturen des
dreieinigen Gottlichen erhellen.®! Richards «iibervernilinftig-vernunftgemas-
se» Trinitdtslehre ndhert sich damit dem Problem der gottlichen Einheit und
ihrer personalen Vielheit ganz anders als die Porretaner. Das Verstidndnis der
Vielheit muss nicht miithsam von aussen und mit Analogien an das Verstind-
nis der Einheit als der eigentlichen gottlichen Seinsweise herangetragen wer-
den; es ergibt sich vielmehr aus dem innersten Verstindnis der Einheit.
Auf der Hohe seiner Ausfiihrungen iiber die Wesensattribute Gottes
erwagt Richard, «wie unbegreiflich und ginzlich unfassbar (omnino inaesti-
mabilis) die Einfachheit jener wahren und hochsten Einheit ist» (De Trin. 11
20), indem hier Identitdt mit unendlicher Vielfalt, Einfachheit mit unermess-
licher Grosse, «wahre Einheit mit der Gesamtheit ihrer ganzen Fiille» (vera
unitas cum totius plenitudinis universitate) zusammenkommen (I 21), um
sodann aus dieser Fiille eine «pluralitas personarumy» zu begriinden. Der
Fiille des hochsten Gutes kann die Liebe, das Beste und Vollkommenste, das
es liberhaupt gibt, nicht fehlen. Eigentliche Liebe aber kann sich nicht auf das
eigene Selbst beschrinken. « Oportet itaque, ut amor in alterum tendat, ut
caritas esse queat. Ubi ergo pluralitas personarum deest, caritas omnino esse
non potest» (I112). Aber erst in der Gemeinschaft mit einer dritten Person, der
die zweli ersten das Gliick ihrer Liebe nicht vorenthalten, ist diese vollkom-
men (III 11). Die Weise, in der hier von Person die Rede ist, ist von den
iblichen Definitionen, die den Begriff «Substanz» enthalten (IV 6), also auch
von der des Boethius (IV 21), sehr verschieden. Richard redet nun aber kei-
neswegs von Relationen der einen Substanz oder Natur Gottes, sondern von
ihren «Existenzen». Dieser Begriff zielt auf «jemanden», nicht auf «etwas».
«Weiter lasst sich bei der Person unterscheiden zwischen dem, was dieser
Jemand ist, und dem, woher er das hat, was er als seine Natur oder Substanz
besitzt. Diese beiden Gesichtspunkte kann aber der Begriff der cexistentias
(sistere ex) ausdriicken.»*?> Als «divinae naturae incommunicabilis existen-
tia» definiert (IV 22), ist die Person von der Substanz wie « modus obtinendiy»
von «modus essendi» zu unterscheiden (IV 11). Richard beeilt sich hier,
hinzuzufiigen, dass von «Besitz» (obtentio) zu reden, schlecht zur Betrach-
tung gottlicher Dinge zu passen scheint. Der eine Ausdruck « modus obti-
nendi» miisse hier dazu dienen, um sowohl Weisen des Gebens als auch

31 Der abaelardische Ternar wird gegen Schluss des Werkes (VI 15) kurz als eine Benennung
der drei Personen im Sinn der Appropriation behandelt.
32 Simonis (A.4) 111 zu De Trin. IV7.11-14.



M. A. Schmidt, Zur Trinitdislehre der Friihscholastik 191

solche des Empfangens auszudriicken (ebd.). Geben und Empfangen scheint
in der Tat auch nach unserm Verstindnis mehr zu sein als «Besitz». Geben
und Empfangen ist darin begriindet, dass die Liebe in ihrer vollkommenen
Fiille weder «avara reservatio» noch «inordinata effusio» ist (I11 4). So wird
das gottliche Wesen nicht einfach und nicht irgendwie «besessen», wie man
eine Sache besitzt, behidlt oder weggibt, sondern in der vollkommensten
Weise mitgeteilt. Diese Personen haben an einem Zusammenhang vollkom-
mener Selbstmitteilung teil. In ihm sind sie diese Personen, jede «unmitteil-
bar», insofern sie ihren eigenen modus des Gebens oder Empfangens hat.

Insofern Richards Begriff der gottlichen Wesensvollkommenheit sowohl
die Einheit als die Beziehung «zum Andern» umfasst, ist der Grund fiir das
Hervortreten «(existere) der Personen ein substantial-relativer Sachverhalt.
Die Frage nach dem Grund fiir das selbstidndige Sein (subsistere), das einer
gottlichen Person in ihren Relationen zukommt, scheint damit aber nicht
ganz geklart. Ist die ganze Gottheit als ein Sachverhalt ewiger Selbstmittei-
lung zum Andern hin verstanden, dann bleibt die Frage, wie der Vater dem
Sohn und mit diesem dem Heiligen Geist vollmichtig eine Gottheit mitteilt,
die als solche schon Mitteilung ist, wie er «Quelle» und «Erzeuger» in einer
Gottheit sein kann, die schon in sich fruchtbar, zeugend, gezeugt, empfan-
gend ist. Richards Weise, iiber den Kategoriengegensatz von Substanz und
Relation hinaus zu gelangen, ist faszinierend. Die Frage bleibt, ob es geniigt,
sich Vater, Sohn und Heiligen Geist dls Trdger oder Exponenten eines
geheimnisvollen dynamischen Zusammenhanges vorzustellen, der in ihnen
waltet, sich in ihnen artikuliert, aber doch der Vorstellung einer kollektiven
Gottheit nicht ganz entgehen mag.**

Es bleibt uns noch iibrig, darauf hinzuweisen, dass, indem er diese Rich-
tung einschligt, Richard ein aller Beachtung wertes Korrektiv zu den Uber-
tragungs- und Analogieversuchen Abaelards und Gilberts und ihrer Schulen
darstellt, in denen die Einheit des gottlichen Wesens einleuchtender gewiir-
digt wird als die Personalitat des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes,
in welcher jeder nicht ein Aspekt Gottes ist, sondern jeder fiir sich und alle
zusammen der Eine Gott selber. Alle genannten und hier behandelten friih-
scholastischen Theologen aber geben eine «theologische Wegweisung»*, die
sich gegeniiber der von Petrus Lombardus (+1160) und seiner Schule in der

33 Zur Beurteilung des Personbegriffes Richards und der Einfliisse, unter denen er stehen
mag, s. Wipfler (A.28) 53-102; Simonis 113f. (nach dem Richard im Unterschied von den
griechischen Kirchenvitern von Gottes einem Wesen ausgeht, aber anders als Augustin von
diesem als Liebe).

34 Hadl (A.2) 52



192 M. A. Schmidt, Zur Trinitdtslehre der Friihscholastik

Trinititslehre vertretenen Haltung?® weniger durchgesetzt hat, aber heute
durchaus unsere Beachtung verdient.

«Fiir Petrus Lombardus steht, wenn er vom gottlichen Wesen spricht, der
Begriff des absoluten Seins im Vordergrund. In der Darstellung der Einfach-
heit des gottlichen Wesens erweist er sich... als Schiiler des hl. Augustinus.
Daneben tritt der Begriff des <summum bonum) in den Hintergrund»*® — und
fiihrt die Frage, wie oder wodurch die durch ihre Relationen unterschiedenen
gottlichen Personen diese ihre Bezogenheit nun eigentlich «erhalten» (vgl.
Richards «obtinere»), in schwierige und sehr abstrakte Begriffsarbeit.’” «Die
appropriative Trinitatstheologie» Abaelards und der Porretaner jedoch «be-
trachtet den einen Gott in der Gemeinschaft der gottlichen Personen und
beschreibt dieses Zusammensein als echtes Gegeniiber-Sein des Grossen,
Weisen und Guten, als Fiireinander-Sein im Go6nnen, Nehmen und Dan-
ken.»*® Gottliches Sein als Zusammen, Gegeniiber und Fiireinander — unter
diesem Gesichtspunkt bezieht auch Richard von Saint-Victor Gottes Wesen
und die gottlichen Personen aufeinander. Keiner der Genannten macht —
nach einer Tendenz der griechischen Kirchenviter, deren zu Augustin gegen-
ldufiger Einfluss auf eine bestimmte Richtung in der Scholastik oft behauptet
wird, aber umstritten ist — «die Dreiheit der Personen zum Mittelpunkt»
seiner «Reflexion»*; jeder geht in seiner Weise von Fragen der Wesensein-
heit Gottes aus, steht da bei Augustin oder in seiner Nahe. Jeder aber fahrt in
seiner Weise mit Fragen zur Begriindung der drei Personen in der Wesens-
einheit fort, die andere Wege einschlagen als die scholastische Hauptlinie, die
von Augustin iiber Petrus Lombardus zu Thomas von Aquin verlduft. Dabei
kommen sie naher zu den griechischen Kirchenvitern, auch wenn die Ein-
fliisse, die sie von diesen empfangen haben, weniger bedeutend sind, als oft
angenommen wird.*

Martin Anton Schmidt

35 J.Schneider, Die Lehre vom dreieinigen Gott in der Schule des Petrus Lombardus,
MThS.S 22, Miinchen 1961. Vgl. auch Wipfler (A.28).

36 Schneider (A.35) 29.

378. z.B. zur Ausbildung der Lehre von den Relationen, Proprietiten und Notionen:
Schneider (A.35) 139-180; vgl. Wipfler (A.28) 103 ff. und Hodl 9.35f,

38 Hodl (A.2) 58.

39 Horst (A.4) 181.

40 ygl. A.18 u. 33.



	Zur Trinitätslehre der Frühscholastik : Versuch einer problemgeschichtlichen Orientierung

