
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Zur Trinitätslehre der Frühscholastik : Versuch einer
problemgeschichtlichen Orientierung

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

Versuch einer problemgeschichtlichen Orientierung

Der starke Einfluss Augustins, unter dem die Anfänge der
mittelalterlichen Theologie im Westen und dann besonders auch das Werk
Anselms von Canterbury (+1109) stehen, setzt sich in der Frühscholastik fort und
bestimmt, wie in anderen Hauptgegenständen der schulmässigen Erörterung
der Tradition,1 so auch in der Trinitätslehre die Problemlage.

«Die Aussagen über die Wesenseinheit der göttlichen Personen und die
Einfachheit des Wesens werden» in der Nachfolge Augustins «so aufs höchste

angespannt, dass eine (inhaltliche) Entfaltung der personalen Eigentümlichkeiten

über die (tatsächliche) Feststellung der Trinität hinaus schwer fällt.»2
Wenn das Eigentümliche einer göttlichen Person nur in ihrer Relation zu den
anderen Personen gesehen wird, dann scheint die Frage nach der Seinsweise,
in der sie der eine Gott und doch nicht eine andere als diese Person «ist»
(nicht nur «sich verhält»), eher ausgeklammert als beantwortet. Der Grundsatz,

dass bei Gott Sein und Haben zusammenfallen, muss sich hier in beiden
Richtungen der Begriffsbildung auswirken. Wenn in der durch Augustin
bestimmten Trinitätstheologie eine göttliche Person nichts anderes «sein»
soll, als was sie in einer ihr eigenen Weise, das göttliche Wesen zu «besitzen»,
«hat»,3 dann sollte sich dieses besondere Haben auch in der Sprache des Seins

ausdrücken lassen und der Person ein eigentümliches Sein zugeschrieben

1 Zu deren Form- und Literaturgeschichte s. A. M. Landgraf, Einführung in die Geschichte
der theologischen Literatur der Frühscholastik, Regensburg 1948 ; franz. ; Introduction à

l'histoire de la littérature théologique de la Scolastique naissante, Ottawa 1973.
2 L. Flödl, Von der Wirklichkeit und Wirksamkeit des dreieinen Gottes nach der appropri-

ativen Trinitätstheologie des 12. Jahrhunderts, MGI12, München 1965, 14.
3 A.Stohr, Die Trinitätslehre des heiligen Bonaventura!: Die wissenschaftliche Trinitätslehre,

MBTh3, Münster 1923, 121 f., zitiert für die Lehre von den Personen als «subsistenten
Relationen» M. J. Scheeben, Die Myterien des Christentums, Freiburg '1865, 75: «Bei Gott...
besitzen alle Personen eine und dieselbe, unteilbare und einfache Natur. Selbst die Träger
derselben müssen real eins mit ihr sein ; sie wären sonst nicht einfach, sondern zusammengesetzt.
Wenn diese Träger also voneinander verschieden sein sollen, so kann das nicht anders geschehen
als dadurch, dass sie auf verschiedene Weise die eine Natur haben und eins mit ihr sind. Und in
der Tat haben wir gesehen, dass die erste Person die Natur aus sich selbst besitzt, die zweite von
der ersten, die dritte von der ersten und zweiten. Folglich beruht der innere Unterschied und auch
das innere Wesen dieser Personen als solcher auf den Beziehungen, in denen dieselben als

Besitzer derselben Natur zueinander stehen. Bei den produzierten Personen ist das offenbar: sie

sind nur dadurch und insofern Inhaber und selbständige Inhaber der göttlichen Natur, als sie

Empfanger derselben sind. Aber auch die erste ist in ihrem Besitz relativ auf die übrigen, weil sie



182 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

werden können, in dem sie, so wahr sie der eine Gott ist, dies als Gott Vater
oder Gott Sohn oder Gott Heiliger Geist ist.

Kann der Theologe, der über die Eigenheiten der drei Personen Sinnvolles

- nach den Bezeichnungsfunktionen der menschlichen Sprache - sagen will,
behaupten, einer und ein anderer stünden zueinander in Relationen, ohne
angeben zu können, wer der eine und wer der andere «ist», aufGrund welches
Besondersseins ihm besondere Relationen zugeschrieben werden können?
Nach Peter Abaelard (+1142)4 müssen wir uns auch in der Theologie an
solche Forderungen der «Dialektik» (Logik) halten wie die, dass Relationen
von Substanzen ausgesagt werden, und nicht umgekehrt. Ohne dass unsere
Worte und Begriffe das göttliche Wesen, so wie es in sich selber ist, eigentlich
erfassen können, so können sie doch in Fragen und Antworten auf es

hinweisen, es bezeichnen. Wer Relationen Gottes bezeichnet, tut dies unter der
Voraussetzung, dass damit etwas bezeichnet wird, das die Substanz Gottes
betrifft. Es kommen aber nicht mehrere göttliche «Substanzen» als Bezeichnung

für die verschiedenen Subjekte, denen verschiedene Relationen
zugeschrieben werden, in Frage. Ein Dialektiker darf sich nicht vermessen, durch
seine Erklärungsversuche zu einer Zerreissung Gottes der Substanz nach, d. h.

zum Begriff von mehreren Göttern, zu kommen. (Abaelards zeitweiliger
Lehrer und späterer Gegner Roscellinus meinte allerdings, dass der Gebrauch
der Dialektik in der Theologie solche Folgerungen nicht scheuen dürfe.) Wird
Dialektik auf Theologie übertragen, dann lässt sie es mit Hinweisen, Analogien,

«simüitudines» bewenden. Diese besagen dann nicht, wie Gott in sich
selber verschieden «ist», sondern nur, wie er uns in sich verschieden
erscheint, unter welche Kategorie das eigentliche Unterscheidende fallen
würde, wenn unsere Kategorien das Göttliche erfassen, nicht nur Vergleichsbilder

von ihm geben könnten.5 So erscheinen uns Gottes Macht, Weisheit
und Güte als verschiedene Wesen, in denen sich seine Substanz, sein einiges,
ewiges Wesen zu seiner Schöpfung verhält; und darin mag ein Hinweis darauf
liegen, wie die Verschiedenheiten in Gott selber aussehen mögen, von denen

ebenso wesentlich als diese den Besitz der Natur ihrer Mitteilung verdanken, ihrerseits auf diese

Mitteilung angewiesen ist, weil sie nur besitzt, um mitzuteilen. So erscheinen die göttlichen
Personen als solche nur in und durch die Beziehungen, in denen sie zueinander stehen. Diese

Bezüge muss man demnach auch in ihre Definition aufnehmen und sagen, die göttlichen
Personen seien relative Inhaber der göttlichen Natur.»

4 J.Rözycki, Doctrina Petri Abaelardi de Trinitate, 2 Bde, Poznan 1938; Hofmeier (A.24)
26-79; W.Simonis, Trinität und Vernunft. Untersuchungen zur Möglichkeit einer rationalen
Trinitätslehre bei Anselm, Abaelard, den Viktorinern, A.Günther und J.Frohschammer,
FTS 12, Frankfurt 1972, 35-65. Vgl. U.Horst, Die Trinitäts- und Gotteslehre des Robert von
Melun, WSAMA.T1, Mainz 1964.

5 Vgl. Simonis (A.4) 57-65.



M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik 183

der Glaube kündet, zu denen unsere Vernunft keinen adäquaten Zugang hat,
die sie aber nicht lediglich als eine Frage von Relationen verstehen kann. Die
Frage muss an die Kategorie der Substanz weitergegeben werden, und da lässt

sich immerhin von ferne vorstellbar machen, in welcher Weise die göttlichen
Personen die Einheit Gottes nicht sprengen, obwohl sie in verschiedener
Weise Gott «sind». Auch Macht, Weisheit und Güte Gottes sprengen in ihren
gegenseitigen Beziehungen die Einheit Gottes nicht, weil sie Eigenschaften
des einen Gottes «sind», ohne freilich für uns den gleichen Begriffsinhalt zu
haben. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind aber nicht nur dem Begriff nach
verschieden und sind doch eins. Für ihre Weise, eins und verschieden

zugleich zu sein, bieten Einheit und Verschiedenheit zwischen Macht, Weisheit

und Güte Gottes keine Erklärung, nur eine Analogie.6 So «sind» die drei
Personen nicht als Macht, Weisheit und Güte des einen Gottes voneinander
verschieden; doch bezeichnen diese Begriffe, so gut wie uns das möglich ist,
jenen Beziehungsreichtum der «summi boni perfectio», in dem die drei
Personen ein Gott sind und dabei einer und ein anderer und wieder ein anderer
sind.7 Seinsmässig besteht kein Unterschied zwischen Gottes Macht und
seinen anderen Attributen, die alle identisch mit seinem Wesen sind. Da aber
als Begriffszeichen «Macht» einen andern Inhalt hat als andere Begriffszeichen,

kann es nicht nur dazu dienen, einen Aspekt der Wesensfülle Gottes,
eine Beziehung der reichen Wesenseinheit zu unserer Welt besonders
hervorzuheben, sondern auch verwendet werden, um das Besondere einer
göttlichen Person zu bezeichnen. Wird es so verwendet, dann meint es etwas, das

nach unserm Glauben nicht lediglich als Aspekt neben anderen Aspekten
Gottes steht (und so sein Eigenes nur in der Bezeichnung, nicht der Sache

nach hat), sondern auch der Sache nach eine eigene Seinsweise Gottes ist, die
auf die anderen Seinsweisen bezogen ist, nicht mit ihnen zusammenfallt.8

6 Simonis (A.4) 56f.63.
7 Theologia Christiana 14, ed. E. M. Buytaert, CChr. CM 12,73:« Tale est ergo très personas,

hoc est Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, in divinitate confiteri, ac si commemoraremus
divinam potentiam generantem, divinam sapientiam genitam, divinam benignitatem proceden-
tem, ut his videlicet tribus commemoratis summi boni perfectio praedicaretur, cum videlicet ipse
Deus et summe potens, id est omnipotens, et summe sapiens et summe benignus ostenditur.»

Vgl. ebd.III 118-134, a.a.O. 237-246, und die weiteren bei Simonis (A.4) 58f. angegebenen
Stellen.

8 In der Terminologie der Gilbert-Schule heisst das dann, dass sich in den Namen der drei
Personen nicht nur eine Unterscheidung der Bezeichnung, sondern auch eine Unterscheidung
der Sache nach ausdrücke (Hödl [A. 2] 36). Doch erhält diese Unterscheidung für uns eine weitere

Erläuterung durch die Analogie mit der Unterscheidung der drei göttlichen Eigenschaften. Diese
ist an sich keine Unterscheidung der Sache nach. Sie hilft aber, indem sie für die Bezeichnung der
drei Personen gebraucht wird, besser zu verstehen, was diese Sachunterscheidung für uns
bedeutet. Hödl (A.2) 41: «Alle appropriata stehen in der Tat neben den geoffenbarten Namen



184 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

Andere Begriffstriaden, mit denen Abaelard versucht, das Miteinander
von göttlicher Einheit und göttlicher Dreiheit vergleichsweise dem Verstehen
näherzubringen, beziehen sich in ihrer ursprünglichen Anwendung (dem
«sensus», der jeder «significatio», auch der übertragenen, zugrunde liegt)
nicht auf Gottes Wesen, wie die genannte, sondern auf Gottes Wahrnehmbarkeit

im Kosmos (Rom 1,20 - für Abaelards « Theologia», die ihn immer
wieder zitiert, die Basisbeziehung zwischen «Sache» und «Zeichen»,
grundlegender Hinweis der Schöpfung darauf, dass alles, was uns von Gott bekannt
ist, Offenbarung ist), wie die Trias Gott/Logos/Weltseele, oder auf andere

Differenzierungsverhältnisse, wie z.B. der Gebrauch des gleichen Verbs in
drei «Personen» (dreifache grammatische Bezeichnung eines sprachlich-
begrifflichen Sachverhalts).9 Die Wesensgleichheit der drei göttlichen Personen

und ihre Gleichewigkeit will Abaelard durch solche Vergleiche nicht in
Frage stellen.

Abaelards Trinitätsanalogien schlagen einen andern Weg des Vergleichens

ein als Augustins psychologische Analogien. Diese gehen davon aus,
dass in drei verschiedenen Potenzen - wie memoria, intellectus, voluntas -
unsere ganze Seele sich als lebendige geistige Einheit aktualisiert und erfährt,
und versuchen, solche Eigenerfahrung geistiger Selbstentfaltung auf die
Erkenntnis der Trinität als der urbildlichen geistigen Selbstentfaltung zu
übertragen (vgl. Anselm von Canterbury, Monologion). Abaelard stützt seine

Analogien nicht auf besondere Gottesnähe bestimmter Erfahrungsbereiche,
sondern schaut sich in allen Bereichen um, wo immer ihm Begriffe begegnen

mögen, die auf den dreieinigen Gott schon übertragen angewandt wurden
(von den vorchristlichen Philosophen angefangen, denen kein Glaube die

Dreieinigkeit bezeugte und deren kosmo-theologische Begriffe doch auf keinen

andern Gott ausgerichtet waren als den dreieinigen) oder noch so
angewandt werden können.10 Unter solchen Begriffsanwendungen kommt den

Appropriationen (wie denen von Macht, Weisheit und Güte Gottes auf
Vater, Sohn und Heiligen Geist) besonders grosse Bedeutung zu, weil sie nicht
Kreatürliches auf Göttliches, sondern Göttliches auf Göttliches zu übertra-

<Vater, Sohn und Heiliger Geist» Sie stehen in der Bedeutung (secundum terminum) ganz und

gar aufsie an. Was immer durch die Appropriationen über das Geheimnis des dreifaltigen Gottes
offenbar gemacht wird, ist durch die nomina sacra vermittelte Erkenntnis. Aus der Zuordnung
zu den personalen Namen gewinnen die appropriata <Macht, Weisheit und Güte> ihre eindeutige
Aussagerichtung. »

9 Simonis (A.4) 49-56.
10 Wieso die an den Problemen der personalen propria und der Appropriationen orientierte

Trinitätstheologie Abaelards und der Porretaner die psychologische Trinitätserklärung Augustins

kaum beachtet hat, erklärt Hödl (A.2) 5 3 f.



M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik 185

gen scheinen. Eine Appropriation bleibt aber darin eine Übertragung, dass sie

das zu Erklärende nicht aus seinen eigenen Voraussetzungen, sondern aus
denen eines andern Erklärungszusammenhanges (die drei Personen aus dem

Zusammenhang einer eigentlich nicht persönlich differenzierten Wesenseinheit

und -Vollkommenheit Gottes) verständlich zu machen sucht. Gilbert von
Poitiers (Porreta, +1154)11 bemüht sich, die Grenzen genau anzugeben, über
die hinaus solche Übertragungen nichts helfen. Will man in Augustins
psychologischen Vergleichen oder in Abaelards Ternar Macht/Weisheit/Güte
nicht einfach den Reichtum des einigen Wesens Gottes angedeutet finden,
sondern sucht aus ihnen zu erhellen, «wodurch» eine Person diese und keine
andere «ist» (quo est), dann versagen jene Analogien, weil verschiedene
geistige Potenzen oder Eigenschaften in Gott überhaupt keine Verschiedenheit
konstituieren, sondern nur seine Einheit bestätigen. Will man das die
Eigenständigkeit einer Person Konstituierende in der Weise einer geistigen Potenz
oder Wesenseigenschaft Gottes verstehen, dann bleibt solche Erklärung nicht
lediglich hinter dem zu Erklärenden zurück, sondern leistet der sabelliani-
schen Verwechslung der drei Personen mit Aspekten und Eigenschaften des

einen Gottes Vorschub, ist also nicht nur unvollkommen, sondern irrig. Was
im Bereich der Schöpfung sich als diversifiziert erkennen lässt, das kann,
überträgt man es auf Gott, nur zur Erkenntnis seiner schlechthinnigen Einheit

beitragen. Welche Gründe dafür, dass der eine Gott in drei Personen

subsistiert, sind dann dem theologischen Denken zugänglich? Wenn alle drei
Personen zusammen und jede einzeln für sich durch nichts anderes als die
eine «Gottheit» Gott ist, wodurch geschieht es dann, dass eine Person nicht
identisch mit den anderen ist Hier wird nach Prinzipien einer Nichtidentität
gefragt, für die es aber keinen Vergleich im geschaffenen Sein zu geben
scheint; denn dieses ist grundsätzlich Sein in Vielheit, alles göttliche Sein aber
ebenso grundsätzlich Sein in Einheit. Beide Seinsbereiche sind zu verschieden,

als dass sich Pluralität in Gott mit natürlicher Pluralität erkenntnisfördernd

vergleichen liesse. Bleibt die erstere unserm Verstehen also vollkommen

rätselhaft? Setzt man nicht kreatürliche Vielheit und göttliche Vielheit
(oder auch kreatürliche, ganz uneigentliche Einheit und göttliche Einheit) in
einen Vergleich, sondern einerseits das Verhältnis zwischen Einheit und
Vielheit in der Kreatur und anderseits das Verhältnis zwischen Einheit und

11 M.A. Schmidt, Gottheit und Trinität nach dem Kommentar des Gilbert Porreta zu
Boethius, De Trinitate, StPh.S 7, Basel 1956; Hofmeier (A.24) 80-100; H.C. van Elswijk,
Gilbert Porreta, sa vie, son œuvre, sa pensée, SSL33, Louvain 1966, bes. 277-364; L. O. Nielsen,
Theology and philosophy in the twelfth century. A study of Gilbert Porreta's thinking and the

theological expositions of the doctrine of incarnation during the period 1130-1180, AThD15,
Leiden 1982, bes. 47-163.



186 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

Vielheit in Gott, dann ergeben sich für die gesuchte Erklärung verfeinerte
Probleme und neue Möglichkeiten des Analogieverständnisses.12 Kein
fruchtbarer Vergleich ergibt sich allerdings, wenn man bedenkt, wie auf beiden

Seiten Vielheit aus Einheit entsteht oder abgeleitet wird. Denn «aus der
einen Gottheit» ergibt sich nichts als «der eine Gott». Dass dieser in drei
Personen subsistiert, kann aus seiner Gottheit schlechterdings nicht abgeleitet

werden; wenn bei den Kreaturen sich Einheiten zu Vielheiten entfalten,
dann sind diese Einheiten (z. B. die Allgemeinbegriffe) von Haus aus so wenig
in Einem realisiert, so sehr darauf angelegt, das Viele und Veränderliche zu
gestalten und zusammenzufassen, dass ihre natürliche Hinordnung auf Plu-
ralität keinen Vergleich zu der Weise abgibt, in welcher der eine Gott unserm
Glauben sich als drei Personen darstellt, von denen jede Gott ist. Die
«Proprietäten», durch welche der Vater der Vater und nicht der Sohn oder der
Geist ist usw.,13 lassen sich in keiner Weise aus der Einheit Gottes entfalten,
während sich bei den Kreaturen die Vielheit und Vielfältigkeit immer aus der
kreatürlichen Seinsweise ergibt, keine Einheit in sich selbst, keine Substanz
ohne Akzidentien, kein Einheitsprinzip ohne Vervielfältigungsprinzip
bleibt. Wäre derartige Vielheit bei Gott anzunehmen, dann gäbe es in ihm
Übergänge von Einheit zu Vielheit. Solches ist in der geschaffenen Seele der
Fall. Anders als in Augustins Ontologie14 hat diese keinen höheren Grad
substantialer Einheit als irgendeine andere Kreatur, bietet also keine bessere

Vergleichsmöglichkeit mit Gott, als sie irgendeine Kreatur, dem
Sein-inVielheit verhaftet, bieten kann. Die Analogie, die Gilbert schliesslich
vorsichtig zu erwägen gibt, hat es mit einem andern Aspekt des Seelischen zu tun :

Ist ein Mensch eine einzige «Person», dann sind sein Leib und seine Seele

nicht Teile dieser Person, sondern zwei verschiedene «Individuen», die doch
zusammen dieses leiblich-seelische «Individuum» ausmachen, das zudem

12 Zur Ausbildung des Analogiedenkens bei Gilbert s. Nielsen (A. 11) 134-136.
13 Gilbert gebraucht die Relations- und die Proprietätsbezeichnungen eng miteinander

verbunden, ja terminologisch verwischt (mit Vorliebe: «generatio/nativitas/conexio» einerseits,
«paternitas/filiatio/conexio» anderseits), unterscheidet aber klar zwischen Aussagen, die
Verschiedenes in Beziehung zueinander setzen und damit die zugrundeliegende Verschiedenheit
voraussetzen, und Aussagen, welche verschiedene Subjekte in ihrer Verschiedenheit bezeichnen.
Wenn nun gesagt wird, dass und warum Vater, Sohn und Heiliger Geist je eine von den anderen
verschiedene «Person» ist, so sind das Aussagen «per se» über je ein «subsistierendes» Subjekt
(subsistens), nicht Aussagen über Relationen, die zwischen solchen Subjekten bestehen. M. A.
Schmidt (A.ll) 145-163, zu korrigieren nach Nielsen (A. 11) 149-158.

14 In ihr kommt dem innerseelischen Bereich eine Mittelstellung zwischen der absoluten
Einheit Gottes und der radikalen Vielheit in der räumlichen Welt zu. Vgl. z. B. St. Otto, Die
Funktion des Bildbegriffes in der Theologie des 12. Jahrhunderts, BGPhMA XL1, Münster 1963,

181-186.



M. A. Schmidt, Zar Trinitätslehre der Frühscholastik 187

auch eine «Person» ist.15 Das Verhältnis menschliche Person: Leib + Seele

entspricht demnach dem Verhältnis Eine göttliche Substanz oder Essenz:
drei göttliche Personen. Eine-Person-Sein, Leib-Sein, Seele-Sein sind
Bestimmungen, die sich in keiner Weise aufeinander zurückfuhren, auseinander
erklären lassen. (Leib-Sein und Seele-Sein ergeben zusammen keine Definition

der Person, da eine körperlose Seele ebensosehr «Person» ist wie eine mit
einem Körper vereinigte Seele, während von einem seelelosen Körper
Entsprechendes wieder nicht gilt.) Die personalen Proprietäten Gottes lassen
sich ebensowenig aufGottes Eine Essenz zurückfuhren, aus ihr entfalten. Sie

sind zu verstehen als «res extrinsecus affixae»,]6 begrifflich (nicht real) von
Gottes Essenz wie auch von den drei Personen selber (die einzeln und
zusammen der Eine Gott sind) und deren Relationen17 zu unterscheiden. In
seinen Kommentaren zu Boethius' theologischen Traktaten baut Gilbert
deren komplizierte Terminologie und Methodik noch weiter aus. Sachlich
teilt er mit Augustin eine strenge Auffassung der Wesenseinheit Gottes,
verbindet damit aber nun auch einen Rückzug von allen Möglichkeiten, auch
nur analogieweise das je Eigene der göttlichen Personen aus ihrem einen
gemeinsamen Wesen abzuleiten oder an seinen Begriff anzulehnen, wobei er
sich auf die Trinitätstheologie des Hilarius und (durch diesen, vielleicht auch
direkt) der griechischen Kirchenväter stützt.18

Gilberts Schüler, die bis zum Ende des 12. Jahrhunderts sehr einflussreichen

Gilbertiner oder Porretaner - wie Alanus ab Insulis (+1203) und Simon
von Tournai (+ ca. 1200)19 - vertreten im Anschluss an Boethius und Hilarius
einen Begriff der göttlichen Person, der sich inhaltlich möglichst deutlich
vom Wesensbegriff abheben soll.20 Auf die Erkenntnis der durch die
Offenbarung vorausgesetzten «Individualgestalt» zielend, ist er «ein offener
Begriff, der durch das Unterscheidende des Personalen... angefüllt werden
muss».21 Es besteht die Neigung zu «einer Betrachtung des dreifaltigen Gottes,

die sich weniger auf die personalen Proprien konzentriert, sondern die an
den personalen Wirkweisen interessiert ist».22 Weniger wird also Gilberts
Frage verfolgt, «wodurch» eine Person als solche formal konstituiert werde -

15 M. A. Schmidt (A. 11) 134-144. Der Vergleich ist von Richard von Saint-Victor übernommen

worden (De Trinitate III 9).

16Expositio in Boethii De Trinitate I 5,43, ed. N.M. Häring, STPIMS 13, 148.
17 S.o.A. 13.
18 Hödl (A.2) 52f.; Nielsen (A. 11) 162 und die dort angegebene Lit.
19 Diesen beiden gilt die Studie von Hödl (A.2) besonders.
20 Hödl (A.2) 26-28. 33-35.
21 Hödl (A.2) 30f.; vgl. 31.
22 Hödl (A.2) 33.



188 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

den hier möglichen Formbegriffen wie «paternitas» fehlt es an inhaltlicher
Fülle -, als woran sie sich erkennen lasse. Solche nichtkonstitutiven, aber
dem Verständnis des Personalen dienliche Verschiedenheitsmerkmale der
drei Personen (die also nicht sagen, wodurch sie verschieden sind, sondern
worin sie sich als verschieden erweisen) sind einmal die gegenseitigen
Relationen (Zeugen, Gezeugtsein, Hervorgehen oder Gehauchtsein usw.), dann
aber hauptsächlich solche Eigenschaften, die an sich den drei Personen
gemeinsam sind, in ihrem Verhalten zur geschaffenen Welt das gemeinsame
Werk in je verschiedener Weise des Mitwirkens bezeichnen und charakterisieren.

Hier kommt Abaelards Ternar Macht/Weisheit/Güte wieder zu
Ehren. An sich ist nicht nur der Vater mächtig, sondern sind es gleicherweise
auch Sohn und Heiliger Geist; doch haben diese die göttliche Macht vom
Vater, dem also allein die «auctoritas» des Ursprunges aller Macht
zukommt. In entsprechender Weise lässt sich die Weisheit als das vollkommene
Erfassen der Wahrheit und die alles verbindende und vollendende Güte und
Liebe dem Sohn bzw. dem Heiligen Geist appropriieren (d.h. einem von
ihnen an sich gemeinsame Vollkommenheiten der Gottheit besonders zueignen).

Was uns dazu berechtigt, ist die Erkenntnis, dass in ihren Werken die
Trinität zwar als Einheit wirksam ist und erkannt wird, aber nicht als

gesichtslose starre Ursacheneinheit, sondern als in sich bewegte Lebenseinheit.

Der Reichtum des göttlichen Seins wird als Mannigfaltigkeit, die die
Einheit nicht sprengt, durch die Fülle der Werke Gottes veranschaulicht.

Die Kritik mönchischer Theologen wie Bernhards von Clairvaux (+1153)
und Wilhelms von Saint-Thierry (+1148) an den Bemühungen der genannten
scholastischen Theologen, Begriffe, mit denen unsere Vernunft die ihr
zugängliche geschaffene Wirklichkeit begreift, auf das Göttliche zu
«übertragen»23, findet sich bei Hugo von Saint-Victor (+1141)24 so gewendet, dass

die scholastische Methode nicht einfach abgelehnt, aber unter die Frage
gestellt wird, wie unsere Vernunft es vermeiden kann, das Göttliche auf ihre
Ebene, d.h. die der geschaffenen Natur, herabzuziehen, und wie dagegen

unsere Vernunft fähig wird, sich dem Göttlichen anzunähern. Wenn sie sich

mit der Trinität befasst, muss unsere Vernunft ihre gewohnten Bereiche

verlassen, ihren Blick über sich selbst hinaus richten. Denn welche Art von
Erwägungen kann sie da anstellen Die Wahrheit der Trinität wird uns nicht
«ex ratione» verständlich, d.h. nicht durch schlüssige Beweise aus dem

Eigenvermögen unserer Vernunft. Die Wahrheit der Trinität ist aber auch

23 M.A. Schmidt, Scholastik, KJGII G2, 94-97.
24 J. Hofmeier, Die Trinitätslehre des Hugo von St. Viktor, MThS.S25, München 1963, bes.

177-308; Simonis (A.4) 67-92.



M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik 189

nicht unserer Vernunft ganz und gar unzugänglich und unverfügbar, «supra
rationem», wie ein göttliches Geheimnis oder Wunder, das der Glaube nur
annehmen, nicht verstehen kann. Vielmehr wird uns, wenn wir uns vom
Glauben über das wahre Sein Gottes erleuchten lassen, unserer Vernunft ein
Anteil an dem gegeben, was sie von sich aus nicht erschliessen konnte, das sie

nun, ist es offenbart worden, nicht einfach akzeptieren muss, sondern «nach
dem Mass» ihres Vermögens, «secundum rationem», zu verstehen suchen
darf.25 Unter diesen Voraussetzungen lässt Hugo sich von den psychologischen

Analogien Augustins helfen, «von der Anthropologie aus den Schritt
aufdie Theologie zu wagen... und aufdie Trinität zu schliessen.»26 Zu einem
Schluss vom Kosmos aufdie Trinität (mit «der Frage nach dem Schöpfungsplan,

wie er in der Weisheit Gottes enthalten ist, nach dem Schöpfungsziel,
das in der Güte begründet ist..., und der erfolgten, also der tatsächlichen
Schöpfung, die nur aus der göttlichen Allmacht geschehen kann») verhilft der
abaelardische Ternar.27

Die den Augustiner-Chorherren (regulierten Kanonikern) eigene Verbindung

des Weltgeistlichen mit dem Mönchischen zeigt sich bei verschiedenen
Viktorinern auch in ihrer Theologie, und zwar in verschiedenen Weisen der
Kombination. Die Frage, ob unsere Vernunft, wenn sie sich um das Geheimnis

der Trinität bemüht, mehr erleuchtet, über sich selbst hinausgehoben
oder mehr ihres Versagens inne wird, bleibt bei Hugo in der Schwebe.
Richard von Saint- Victor (+1173)28 aber wagt es, seine Trinitätstheologie auf
eine Stufe des Vernunftverhaltens zu heben, auf welcher unsere Vernunft
nicht mehr nach ihren Massen und doch sehr sicher arbeitet, sich selbst

entrückt und dennoch ganz artikuliert ist. Aufdieser Stufe dessen, was «über
die Vernunft und doch nicht an ihr vorbei» geht29, vermag sich unser Denken
zu halten, wenn es Einblick (intelligentia) erhält, um die notwendigen
«Gründe aus dem tiefen und geheimnisvollen Schoss der Natur hervorzu-
locken und gewissermassen aus einem innersten Heiligtum der Weisheit
herauszuholen, um sie allgemein zugänglich zu machen» (De Trinitate 14).30

25 Simonis (A.4) 87-89.
26 Hofmeier (A.24) 232; vgl. 223-225.
27 Hofmeier (A.24) 225-227; Zitat: 227.
28 A.-M. Ethier, Le «De Trinitate» de Richard de Saint-Victor, PIEMO 9, Paris-Ottawa

1939; H. Wipfler, Die Trinitätsspekulation des Petrus von Poitiers und die Trinitätsspekulation
des Richard von St. Viktor. Ein Vergleich, BGPhMA XLI1, Münster 1965; Simonis (A.4)
93-114.

29 Zu den 6 Stufen der Kontemplation nach Beniamin maior I 6, besonders der fünften
(«supra rationem, sed non praeter rationem») s. M. A. Schmidt (A.23) 108.

30 «... rationes de profundo et latebroso naturae sinu elicere et velut de intimo quodam
sapientiae secretario erutas in commune deducere.»



190 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

Unter dieser Voraussetzung bedarf es keiner KategorienÜbertragungen und
Analogien, die gewissermassen von aussen oder von unten die Strukturen des

dreieinigen Göttlichen erhellen.31 Richards «übervernünftig-vernunftgemäs-
se» Trinitätslehre nähert sich damit dem Problem der göttlichen Einheit und
ihrer personalen Vielheit ganz anders als die Porretaner. Das Verständnis der
Vielheit muss nicht mühsam von aussen und mit Analogien an das Verständnis

der Einheit als der eigentlichen göttlichen Seinsweise herangetragen werden;

es ergibt sich vielmehr aus dem innersten Verständnis der Einheit.
Auf der Höhe seiner Ausführungen über die Wesensattribute Gottes

erwägt Richard, «wie unbegreiflich und gänzlich unfassbar (omnino inaesti-
mabilis) die Einfachheit jener wahren und höchsten Einheit ist» (De Trin. II
20), indem hier Identität mit unendlicher Vielfalt, Einfachheit mit unermess-
licher Grösse, «wahre Einheit mit der Gesamtheit ihrer ganzen Fülle» (vera
unitas cum totius plenitudinis universitate) zusammenkommen (II 21), um
sodann aus dieser Fülle eine «pluralitas personarum» zu begründen. Der
Fülle des höchsten Gutes kann die Liebe, das Beste und Vollkommenste, das

es überhaupt gibt, nicht fehlen. Eigentliche Liebe aber kann sich nicht aufdas

eigene Selbst beschränken. «Oportet itaque, ut amor in alterum tendat, ut
Caritas esse queat. Ubi ergo pluralitas personarum deest, Caritas omnino esse

non potest» (III 2). Aber erst in der Gemeinschaft mit einer dritten Person, der
die zwei ersten das Glück ihrer Liebe nicht vorenthalten, ist diese vollkommen

(III 11). Die Weise, in der hier von Person die Rede ist, ist von den
üblichen Definitionen, die den Begriff«Substanz» enthalten (IV 6), also auch

von der des Boethius (IV 21), sehr verschieden. Richard redet nun aber

keineswegs von Relationen der einen Substanz oder Natur Gottes, sondern von
ihren «Existenzen». Dieser Begriff zielt auf «jemanden», nicht auf «etwas».
«Weiter lässt sich bei der Person unterscheiden zwischen dem, was dieser
Jemand ist, und dem, woher er das hat, was er als seine Natur oder Substanz
besitzt. Diese beiden Gesichtspunkte kann aber der Begriff der <existentia>

(sistere ex) ausdrücken.»32 Als «divinae naturae incommunicabilis existen-
tia» definiert (IV 22), ist die Person von der Substanz wie «modus obtinendi»
von «modus essendi» zu unterscheiden (IV 11). Richard beeilt sich hier,
hinzuzufügen, dass von «Besitz» (obtentio) zu reden, schlecht zur Betrachtung

göttlicher Dinge zu passen scheint. Der eine Ausdruck «modus
obtinendi» müsse hier dazu dienen, um sowohl Weisen des Gebens als auch

31 Der abaelardische Ternar wird gegen Schluss des Werkes (VI 15) kurz als eine Benennung
der drei Personen im Sinn der Appropriation behandelt.

32 Simonis (A.4) 111 zu De Trin. IV7.11-14.



M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik 191

solche des Empfangens auszudrücken (ebd.). Geben und Empfangen scheint
in der Tat auch nach unserm Verständnis mehr zu sein als «Besitz». Geben
und Empfangen ist darin begründet, dass die Liebe in ihrer vollkommenen
Fülle weder «avara reservatio» noch «inordinata effusio» ist (III 4). So wird
das göttliche Wesen nicht einfach und nicht irgendwie «besessen», wie man
eine Sache besitzt, behält oder weggibt, sondern in der vollkommensten
Weise mitgeteilt. Diese Personen haben an einem Zusammenhang vollkommener

Selbstmitteilung teil. In ihm sind sie diese Personen, jede «unmitteil-
bar», insofern sie ihren eigenen modus des Gebens oder Empfangens hat.

Insofern Richards Begriff der göttlichen Wesensvollkommenheit sowohl
die Einheit als die Beziehung «zum Andern» umfasst, ist der Grund für das

Hervortreten «(existere) der Personen ein substantial-relativer Sachverhalt.
Die Frage nach dem Grund für das selbständige Sein (subsistere), das einer
göttlichen Person in ihren Relationen zukommt, scheint damit aber nicht
ganz geklärt. Ist die ganze Gottheit als ein Sachverhalt ewiger Selbstmitteilung

zum Andern hin verstanden, dann bleibt die Frage, wie der Vater dem
Sohn und mit diesem dem Heiligen Geist vollmächtig eine Gottheit mitteilt,
die als solche schon Mitteilung ist, wie er «Quelle» und «Erzeuger» in einer
Gottheit sein kann, die schon in sich fruchtbar, zeugend, gezeugt, empfangend

ist. Richards Weise, über den Kategoriengegensatz von Substanz und
Relation hinaus zu gelangen, ist faszinierend. Die Frage bleibt, ob es genügt,
sich Vater, Sohn und Heiligen Geist äls Träger oder Exponenten eines

geheimnisvollen dynamischen Zusammenhanges vorzustellen, der in ihnen
waltet, sich in ihnen artikuliert, aber doch der Vorstellung einer kollektiven
Gottheit nicht ganz entgehen mag.33

Es bleibt uns noch übrig, darauf hinzuweisen, dass, indem er diese Richtung

einschlägt, Richard ein aller Beachtung wertes Korrektiv zu den Über-
tragungs- und Analogieversuchen Abaelards und Gilberts und ihrer Schulen
darstellt, in denen die Einheit des göttlichen Wesens einleuchtender gewürdigt

wird als die Personalität des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes,
in welcher jeder nicht ein Aspekt Gottes ist, sondern jeder für sich und alle
zusammen der Eine Gott selber. Alle genannten und hier behandelten früh-
scholastischen Theologen aber geben eine «theologische Wegweisung»34, die
sich gegenüber der von Petrus Lombardus (+1160) und seiner Schule in der

33 Zur Beurteilung des PersonbegrifFes Richards und der Einflüsse, unter denen er stehen

mag, s. Wipfler (A. 28) 53-102; Simonis 113 f. (nach dem Richard im Unterschied von den

griechischen Kirchenvätern von Gottes einem Wesen ausgeht, aber anders als Augustin von
diesem als Liebe).

34 Hödl (A.2) 52



192 M. A. Schmidt, Zur Trinitätslehre der Frühscholastik

Trinitätslehre vertretenen Haltung35 weniger durchgesetzt hat, aber heute
durchaus unsere Beachtung verdient.

«Für Petrus Lombardus steht, wenn er vom göttlichen Wesen spricht, der
Begriff des absoluten Seins im Vordergrund. In der Darstellung der Einfachheit

des göttlichen Wesens erweist er sich... als Schüler des hl. Augustinus.
Daneben tritt der Begriff des <summum bonum> in den Hintergrund»36 - und
führt die Frage, wie oder wodurch die durch ihre Relationen unterschiedenen
göttlichen Personen diese ihre Bezogenheit nun eigentlich «erhalten» (vgl.
Richards «obtinere»), in schwierige und sehr abstrakte Begriffsarbeit.37 «Die
appropriative Trinitätstheologie» Abaelards und der Porretaner jedoch
«betrachtet den einen Gott in der Gemeinschaft der göttlichen Personen und
beschreibt dieses Zusammensein als echtes Gegenüber-Sein des Grossen,
Weisen und Guten, als Füreinander-Sein im Gönnen, Nehmen und
Danken.»38 Göttliches Sein als Zusammen, Gegenüber und Füreinander - unter
diesem Gesichtspunkt bezieht auch Richard von Saint-Victor Gottes Wesen
und die göttlichen Personen aufeinander. Keiner der Genannten macht -
nach einer Tendenz der griechischen Kirchenväter, deren zu Augustin
gegenläufiger Einfluss aufeine bestimmte Richtung in der Scholastik oft behauptet
wird, aber umstritten ist - «die Dreiheit der Personen zum Mittelpunkt»
seiner «Reflexion»39; jeder geht in seiner Weise von Fragen der Wesenseinheit

Gottes aus, steht da bei Augustin oder in seiner Nähe. Jeder aber fahrt in
seiner Weise mit Fragen zur Begründung der drei Personen in der Wesenseinheit

fort, die andere Wege einschlagen als die scholastische Hauptlinie, die

von Augustin über Petrus Lombardus zu Thomas von Aquin verläuft. Dabei
kommen sie näher zu den griechischen Kirchenvätern, auch wenn die
Einflüsse, die sie von diesen empfangen haben, weniger bedeutend sind, als oft
angenommen wird.40

Martin Anton Schmidt

35 J. Schneider, Die Lehre vom dreieinigen Gott in der Schule des Petrus Lombardus,
MThS.S 22, München 1961. Vgl. auch Wipfler (A.28).

36 Schneider (A. 35) 29.
37 S. z.B. zur Ausbildung der Lehre von den Relationen, Proprietäten und Notionen:

Schneider (A.35) 139-180; vgl. Wipfler (A.28) 103ff. und Hödl 9.35f.
38 Hödl (A. 2) 58.
39 Horst (A.4) 181.

40 Vgl. A. 18 u. 33.


	Zur Trinitätslehre der Frühscholastik : Versuch einer problemgeschichtlichen Orientierung

