
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Lebensgeschichte und Theologie : ein Beitrag zur psychohistorischen
Interpretation Augustins

Autor: Brändle, Rudolf / Neidhart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensgeschichte und Theologie

Ein Beitrag zur psychohistorischen Interpretation Augustins

Psychohistorische Versuche, einen Menschen der Vergangenheit aus Texten,

die er selber verfasst oder seine Zeitgenossen über ihn geschrieben haben,
mit Hilfe analytischer Deutungen seiner Lebensgeschichte besser und tiefer
verstehen zu wollen, sind und bleiben problematische Unternehmen. Die auf
diese Weise analysierte Persönlichkeit kann sich weder gegen die Deutungen
verwahren noch sie als zutreffend bejahen. Diskutabel und anregend sind
solche Versuche indes, wenn es ihnen gelingt, bisher vielleicht wenig beachtete

Quellen in einen einsichtigen Zusammenhang mit dem Lebenswerk des

im Blickpunkt stehenden Menschen zu bringen. Auf psychohistorische
Hypothesen wegen ihrer Unbeweisbarkeit zu verzichten, scheint uns gerade bei
einem grossen Theologen der Geschichte nicht angebracht, weil wir
überzeugt sind, dass sein Denken durch seine Lebensgeschichte und seine

Erfahrungen als Kleinkind mit Mutter und Vater mitbestimmt wurde. Vermeidet
der Interpret grundsätzlich jede tiefenpsychologisch fundierte Vermutung
über die Bedeutung solcher frühkindlicher Erfahrungen, so werden Aspekte
der Wirklichkeit ausgeblendet, die zum Verständnis dieser Persönlichkeit
und ihres Lebenswerks wichtig sind.1

Wer mit psychohistorischen Methoden arbeitet, bewegt sich auf unsicherem

Gelände, er gewinnt dafür aber neue Einsichten. Er sollte die Kompetenz
eines Historikers mit dem Einfühlungsvermögen eines Psychologen verbinden.

Die Verbindung beider Fähigkeiten in einer Person ist selten, und selbst

wo sie so eindrücklich begegnet wie bei Erik H. Erikson, meldet sich Kritik.
Wir haben von seiner Studie «Der junge Mann Luther» viel Anregung
bekommen, auch wenn wir sehen, dass manche Kritik von Seiten der
Kirchengeschichte berechtigt ist.2

Wir haben den Versuch unternommen, uns einem andern grossen Vater
der Kirche zu nähern: Augustin. Bei ihm ist die Quellenlage besonders gün-

1 In Europa stecken psychohistorische Untersuchungen noch in den Anfängen. In den USA
dagegen sind zahlreiche Forscher mit entsprechenden Fragestellungen an der Arbeit. Zwei
Zeitschriften veröffentlichen laufend ihre Resultate: The Psychohistory Review und Journal of
Psychohistory. Auch in Europa gibt es einige erste Versuche, genannt sei André Godin, Erasme.
Lecteur d'Origène, Genève 1982.

2 Der junge Mann Luther. Eine psychoanalytische und historische Untersuchung, Frank-
furt/a.M. 1975. Zur Kritik s. H.Bornkamm, Luther und sein Vater. Bemerkungen zu Erik
H. Erikson, Young Man Luther. A Study in Psychoanalysis and History, ZThK66 (1969) 38-61,
jetzt in: Luther. Gestalt und Wirkungen, Gütersloh 1975, 11-32.



158 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

stig. Er bietet in den Confessiones vor allem, aber auch in Briefen, Predigten
und anderen Werken viel biographisches Material, das sich analytisch
aufschlüsseln lässt.

Unser Beitrag ist herausgewachsen aus einem Seminar, das wir im
Wintersemester 1981/82 in Basel zum Thema «Augustin - Selbstliebe in
kirchengeschichtlicher und psychologischer Sicht» gemeinsam durchgeführt haben.3

Wir sind seither im Gespräch geblieben und teilen hier erste Beobachtungen
mit, einige wenige Elemente einer noch zu schreibenden Psychographie des

grossen Afrikaners.4 Unser Beitrag gliedert sich in drei Abschnitte. Im ersten
geht es darum, den Zustand Augustins in den Jahren zwischen seiner Weihe
zum Priester, später zum Bischof und der Niederschrift der Confessiones zu
erhellen. Dabei wird auch die neue Interpretation aufgezeigt, der Augustin
die Periode seines Lebens unterzieht, die in seiner Bekehrung gipfelte. In
einem zweiten Abschnitt werden wir versuchen darzustellen, wie Augustin
im Gedanken der Prädestination einen dauerhaften Kern der eigenen Identität

hat finden können.5 In einem dritten Abschnitt folgt dann eine Darstellung

von Augustins Wertung der menschlichen Sexualität auf dem Hintergrund

seiner Biographie. Zur Prädestination wie zur Sexualität hat Augustin

3 O.O'Donovan, The problem of self-love in St. Augustine, New Haven, London 1980.
4 Innerhalb der kaum mehr zu überschauenden Augustinliteratur nimmt sich die Zahl der

Arbeiten, die aufdie im Titel signalisierte Fragestellung eingehen, sehr bescheiden aus. Mit Dank
sei auf die meisterhafte Biographie von Peter Brown hingewiesen: Augustine ofHippo 1967, dt.:

Augustinus von Hippo 1973. Brown weist immer wieder aufdie Punkte in Augustins Leben hin,
die für uns interessant sind. Die Studie von B. Legewie, Augustinus. Eine Psychographie, Bonn

1925, bringt trotz des vielversprechenden Titels nur wenig. Ferner s. B. Legewie, Die körperliche
Konstitution und die Krankheiten Augustins, Miscellanea Agostiniana, Vol. II, Roma 1931,

5-21. E.R. Dodds, Augustine's Confessions: a study of spiritual maladjustment, HibJ26
(1927/28), 459-473 ; Rebecca West, St. Augustine, 1933 ; C. Kligerman, A psychoanalytic study
of the Confessions of St. Augustine, Journal of the American psychoanalytical association, New
York5 (1957), 469-484; L.Daly, Psychohistory and St. Augustine's conversion process, Augu-
stiniana28 (1978), 231-254; H. M. Thomas, Das psychische Erlebnis im Werk von Augustinus,
Z. f. prakt. Psych. 13 (1973) 143-170; J.E. Dittes, Continuities between the life and thought of
Augustine. Der Aufsatz von Dittes gehört zu einer Serie von sechs Arbeiten, die unter dem

gemeinsamen Titel, St. Augustine's Confessions: Perspectives and Inquiries. A Study under the

editorship of Paul Pruyser im Journal for the scientific study of religion, Washington, V (1965)

erschienen sind. Der Aufsatz von Dittes findet sich 130-140. J. Havens, Notes on Augustine's
Confessions, 141-143 ; W. H. Clark, Depth and Rationality in Augustine's Confessions, 144-148 ;

D. Bakan, Some thoughts on reading Augustine's Confessions, 149 -152 ; Ph. Woollcott jr., Some

considerations of creativity and religious experience in St. Augustine of Hippo, 273-283; P. W.

Pruyser, Psychological Examination: Augustine, 284-289.
5 Zum Begriff der Identität s. vor allem E. H. Erikson, Identität und Lebenszyklus, Frank-

furt/a.M. 21974 ; ders., Jugend und Krise. Die Psychodynamik im sozialen Wandel, Stuttgart
21974. Anregend sind auch die Ausfuhrungen von P.Brown, Augustinus von Hippo, 355f.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 159

Sätze formuliert und Anschauungen geformt, die für die Geschichte von 1500

Jahren von grösster Bedeutung gewesen sind. Wenn es uns gelingt, auch nur
ein wenig die Entstehung des Gedankens der Prädestination und das
Verständnis der Sexualität bei Augustin zu erhellen, so hat sich unsere Mühe
gelohnt.

I. Zustand Augustins und Neuinterpretation seines Lebens

Im Jahre 397 steht Augustin in der Mitte seines Lebens. Seit den Tränen,
die er bei seiner Einsetzung als Priester in Hippo vergossen hatte, ist viel
geschehen.6 Aus einem Leben der Kontemplation, der Musse ist er
herausgerissen und in ein aktives Leben mit viel Verantwortung gestellt worden. Die
Anpassung an die neue Aufgabe in der Provinzstadt fiel ihm schwer. Unmittelbar

nach seiner Weihe zum Priester bat Augustin Bischof Valerius um
einen Studienurlaub. Er will die Heilmittel der göttlichen Schriften
erforschen mit dem Ziel, «meiner Seele die zu einem so gefahrvollen Auftrage
nötige Gesundheit zuteil werden zu lassen».7 Augustin verschreibt sich jetzt
mit Haut und Haar der Kirche. «Das Mass seiner Anpassung an ein Leben der
Autorität ist beinahe furchterregend.»8

Im Lolgenden einige Stichworte zur kritischen Situation Augustins. Im
Jahre 390 sterben sein Sohn Adeodatus, der zusammen mit seinem Vater im
Alter von fünfzehn Jahren an Ostern 387 in Mailand die Taufe empfangen
hat, und sein lieber Lreund Nebridius.9 Am Schluss eines Briefes an Aurelius
von Karthago aus dem Jahre 392 zeigt Augustin bange Selbstprüfung. Zum
öffentlichen Bekenntnis ist er aber noch nicht bereit. «Ich habe vieles aus
meinem Leben und meinem Verhalten zu beweinen, wovon ich nicht möchte,

dass es aufbrieflichem Weg zu dir gelangte, sondern nur so, dass zwischen

6Zum Datum der Priesterweihe - Ende 390 oder früh im Jahre 391, s. A.Schindler, Art.
Augustin/Augustinismus, TRE IV, 645-698, zur Priesterweihe 651.

7 Ep. 21,3.
8 So Brown (179). Wichtig auch die Bemerkung Browns (180): die Einfügung in die Kirche, die

Unterordnung unter ihre Autorität ist «eine zukunftweisende Überlistung der Verworrenheiten
des persönlichen Zorns und der Aggressivität». Was Erikson, Der junge Mann Luther (143), von
Luther schreibt, gilt sehr ähnlich auch von Augustin: «...mag das Eintauchen in ein genau
geplantes System eine gross angelegte Wiederholung der frühesten mütterlichen Führung bedeutet

haben.»
9 Conf. IX, 6,14 spricht vom Tod des Sohnes. Der nach der Rückkehr von Mailand/Rom in

Tagaste verfasste Dialog De magistro ist wohl im Gedenken an Adeodatus geschrieben, den

zunächst unerwünschten Sohn (Conf IV, 2,2), über dessen frühreifen Geist Augustin dann
staunte. Zu Nebridius s. Ep. 98,8.



160 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

meinem und deinem Herzen keine andere Vermittlung wäre als mein Mund
und dein Ohr.»10 Die in Mailand geschriebenen Dialoge erscheinen ihm jetzt
als trocken." Kurz nach der Weihe zum Bischofgibt es Schwierigkeiten.12 Der
numidische Primas behandelt ihn als Emporkömmling. Er wird verdächtigt,
einer verheirateten Frau ein Liebeszaubermittel gesandt zu haben.13 Im Alter
von 43 Jahren befallt ihn eine äusserst schmerzhafte Krankheit; er kann
weder gehen noch stehen oder sitzen.14

Viele Zeichen deuten auf eine innere Krise. Die positive Grundstimmung
nach seiner Bekehrung war geschwunden. Die Gewissheit, die ihm unmittelbar

nach der Lektüre von Rom 13,13 f. als ein Licht ins Herz geströmt war,
die grosse Ruhe, die ihn nach der Taufe erfüllt hatte, war neuer Unruhe
gewichen.15 «Bestürzt im Gedanken an meine Sünden und die Last meiner
ganzen miseria, hatte ich in Herz und Kopf schon die Flucht in die Einsamkeit

erwogen...», schreibt Augustin am Schluss des zehnten Buches seiner
Bekenntnisse.16 Augustin steht in den letzten Jahren des vierten Jahrhunderts
vor der bedrängenden Frage: Wer bin ich? Er ist auf der Suche nach der bei
der Bekehrung und im Ostiaerlebnis (vermeintlich) gewonnenen und später
zerronnenen Identität.17

In der Mitte seines Lebens schreibt Augustin die Confessiones. Sie sind
u. E. am adäquatesten zu verstehen als Selbstanalyse vor Gott. Er unternimmt
diese «Tat der Therapie», indem er die «Gefühle seiner Vergangenheit mit
grimmiger Ehrlichkeit analysiert.»18 Mit ungeheurem Mut stellt er sich den

10 Ep. 22,9.
11 Conf IX, 4,7. Zur Übersetzung s. Brown, 149.
12 Zum Datum der Bischofsweihe s. Schindler, TRE, 652 - zwischen Mai 395 und August

397. Numidischer Primas war Megalius von Calama.
13 Augustin hatte der Frau des Paulinus von Nola als Zeichen der Verbundenheit ein Stück

geweihten Brotes geschickt, s. Brown, 176 f.
14 Augustin litt wohl an Hämorrhoiden, s. Ep. 38,1. Legewie, Psychographie, 129 f. und vor

allem dessen Aufsatz, Die körperliche Konstitution und die Krankheiten Augustins, 18 f. Legewie

geht nur am Rand auf psychosomatische Aspekte ein. Augustin wird in Krisensituationen

gern krank: nach der Flucht vor der Mutter in Rom (Conf. V, 9,16) - nach der Bekehrung befallt
ihn heftiges Zahnweh (Solil. 1,12,21). Als Knabe schon wird er auf den Tod krank, so dass der
Gedanke an die Taufe aufkommt (Conf. 1,11,17).

15 Conf. VIII, 12,29; IX,6,14.
16 Conf. X,43,70. Spricht Augustin hier von der Zeit vor seiner Bekehrung oder nicht

vielmehr, wie wir geneigt sind anzunehmen, von der Lage, in der er zur Zeit der Niederschrift seiner
Bekenntnisse drinsteckt?

17 T reffend Brown, 142 : «Er musste seine Zukunft aufeine andere Sicht seiner selbst gründen,
und wie anders konnte er diese Sicht gewinnen, wenn nicht durch eine neue Auslegung gerade

jenes Lebensabschnitts seiner Vergangenheit, der in seiner Bekehrung gipfelte, aufdie er bis in die

jüngste Zeit so grosse Hoffnung gesetzt hatte.»
18 Brown, 143,149.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 161

bedrängenden Fragen nach sich selbst.19 Sein Gegenüber - Gott - ist gütiger
und unbestechlich-strenger Zuhörer zugleich. Gott ist sein Arzt im Innersten.20

Mit seiner Hilfe vermag er, sein Innerstes zu betreten.21 Die ersten neun
Bücher der Confessiones beschreiben, was geschieht, wenn die Therapie
nicht angewendet wird, auch wie es zu ihrer Entdeckung gekommen ist. Im
zehnten Buch zeigt Augustin die fortgesetzte Anwendung der Therapie - er ist
auf dem Weg der Heilung.22

Zehn Jahre nach seiner Bekehrung im Mailänder Garten ist er bereit,
bereit zum Erkennen und Bekennen vor Gott in seinem Herzen und vor
vielen Menschen mit seinem Buch.23 Wer und wie er wirklich ist, darum geht
es in dieser Selbstanalyse. Ihre Frucht soll sein : «zeigen, nicht wie ich gewesen
bin, sondern wie ich bin.»24 Unter den Augen Gottes ist er sich selber zur
Frage geworden.25 «Ich war mir selber fortgelaufen und fand mich selber nicht
mehr, wieviel weniger dich?»26 Der bangen Frage: «Bin ich denn nicht ich?»,
lässt er die Bitte folgen: «Ich beschwöre dich, mein Gott, enthülle mir auch
mich selbst.»27 Augustin nimmt sich selbst ins Verhör, noch einmal will er es

tun, noch genauer.28 In Buch X erörtert Augustin die Bedingungen der
Möglichkeit seiner Selbstanalyse, das ist seine Memorialehre.

Augustin setzt an zu einer neuen Lektüre, einer neuen Interpretation
seiner Vergangenheit, von seiner Kindheit bis zu seiner Konversion. Diese
Epoche war beherrscht und geprägt von einer Gestalt: seiner Mutter Mon-
nica. Die Beziehungen zwischen ihr und Augustin sind der rote Faden, der die
Bekenntnisse durchzieht, darin sind sich Historiker und Analytiker einig.29 In
Buch IX lässt Augustin der Todesanzeige seiner Mutter einige Angaben aus
ihrem Leben folgen, die uns tiefen Einblick geben in die seelische Struktur
dieser «ehrgebietenden, liebenswerten und bewundernswerten Frau», die ein
«Mann in ihrem Glauben» war, deren Lob auch Ambrosius gesungen hat.30

19 Mit Recht gilt, was Kligerman formuliert: «possibly the greatest introspective psychologist
before Freud» (470).

20 Conf X.3,4; cf. IV,12,19; VI,4,6. Gott als Innerstes: cf. 111,6,11; IX,9,21; X,28,39.
21 Conf. VII, 10,16.
22 Brown, S.155.
23 Conf. X,l,l.
24 Conf. X, 4,6 : non qualisfuerim, sed qualis sim. Vgl. auch X, 4,6 : non quisfuerim, sed quis

iam sim et quis adhuc sim. Augustin schliesst den Abschnitt mit den Worten: sie itaque au-
diar.

25 Conf. X,33,50.
26 Conf. V,2,2.
27 Conf. X,30,41; X,37,62.
28 Conf. X,37,62.
29 Brown, 24; Dodds zustimmend zitiert bei Daly, 245.
30 Conf. IX,9,19; IX,4,8; VI,2,2.



162 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschickte und Theologie

Die Worte, mit denen Augustin diese Kurzbiographie einführt, sind
eindrücklich. Vieles muss er übergehen, weil er in Eile ist.31 «Aber nicht
übergehen will ich, was ich noch in schwangerer Seele (anima) trage über sie,
Deine Dienerin, die mich auch im Fleische getragen hat, damit ich diesem
zeitlichen Licht, und im Herzen, damit ich dem ewigen geboren würde.»
Augustin gebiert im Vollzug der Selbstanalyse aus seiner anima das Bild
seiner Mutter, das er für sich festhält und uns überliefert.

Monnica ist 331 geboren, in einer christlichen Familie aufgewachsen,
streng erzogen von einer alten Dienerin.32 Mit vierzehn Jahren wird sie einem
Mann gegeben, Patricius. Sie gehorcht ihm ohne Widerrede.33 Sie erträgt
seine Untreue. Wenn er zornig ist, wartet sie geduldig ab. Sie gewinnt auch
ihre Schwiegermutter durch ständiges Nachgeben.34 Sie vermittelt ständig
zwischen den Streitenden.35 Die sanfte Gewalt der Monnica führt zum Erfolg.
Sie wird respektiert und gewinnt kurz vor seinem Tod auch ihren Ehemann
für Gott.36

Monnica lebt mit ihrem Erstgeborenen - über den zweiten Sohn Navigius
und die namenlose Tochter wissen wir nur wenig37 - in engster Verbundenheit.38

Sie sorgt früh dafür, «dass Du, mein Gott, mir Vater seiest, mehr als der
leibliche».39 Mit 29 Jahren macht Augustin den Versuch, sich von seiner
Mutter zu trennen. Nach einem guten Jahr indes reist sie ihm nach.40 Er hat es

nicht gewagt, der Mutter seine Pläne zu eröffnen. Er belügt sie und lässt sie im
Stich. In Rom wird er schwerkrank und meint, sterben zu müssen.

31 Conf IX, 8,17.
32 Conf IX, 8,17;s.bei A.93.
33 Conf. IX, 9,19. Sie gehorcht ihm als ihrem Herrn und das, obwohl sie ihm - wie Augustin

bemerkt - sittlich überlegen war: Conf. 1,11,17.
34 Conf. IX,9,20.
35 Conf. IX,9,21.
36 Conf. IX, 9,22. Augustin ist beim Tod seines Vaters siebzehn Jahre alt. Er erwähnt seinen

Tod beiläufig in einem Satz, in dem er von seiner Mutter spricht: Conf. 111,4,7.
37 Zu Navigius s. die Angaben in Buch IX der Bekenntnisse und in den Frühdialogen. Zur

Schwester s. Possidius, Vita 26. Die Geschwisterfolge lässt sich nicht mit Sicherheit festlegen, s.

A. Mandouze, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, Vol. 1; Prosopographie de l'Afrique
chrétienne (303-533) s.v. Navigius.

38 Wichtig ist Conf. V,8,15; De beata vita 1,6; De ordine 1,32. Ausdruck der engen
Verbundenheit sind auch die zahlreichen Stellen, an denen Augustin sagt, seine Mutter sei mit ihm
schwanger gegangen: Conf. IX,8,17; 9,16; 9,22. Die Verbundenheit dauert über den Tod
Monnicas hinaus: IX,11,27.

39 Conf. 1,11,17. Dass Gott der wahre Vater ist, ist Topos in christlich-biographischer
Literatur bis Franz von Assisi und über ihn hinaus. Gerade aber wenn das festgehalten ist, gewinnt die

Aussage Augustins ihr besonderes Profil. Die Mutter sorgt dafür, und nur mit Gottes Hilfe kann
sie den leiblichen Vater zurückdrängen.

40 Im Spätfrühling 385; Conf VI, 1,1.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 163

«Hätte dieser Schlag das Herz meiner Mutter getroffen, es wäre nie mehr genesen ; ich kann es

ja mit Worten gar nicht sagen, wieviel an Liebesgedanken sie trug für mich, wieviel mehr sie

bangte in ihren Wehen, dass ich im Geist geboren würde, als einst, da sie mich im Fleisch
gebar.»41

Tiefer Ausdruck ihrer Verbundenheit mit Augustin sind Monnicas Träume.

In einem Traum sieht sie sich mit ihrem Sohn auf einem Richtscheit
(régula) stehen und bekommt den Bescheid: «Da, wo sie sei, da sei auch
ich.»42 Augustin nimmt diesen Traum noch einmal aufbei seiner Bekehrung
und unterstreicht damit sein Gewicht: heute ist das Versprechen des Traums
erfüllt.43 Nicht alle Träume, die Monnica ihm erzählt hat, gibt Augustin in
den Bekenntnissen weiter.44 Im Jahre 421 schreibt er:

«Wenn die Seelen der Verstorbenen am Geschick der Lebenden Anteil nähmen und uns,
wenn wir sie im Traume sehen, daraufhin anreden würden, dann würde meine eigene liebevolle
Mutter, um von allen übrigen zu schweigen, keine einzige Nacht von meiner Seite weichen - sie,

die mir zu Lande und zu Wasser nachgereist ist, um mit mir zu leben. Es ist nämlich undenkbar,
dass sie durch ein glückseligeres Leben so gefühllos geworden ist, dass sie ihren Sohn, den sie in so

einzigartiger Weise liebte und den sie niemals traurig sehen wollte, nun auf einmal nicht mehr
trösten wollte, wenn irgend etwas sein Herz bedrückt und er traurig ist.»45

Bis Augustin den Weg zu Gott gefunden hat, weint Monnica täglich um
ihn.46 Ein weiterer Bescheid vom Himmel tröstet sie. Der Bischof, dem sie

sich in ihrer Sorge um den zu den Manichäern übergelaufenen Sohn anvertraut,

tröstet sie: «So wahr du lebst, es ist unmöglich, dass ein Sohn solcher
Tränen verlorengeht.»47Augustin bemerkt am Schluss des dritten Buches
seiner Bekenntnisse: «In ihren Gesprächen mit mir kam sie oft daraufzurück,

41 Conf V,9,16. Zur Trennung von der Mutter s. den Artikel von Kligerman. Zur Kritik an

Kligerman s. A. Schindler, Geistliche Väter und Hausväter in der christlichen Antike, in: Das
Vaterbild im Abendland I, H.Tellenbach, Stuttgart 1978, 81; s.u. bei A.99, A.110.

42 Conf. III, 11,19. Suzanne Poque hat in ihrem auf der Ninth International Conference on
Patristic Studies im September 1983 in Oxford gehaltenen Referat «</« quadam régula lignear
(Conf. III, 11,19). Essai d'élucidation d'une image onirique» aufVitruvius, de architectura VIII, 5

verwiesen. Eine régula ist an dieser Stelle ein etwa 6 Meter langes, bankartiges Gebilde, das für
Planierungen eingesetzt wurde.

43 Conf. VIII, 12,30.
44 Conf. V,9,17.
45 De cura pro mort. ger. XIII, 16, geschrieben 421, zit. nach der Übertragung von G. Schlachter,

Aurelius Augustinus, Die Sorge um die Toten, Würzburg 1975, S.27.
46 Conf. V, 7,13 : «Aus dem blutenden Herzen meiner Mutter stieg Tag und Nacht ein Trä-

nenopfer auf zu dir für mich.» Conf. V. 9,17: «Gebete ohne Zahl und Unterlass» (sc. für Augustin).

Conf. IX, 12,33: «die viele Jahre um mich geweint hatte, damit ich in deinen Augen lebe.»

Vgl. Conf. 111,11,19.
47 Conf. 111,12,21.



164 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

sie habe dieses Wort so aufgenommen, als wäre es eine Stimme vom Himmel
gewesen.»48

In Mailand betreibt Monnica Augustins Trennung von der Frau, mit der er
seit 371 zusammengelebt hat.49 Sie sieht sich nach einer guten Partie für ihren
Sohn um, bekommt aber von Gott trotz ihrer Bitten nie die Gewissheit, dass

Augustin tatsächlich heiraten soll. Er bewirbt sich und erhält die Zusage. Die
Künftige ist aber erst zwölf Jahre alt, also sind nach römischem Recht noch
zwei Jahre zu warten bis zur Erreichung der Heiratsfähigkeit. Monnica erbittet

von Gott einen Hinweis: aliquid de futuro matrimonio meo50. Sie sieht
wohl Bilder in ihrer Phantasie, aber es sind nicht die richtigen Zeichen.
Interessant ist die Aussage Monnicas, auch der Umstand, dass sie gerade in
diesem Zusammenhang erfolgt, «sie erkenne an einer Art Wohlempfindung
(nescio quo sapore), die sie mit Worten nicht zu beschreiben vermochte, den
Unterschied zwischen dem, was Du kundtust, und dem, was ihre eigene Seele

träumt.» Nach der Trennung von seiner langjährigen Geliebten und Mutter
seines Sohnes verschafft Augustin sich eine andere Konkubine.51 Er nimmt
sich das sehr übel; Zustände grosser Bedrängnis folgen einander.52

Mit der Bekehrung im Garten - sie ist u.E. primär so zu verstehen, wie
Augustin sie verstanden haben will: als Bekehrung zum ehelosen Leben53 -
tut Augustin einen entscheidenden Schritt auf seine Mutter zu.54 In Ostia
erwächst daraus die Frucht. Zum erstenmal gelingt Augustin - zusammen mit
seiner Mutter - der mystische Aufstieg. Miteinander schreiten sie hinaus über
die Geisteswelt und erreichen die Gefilde unerschöpflicher Fülle... sie streifen

die ewige Weisheit leise in einem vollen Schlag des Herzens.55 Fünf Tage
später stirbt Monnica. Das Ziel ist erreicht.

«Mein Sohn, was mich anlangt, so hat nichts mehr Reiz für mich in diesem Leben.»...
«Eines nur war es, um deswillen ich noch ein Weilchen zu leben wünschte: Dich wollte ich als

48 Conf. 111,12,21.
49 Conf. VI, 15,25 : «Man hatte mir die Genossin meines Lagers als Hindernis für die Ehe von

der Seite gerissen.» Augustins Herz blutet. Die Frau kehrt nach Afrika zurück, «nicht ohne dir
gelobt zu haben, sie wolle keinem anderen Mann mehr gehören.»

50 Conf. VI, 13,23.
51 Conf. VI,15,25: procuravi aliam.
52 Conf. VI,15,25, s. bei A. 118.

53 Die zufällig aufgeschlagene Bibelstelle Rom 13,13 f lautet ja denn auch: «nicht in
Schlafkammern, nicht in Unzucht...». Vgl. bei A.119.

54 Conf. VIII, 12,30: «Wir gehen hinein zur Mutter, sagen's ihr; sie freut sich. Wir erzählen,
wie alles herging: sie jubelt und frohlockt...». Der Wechsel ins Praesens an dieser Stelle scheint

uns wichtig.
55 Augustin spricht hier die Sprache des Neuplatonismus, eine erotisch gefärbte Sprache.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 165

katholischen Christen sehen, ehe ich stürbe. Überreich hat es mein Gott mir gewährt: als seinen

Knecht darf ich dich sehen, da nun auch dir das Erdenglück nichts mehr bedeutet. Was tu ich
noch hier?»56

In den letzten Tagen ihres Lebens hatte Monnica ihn guten Sohn (pium)
genannt und mit grosser Liebeswärme davon gesprochen, nie habe sie aus
seinem Mund ein hartes Wort vernommen. Augustins Seele ist durch ihren
Tod verwundet, «wie auseinandergerissen das Leben, das aus dem meinigen
und dem ihrigen eins geworden war».57

Mailand und Ostia - beide Szenen geben einen Blick frei in eine Tiefenschicht

Augustins; sie rühren «an den Kern seiner leidvollen Verstrickungen
mit Frauen und natürlich auch an seine noch innigere Beziehung zu seiner
Mutter».58 Die Monate in Cassiciacum, in Rom, in Tagaste sind eine glückliche

Zeit, voller Schaffenskraft. Augustin konnte «wenigstens für einige
kostbare Jahre erleben, dass er schliesslich doch seine verlorene Unschuld
wiedergewonnen hatte.»59 Zur Zeit der Abfassung der Confessiones aber ist
Augustin in einem ungeheuerlichen Wald voll lauernder Gefahren, ist er
eingetreten in «die abgeschlossenen Räume meines Gedächtnisses.» «Dort
begegne ich auch mir selbst und erlebe es noch einmal, was und wann und wo
mein Tun gewesen und was ich bei diesem Tun empfunden.»60 Sich selbst zur
Frage geworden, beginnt er nun auch, wenigstens ein Stück weit, seine Mutter
in Frage zu stellen. Er bemerkt kritisch, seine Mutter habe zu sehr seine

Karriere im Kopf gehabt.61 Er gibt sich jetzt Rechenschaft, dass in ihrer
verzehrenden Liebe auch ein Teil falsches Sehnen war, in ihr regte sich das

Erbteil Evas.62 Einem jungen Mann, der sich von seiner Mutter bedrängt
fühlte, schrieb er: «Wo liegt der Unterschied? Ob es in einer Ehefrau oder in
einer Mutter steckt, es ist immer Eva (die Verführerin), vor der wir uns in
jeder Frau hüten müssen.»63 Augustin hat ein Stück Distanz zu seiner Mutter

56 Conf. IX, 10,26.
57 Conf. IX, 12,30. In IV, 6,11 hat Augustin anlässlich des Todes eines ganz nahen Freundes

zustimmend Horaz, Oden 1,3,8 zitiert. «Trefflich hat jemand von seinem Freund gesagt: die
Hälfte meiner Seele. Wahrhaftig, ich hatte das Gefühl, als wären seine Seele und meine Seele

nur eine Seele gewesen in zwei Leibern.» Interessant ist, dass Augustin in RetractationesW
(XXXIII), 2 diese seine Aussage als Albernheit (ineptia) bezeichnet, die Aussage über seine

Verbundenheit mit seiner Mutter aber auch gegen Ende seines Lebens stehenlässt.
58 Brown, 97.
59 Brown, 97.
60 Conf. X,35,56; X,40,65; Conf. X,8,14.
61 Conf. 11,3,8.

61Conf.V, 8,15.
63 Ep. 243,10. In diesen Zusammenhang gehört auch die Mitteilung des Possidius Vita 26),

dass keine Frau jemals im Haus Augustins verkehrt oder darin gewohnt hat, nicht einmal seine

leibliche Schwester, die als Witwe Gott diente, auch nicht die Töchter seines Bruders.



166 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

errungen. Die mütterlichen Gebote indes hat er weitgehend internali-
siert.64

II. Der Gedanke der Prädestination

Ohne Gott hätte Augustin «nichts sich deutlich machen können.» Aber
Gott hat angefangen, ihn umzuwandeln.65 Allzu grosse Gefahr liefe er, «wäre
nicht meine Seele in der Bahn deines Fluges Dir untergeben und meine
Schwachheit Dir bekannt.»66 Gott ist ihm Vater geworden. «Ich bin ein Kind,
aber immerdar lebt mein Vater, und der weiss mir zu helfen. Er ist der eine
und derselbe, der mich gezeugt hat und der mich beschützt, und Du selber bist
all das Gute, was an mir ist, Du, der Allmächtige, der mit mir ist, noch ehe ich
mit Dir bin.»67 Und Gott ist ihm Mutter geworden. Gott ist Licht und Brot,
Licht meines Herzens, wonnesame Wahrheit, Leben meiner Seele, Quelle des

Lebens, dulcedo und suavitas, Schönheit, Brunnen der Erbarmungen, Leben
meines Lebens.68 Augustins Beziehung zu Gott ist für ihn am adäquatesten
ausgedrückt mit der des Säuglings an der Brust seiner Mutter. «Was bin ich,
wenn es gut um mich steht Doch nur einer, der Deine Milch saugt... »69 Gott
hat ihn im mütterlichen Schoss gewoben.70 Durch die Brüste der Mutter und
der Ammen gibt Gott dem kleinen Augustin seine Nahrung.71 Monnica hat

64 Er hat seiner Mutter nie ein hartes Wort gegeben, s. o. bei A. 56. In Cassiciacum konnte er
auch kleine Konflikte nicht ertragen. Als Bischof lässt er eine Inschrift in seinen Tisch meisseln,
die jede üble Nachrede untersagte Vita 22). Was Augustin am Anfang von Buch IX schreibt, ist
sehr bezeichnend. «Nichtwollen sollte ich, was ich wollte, und wollen, was Du wolltest.» Das

erinnert stark an die Erziehung, die die alte Dienerin Monnica angedeihen liess. Sie gewöhnte die

Mädchen, auch nicht im Durst die gute menschliche Weise zu vergessen, «so dass sie gar nicht
mehr wollten, was sie nicht sollten» (IX,8,17).

65 Conf. X, 36,58.
66 Con/X,4,6.
67 Conf. X, 4,6. Diese faszinierende Passage bildet allerdings eher eine Ausnahme. Augustin

findet in seinem Suchen nach Gott nur selten Begriffe der Väterlichkeit. Viel häufiger sind
Attribute oder Bezeichnungen für Gott, die in die Sphäre des Weiblichen gehören.

68 Verwiesen sei auffolgende Stellen - diese Aufzählung könnte noch weit fortgesetzt werden.

Conf. 1,4,4; III, 4,8; IV, 15,27; VII, 1,2; III, 8,16; IV, 3,4; VII, 10,16;IX, 1,1;X, 27,38. A. Schindler,

Gott als Vater in Theologie und Liturgie der christlichen Antike, in: Das Vaterbild im
Abendland I, H. Tellenbach, 55-69, zu Augustin, 62-65. Nach Auskunft des im Entstehen

begriffenen Augustinus-Lexikons kommt der Name des Vaters Patricius im Gesamtwerk Augustins

16 Mal vor, der Monnicas hingegen ein einziges Mal: Conf. IX, 13,37. Wie ist diese
Beobachtung zu interpretieren?

69 Conf. IV, 1,1.
70 Conf. IX,9,21.
71 Conf. 1,6,7.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 167

ihn schon früh gelehrt, dass Gott sein Vater ist, jetzt ist ihm Gott auch zur
Mutter geworden.72

Das Kostbarste, was ihm seine Mutter hat geben können, das hat sie ihm
schon früh gegeben. Mit der Muttermilch ist ihm der Name Jesus Christus
eingeflossen. Die Mutter erlebt Augustin als Gottes Hand, die in ihr nach ihm
greift.73 Und immer wieder erzählt sie ihm ihre Träume und berichtet von
jenem Gespräch mit dem Bischof, der sie mit den Worten getröstet hat: «Ein
Sohn solcher Tränen kann nicht verlorengehen.»74 Sein Wort hat sie als

Stimme vom Himmel vernommen. In seiner manichäischen Phase weint
Monnica um ihn mehr als Mütter Leichname beweinen.75 Sie beklagt ihn wie
einen Toten.76 Sie weist ihn aus ihrem Haus, erst aufGrund des Traums mit
dem Richtscheit ist sie bereit, wieder mit ihm den Tisch zu teilen.77 Wie
Augustin Monnica nach ihrer Ankunft in Mailand mitteilt, er sei jetzt dem
Irrtum entronnen, wenn auch der Wahrheit noch nicht gewonnen, so löst das

keinen Freudensturm aus.78 Sie will ihn als katholischen Christen sehen, und
sie erreicht auch dieses letzte Ziel.79

Die Mutter hat ihn gelehrt, hat ihm vorgelebt, was das ist: Prädestination.
Sie hat ihn unbeirrbar dorthin geführt, wo sie und - nach ihrem festen

Glauben Gott - ihn haben wollte.80 Augustin aber hat in der Mitte seines

Lebens die ersten Umrisse seiner späteren Prädestinationslehre formuliert, in
theologischen Sätzen in seinen Antworten an Simplicianus, auf dem Hintergrund

seiner Biographie in den Bekenntnissen.
Dieser Entwurf bedeutet für Augustin auch ein Stück Loslösung von der

Mutter. Er weiss, es ist Gottes Fügung, dass er gegen den Willen der Mutter
nach Rom gegangen ist.81 Gott hat ihr damals die Bitte der Stunde nicht

72 Conf. 1,12,19. Im christologischen Summar von Conf. IV, 12,19 formuliert Augustin als

Ziel der Sendung Christi: «Und mit Donnerstimme rief er, wir sollen von hier zu ihm zurückkehren

in jenes Stillgeheime, daraus er hervorkam zu uns, in den ersten jungfräulichen Mut-
terschoss...» Zu vergleichen sind die Ausführungen Eriksons, Der junge Mann Luther (203)
unter dem Stichwort «mütterliche Theologie»; s. auch u. bei A. 101.

73 Conf. 111,11,19.
74 Conf. 111,12,21.
75 Conf. 111,11,19.
76 Conf. VI, 1,1.
77 Conf. 111,11,19. Augustin scheint nach contr. acad. 11,2,3 einige Zeit bei seinem Freund

und Gönner Romanianus gelebt zu haben.
78 Conf. VI, 1,1.
19 Conf. IX, 10,26.
80 S. hierzu die meisterhafte Seite, auf der Brown von der Eigenart afrikanischen Christenglaubens

spricht und auf Zusammenhänge mit Augustins Prädestinationslehre hinweist,
S. 153.

81 Conf. V,8,14. Im gleichen Abschnitt etwas weiter unten noch prägnanter: «In Wahrheit
bist Du es gewesen, der zum Ortswechsel um meines Seelenheils willen bestimmte.»



168 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

erfüllt, um Augustin zu dem zu machen, was allezeit ihre Bitte war.82 Gott gab
Gehör und «Du tatest in der Ordnung, in der zu tun es ehe schon Dein Wille
gewesen»: et faciebas ordine, quo praedestinaveras esse faciendum,83 Indem
Augustin dem allesbestimmenden Willen der Mutter Gottes allmächtigen
Willen entgegenhält als den, der eigentlich und zutiefst ihn schon immer
bestimmt hat, gewinnt Augustin auch ein Stück Freiheit. Wenn er sich in
Gottes liebender Vorherbestimmung festmachen kann, dann hat er seine

eigene, der Mutter gegenüber unabhängige Identität gewonnen.84
In der Auseinandersetzung mit Pelagius und den Pelagianern hat Augustin

dann seine Prädestinationslehre ausgebaut. Interessant ist der Umstand, dass

er jetzt die Jahre früher entstandenen Confessiones in Umlauf bringt.85 Sie

sind für ihn offensichtlich ein Dokument erlebter Prädestination. Augustin
hat die theologiegeschichtliche Aufgabe wahrgenommen, die durch den

Kampf mit den dualistischen Systemen der Gnosis und des Manichäismus
gestellt war86 und hat die Prädestinationslehre formuliert, eine - um Brown
aufzunehmen - harte Lehre für harte Zeiten.87 Dass gerade er der Lehrer der
Prädestination geworden ist, das zu verstehen, erleichtern die eben vorgetragenen

Überlegungen. Sie lassen auch verstehen, warum es zwischen Augustinus

und Pelagius zu keinem Gespräch kommen konnte. Augustin musste
Pelagius mit tödlichem Hass verfolgen, weil er die von ihm unter grossen
Mühen und Nöten errungene, in der Vorherbestimmung Gottes verankerte
Identität in Frage stellte.

III. Theologische Wertung der Sexualität

Beginnen wir mit der Bilanz, die Augustin bei der Niederschrift der
Confessiones über seinen gegenwärtigen geistlichen Zustand zieht. Sein erstes,
vermutlich dringlichstes Gebetsanliegen ist die Bitte um die Kraft zur völligen

sexuellen Enthaltsamkeit. Er ist zwar dankbar, dass ihm seit seiner
Bekehrung diese Kraft zuteil geworden ist. Aber ihn bedrückt, dass er immer
noch von sexuellen Phantasien heimgesucht wird, am Tag nur schwach, doch

82 Conf V,8,15.
83 Co«/V,9,17.
84 Vgl. Brown, 355: «Denn dieser Gedanke (sc. der Prädestination) gab den Menschen etwas,

was sie sich niemals selbst schatten konnten: einen dauerhaften Kern der Identität.»
S5Ep. 231,6.
86 S. dazu H. Blumenberg, Der Prozess der theoretischen Neugierde (erweiterte und überarbeitete

Neuausgabe von «Die Legitimität der Neuzeit», 3. Teil), Frankfurt/a.M. 1973,65 ff. ; vor
allem 7 8 f.

87 355.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 169

umso massiver in den Träumen, und so, dass auch der Körper davon erfasst

wird, ad carnis fluxum - bis zur Pollution.88

Mit solchen nächtlichen Erlebnissen ist Augustin sich selber ein Rätsel.
Wo bleibt die Herrschaft der Vernunft? Ist sie im Traum ausgeschaltet? Ist er
in sich selber gespalten?89 Er kann die Verantwortung für diese nächtlichen
Prozesse an Leib und Seele nicht voll übernehmen und weiss doch, dass seine
Person daran beteiligt ist. Er hofft von Gott, dass er ihn von seinen unreinen
Phantasien, diesen Bildern animalischer Geilheit, befreie.90

Wenn ein theologischer Autor, nachdem er die Geschichte seiner Kindheit

und Jugend erzählt hat, den Lesern mit solcher Offenheit Einblick in die
eigenen sexuellen Probleme gibt, ist er selber gar nicht gewillt, zwischen
seinem Erleben der Sexualität und ihrer theologischen Beurteilung zu trennen.

Ergibt u.E. indirekt seinen Interpreten recht, wenn sie den Zusammenhang

zwischen seiner Biographie und seiner Lehre noch genauer zu verstehen
versuchen und dazu auch analytische Deutungen heranziehen. Wir fragen
also, ob sich der innere Kampf zwischen me ipsum et me ipsum, über den

Augustin in den oben zitierten Abschnitten berichtet, angemessen in den

Kategorien der Freud'schen Lehre von den seelischen Instanzen umschreiben
lässt. Etwa so: Sein Ich hat seit der Bekehrung die sexuelle Begierde als etwas
Böses verurteilt und auf ihre Befriedigung völlig verzichtet, nachdem sein
Über-Ich dies schon lange vorher gefordert hatte. Doch die Triebwünsche im
Es, die mit somatischen Prozessen zusammenhängen, sind immer noch so

stark, dass sie in Träumen die normalerweise funktionierende Zensur manchmal

überwältigen und sich, zum Entsetzen des Ichs, unverschlüsselt bemerkbar

machen. Diese nächtlichen Erlebnisse sind aber nicht so stark, dass das

Ich dadurch veranlasst würde, die negative Beurteilung der Sexualität zu
revidieren. Auch sonst lassen sich infolge dieser Unterdrückung der Sexualität

keine Hemmungen der Arbeits- und der Liebesfahigkeit des Ich feststellen.

Wenn eine solche Umsetzung der Selbstanalyse Augustins in psychologische

Kategorien den Sachverhalt nicht verfälscht, kann psycho-historisch
gefragt werden, wie sich seine Einstellung zur Sexualität von seiner frühesten
Kindheit an entwickelt hat. Was wissen wir über die Sexualerziehung, die
ihm zuteil geworden ist? Wir setzen dabei voraus, dass Sexualerziehung nicht
auf die Akte beschränkt ist, in denen den Beteiligten das sexuelle Thema
bewusst ist, sondern dass sie sich in allen erzieherischen Vorgängen ereignet.
Monnica war mit allen ihren Eigenschaften für die Sexualerziehung ihres

88 Conf X,30,42.
89 Conf. X, 30,41.
90 Conf. X, 30,42.



170 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Sohnes massgeblich, auch mit der oben beschriebenen Kraft ihrer beharrlichen

und zielbewussten Liebe. Wir möchten in diesem Zusammenhang noch
eine andere Eigenschaft hervorheben: ihre Klugheit, ihre Fähigkeit, dem
gescheiten Sohn auch in schwierigen Diskussionen als Gesprächspartnerin zu
imponieren. Wie sie auf ihn gewirkt hat, lässt sich daraus schliessen, dass er es

liebt, ihr immer einmal wieder seine Bewunderung auszudrücken.91 In den

philosophischen Männergesprächen in Cassiciacum beteiligt sie sich als
einzige Frau, zwar wie der Sohn bemerkt mit Grammatikfehlern, aber sicher und
mit selbständigen Beiträgen, in denen sie die philosophischen Spekulationen
der Männer aufden Boden ihres Glaubens herunterholt. Oft legt ihr der Sohn
die entscheidenden theologischen Wendungen der Dialoge in den Mund. Als
er ihr in den Gesprächen über die Ordnung seine Begeisterung über ihre
philosophische Weisheit allzu massiv vorträgt, antwortet sie schlagfertig, dass

er noch nie so gelogen hätte.92 Sie wäre mit den Zielen ihrer Sexualerziehung
nicht so erfolgreich gewesen, wenn sie den Sohn nicht mit ihrer geistigen
Überlegenheit beeindruckt hätte.

Aus den oben erwähnten Angaben über Kindheit und Jugend lässt sich
ihre Einstellung zum Leib und zur Sexualität erschliessen: Schon als Kind
hatte sie gelernt, sich leibliche Genüsse zu versagen und auf eigene Bedürfnisse

zu verzichten. Beim Bericht über den Tod der Mutter fallt Augustin ein,
was diese über ihre Erzieherin erzählt hat:93 wie diese den Kindern
Selbstbeherrschung beibrachte und ihnen sogar das Trinken von Wasser ausserhalb
der Mahlzeiten abgewöhnte. Als das Mädchen Monnica es beim täglichen
Weinholen im Keller immer nicht lassen konnte, vom ungemischten Wein zu
naschen, schleuderte sie ihm das Schimpfwort «Weinsäuferin» ins Gesicht.
Indem sie so an sein Ehrgefühl appellierte, kurierte sie es sofort von der
heimlichen Sucht - eine Anekdote, die zeigt, wie man in ihrer Herkunftsfamilie

mit leiblichen Gelüsten umging und welch hohe Ansprüche man an die
eigene Person stellte.

In den Frühdialogen überliefert Augustin wörtliche Aussagen seiner Mutter,

aus denen ersichtlich ist, wie affektgeladen sie die Sexualität abgelehnt
hat.94 Bedingt durch ihre asketische Erziehung, empfand sie wohl gegen alle
Körpervorgänge unterhalb der Gürtellinie eine starke Aversion. Dass sie sich
über Licentius ärgerte, weil er einen Psalm sang am Ort, an dem er seine

Ausscheidungsbedürfnisse befriedigte,95 ist bezeichnend für ihren Reinheits-

91 S. A. 30.
92 De Ord. 1,33.
93 Conf IX, 8,17 f.
94 De beat. 1.12.
95 De Ord. 1,22.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 171

fanatismus. Für sie ist alles, was mit den unteren Organen des Bauches zu tun
hat, schmutzig, ja böse und Gott entgegengesetzt. Es muss unterdrückt oder
unter strenger Kontrolle gehalten werden. Zu ihrem analen Charakter passt
die Übergewissenhaftigkeit, mit der sie ihre religiösen Pflichten erfüllt.96

Der sexuellen Gemeinschaft mit Patricius unterzog sie sich als einer
Pflicht, vermutlich nicht nur ohne Freude, sondern mit Ekelgefühlen, so dass

auch'er kaum Lust an diesem Zusammensein erlebte und anderswo Ausgleich
suchte. Aber sie war ihm gegenüber so unterwürfig, dass seine Untreue die
Ehe nicht gefährdete. Sie verstand es überhaupt, durch Sanftmut und
Opferbereitschaft einem jeweiligen Konfliktpartner jeden Grund zu Aggressionen
zu entziehen, in ihm Schuldgefühle zu wecken und ihn dadurch so zu lenken,
wie sie wollte. Das war auch eine Ursache ihres Einflusses auf den Sohn.
Dieser fühlte sich ihr gegenüber vermutlich schon als Kind immer schlecht
und schuldig und darum immer zum Nachgeben bereit.

Ch. Kligerman97 meint, dass zwischen Monnica und ihrem Gatten
schwere Spannungen bestanden. Der Sohn habe diesen Streit als inneren
Zwiespalt übernommen und habe oft auch den Vater wegen einiger seiner
Eigenschaften bewundert. Dieses Bild von Patricius entspricht aber den

Quellen nicht und ist eher auf die Tendenz des Analytikers Kligerman
zurückzuführen, bei Augustin einen perfekten Ödipuskonflikt zu rekonstruieren.

Wir nehmen an, dass Patricius tatsächlich eine schwache Figur war, die
dem Sohne nur kläglich erschien, nie imponierend.

Wie wirkt sich die Persönlichkeitsstruktur der Mutter bei Augustin aufdie

Entwicklung der Sexualität aus? Ihre Mutterliebe war besonders intensiv,98
und über die Art dieser Liebe berichten die Quellen einiges. In den ersten
Jahren nach der Geburt muss es eine bedingungslos gewährende Liebe gewesen

sein. Das lässt sich daraus schliessen, wie anschaulich, ja begeistert
Augustin über das Gestillt-werden erzählt. In welcher Autobiographie wird
dieser Vorgang so liebevoll behandelt? Hat ihm die Mutter, als er älter wurde,
immer wieder davon berichtet, wie tüchtig er damals getrunken hat und wie

96 Conf. V,9,17 (bis die mane et vespere), Conf. VI,2,2.
97 S. A.4.
98 Wenn Augustin ihr Erstgeborener war, liegt die Vermutung nahe, dass sie mit ihrer Liebe

beim Sohn etwas suchte, was sie bei ihrem Mann nicht fand (so auch Kligerman). Doch wenn sie

schon durch eine leibfeindliche Erziehung geprägt war, als sie in die Ehe trat, hätte sie sich, auch

wenn sie mit einem andern Mann verheiratet gewesen wäre, in der Mutterliebe sicherer gefühlt
als in der die Sexualität umfassenden Gattenbeziehung. Ob Navigius tatsächlich der jüngere
Bruder Augustins war, hängt u. a. davon ab, ob die Beschreibung des auf seinen Milchbruder
eifersüchtigen Kleinkindes (vidi et expertus sum zelantem parvulum, Conf. 1,7,11) bloss eine
aktuelle Beobachtung meint, oder ob durch die Beobachtung etwas in ihm wachgerufen wurde,
was ihm einmal über sein eigenes Verhalten als Kleinkind erzählt wurde.



172 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

beglückend für sie das Stillen war, damals als er ihr noch ganz gehörte? Hat
ihn, den Vierzigjährigen, der Anblick stillender Mütter auf der Strasse oder
im Gottesdienst an solche Gespräche erinnert? War ihm das Thema wichtig,
weil es mit der Sehnsucht nach dem Paradies ungestörter oraler Genüsse in
der frühen Kindheit zusammenhing? Er weiss, dass er sich nicht an die Zeit,
als er ein Brustkind war, erinnern kann. Dennoch beschreibt er sie mit
spürbarer Anteilnahme." Ist dieses Bild einer durch nichts getrübten Einheit
mit der Mutter Ausdruck eines ungestillten Heimwehs? Träumt und
schwärmt der Vierzigjährige noch von jener Zeit, in der er als Zweijähriger
von seiner Mutter und ihren Helferinnen (eine Amme? mehrere Kinderfrauen?)

bewundert wurde, ohne etwas dafür leisten zu müssen? - von jener Zeit,
in der er «unter Koseworten der Kinderfrauen, unter fröhlichen Scherzen
meiner Umgebung, die mit mir lachte und schäkerte», die Muttersprache
lernte?100 Ist es Zufall, dass der Theologe, der mit soviel Wärme die von ihm
als Kleinkind empfangene mütterliche Ernährung und Pflege beschreibt,
auch in seinen Aussagen über Gott immer wieder mütterliche Eigenschaften
nennt?101 Zur Intensität, mit der er das orale Paradies seiner Kindheit schildert,

passt es jedenfalls gut, dass er in der geistlichen Bilanz am Schluss seiner

Autobiographie bei der Auflistung der noch ungelösten Probleme die con-
cupiscentia ventris nennt, die mangelnde Selbstbeherrschung beim
Essen.102

Ch. Kligerman macht auf die symptomatische Bedeutung der Szene aus
der Äneis aufmerksam, über die Augustin aus seiner Schulzeit berichtet.103

Denn im ersten Märchen, an das sich ein Erwachsener aus seiner Kindheit
erinnert, ist oft das «Lebensskript» enthalten. Der Schüler Aurelius vergoss
Tränen der Rührung über Dido, die sich das Leben nahm, weil sie von ihrem
Geliebten Äneas heimlich verlassen wurde. Kligerman sieht in dieser Szene

eine Deckerinnerung an die kindliche Sexualität (was im Urteil Augustins, er
habe mit den Tränenfornicatio gegen Gott begangen, zum Ausdruck komme)
und an seine infantilen Aggressionen gegen die Mutter. Nach unserer
Meinung muss hingegen deutlicher zwischen den moralischen Urteilen des

Vierzigjährigen und den Gefühlen des Schülers unterschieden werden.
Warum war der phantasiebegabte Schüler über diese Szene so gerührt? Es

gab vermutlich in seinen Tagträumen noch andere Helden und andere
Liebespaare. Warum hat sich gerade Dido so unauslöschlich seinem Gedächtnis

99 Conf 1,6,7-8.
100 Conf. 1,14,23.
101 S. A.68-72.
102 Conf. X,31,44-47.
103 Conf. 1,13,21, s. A.4.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 173

eingeprägt und drängt sich dem Vierzigjährigen wieder auf? Hat sie den
Schüler so beeindruckt, weil er selber von einer königlichen mütterlichen)
Freundin fasziniert war? Ahnte er voraus, dass er diese einmal schmählich
verlassen werde, um wie Äneas nach Rom zu fahren - verlassen müsse, um
selbständig zu werden, und dass er dadurch ihr Herz brechen werde? Fühlte
er sich im voraus schuldig an seiner Mutter? Hatte er ihr gegenüber latent ein
so schlechtes Gewissen, dass er sich mit Äneas, dem tragisch Schuldiggewordenen,

identifizierte?
Die Art der Liebe, die Augustin als Kind empfing, lässt sich aus dem

Verhalten der Mutter gegenüber dem Heranwachsenden erschliessen: Sie

liebte ihn als das brave Kind, das er war, als er noch ganz auf sie angewiesen

war, liebte ihn als den fleissigen, lernbegierigen Schüler, als den ihn seine

Lehrer formen wollten. Sie, die Sanftmütige, die Friedensstifterin, hatte kein
Mitleid mit ihm, wenn die Lehrer ihn prügelten, um ihr Ziel zu erreichen.104

Als er älter wurde, liebte sie ihn als den gläubigen Christen, welcher Ziel ihrer
eigenen erzieherischen Bemühungen und Inhalt ihrer inständigen Gebete

war. Aber sie liebte ihn nicht als den kleinen Dieb im Keller und den
leidenschaftlichen Vogelfänger, der sich um Nüsse, Bälle und Spatzen
kümmerte und der Eidechsen zerschnitt, um die Teile zucken zu sehen. Sie liebte
ihn nicht als den Pubertierenden, der mit der Reifung seiner Sexualität in eine
schwierige Zeit eintrat.

Das wird an der Episode in der Badehalle deutlich.105 Der Vater hatte bei
ihm «die Zeichen durchbrechender Mannesreife und den Drang seines jungen

Leibes bemerkt» - eine Erektion oder eine masturbatorische Betätigung.
Patricius berichtete davon seiner Frau voll Stolz. Für ihn war das Grund zur
Freude, weil sie seine Hoffnung aufeinen Stammhalter bestärkte. Die Mutter
reagierte ganz anders: «erzitternd in frommer Angst». Sie nahm den Sohn ins
Gebet und ermahnte ihn «unendlich besorgt, er solle keine Unzucht treiben
oder gar die Ehe mit der Frau eines andern brechen». Sie wertete also die
erwachende Sexualität des Sohnes ausschliesslich negativ und sah daran nur
das Gefahrliche. Man trägt nichts in den Bericht ein, wenn man sagt: sie hätte
ihn am liebsten asexuell behalten. Wenn sie beim Sechzehnjährigen so urteilte,

war ihr erzieherisches Verhalten schon immer von der Angst vor der
werdenden Sexualität bestimmt. Sie war nie leib-freundlich. Sie war immer
bestrebt, ihm die Beherrschung der Triebe beizubringen. Hat der Vierzigjährige

darum so begeistert über die Wonnen des Gestilltwerdens geschrieben,
weil die Mutter ihm nach der Entwöhnung jede Zärtlichkeit und allen
Körperkontakt versagt hat?

104 Conf 1,9,14-15.
105 Conf. 11,3,6.



174 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Die sechzehn Jahre, in denen ihm beigebracht wurde, dass körperliche
Bedürfnisse zu beherrschen sind und dass alles, was von den Genitalien
ausgeht, schmutzig und böse ist, haben ihn geprägt. Er hatte gelernt, sich
schuldig zu fühlen, wenn er die Selbstbeherrschung verlor, längst bevor die

Triebdränge der Pubertät ihn überschwemmten. Als die Reifung der Genitalien

eingetreten war, liess er sich zunächst völlig von den Wünschen treiben,
die neu in seinem Leib aufgebrochen waren. Die Beschreibung seines
Sexualverhaltens als Pubertierender lässt an flüchtige heterosexuelle Kontakte denken:

«Was war es anders, was mich freute, als zu lieben und geliebt zu
werden.» Doch der Vierzigjährige kann in solchen Kontakten mit dem
andern Geschlecht nichts Harmloses sehen:

«Aber es blieb nicht bei der Weise von Seele zu Seele, wie es bei der lichten Strasse der
Freundschaft ist, sondern Nebeldünste stiegen aus einem sumpfigen Gelüst des Fleisches und
dem Strudel sich regender Mannbarkeit, und sie verwölkten und verdunkelten mein Herz, dass

sich der heiter ruhige Glanz der Liebe nicht mehr unterscheiden liess von der Finsternis der
Wollust... Ich wälzte mich in meinen Unzüchten, ich ergoss mich darein, ich zerfloss und
verschäumte.»106

Diese harten moralischen Verurteilungen entsprechen nicht nur dem
Denken des Vierzigjährigen, sondern geben vermutlich die Gefühle des

Achtzehnjährigen über den eigenen Lebenswandel wieder. Die emotionsgeladenen

Bilder in diesem Abschnitt sind u.E. verständlich als Erinnerung daran,
wie unrein und schlecht er sich damals gefühlt hat, als er die mütterlichen
Gebote so flagrant durch sexuelle Kontakte mit Mädchen verletzte.

Als Student in Carthago begeisterte er sich für Ciceros Hortensius. Dieses
Buch entfaltet, wie man annehmen kann, das Ideal der völligen Selbstbeherrschung

durch die Vernunft, die den Weisen glücklich macht. Dieses Ideal war
für Augustin das ganze Leben lang massgeblich. Die Begegnung mit dem
Buch war nicht nur für das Denken Augustins bedeutsam, es verwandelte sein
Gefühlsleben.107 Es führte in seiner Biographie eine Wende herbei. Das hing
vermutlich mit dem durch sein sexuelles Leben angeschlagenen Selbstgefühl
zusammen. Das Buch brachte auf den Begriff, was er seit seiner Kindheit von
der Mutter gelernt hatte. Cicero bestätigte das mütterliche Ideal der
Selbstbeherrschung auf höherer Ebene und legitimierte es philosophisch. In den
Triebstürmen der Pubertät hatte er versucht, das Ideal abzuschütteln und
gefühlsmässig einen Lebenswandel mit möglichst viel Trieberfüllung zu bejahen.

Sein Ich hatte Partei für das Es genommen, nur das Über-Ich wehrte sich

106 Conf. 11,2,2.
107 Conf. III, 4,7 ille vero liber mutavit affectum meum et ad te ipsum, domine, mutavit preces

meas et vota ac desideria mea fecit alia.



R.Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 175

dagegen. Durch Hortensius wurde das anders. Sein Ich stellte sich auf die
Seite desÜber-Ich. Von jetzt an wollte er von ganzem Herzen ein Weiser, der
seine Triebe beherrscht, werden.

Fragt man, welche Funktion die manichäische Phase hinsichtlich der
sexuellen Probleme dieser Lebenszeit hatte, so ist anzunehmen, dass der
Dualismus eine erste, noch wenig befriedigende Lösung des innern Zwiespalts

zwischen Sexualtrieb und mütterlich-stoischem Ideal ermöglichte.
Was er erlebte, wenn er von seinen sexuellen Drängen überschwemmt wurde,
konnte er fortan dem bösen Prinzip zuschreiben. Sein Geist gehörte dennoch
auf die Seite des guten Prinzips. Die sexuellen Schuldgefühle wurden etwas
reduziert.

Das Verhältnis zur Freundin, mit der er 15 Jahre in einer ehe-ähnlichen
Beziehung lebte, muss überaus liebevoll gewesen sein. Doch er lebte gespalten

in zwei Welten: in der Welt des Geistes mit dem stoisch-neuplatonischen
Wertsystem und in der Wohn- und Bettgemeinschaft mit der Freundin. In der
Welt des Geistes galt das Ideal der Ataraxie. In der Beziehung mit seiner
Freundin erlebte er im Austausch von Zärtlichkeiten und in der sexuellen
Vereinigung beglückende Stunden, aber er konnte die beiden Welten nicht
zusammenbringen. Für sein Selbstwertgefühl waren die reflexbedingten
Körpervorgänge beim Coitus sittliche Niederlagen.108 Im Ablauf der Erregung
war er nicht mehr Herr seiner selbst, und er machte sich deswegen
Vorwürfe.

Kurz nach seiner Bekehrung schreibt er: «Es gibt nichts, das den Geist des

Mannes so sehr von seiner sicheren Höhe stürzt wie die Schmeicheleien einer
Frau und jene körperliche Berührung, ohne die man eine Frau nicht haben
kann.»109 Bemerkenswert ist, dass er hier Zärtlichkeit und Körperkontakt als
das den Geist des Mannes Demütigende nennt und nicht die Gefühlsstürme
des Orgasmus. Monnica beurteilte vermutlich beide Seiten des sexuellen
Lebens negativ, das Erleben des leiblichen Zusammenseins in Ruhe und
Sanftheit und die Ekstase des Coitus. Ihre höchsten mütterlichen Wünsche
für den Sohn gingen wahrscheinlich in Richtung auf ein zölibatäres Leben.
Wir halten es für wahrscheinlich, dass ihm dieses Ideal schon früh von seiner
Mutter vorgehalten wurde.110

108 S.-H. Pfürtner, Kirche und Sexualität, Reinbeck 1972,46: «Von der Stoa hatte Augustin
das Ideal des souveränen, vernunftgegenwärtigen Selbstbesitzes des Weisen, das Wunschbild der
<Ataraxia> übernommen. Er sträubte sich gegen die reflexbedingten Körpervorgänge im
Geschlechtsleben wie Erektion oder Orgasmus, in denen der Mensch nicht Herr über das körperliche

oder seelische Geschehen ist.»
109 Sol. 1,17.
110 K. G. Rey, Das Mutterbild des Priesters, Zürich 1969, hat bei seiner 1961 durchgeführten

Befragung von 265 Priestern über die Erfahrungen mit der eigenen Mutter ein durchschnittliches



176 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Wir müssen hier noch einmal auf seine nächtliche Abreise von Karthago
nach Rom ohne Wissen der Mutter zurückkommen, auf diesen letzten
Versuch, sich von ihrem Einfluss zu befreien. Von der Ähnlichkeit zwischen
dieser Szene und der Geschichte von Dido und Äneas, die an einen unbe-
wussten Wiederholungszwang denken lässt, war oben die Rede. Fragen wir
noch, was sich aus dem Arrangement des Aufbruchs über die Beziehung des

erwachsenen Sohnes zu seiner Mutter schliessen lässt. Er reist heimlich ab.

Warum kann er ihr nicht ins Gesicht sagen, dass er wegfährt, auch wenn sie

dagegen ist? Wovor hat er Angst? Gewiss nicht vor einer lauten, heftigen
Gegenreaktion, etwa einer Scheltrede. Man kann sich eine solche bei ihrem
Charakter gar nicht vorstellen. Angst hatte er wahrscheinlich vor ihren Tränen,

die sein schlechtes Gewissen verstärkten, vor ihren sanften Vorwürfen
und Andeutungen, die ihm das Gefühl gaben, dass er ihr Herz breche. Mit
seinem Entschluss, sich von ihr zu lösen, schämt er sich so, dass er das Schiff
heimlich besteigt. Das Arrangement verrät seine nach wie vor starke Bindung
an sie. In seinem Innern nimmt er sie mit, auch wenn er sie beim Beten in der
Cyprian-Kirche zurücklässt. Am Ende ihres Lebens attestiert sie ihm, wie
oben erwähnt, dass er ihr guter Sohn war und dass sie aus seinem Munde nie
ein hartes Wort oder einen kränkenden Ton vernommen habe.1" Das Fehlen
jeder Aggression bei Kindern dürfte jeweils Resultat der Tyrannei der Sanftmut

und der Vollkommenheit eines Elternteils sein. Augustin fühlte sich

gegenüber der Mutter immer schon so schuldig, dass er ihr nie durch ein
hartes Wort Schmerz zufügen konnte.

An seiner seelischen Entwicklung in den letzten Monaten vor der Bekehrung

haben sexuelle Probleme keinen geringen Anteil. Als ob er sein eigener
Analytiker wäre, beschreibt er die immer unerträglichere Ambivalenz
zwischen seinem Bedürfnis nach liebendem Zusammensein mit der Freundin
und seiner Sehnsucht, endlich das zölibatäre Leben zu beginnen.112 Einige
Ausdrücke, die er für seine damaligen Schwierigkeiten verwendet, machen
den Eindruck, er habe unter einer Art Coitus-Sucht gelitten, einem zwanghaften

Verlangen nach sexueller Vereinigung, wie man es als Form der Angst-

Mutterbild gezeichnet, das dem von Monnica bei Augustin in manchem ähnlich ist. Auffallig ist,
dass viele Priester einen religiös indifferenten und oft einen auch im menschlichen Bereich
schwachen Vater hatten. Rey meint, dass sich durch das erlebnismässige Ausfallen der Religiosität

des Vaters jeweils der religiöse Einfluss der Mutter verdopple. Es scheint, dass die
Familienkonstellation Augustins typisch ist für eine innere Entwicklung zum zölibatären Priester.

111 Conf IX, 12,30 (auch A.57).
112 Conf. VI, 12,21. deligatus morbo carnis mortifera suavitate trahebam catenam meam

solvi timens et quasi concusso vulnere repellens verba bene suadentis tamquam manum solventis.

Conf. VIII, 10,22 ego cum deliberabam, ut servirem domino deo meo, sicut diu disposueram, ego

eram, qui volebam, ego, qui nolebam; ego eram. Nec plene volebam, nec plene nolebam.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 177

abwehr bei Neurotikern beobachtet.113 Aber vielleicht ist die Wortwahl nur
Ausdruck seiner selbstanklägerischen Stimmung. Die Formulierung blandi-
menta feminea corporumque ille contactus in den «Selbstgesprächen»114 lässt

darauf schliessen, dass für ihn Zärtlichkeit und körperliche Nähe der
Liebenden so wichtig waren wie der Coitus. Die Metaphern, die in diesen
Abschnitten eine Gebundenheit ausdrücken, könnten auch nur sein Bedürfnis

nach Liebkosungen bedeuten. Wie tiefdie Liebe zwischen ihm und seiner
Freundin ging, zeigte seine Trauerreaktion, als er sie auf Betreiben der Mutter
wegschicken musste.115

Widerlegen die Heiratspläne, die Monnica damals für ihn betrieb, unsere
Vermutung, dass sie ihren Sohn gern im zölibatären Stand gesehen hätte?
Kaum Entweder rechnete sie als kluge Frau beim Alter ihres Sohnes damit,
dass sich ihr Ideal mit ihm nicht oder noch nicht verwirklichen Hesse - oder
für sie war eine Ehe, die nur mit der Absicht, Kinder zu zeugen, geschlossen

wurde, eine Konzession an die Schwäche des Sohnes, aber nicht ein Ja zu
seinen sexuellen Bedürfnissen.

Unmittelbar vor der Bekehrung, so berichtet Augustin, war er noch einmal
beeindruckt von Berichten über Männer, die sich zum zölibatären Leben
entschlossen hatten: Antonius, der Einsludler, andere ägyptische Mönche,
die königlichen Beamten in Trier. Dass diese ungebildeten Männer
fertigbrachten, was er noch nicht zu tun wagte, verletzte sein Selbstwertgefühl. Die
Ambivalenz steigerte sich zum Selbsthass.116 Das Gebet da mihi castitatem et

continentiam, sed noli modo117 deutet an, dass seine seelische Entwicklung
einer Krise entgegentreibt. Ein innerer Kampf tobt zwischen dem Wunsch,
das eigene Ideal zu verwirklichen, und der Angst, es nicht zu können,118

zwischen dem Ich-Ideal, das den Entschluss zur lebenslänglichen Keuschheit
fordert, und der Selbstverachtung wegen der Schwäche gegenüber dem Trieb.
Ins Gewicht fallt schliesslich der Gedanke an die frommen «Knaben und
Mädchen, Menschen jeden Alters, die ernste Witwe und die Jungfrau hoch in
Jahren», die auf Sexualität verzichten können.119 Dass das mütterliche Vor-

113 Conf. VI, 12,22. magna autem ex parte atque vehementer consuetudo satiandae insati-
abilis concupiscentiae me captum excruciabat.
Conf. VIII, 6,13. vinculo quidem desiderii concubitus... agebam solita crescente anxitudine.
Conf. VIII, 7,16 et constituebas me ante faciem meam, ut viderem, quam turpis essem, quam
distortus et sordidus, maculosus et ulcerosus.

114 Sol. 1,17.
115 Conf. VI, 15,25.
116 Conf. VIII, 7,17 tanto exsecrabilius me comparatum eis oderam.
117 Conf. VIII, 7,17.
118 Conf. VIII,11,25 flagella ingeminans timoris et pudoris.
119 Conf. VIII, 11,27.



178 R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

bild hier eingeschlossen ist, versteht sich von selbst. Sollte er, der gebildete
Sohn einer solchen Mutter, mit der Hilfe Gottes nicht fähig sein, dasselbe zu
leisten?

Das sind die inneren Voraussetzungen für das Garten-Erlebnis in Mailand.

Die Wende, die er damals vollzog, war nicht die Bekehrung vom
Unglauben zum Glauben, nicht der Schritt von einer nichtchristlichen zu
einer christlichen Weltdeutung, vielleicht zunächst nicht einmal der Ent-
schluss, sich zur Taufe anzumelden, sondern die Entscheidung zur
lebenslänglichen Keuschheit und zugleich die Überzeugung, dazu fähig zu sein.

«Du hast mich gewandelt hin zu dir, dass ich nicht mehr nach dem Weibe
frage.»120

Interpretieren wir diesen Entschluss auf dem Hintergrund seiner Beziehung

zur Mutter, so bedeutet er die Entscheidung dafür, ihren höchsten
Wunsch zu erfüllen und sich so ihrer Liebe würdig zu erweisen. Von jetzt an
trennte ihn, ausser im Bereich des Leiblichen, nichts mehr von ihr. Er hatte
denselben Glauben wie sie. Er lehnte wie sie die Sexualität ab. Es gab für ihn
auch niemanden mehr, der ihr den Platz als seelisch-geistige Partnerin streitig
gemacht hätte. Die mystische Vision von Ostia, gemeinsam mit der Mutter,
ist für Augustin wohl wie eine Bestätigung, dass sie endgültig versöhnt und
eins geworden sind.

Die Lösung, die Augustin in Mailand für seine psychosexuellen Probleme
gefunden hatte, wurde zur Grundlage für seine theologische Wertung der
Sexualität. Auch hier kann man, ähnlich wie bei der Prädestinationslehre,
eine Kontinuität mit den bisherigen Erfahrungen und eine gewisse Loslösung
von bloss Übernommenem feststellen. Von den Urteilen Monnicas über die
Sexualität heben sich vermutlich seine positiven Aussagen über die Ehe ab,
ebenso seine Hypothese, dass es vor dem Sündenfall eine sexuelle Gemeinschaft

zwischen Mann und Frau ohne hitzige Lüsternheit gegeben habe. Die
Ehe ist für ihn eine Einrichtung Gottes zur Zeugung von Kindern, sie ist auch,
abgesehen vom sexuellen Bereich, als Liebesgemeinschaft wertvoll. Durch
den Sündenfall wurde diese Gabe Gottes pervertiert. Durch den Akt der
Rebellion gegen Gott war in den Ur-Eltern die concupiscentia erwacht, die

«unmässig und vom Willen unabhängig war und sie zu einem unersättlichen
Verlangen nach Selbst-Befriedigung trieb... Augustin glaubte, dass dieser

Impuls sich zwar in jede menschliche Beziehung und überhaupt in alles
Menschliche eindränge, am mächtigsten aber und am typischsten im sexuellen

Bereich wirksam werde.»121 Seit dem Sündenfall ist geschlechtliche

120 Conf. VIII, 12,30 convertisti enim me ad te, ut nec uxorem quaererem nec aliquant spem
saeculi huius, stans in ea régula fidei...

121 D.S. Bailey, Mann und Frau im christlichen Denken, Stuttgart 1959,54.



R. Brändle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 179

Vereinigung nicht mehr möglich ohne Lust (libido)}22 «Diese aber nimmt den

ganzen Leib, innerlich so gut wie äusserlich, in Anspruch und bringt, da die
seelische Leidenschaft sich mit dem fleischlichen Triebe vereinigt und ihn
durchdringt, den ganzen Menschen in Wallung, woraufjene Wollust (volup-
tas) folgt, mit der keine andere körperliche Lust zu vergleichen ist, die, auf
ihrem Höhepunkte angelangt, fast alles Denken und Wachbewusstsein
auslöscht.»123 Selbst der Fromme bringt es, auch wenn er sich Mühe gibt, nicht
fertig «sine hac libidine filios procreare»,123

Einen Beweis dafür, dass sexuelle Libido mit Sünde zusammenhängt, sieht
Augustin auch im Schamgefühl. Alle Menschen, auch die Heiden, haben das

Bedürfnis, den Geschlechtsverkehr heimlich zu vollziehen, und zeigen damit,
dass es sich um etwas handelt, das das Licht scheut.

Obwohl jede geschlechtliche Vereinigung, selbst wenn mit ihr nur die

Erzeugung von Kindern beabsichtigt wird, durch Sünde befleckt ist, beurteilt
Augustin die Ehe als göttliche Einrichtung. «Wir dürfen die Ehe nicht
verdammen wegen des Übels der Lust, und wir dürfen die Lust nicht preisen

wegen des Guts der Ehe.»124 «Die Ehe kann dazu dienen, die venerische
Begierde zu massigen und sie unschädlich und nützlich auf die Aufgabe der
Fortpflanzung hinzulenken. Keuschheit in der Ehe besteht darin, dass der
Koitus aus einer Befriedigung der Lust zu einer notwendigen Pflicht verwandelt

wird.»125 Vielleicht ringt Augustin in solchen Aussagen darum, die von
ihm verinnerlichten Erfahrungen der Mutter mit ihrer Ehe und die biblische
Theologie, nach welcher die Ehe in der Schöpfung Gottes begründet ist, zu
versöhnen. Der eschatologische Vorbehalt ermöglicht ihm, sein Ja zur Ehe
noch einmal einzuschränken: Würden mehr Menschen sich an die paulini-
sche Regel «besser ist, nicht zu heiraten» halten, so hätte das im Blick auf den

Fortgang der Geschichte Vorteile. «Weit schneller würde sich der Gottesstaat
vollenden und das Ende der Weltzeit herbeieilen.»126

Weil wir als Menschen der Gegenwart gegenüber den Ideen von Wilhelm
Reich kaum völlig immun sind, meldet sich, fast unvermeidlich, der
Verdacht, ob die konsequent negative Bewertung der Sexualität bei Augustin
nicht zu krankhaften oder sonst defizienten Formen des Menschseins fuhren
müsse. Kann der Mensch gesund bleiben, wenn er sich entschliesst, einen
somatisch bedingten Trieb als nur böse zu beurteilen? Wir meinen, diese

Verdachtsfrage sei, weil sie aus ungeschichtlichem Denken kommt, zurück-

122 De civ. Dei XIV, 15.
123 De civ. Dei XIV, 16.
124 De nupt. et. concup. 1,8 (7), zit. nach Bailey.
125 Bailey, a.a.O.56.
126 De bono conjugali 10,10.



180 R. Brändle/W.Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

zuweisen. Augustin fand in der Entscheidung zur lebenslänglichen sexuellen
Enthaltsamkeit nicht nur eine glaubhafte Lösung für sein individuelles
Problem. Weil er diese auch psychologisch einleuchtend, sprachgewaltig und
geistlich mitreissend dargestellt hat und weil er sie gerade in der Zeit fand, als
im Christentum durch neuplatonische und andere Einflüsse das Leibliche
und das Sexuelle obsolet geworden waren, wurde er zum Schöpfer einer
christlichen Kultur des Zölibatären mit ihrem eigenen Reichtum an
Spiritualität und entsexualisierter Liebe, den wir als Protestanten nicht
unterschätzen wollen. Doch wenn heute selbst katholische Autoren die Problematik

des obligatorischen Zölibats für alle Ordinierten zur Sprache bringen
und wenn sie die Auffassung vertreten, eine leib-feindliche, die Sexualität
ablehnende Erziehung habe Verklemmungen und seelische Schäden zur Folge,

ist daran zu erinnern, dass die Lösung des sexuellen Problems durch
Augustin auch individuell und historisch bedingt ist. Es ist nicht
selbstverständlich, dass Augustin ein Mensch mit einer solchen Lebendigkeit,
Kreativität und Ausstrahlung blieb, obwohl er einen von ihm selbst als wesentlich
erkannten Teil seines Mensch-seins, die Libido, als etwas Schlechtes beurteilt
und bekämpft hat.

RudolfBrändle/Walter Neidhart


	Lebensgeschichte und Theologie : ein Beitrag zur psychohistorischen Interpretation Augustins

