Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Lebensgeschichte und Theologie : ein Beitrag zur psychohistorischen
Interpretation Augustins

Autor: Brandle, Rudolf / Neidhart, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensgeschichte und Theologie

Ein Beitrag zur psychohistorischen Interpretation Augustins

Psychohistorische Versuche, einen Menschen der Vergangenheit aus Tex-
ten, die er selber verfasst oder seine Zeitgenossen iiber ihn geschrieben haben,
mit Hilfe analytischer Deutungen seiner Lebensgeschichte besser und tiefer
verstehen zu wollen, sind und bleiben problematische Unternehmen. Die auf
diese Weise analysierte Personlichkeit kann sich weder gegen die Deutungen
verwahren noch sie als zutreffend bejahen. Diskutabel und anregend sind
solche Versuche indes, wenn es ihnen gelingt, bisher vielleicht wenig beach-
tete Quellen in einen einsichtigen Zusammenhang mit dem Lebenswerk des
im Blickpunkt stehenden Menschen zu bringen. Auf psychohistorische Hy-
pothesen wegen ihrer Unbeweisbarkeit zu verzichten, scheint uns gerade bei
einem grossen Theologen der Geschichte nicht angebracht, weil wir iiber-
zeugt sind, dass sein Denken durch seine Lebensgeschichte und seine Erfah-
rungen als Kleinkind mit Mutter und Vater mitbestimmt wurde. Vermeidet
der Interpret grundsitzlich jede tiefenpsychologisch fundierte Vermutung
tiber die Bedeutung solcher friihkindlicher Erfahrungen, so werden Aspekte
der Wirklichkeit ausgeblendet, die zum Verstindnis dieser Personlichkeit
und ihres Lebenswerks wichtig sind.!

Wer mit psychohistorischen Methoden arbeitet, bewegt sich auf unsiche-
rem Geldnde, er gewinnt dafiir aber neue Einsichten. Er sollte die Kompetenz
eines Historikers mit dem Einfiihlungsvermdgen eines Psychologen verbin-
den. Die Verbindung beider Fahigkeiten in einer Person ist selten, und selbst
wo sie so eindriicklich begegnet wie bei Erik H. Erikson, meldet sich Kritik.
Wir haben von seiner Studie «Der junge Mann Luther» viel Anregung
bekommen, auch wenn wir sehen, dass manche Kritik von seiten der Kir-
chengeschichte berechtigt ist.?

Wir haben den Versuch unternommen, uns einem andern grossen Vater
der Kirche zu ndhern: Augustin. Bei ihm ist die Quellenlage besonders giin-

! In Europa stecken psychohistorische Untersuchungen noch in den Anfingen. In den USA
dagegen sind zahlreiche Forscher mit entsprechenden Fragestellungen an der Arbeit. Zwei
Zeitschriften verdffentlichen laufend ihre Resultate: The Psychohistory Review und Journal of
Psychohistory. Auch in Europa gibt es einige erste Versuche, genannt sei André Godin, Erasme.
Lecteur d’Origéne, Genéve 1982.

2 Der junge Mann Luther. Eine psychoanalytische und historische Untersuchung, Frank-
furt/a.M. 1975. Zur Kritik s. H. Bornkamm, Luther und sein Vater. Bemerkungen zu Erik
H. Erikson, Young Man Luther. A Study in Psychoanalysis and History, ZThK 66 (1969) 3861,
jetzt in: Luther. Gestalt und Wirkungen, Giitersloh 1975, 11-32.



158 R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

stig. Er bietet in den Confessiones vor allem, aber auch in Briefen, Predigten
und anderen Werken viel biographisches Material, das sich analytisch auf-
schliisseln lasst.

Unser Beitrag ist herausgewachsen aus einem Seminar, das wir im Win-
tersemester 1981/82 in Basel zum Thema «Augustin — Selbstliebe in kirchen-
geschichtlicher und psychologischer Sicht» gemeinsam durchgefiihrt haben.?
Wir sind seither im Gesprich geblieben und teilen hier erste Beobachtungen
mit, einige wenige Elemente einer noch zu schreibenden Psychographie des
grossen Afrikaners.? Unser Beitrag gliedert sich in drei Abschnitte. Im ersten
geht es darum, den Zustand Augustins in den Jahren zwischen seiner Weihe
zum Priester, spdter zum Bischof und der Niederschrift der Confessiones zu
erhellen. Dabei wird auch die neue Interpretation aufgezeigt, der Augustin
die Periode seines Lebens unterzieht, die in seiner Bekehrung gipfelte. In
einem zweiten Abschnitt werden wir versuchen darzustellen, wie Augustin
im Gedanken der Pradestination einen dauerhaften Kern der eigenen Iden-
titdt hat finden konnen.’ In einem dritten Abschnitt folgt dann eine Darstel-
lung von Augustins Wertung der menschlichen Sexualitidt auf dem Hinter-
grund seiner Biographie. Zur Pradestination wie zur Sexualitit hat Augustin

3 0.0’Donovan, The problem of self-love in St. Augustine, New Haven, London 1980.

4 Innerhalb der kaum mehr zu iiberschauenden Augustinliteratur nimmt sich die Zahl der
Arbeiten, die aufdie im Titel signalisierte Fragestellung eingehen, sehr bescheiden aus. Mit Dank
sei auf die meisterhafte Biographie von Peter Brown hingewiesen: Augustine of Hippo 1967, dt.:
Augustinus von Hippo 1973. Brown weist immer wieder auf die Punkte in Augustins Leben hin,
die fiir uns interessant sind. Die Studie von B. Legewie, Augustinus. Eine Psychographie, Bonn
1925, bringt trotz des vielversprechenden Titels nur wenig. Ferner s. B. Legewie, Die korperliche
Konstitution und die Krankheiten Augustins, Miscellanea Agostiniana, Vol.II, Roma 1931,
5-21. E.R. Dodds, Augustine’s Confessions: a study of spiritual maladjustment, HibJ 26
(1927/28),459-473; Rebecca West, St. Augustine, 1933 ; C. Kligerman, A psychoanalytic study
of the Confessions of St. Augustine, Journal of the American psychoanalytical association, New
York5 (1957), 469—-484; L. Daly, Psychohistory and St. Augustine’s conversion process, Augu-
stiniana 28 (1978), 231-254; H. M. Thomas, Das psychische Erlebnis im Werk von Augustinus,
Z. f. prakt. Psych. 13 (1973) 143-170; J. E. Dittes, Continuities between the life and thought of
Augustine. Der Aufsatz von Dittes gehort zu einer Serie von sechs Arbeiten, die unter dem
gemeinsamen Titel, St. Augustine’s Confessions: Perspectives and Inquiries. A Study under the
editorship of Paul Pruyser im Journal for the scientific study of religion, Washington, V (1965)
erschienen sind. Der Aufsatz von Dittes findet sich 130-140. J. Havens, Notes on Augustine’s
Confessions, 141-143; W. H. Clark, Depth and Rationality in Augustine’s Confessions, 144148 ;
D. Bakan, Some thoughts on reading Augustine’s Confessions, 149-152; Ph. Woollcott jr., Some
considerations of creativity and religious experience in St. Augustine of Hippo, 273-283; P. W.
Pruyser, Psychological Examination: Augustine, 284-289.

3 Zum Begriff der Identitit s. vor allem E. H. Erikson, Identitit und Lebenszyklus, Frank-
furt/a.M. 21974 ders., Jugend und Krise. Die Psychodynamik im sozialen Wandel, Stuttgart
21974. Anregend sind auch die Ausfiihrungen von P.Brown, Augustinus von Hippo, 355f.



R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 159

Sdtze formuliert und Anschauungen geformt, die fiir die Geschichte von 1500
Jahren von grosster Bedeutung gewesen sind. Wenn es uns gelingt, auch nur
ein wenig die Entstehung des Gedankens der Priadestination und das Ver-
stindnis der Sexualitidt bei Augustin zu erhellen, so hat sich unsere Miihe
gelohnt.

I. Zustand Augustins und Neuinterpretation seines Lebens

Im Jahre 397 steht Augustin in der Mitte seines Lebens. Seit den Tréanen,
die er bei seiner Einsetzung als Priester in Hippo vergossen hatte, ist viel
geschehen.® Aus einem Leben der Kontemplation, der Musse ist er heraus-
gerissen und in ein aktives Leben mit viel Verantwortung gestellt worden. Die
Anpassung an die neue Aufgabe in der Provinzstadt fiel ihm schwer. Unmit-
telbar nach seiner Weihe zum Priester bat Augustin Bischof Valerius um
einen Studienurlaub. Er will die Heilmittel der gottlichen Schriften erfor-
schen mit dem Ziel, «meiner Seele die zu einem so gefahrvollen Auftrage
notige Gesundheit zuteil werden zu lassen».” Augustin verschreibt sich jetzt
mit Haut und Haar der Kirche. «Das Mass seiner Anpassung an ein Leben der
Autoritit ist beinahe furchterregend.»®

Im Folgenden einige Stichworte zur kritischen Situation Augustins. Im
Jahre 390 sterben sein Sohn Adeodatus, der zusammen mit seinem Vater im
Alter von fiinfzehn Jahren an Ostern 387 in Mailand die Taufe empfangen
hat, und sein lieber Freund Nebridius.” Am Schluss eines Briefes an Aurelius
von Karthago aus dem Jahre 392 zeigt Augustin bange Selbstpriifung. Zum
offentlichen Bekenntnis ist er aber noch nicht bereit. «Ich habe vieles aus
meinem Leben und meinem Verhalten zu beweinen, wovon ich nicht moch-
te, dass es auf brieflichem Weg zu dir gelangte, sondern nur so, dass zwischen

6 Zum Datum der Priesterweihe — Ende 390 oder friih im Jahre 391, s. A.Schindler, Art.
Augustin/Augustinismus, TRE IV, 645-698, zur Priesterweihe 651.

7 Ep. 21,3.

8 So Brown (179). Wichtig auch die Bemerkung Browns (180): die Einfiigung in die Kirche, die
Unterordnung unter ihre Autoritiit ist «eine zukunftweisende Uberlistung der Verworrenheiten
des personlichen Zorns und der Aggressivitit». Was Erikson, Der junge Mann Luther (143), von
Luther schreibt, gilt sehr dhnlich auch von Augustin: «...mag das Eintauchen in ein genau
geplantes System eine gross angelegte Wiederholung der friihesten miitterlichen Fiihrung bedeu-
tet haben.»

9 Conf IX, 6,14 spricht vom Tod des Sohnes. Der nach der Riickkehr von Mailand/Rom in
Tagaste verfasste Dialog De magistro ist wohl im Gedenken an Adeodatus geschrieben, den
zundchst unerwiinschten Sohn (Conf IV, 2,2), iliber dessen friihreifen Geist Augustin dann
staunte. Zu Nebridius s. Ep. 98, 8.



160 R. Brdndle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

meinem und deinem Herzen keine andere Vermittlung wére als mein Mund
und dein Ohr.»'° Die in Mailand geschriebenen Dialoge erscheinen ihm jetzt
als trocken." Kurz nach der Weihe zum Bischof gibt es Schwierigkeiten.!> Der
numidische Primas behandelt ihn als Emporkémmling. Er wird verdachtigt,
einer verheirateten Frau ein Liebeszaubermittel gesandt zu haben.”* Im Alter
von 43 Jahren befillt ithn eine dusserst schmerzhafte Krankheit; er kann
weder gehen noch stehen oder sitzen.'

Viele Zeichen deuten auf eine innere Krise. Die positive Grundstimmung
nach seiner Bekehrung war geschwunden. Die Gewissheit, die ihm unmit-
telbar nach der Lektiire von Rom 13,13 f. als ein Licht ins Herz gestrémt war,
die grosse Ruhe, die ihn nach der Taufe erfiillt hatte, war neuer Unruhe
gewichen.” «Bestiirzt im Gedanken an meine Siinden und die Last meiner
ganzen miseria, hatte ich in Herz und Kopf schon die Flucht in die Einsam-
keit erwogen...», schreibt Augustin am Schluss des zehnten Buches seiner
Bekenntnisse.'® Augustin steht in den letzten Jahren des vierten Jahrhunderts
vor der bedrdngenden Frage: Wer bin ich? Er ist auf der Suche nach der bei
der Bekehrung und im Ostiaerlebnis (vermeintlich) gewonnenen und spéiter
zerronnenen Identitit."”

In der Mitte seines Lebens schreibt Augustin die Confessiones. Sie sind
u. E. am addquatesten zu verstehen als Selbstanalyse vor Gott. Er unternimmt
diese «Tat der Therapie», indem er die «Gefiihle seiner Vergangenheit mit
grimmiger Ehrlichkeit analysiert.»'® Mit ungeheurem Mut stellt er sich den

10 . 22,9,

I Conf. 1X, 4,7. Zur Ubersetzung s. Brown, 149.

12 Zum Datum der Bischofsweihe s. Schindler, TRE, 652 — zwischen Mai 395 und August
397. Numidischer Primas war Megalius von Calama.

13 Augustin hatte der Frau des Paulinus von Nola als Zeichen der Verbundenheit ein Stiick
geweihten Brotes geschickt, s. Brown, 176f.

14 Augustin litt wohl an Himorrhoiden, s. Ep. 38,1. Legewie, Psychographie, 129 f. und vor
allem dessen Aufsatz, Die korperliche Konstitution und die Krankheiten Augustins, 18 f. Lege-
wie geht nur am Rand auf psychosomatische Aspekte ein. Augustin wird in Krisensituationen
gern krank: nach der Flucht vor der Mutter in Rom (Conf. V,9,16) — nach der Bekehrung befillt
ihn heftiges Zahnweh (Solil. 1,12,21). Als Knabe schon wird er auf den Tod krank, so dass der
Gedanke an die Taufe aufkommt (Conf. 1,11,17).

IS Conf VIII,12,29; 1X,6,14.

16 Conf. X,43,70. Spricht Augustin hier von der Zeit vor seiner Bekehrung oder nicht viel-
mehr, wie wir geneigt sind anzunehmen, von der Lage, in der er zur Zeit der Niederschrift seiner
Bekenntnisse drinsteckt?

I7 Treffend Brown, 142: «Er musste seine Zukunft aufeine andere Sicht seiner selbst griinden,
und wie anders konnte er diese Sicht gewinnen, wenn nicht durch eine neue Auslegung gerade
jenes Lebensabschnitts seiner Vergangenheit, der in seiner Bekehrung gipfelte, auf die er bis in die
jiingste Zeit so grosse Hoffnung gesetzt hatte.»

18 Brown, 143, 149.



R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 161

bedringenden Fragen nach sich selbst.” Sein Gegeniiber — Gott — ist giitiger
und unbestechlich-strenger Zuhorer zugleich. Gott ist sein Arzt im Inner-
sten.? Mit seiner Hilfe vermag er, sein Innerstes zu betreten.?’ Die ersten neun
Blicher der Confessiones beschreiben, was geschieht, wenn die Therapie
nicht angewendet wird, auch wie es zu ihrer Entdeckung gekommen ist. Im
zehnten Buch zeigt Augustin die fortgesetzte Anwendung der Therapie —er ist
auf dem Weg der Heilung.??

Zehn Jahre nach seiner Bekehrung im Maildnder Garten ist er bereit,
bereit zum Erkennen und Bekennen vor Gott in seinem Herzen und vor
vielen Menschen mit seinem Buch.?* Wer und wie er wirklich ist, darum geht
esin dieser Selbstanalyse. Ihre Frucht soll sein: «zeigen, nicht wie ich gewesen
bin, sondern wie ich bin.»** Unter den Augen Gottes ist er sich selber zur
Frage geworden.?® «Ich war mir selber fortgelaufen und fand mich selber nicht
mehr, wieviel weniger dich ?»*® Der bangen Frage: «Bin ich denn nicht ich ?»,
lasst er die Bitte folgen: «Ich beschwore dich, mein Gott, enthiille mir auch
mich selbst.»*” Augustin nimmt sich selbst ins Verhor, noch einmal will er es
tun, noch genauer.?® In Buch X erortert Augustin die Bedingungen der Mog-
lichkeit seiner Selbstanalyse, das ist seine Memorialehre.

Augustin setzt an zu einer neuen Lektlire, einer neuen Interpretation
seiner Vergangenheit, von seiner Kindheit bis zu seiner Konversion. Diese
Epoche war beherrscht und geprigt von einer Gestalt: seiner Mutter Mon-
nica. Die Beziehungen zwischen ihr und Augustin sind der rote Faden, der die
Bekenntnisse durchzieht, darin sind sich Historiker und Analytiker einig.?’ In
Buch IX ldsst Augustin der Todesanzeige seiner Mutter einige Angaben aus
ithrem Leben folgen, die uns tiefen Einblick geben in die seelische Struktur
dieser «ehrgebietenden, liebenswerten und bewundernswerten Frau», die ein
«Mann in ihrem Glauben» war, deren Lob auch Ambrosius gesungen hat.*

19 Mit Recht gilt, was Kligerman formuliert: «possibly the greatest introspective psychologist
before Freud» (470).

20 Conf X,3,4; cf. IV,12,19; VL 4,6. Gott als Innerstes: cf. I1I,6,11; 1X,9,21; X,28,39.

21 Conf VII,10,16.

22 Brown, S.155.

23 Conf. X,1,1.

24 Conf X, 4,6: non qualis fuerim, sed qualis sim. Vgl. auch X,4,6: non quis fuerim, sed quis
iam sim et quis adhuc sim. Augustin schliesst den Abschnitt mit den Worten: sic itagque au-
diar.

25 Conf. X,33,50.

26 Conf. V,2,2.

27 Conf. X,30,41; X,37,62.

28 Conf. X,37,62.

29 Brown, 24; Dodds zustimmend zitiert bei Daly, 245.

30 Conf 1X,9,19; 1X,4,8; VI,2,2.



162 R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Die Worte, mit denen Augustin diese Kurzbiographie einfiihrt, sind ein-
driicklich. Vieles muss er tibergehen, weil er in Eile ist.*! «Aber nicht iiber-
gehen will ich, was ich noch in schwangerer Seele (anima) trage iiber sie,
Deine Dienerin, die mich auch im Fleische getragen hat, damit ich diesem
zeitlichen Licht, und im Herzen, damit ich dem ewigen geboren wiirde.»
Augustin gebiert im Vollzug der Selbstanalyse aus seiner anima das Bild
seiner Mutter, das er fiir sich festhidlt und uns iiberliefert.

Monnica ist 331 geboren, in einer christlichen Familie aufgewachsen,
streng erzogen von einer alten Dienerin.*? Mit vierzehn Jahren wird sie einem
Mann gegeben, Patricius. Sie gehorcht ihm ohne Widerrede.*® Sie ertrigt
seine Untreue. Wenn er zornig ist, wartet sie geduldig ab. Sie gewinnt auch
ihre Schwiegermutter durch stdndiges Nachgeben.** Sie vermittelt stindig
zwischen den Streitenden.?*® Die sanfte Gewalt der Monnica fiihrt zum Erfolg.
Sie wird respektiert und gewinnt kurz vor seinem Tod auch ihren Ehemann
fiir Gott.*

Monnica lebt mit ihrem Erstgeborenen - iiber den zweiten Sohn Navigius
und die namenlose Tochter wissen wir nur wenig?®’ — in engster Verbunden-
heit.*® Sie sorgt friih dafiir, «dass Du, mein Gott, mir Vater seiest, mehr als der
leibliche».* Mit 29 Jahren macht Augustin den Versuch, sich von seiner
Mutter zu trennen. Nach einem guten Jahr indes reist sie ihm nach.*’ Er hat es
nicht gewagt, der Mutter seine Plidne zu er6ffnen. Er beliigt sie und lédsst sie im
Stich. In Rom wird er schwerkrank und meint, sterben zu miissen.

31 Conf. 1X,8,17.

32 Conf 1X,8,17; s.bei A.93.

33 Conf 1X,9,19. Sie gehorcht ihm als ihrem Herrn und das, obwohl sie ihm — wie Augustin
bemerkt — sittlich iiberlegen war: Conf 1,11,17.

3 Conf. 1X,9,20.

35 Conf 1X,9,21.

36 Conf 1X,9,22. Augustin ist beim Tod seines Vaters siebzehn Jahre alt. Er erwihnt seinen
Tod beildufig in einem Satz, in dem er von seiner Mutter spricht: Conf. 111,4,7.

37 7Zu Navigius s. die Angaben in Buch IX der Bekenntnisse und in den Friihdialogen. Zur
Schwester s. Possidius, Vita 26. Die Geschwisterfolge lédsst sich nicht mit Sicherheit festlegen, s.
A.Mandouze, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, Vol.1; Prosopographie de I’Afrique
chrétienne (303-533) s.v. Navigius.

38 Wichtig ist Conf. V,8,15; De beata vita 1,6; De ordine 1,32. Ausdruck der engen Ver-
bundenheit sind auch die zahlreichen Stellen, an denen Augustin sagt, seine Mutter sei mit thm
schwanger gegangen: Conf. 1X,8,17; 9,16; 9,22. Die Verbundenheit dauert iiber den Tod
Monnicas hinaus: IX,11,27.

39 Conf 1,11,17. Dass Gott der wahre Vater ist, ist Topos in christlich-biographischer Lite-
ratur bis Franz von Assisi und tiber ihn hinaus. Gerade aber wenn das festgehalten ist, gewinnt die
Aussage Augustins ihr besonderes Profil. Die Mutter sorgt dafiir, und nur mit Gottes Hilfe kann
sie den leiblichen Vater zuriickdridngen.

40 Im Spitfriihling 385; Conf VI,1,1.



R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichie und Theologie 163

«Hitte dieser Schlag das Herz meiner Mutter getroffen, es wire nie mehr genesen ; ich kann es
ja mit Worten gar nicht sagen, wieviel an Liebesgedanken sie trug fiir mich, wieviel mehr sie
bangte in ihren Wehen, dass ich im Geist geboren wiirde, als einst, da sie mich im Fleisch

41
gebar.»

Tiefer Ausdruck ihrer Verbundenheit mit Augustin sind Monnicas Triu-
me. In einem Traum sieht sie sich mit threm Sohn auf einem Richtscheit
(regula) stehen und bekommt den Bescheid: «Da, wo sie sei, da sei auch
ich.»* Augustin nimmt diesen Traum noch einmal auf bei seiner Bekehrung
und unterstreicht damit sein Gewicht: heute ist das Versprechen des Traums
erfiillt.** Nicht alle Trdume, die Monnica ihm erzihlt hat, gibt Augustin in
den Bekenntnissen weiter.** Im Jahre 421 schreibt er:

«Wenn die Seelen der Verstorbenen am Geschick der Lebenden Anteil ndhmen und uns,
wenn wir sie im Traume sehen, daraufthin anreden wiirden, dann wiirde meine eigene liebevolle
Mutter, um von allen iibrigen zu schweigen, keine einzige Nacht von meiner Seite weichen —sie,
die mir zu Lande und zu Wasser nachgereist ist, um mit mir zu leben. Es ist nimlich undenkbar,
dass sie durch ein gliickseligeres Leben so gefiihllos geworden ist, dass sie ihren Sohn, den sie in so
einzigartiger Weise liebte und den sie niemals traurig sehen wollte, nun auf einmal nicht mehr
trosten wollte, wenn irgend etwas sein Herz bedriickt und er traurig ist.»*>

Bis Augustin den Weg zu Gott gefunden hat, weint Monnica tédglich um
ihn.** Ein weiterer Bescheid vom Himmel trostet sie. Der Bischof, dem sie
sich in ihrer Sorge um den zu den Manichéern iibergelaufenen Sohn anver-
traut, trostet sie: «So wahr du lebst, es ist unmdoglich, dass ein Sohn solcher
Trédnen verlorengeht.»*’ Augustin bemerkt am Schluss des dritten Buches
seiner Bekenntnisse: «In ithren Gespriachen mit mir kam sie oft darauf zuriick,

4l Conf. V,9,16. Zur Trennung von der Mutter s. den Artikel von Kligerman. Zur Kritik an
Kligerman s. A.Schindler, Geistliche Viter und Hausvéter in der christlichen Antike, in: Das
Vaterbild im Abendland I, H. Tellenbach, Stuttgart 1978, 81; s.u. bei A.99, A.110.

42 Conf 111, 11,19. Suzanne Poque hat in ihrem auf der Ninth International Conference on
Patristic Studies im September 1983 in Oxford gehaltenen Referat ««/n quadam regula ligneay
(Conf 111, 11, 19). Essai d’élucidation d’une image onirique» auf Vitruvius, de architectura VIII, 5
verwiesen. Eine regula ist an dieser Stelle ein etwa 6 Meter langes, bankartiges Gebilde, das fiir
Planierungen eingesetzt wurde.

43 Conf. VIIL, 12, 30.

4 Conf V,9,17.

45 De cura pro mort. ger. X111, 16, geschrieben 421, zit. nach der Ubertragung von G. Schlach-
ter, Aurelius Augustinus, Die Sorge um die Toten, Wiirzburg 1975, S.27.

46 Conf. V,7,13: «Aus dem blutenden Herzen meiner Mutter stieg Tag und Nacht ein Tré-
nenopfer auf zu dir fiir mich.» Conf. V.9,17: «Gebete ohne Zahl und Unterlass» (sc. fiir Augu-
stin). Conf. IX,12,33: «die viele Jahre um mich geweint hatte, damit ich in deinen Augen lebe.»
Vel. Conf 1I1,11,19.

47 Conf 111,12,21.



164 R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

sie habe dieses Wort so aufgenommen, als wére es eine Stimme vom Himmel
gewesen.»*8

In Mailand betreibt Monnica Augustins Trennung von der Frau, mit derer
seit 371 zusammengelebt hat.** Sie sieht sich nach einer guten Partie fiir ihren
Sohn um, bekommt aber von Gott trotz ihrer Bitten nie die Gewissheit, dass
Augustin tatsdchlich heiraten soll. Er bewirbt sich und erhélt die Zusage. Die
Kliinftige ist aber erst zwolf Jahre alt, also sind nach romischem Recht noch
zwel Jahre zu warten bis zur Erreichung der Heiratsfahigkeit. Monnica erbit-
tet von Gott einen Hinweis: aliquid de futuro matrimonio meo™. Sie sieht
wohl Bilder in ihrer Phantasie, aber es sind nicht die richtigen Zeichen.
Interessant ist die Aussage Monnicas, auch der Umstand, dass sie gerade in
diesem Zusammenhang erfolgt, «sie erkenne an einer Art Wohlempfindung
(nescio quo sapore), die sie mit Worten nicht zu beschreiben vermochte, den
Unterschied zwischen dem, was Du kundtust, und dem, was ihre eigene Seele
traumt.» Nach der Trennung von seiner langjahrigen Geliebten und Mutter
seines Sohnes verschafft Augustin sich eine andere Konkubine.”' Er nimmt
sich das sehr iibel; Zustidnde grosser Bedringnis folgen einander.>?

Mit der Bekehrung im Garten — sie ist u.E. primir so zu verstehen, wie
Augustin sie verstanden haben will: als Bekehrung zum ehelosen Leben > —
tut Augustin einen entscheidenden Schritt auf seine Mutter zu.** In Ostia
erwachst daraus die Frucht. Zum erstenmal gelingt Augustin —zusammen mit
seiner Mutter — der mystische Aufstieg. Miteinander schreiten sie hinaus iiber
die Geisteswelt und erreichen die Gefilde unerschopflicher Fiille. .. sie strei-
fen die ewige Weisheit leise in einem vollen Schlag des Herzens.* Fiinf Tage
spater stirbt Monnica. Das Ziel ist erreicht.

«Mein Sohn, was mich anlangt, so hat nichts mehr Reiz fiir mich in diesem Leben.»...
«Eines nur war es, um deswillen ich noch Ci[rlr Weilchen zu leben wiinschte: Dich wollte ich als

48 Conf 111,12,21.

49 Conf VI1,15,25: «Man hatte mir die Genossin meines Lagers als Hindernis fiir die Ehe von
der Seite gerissen.» Augustins Herz blutet. Die Frau kehrt nach Afrika zuriick, «nicht ohne dir
gelobt zu haben, sie wolle keinem anderen Mann mehr gehoren.»

30 Conf VI,13,23.

St Conf VI1,15,25: procuravi aliam.

32 Conf. V1,15,25, s. bei A.118.

33 Die zufillig aufgeschlagene Bibelstelle R6m 13,13 f lautet ja denn auch: «nicht in Schlaf-
kammern, nicht in Unzucht...». Vgl. bei A.119.

3% Conf VIIL, 12,30: «Wir gehen hinein zur Mutter, sagen’s ihr; sie freut sich. Wir erzihlen,
wie alles herging: sie jubelt und frohlockt...». Der Wechsel ins Praesens an dieser Stelle scheint
uns wichtig.

33 Augustin spricht hier die Sprache des Neuplatonismus, eine erotisch gefirbte Sprache.



R. Brandle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 165

katholischen Christen sehen, ehe ich stiirbe. Uberreich hat es mein Gott mir gewihrt: als seinen
Knecht darf ich dich sehen, da nun auch dir das Erdengliick nichts mehr bedeutet. Was tu ich
noch hier ?»%¢

In den letzten Tagen ihres Lebens hatte Monnica ihn guten Sohn (pium)
genannt und mit grosser Liebeswiarme davon gesprochen, nie habe sie aus
seinem Mund ein hartes Wort vernommen. Augustins Seele 1st durch ihren
Tod verwundet, «wie auseinandergerissen das Leben, das aus dem meinigen
und dem ihrigen eins geworden war».”’

Mailand und Ostia — beide Szenen geben einen Blick frei in eine Tiefen-
schicht Augustins; sie rithren «an den Kern seiner leidvollen Verstrickungen
mit Frauen und natiirlich auch an seine noch innigere Beziehung zu seiner
Mutter».’® Die Monate in Cassiciacum, in Rom, in Tagaste sind eine gliick-
liche Zeit, voller Schaffenskraft. Augustin konnte «wenigstens fiir einige
kostbare Jahre erleben, dass er schliesslich doch seine verlorene Unschuld
wiedergewonnen hatte.»” Zur Zeit der Abfassung der Confessiones aber ist
Augustin in einem ungeheuerlichen Wald voll lauernder Gefahren, ist er
eingetreten in «die abgeschlossenen Ridume meines Gedachtnisses.» «Dort
begegne ich auch mir selbst und erlebe es noch einmal, was und wann und wo
mein Tun gewesen und was ich bei diesem Tun empfunden.»®® Sich selbst zur
Frage geworden, beginnt er nun auch, wenigstens ein Stiick weit, seine Mutter
in Frage zu stellen. Er bemerkt kritisch, seine Mutter habe zu sehr seine
Karriere im Kopf gehabt.®! Er gibt sich jetzt Rechenschaft, dass in ihrer
verzehrenden Liebe auch ein Teil falsches Sehnen war, in ihr regte sich das
Erbteil Evas.%> Einem jungen Mann, der sich von seiner Mutter bedringt
fiihlte, schrieb er: «Wo liegt der Unterschied? Ob es in einer Ehefrau oder in
einer Mutter steckt, es ist immer Eva (die Verfiihrerin), vor der wir uns in
jeder Frau hiiten miissen.»®® Augustin hat ein Stiick Distanz zu seiner Mutter

56 Conf. 1X,10,26.

37 Conf 1X,12,30. In 1V, 6,11 hat Augustin anlisslich des Todes eines ganz nahen Freundes
zustimmend Horaz, Oden 1, 3,8 zitiert. « Trefflich hat jemand von seinem Freund gesagt: die
Halfte meiner Seele. Wahrhaftig, ich hatte das Gefiihl, als wiren seine Seele und meine Seele
nur eine Seele gewesen in zwei Leibern.» Interessant ist, dass Augustin in Retractationes VI
(XXXIID), 2 diese seine Aussage als Albernheit (ineptia) bezeichnet, die Aussage liber seine
Verbundenheit mit seiner Mutter aber auch gegen Ende seines Lebens stehenldsst.

8 Brown, 97.

9 Brown, 97.

50 Conf. X,35,56; X,40,65; Conf. X,8,14.

61 Conf 11,3,8.

52Conf V,8,15.

63 Ep. 243,10. In diesen Zusammenhang gehort auch die Mitteilung des Possidius (Vita 26),

dass keine Frau jemals im Haus Augustins verkehrt oder darin gewohnt hat, nicht einmal seine
leibliche Schwester, die als Witwe Gott diente, auch nicht die Téchter seines Bruders.



166 R. Brandle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

errungen. Die miitterlichen Gebote indes hat er weitgehend internali-
siert.®

II. Der Gedanke der Priadestination

Ohne Gott hitte Augustin «nichts sich deutlich machen kénnen.» Aber
Gott hat angefangen, ihn umzuwandeln.®® Allzu grosse Gefahr liefe er, «wére
nicht meine Seele in der Bahn deines Fluges Dir untergeben und meine
Schwachheit Dir bekannt.»® Gott ist ihm Vater geworden. «Ich bin ein Kind,
aber immerdar lebt mein Vater, und der weiss mir zu helfen. Er ist der eine
und derselbe, der mich gezeugt hat und der mich beschiitzt, und Du selber bist
all das Gute, was an mir ist, Du, der Allméchtige, der mit mir ist, noch ehe ich
mit Dir bin.»®” Und Gott ist ihm Mutter geworden. Gott ist Licht und Brot,
Licht meines Herzens, wonnesame Wahrheit, Leben meiner Seele, Quelle des
Lebens, dulcedo und suavitas, Schonheit, Brunnen der Erbarmungen, Leben
meines Lebens.® Augustins Beziehung zu Gott ist fiir ihn am adidquatesten
ausgedriickt mit der des Sduglings an der Brust seiner Mutter. «Was bin ich,
wenn es gut um mich steht? Doch nur einer, der Deine Milch saugt...»% Gott
hat ihn im miitterlichen Schoss gewoben.” Durch die Briiste der Mutter und
der Ammen gibt Gott dem kleinen Augustin seine Nahrung.”! Monnica hat

64 Er hat seiner Mutter nie ein hartes Wort gegeben, s. 0. bei A. 56. In Cassiciacum konnte er
auch kleine Konflikte nicht ertragen. Als Bischof ldsst er eine Inschrift in seinen Tisch meisseln,
die jede iible Nachrede untersagte (Vita 22). Was Augustin am Anfang von Buch IX schreibt, ist
sehr bezeichnend. «Nichtwollen sollte ich, was ich wollte, und wollen, was Du wolltest.» Das
erinnert stark an die Erziehung, die die alte Dienerin Monnica angedeihen liess. Sie gewohnte die
Midchen, auch nicht im Durst die gute menschliche Weise zu vergessen, «so dass sie gar nicht
mehr wollten, was sie nicht sollten» (IX,8,17).

65 Conf X,36,58.

%6 Conf. X,4,6.

67 Conf X, 4,6. Diese faszinierende Passage bildet allerdings eher eine Ausnahme. Augustin
findet in seinem Suchen nach Gott nur selten Begriffe der Viterlichkeit. Viel hdufiger sind
Attribute oder Bezeichnungen fiir Gott, die in die Sphire des Weiblichen gehoren.

68 Verwiesen sei auf folgende Stellen — diese Aufzihlung konnte noch weit fortgesetzt werden.
Conf 1,4,4;111,4,8;1V,15,27; VIL,1,2;111,8,16; 1V, 3,4; VI, 10,16 1X,1,1; X, 27, 38. A. Schind-
ler, Gott als Vater in Theologie und Liturgie der christlichen Antike, in: Das Vaterbild im
Abendland I, H. Tellenbach, 55-69, zu Augustin, 62—65. Nach Auskunft des im Entstehen
begriffenen Augustinus-Lexikons kommt der Name des Vaters Patricius im Gesamtwerk Augu-
stins 16 Mal vor, der Monnicas hingegen ein einziges Mal: Conf. 1X,13,37. Wie ist diese Beob-
achtung zu interpretieren?

8 Conf. 1V,1,1.

0 Conf. 1X,9,21.

" Conf 1,6,7.



R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 167

ihn schon friih gelehrt, dass Gott sein Vater ist, jetzt ist ihm Gott auch zur
Mutter geworden.”

Das Kostbarste, was ihm seine Mutter hat geben konnen, das hat sie ihm
schon friih gegeben. Mit der Muttermilch 1st tihm der Name Jesus Christus
eingeflossen. Die Mutter erlebt Augustin als Gottes Hand, die in ihr nach ihm
greift.”> Und immer wieder erzdhlt sie ihm ihre Triume und berichtet von
jenem Gesprach mit dem Bischof, der sie mit den Worten getrostet hat: «Ein
Sohn solcher Tranen kann nicht verlorengehen.»’ Sein Wort hat sie als
Stimme vom Himmel vernommen. In seiner manichédischen Phase weint
Monnica um ihn mehr als Miitter Leichname beweinen.”® Sie beklagt ihn wie
einen Toten.”® Sie weist ihn aus ihrem Haus, erst auf Grund des Traums mit
dem Richtscheit ist sie bereit, wieder mit ihm den Tisch zu teilen.”” Wie
Augustin Monnica nach ihrer Ankunft in Mailand mitteilt, er sei jetzt dem
Irrtum entronnen, wenn auch der Wahrheit noch nicht gewonnen, so 10st das
keinen Freudensturm aus.” Sie will ihn als katholischen Christen sehen, und
sie erreicht auch dieses letzte Ziel.””

Die Mutter hat ihn gelehrt, hat ihm vorgelebt, was das ist: Pradestination.
Sie hat ihn unbeirrbar dorthin gefiihrt, wo sie und — nach ihrem festen
Glauben Gott — ihn haben wollte.®® Augustin aber hat in der Mitte seines
Lebens die ersten Umrisse seiner spiteren Priadestinationslehre formuliert, in
theologischen Sitzen in seinen Antworten an Simplicianus, auf dem Hinter-
grund seiner Biographie in den Bekenntnissen.

Dieser Entwurf bedeutet flir Augustin auch ein Stiick Loslosung von der
Mutter. Er weiss, es ist Gottes Fiigung, dass er gegen den Willen der Mutter

nach Rom gegangen ist.*! Gott hat ihr damals die Bitte der Stunde nicht

72 Conf. 1,12,19. Im christologischen Summar von Conf. IV,12,19 formuliert Augustin als
Ziel der Sendung Christi: «Und mit Donnerstimme rief er, wir sollen von hier zu ihm zurtick-
kehren in jenes Stillgeheime, daraus er hervorkam zu uns, in den ersten jungfraulichen Mut-
terschoss...» Zu vergleichen sind die Ausfiihrungen Eriksons, Der junge Mann Luther (203)
unter dem Stichwort «miitterliche Theologie»; s. auch u. bei A.10l.

73 Conf 111, 11,19.

4 Conf. 111,12,21.

75 Conf. 111,11,19.

76 Conf VI1,1,1.

7T Conf 111,11,19. Augustin scheint nach contr. acad. 11,2,3 einige Zeit bei seinem Freund
und Gonner Romanianus gelebt zu haben.

8 Conf. VI, 1,1.

7 Conf 1X,10,26.

80 S, hierzu die meisterhafte Seite, auf der Brown von der Eigenart afrikanischen Christen-
glaubens spricht und auf Zusammenhidnge mit Augustins Priddestinationslehre hinweist,
S.153.

81 Conf’ V,8,14. Im gleichen Abschnitt etwas weiter unten noch priignanter: «In Wahrheit
bist Du es gewesen, der zum Ortswechsel um meines Seelenheils willen bestimmte.»



168 R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

erfiillt, um Augustin zu dem zu machen, was allezeit ihre Bitte war.?> Gott gab
Gehor und «Du tatest in der Ordnung, in der zu tun es ehe schon Dein Wille
gewesenx: et faciebas ordine, quo praedestinaveras esse faciendum.®’ Indem
Augustin dem allesbestimmenden Willen der Mutter Gottes allméchtigen
Willen entgegenhélt als den, der eigentlich und zutiefst ihn schon immer
bestimmt hat, gewinnt Augustin auch ein Stiick Freiheit. Wenn er sich in
Gottes liebender Vorherbestimmung festmachen kann, dann hat er seine
eigene, der Mutter gegeniiber unabhingige Identitdt gewonnen.®*

In der Auseinandersetzung mit Pelagius und den Pelagianern hat Augustin
dann seine Pradestinationslehre ausgebaut. Interessant ist der Umstand, dass
er jetzt die Jahre friiher entstandenen Confessiones in Umlauf bringt.®* Sie
sind fiir ihn offensichtlich ein Dokument erlebter Pridestination. Augustin
hat die theologiegeschichtliche Aufgabe wahrgenommen, die durch den
Kampf mit den dualistischen Systemen der Gnosis und des Manichdismus
gestellt war®® und hat die Priadestinationslehre formuliert, eine — um Brown
aufzunehmen — harte Lehre fiir harte Zeiten.?” Dass gerade er der Lehrer der
Priadestination geworden ist, das zu verstehen, erleichtern die eben vorgetra-
genen Uberlegungen. Sie lassen auch verstehen, warum es zwischen Augu-
stinus und Pelagius zu keinem Gespriach kommen konnte. Augustin musste
Pelagius mit toédlichem Hass verfolgen, weil er die von ihm unter grossen
Miihen und Noéten errungene, in der Vorherbestimmung Gottes verankerte
Identitit in Frage stellte.

III. Theologische Wertung der Sexualitét

Beginnen wir mit der Bilanz, die Augustin bei der Niederschrift der Con-
fessiones liber seinen gegenwartigen geistlichen Zustand zieht. Sein erstes,
vermutlich dringlichstes Gebetsanliegen ist die Bitte um die Kraft zur volli-
gen sexuellen Enthaltsamkeit. Er ist zwar dankbar, dass ihm seit seiner
Bekehrung diese Kraft zuteil geworden ist. Aber 1thn bedriickt, dass er immer
noch von sexuellen Phantasien heimgesucht wird, am Tag nur schwach, doch

82 Conf V,8,15.

8 Conf v,9,17.

84 vgl. Brown, 355: «Denn dieser Gedanke (sc. der Priidestination) gab den Menschen etwas,
was sie sich niemals selbst schaffen konnten: einen dauerhaften Kern der Identitit.»

8 Ep. 231,6.

86 §. dazu H. Blumenberg, Der Prozess der theoretischen Neugierde (erweiterte und iiberar-
beitete Neuausgabe von «Die Legitimitit der Neuzeit», 3. Teil), Frankfurt/a.M. 1973, 65ff.; vor
allem 78f.

87 355,



R. Brandle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 169

umso massiver in den Traumen, und so, dass auch der Korper davon erfasst
wird, ad carnis fluxum — bis zur Pollution.®

Mit solchen nichtlichen Erlebnissen ist Augustin sich selber ein Ritsel.
Wo bleibt die Herrschaft der Vernunft ? Ist sie im Traum ausgeschaltet? Ist er
in sich selber gespalten ?*® Er kann die Verantwortung fiir diese nachtlichen
Prozesse an Leib und Seele nicht voll iibernehmen und weiss doch, dass seine
Person daran beteiligt ist. Er hofft von Gott, dass er thn von seinen unreinen
Phantasien, diesen Bildern animalischer Geilheit, befreie.”

Wenn ein theologischer Autor, nachdem er die Geschichte seiner Kind-
heit und Jugend erzihlt hat, den Lesern mit solcher Offenheit Einblick in die
eigenen sexuellen Probleme gibt, ist er selber gar nicht gewillt, zwischen
seinem Erleben der Sexualitit und ihrer theologischen Beurteilung zu tren-
nen. Er gibt u. E. indirekt seinen Interpreten recht, wenn sie den Zusammen-
hang zwischen seiner Biographie und seiner Lehre noch genauer zu verstehen
versuchen und dazu auch analytische Deutungen heranziehen. Wir fragen
also, ob sich der innere Kampf zwischen me ipsum et me ipsum, liber den
Augustin in den oben zitierten Abschnitten berichtet, angemessen in den
Kategorien der Freud’schen Lehre von den seelischen Instanzen umschreiben
lasst. Etwa so: Sein Ich hat seit der Bekehrung die sexuelle Begierde als etwas
Boses verurteilt und auf ihre Befriedigung vollig verzichtet, nachdem sein
Uber-Ich dies schon lange vorher gefordert hatte. Doch die Triebwiinsche im
Es, die mit somatischen Prozessen zusammenhingen, sind immer noch so
stark, dass sie in Traumen die normalerweise funktionierende Zensur manch-
mal iiberwiltigen und sich, zum Entsetzen des Ichs, unverschliisselt bemerk-
bar machen. Diese nichtlichen Erlebnisse sind aber nicht so stark, dass das
Ich dadurch veranlasst wiirde, die negative Beurteilung der Sexualitit zu
revidieren. Auch sonst lassen sich infolge dieser Unterdriickung der Sexua-
litdt keine Hemmungen der Arbeits- und der Liebesfdahigkeit des Ich feststel-
len.

Wenn eine solche Umsetzung der Selbstanalyse Augustins in psychologi-
sche Kategorien den Sachverhalt nicht verfdlscht, kann psycho-historisch
gefragt werden, wie sich seine Einstellung zur Sexualitit von seiner friihesten
Kindheit an entwickelt hat. Was wissen wir iiber die Sexualerziehung, die
ihm zuteil geworden ist? Wir setzen dabei voraus, dass Sexualerziehung nicht
auf die Akte beschrinkt ist, in denen den Beteiligten das sexuelle Thema
bewusst ist, sondern dass sie sich in allen erzieherischen Vorgéingen ereignet.
Monnica war mit allen ihren Eigenschaften fiir die Sexualerziehung ihres

88 Conf X,30,42.
89 Conf. X,30,41.
9 Conf. X,30,42.



170 R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Sohnes massgeblich, auch mit der oben beschriebenen Kraft ihrer beharrli-
chen und zielbewussten Liebe. Wir méchten in diesem Zusammenhang noch
eine andere Eigenschaft hervorheben: ithre Klugheit, ihre Fihigkeit, dem
gescheiten Sohn auch in schwierigen Diskussionen als Gesprachspartnerin zu
imponieren. Wie sie auf 1thn gewirkt hat, ldsst sich daraus schliessen, dass er es
liebt, ihr immer einmal wieder seine Bewunderung auszudriicken.”’ In den
philosophischen Minnergesprachen in Cassiciacum beteiligt sie sich als ein-
zige Frau, zwar wie der Sohn bemerkt mit Grammatikfehlern, aber sicher und
mit selbstdndigen Beitrdgen, in denen sie die philosophischen Spekulationen
der Méanner auf den Boden ihres Glaubens herunterholt. Oft legt ihr der Sohn
die entscheidenden theologischen Wendungen der Dialoge in den Mund. Als
er ihr in den Gesprichen iliber die Ordnung seine Begeisterung iiber ihre
philosophische Weisheit allzu massiv vortrigt, antwortet sie schlagfertig, dass
er noch nie so gelogen hitte.”? Sie wire mit den Zielen ihrer Sexualerziehung
nicht so erfolgreich gewesen, wenn sie den Sohn nicht mit ihrer geistigen
Uberlegenheit beeindruckt hitte.

Aus den oben erwahnten Angaben iiber Kindheit und Jugend lasst sich
ihre Einstellung zum Leib und zur Sexualitét erschliessen: Schon als Kind
hatte sie gelernt, sich leibliche Geniisse zu versagen und auf eigene Bediirf-
nisse zu verzichten. Beim Bericht tiber den Tod der Mutter fdllt Augustin ein,
was diese iiber ihre Erzieherin erzihlt hat:** wie diese den Kindern Selbst-
beherrschung beibrachte und ihnen sogar das Trinken von Wasser ausserhalb
der Mahlzeiten abgewohnte. Als das Méadchen Monnica es beim tdglichen
Weinholen im Keller immer nicht lassen konnte, vom ungemischten Wein zu
naschen, schleuderte sie tihm das Schimpfwort « Weinsduferin» ins Gesicht.
Indem sie so an sein Ehrgefiihl appellierte, kurierte sie es sofort von der
heimlichen Sucht — eine Anekdote, die zeigt, wie man in ihrer Herkunftsfa-
milie mit leiblichen Geliisten umging und welch hohe Anspriiche man an die
eigene Person stellte.

In den Friihdialogen iiberliefert Augustin wortliche Aussagen seiner Mut-
ter, aus denen ersichtlich ist, wie affektgeladen sie die Sexualitit abgelehnt
hat.** Bedingt durch ihre asketische Erziehung, empfand sie wohl gegen alle
Korpervorgédnge unterhalb der Giirtellinie eine starke Aversion. Dass sie sich
Uber Licentius drgerte, weil er einen Psalm sang am Ort, an dem er seine
Ausscheidungsbediirfnisse befriedigte,’ ist bezeichnend fiir ihren Reinheits-

91S. A.30.

92 De Ord. 1,33.
93 Conf 1X,8,17f.
9 De beat. 1.12.
95 De Ord. 1,22.



R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 171

fanatismus. Fiir sie ist alles, was mit den unteren Organen des Bauches zu tun
hat, schmutzig, ja bose und Gott entgegengesetzt. Es muss unterdriickt oder
unter strenger Kontrolle gehalten werden. Zu ihrem analen Charakter passt
die Ubergewissenhaftigkeit, mit der sie ihre religitsen Pflichten erfiillt.*®

Der sexuellen Gemeinschaft mit Patricius unterzog sie sich als einer
Pflicht, vermutlich nicht nur ohne Freude, sondern mit Ekelgefiihlen, so dass
auch’er kaum Lust an diesem Zusammensein erlebte und anderswo Ausgleich
suchte. Aber sie war ihm gegeniiber so unterwiirfig, dass seine Untreue die
Ehe nicht gefihrdete. Sie verstand es liberhaupt, durch Sanftmut und Opfer-
bereitschaft einem jeweiligen Konfliktpartner jeden Grund zu Aggressionen
zu entziehen, in ihm Schuldgefiihle zu wecken und thn dadurch so zu lenken,
wie sie wollte. Das war auch eine Ursache ihres Einflusses auf den Sohn.
Dieser fiihlte sich ihr gegeniiber vermutlich schon als Kind immer schlecht
und schuldig und darum immer zum Nachgeben bereit.

Ch. Kligerman®’ meint, dass zwischen Monnica und ihrem Gatten
schwere Spannungen bestanden. Der Sohn habe diesen Streit als inneren
Zwiespalt iibernommen und habe oft auch den Vater wegen einiger seiner
Eigenschaften bewundert. Dieses Bild von Patricius entspricht aber den
Quellen nicht und ist eher auf die Tendenz des Analytikers Kligerman
zuriickzufiihren, bei Augustin einen perfekten Odipuskonflikt zu rekonstru-
teren. Wir nehmen an, dass Patricius tatsdchlich eine schwache Figur war, die
dem Sohne nur kldglich erschien, nie imponierend.

Wie wirkt sich die Personlichkeitsstruktur der Mutter bei Augustin auf die
Entwicklung der Sexualitdt aus? Ihre Mutterliebe war besonders intensiv,”®
und tiber die Art dieser Liebe berichten die Quellen einiges. In den ersten
Jahren nach der Geburt muss es eine bedingungslos gewidhrende Liebe gewe-
sen sein. Das lasst sich daraus schliessen, wie anschaulich, ja begeistert
Augustin iliber das Gestillt-werden erzihlt. In welcher Autobiographie wird
dieser Vorgang so liebevoll behandelt? Hat ihm die Mutter, als er dlter wurde,
immer wieder davon berichtet, wie tiichtig er damals getrunken hat und wie

9 Conf V,9,17 (bis die mane et vespere), Conf VI,2,2.

978, A.4.

98 Wenn Augustin ihr Erstgeborener war, liegt die Vermutung nahe, dass sie mit ihrer Liebe
beim Sohn etwas suchte, was sie bei ihrem Mann nicht fand (so auch Kligerman). Doch wenn sie
schon durch eine leibfeindliche Erziehung gepriigt war, als sie in die Ehe trat, hitte sie sich, auch
wenn sie mit einem andern Mann verheiratet gewesen wire, in der Mutterliebe sicherer gefiihlt
als in der die Sexualitdt umfassenden Gattenbeziehung. Ob Navigius tatsichlich der jlingere
Bruder Augustins war, hidngt u.a. davon ab, ob die Beschreibung des auf seinen Milchbruder
eiferstichtigen Kleinkindes (vidi et expertus sum zelantem parvulum, Conf. 1,7,11) bloss eine
aktuelle Beobachtung meint, oder ob durch die Beobachtung etwas in ihm wachgerufen wurde,
was ihm einmal iiber sein eigenes Verhalten als Kleinkind erzdhlt wurde.



172 R. Brandle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

begliickend fiir sie das Stillen war, damals als er ihr noch ganz gehdrte? Hat
ihn, den Vierzigjdhrigen, der Anblick stillender Miitter auf der Strasse oder
im Gottesdienst an solche Gespriche erinnert? War ihm das Thema wichtig,
weil es mit der Sehnsucht nach dem Paradies ungestorter oraler Geniisse in
der frithen Kindheit zusammenhing? Er weiss, dass er sich nicht an die Zeit,
als er ein Brustkind war, erinnern kann. Dennoch beschreibt er sie mit
spiirbarer Anteilnahme.” Ist dieses Bild einer durch nichts getriibten Einheit
mit der Mutter Ausdruck eines ungestillten Heimwehs? Traumt und
schwiarmt der Vierzigjdhrige noch von jener Zeit, in der er als Zweijahriger
von seiner Mutter und ihren Helferinnen (eine Amme ? mehrere Kinderfrau-
en?) bewundert wurde, ohne etwas dafiir leisten zu miissen? — von jener Zeit,
in der er «unter Koseworten der Kinderfrauen, unter frohlichen Scherzen
meiner Umgebung, die mit mir lachte und schikerte», die Muttersprache
lernte ?' Ist es Zufall, dass der Theologe, der mit soviel Warme die von ihm
als Kleinkind empfangene miitterliche Erndhrung und Pflege beschreibt,
auch in seinen Aussagen liber Gott immer wieder miitterliche Eigenschaften
nennt?'”! Zur Intensitit, mit der er das orale Paradies seiner Kindheit schil-
dert, passt es jedenfalls gut, dass er in der geistlichen Bilanz am Schluss seiner
Autobiographie bei der Auflistung der noch ungelosten Probleme die con-
cupiscentia ventris nennt, die mangelnde Selbstbeherrschung beim Es-
Sen'lOZ

Ch. Kligerman macht auf die symptomatische Bedeutung der Szene aus
der Aneis aufmerksam, iiber die Augustin aus seiner Schulzeit berichtet.!%?
Denn im ersten Méirchen, an das sich ein Erwachsener aus seiner Kindheit
erinnert, ist oft das «Lebensskript» enthalten. Der Schiiler Aurelius vergoss
Trianen der Riihrung iiber Dido, die sich das Leben nahm, weil sie von ihrem
Geliebten Aneas heimlich verlassen wurde. Kligerman sieht in dieser Szene
eine Deckerinnerung an die kindliche Sexualitit (was im Urteil Augustins, er
habe mit den Tranen fornicatio gegen Gott begangen, zum Ausdruck komme)
und an seine infantilen Aggressionen gegen die Mutter. Nach unserer Mei-
nung muss hingegen deutlicher zwischen den moralischen Urteilen des Vier-
zigjahrigen und den Gefiihlen des Schiilers unterschieden werden.

Warum war der phantasiebegabte Schiiler iiber diese Szene so geriihrt? Es
gab vermutlich in seinen Tagtraumen noch andere Helden und andere Lie-
bespaare. Warum hat sich gerade Dido so unausldschlich seinem Gedéchtnis

9 Conf 1,6,7-8.

100 Conf 1,14,23.

1015 A.68-72.

102 Conf. X,31,44-47.
103 Conf 1,13,21, s. A.4.



R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 173

eingepragt und driangt sich dem Vierzigjdhrigen wieder auf? Hat sie den
Schiiler so beeindruckt, weil er selber von einer koniglichen (= miitterlichen)
Freundin fasziniert war? Ahnte er voraus, dass er diese einmal schmahlich
verlassen werde, um wie Aneas nach Rom zu fahren — verlassen miisse, um
selbstandig zu werden, und dass er dadurch ihr Herz brechen werde? Fiihlte
er sich im voraus schuldig an seiner Mutter? Hatte er ihr gegeniiber latent ein
so schlechtes Gewissen, dass er sich mit Aneas, dem tragisch Schuldiggewor-
denen, identifizierte?

Die Art der Liebe, die Augustin als Kind empfing, ldsst sich aus dem
Verhalten der Mutter gegeniiber dem Heranwachsenden erschliessen: Sie
liebte ihn als das brave Kind, das er war, als er noch ganz auf sie angewiesen
war, liebte 1thn als den fleissigen, lernbegierigen Schiiler, als den ihn seine
Lehrer formen wollten. Sie, die Sanftmiitige, die Friedensstifterin, hatte kein
Mitleid mit ihm, wenn die Lehrer ihn priigelten, um ihr Ziel zu erreichen.!**
Alser dlter wurde, liebte sie thn als den gldubigen Christen, welcher Ziel ihrer
eigenen erzieherischen Bemiihungen und Inhalt ihrer instindigen Gebete
war. Aber sie liebte ihn nicht als den kleinen Dieb im Keller und den lei-
denschaftlichen Vogelfanger, der sich um Niisse, Bédlle und Spatzen kiim-
merte und der Eidechsen zerschnitt, um die Teile zucken zu sehen. Sie liebte
thn nicht als den Pubertierenden, der mit der Reifung seiner Sexualitét in eine
schwierige Zeit eintrat.

Das wird an der Episode in der Badehalle deutlich.'” Der Vater hatte bei
ihm «die Zeichen durchbrechender Mannesreife und den Drang seines jun-
gen Leibes bemerkt» — eine Erektion oder eine masturbatorische Betédtigung.
Patricius berichtete davon seiner Frau voll Stolz. Fiir ihn war das Grund zur
Freude, weil sie seine Hoffnung aufeinen Stammbhalter bestarkte. Die Mutter
reagierte ganz anders: «erzitternd in frommer Angst». Sie nahm den Sohn ins
Gebet und ermahnte ihn «unendlich besorgt, er solle keine Unzucht treiben
oder gar die Ehe mit der Frau eines andern brechen». Sie wertete also die
erwachende Sexualitidt des Sohnes ausschliesslich negativ und sah daran nur
das Gefdhrliche. Man trégt nichts in den Bericht ein, wenn man sagt: sie hitte
1thn am liebsten asexuell behalten. Wenn sie beim Sechzehnjihrigen so urteil-
te, war ihr erzieherisches Verhalten schon immer von der Angst vor der
werdenden Sexualitdt bestimmt. Sie war nie leib-freundlich. Sie war immer
bestrebt, ihm die Beherrschung der Triebe beizubringen. Hat der Vierzigjih-
rige darum so begeistert iiber die Wonnen des Gestilltwerdens geschrieben,
weil die Mutter ihm nach der Entwohnung jede Zartlichkeit und allen Kor-
perkontakt versagt hat?

104 Conf 1,9,14-15.
105 Conf 11,3, 6.



174 R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Die sechzehn Jahre, in denen ihm beigebracht wurde, dass korperliche
Bediirfnisse zu beherrschen sind und dass alles, was von den Genitalien
ausgeht, schmutzig und bose ist, haben ihn geprégt. Er hatte gelernt, sich
schuldig zu fiihlen, wenn er die Selbstbeherrschung verlor, lingst bevor die
Triebdrange der Pubertit ihn liberschwemmten. Als die Reifung der Geni-
talien eingetreten war, liess er sich zunachst vollig von den Wiinschen treiben,
die neu in seinem Leib aufgebrochen waren. Die Beschreibung seines Sexual-
verhaltens als Pubertierender lasst an fliichtige heterosexuelle Kontakte den-
ken: «Was war es anders, was mich freute, als zu lieben und geliebt zu
werden.» Doch der Vierzigjihrige kann in solchen Kontakten mit dem
andern Geschlecht nichts Harmloses sehen:

«Aber es blieb nicht bei der Weise von Seele zu Seele, wie es bei der lichten Strasse der
Freundschaft ist, sondern Nebeldiinste stiegen aus einem sumpfigen Geliist des Fleisches und
dem Strudel sich regender Mannbarkeit, und sie verwolkten und verdunkelten mein Herz, dass
sich der heiter ruhige Glanz der Liebe nicht mehr unterscheiden liess von der Finsternis der
Wollust... Ich wilzte mich in meinen Unziichten, ich ergoss mich darein, ich zerfloss und
verschaumte.»'%°

Diese harten moralischen Verurteilungen entsprechen nicht nur dem
Denken des Vierzigjahrigen, sondern geben vermutlich die Gefiihle des Acht-
zehnjdhrigen tiiber den eigenen Lebenswandel wieder. Die emotionsgelade-
nen Bilder in diesem Abschnitt sind u. E. verstdandlich als Erinnerung daran,
wie unrein und schlecht er sich damals gefiihlt hat, als er die miitterlichen
Gebote so flagrant durch sexuelle Kontakte mit Méadchen verletzte.

Als Student in Carthago begeisterte er sich fiir Ciceros Hortensius. Dieses
Buch entfaltet, wie man annehmen kann, das Ideal der v6lligen Selbstbeherr-
schung durch die Vernunft, die den Weisen gliicklich macht. Dieses Ideal war
fiir Augustin das ganze Leben lang massgeblich. Die Begegnung mit dem
Buch war nicht nur fiir das Denken Augustins bedeutsam, es verwandelte sein
Gefiihlsleben.'” Es fiihrte in seiner Biographie eine Wende herbei. Das hing
vermutlich mit dem durch sein sexuelles Leben angeschlagenen Selbstgefiihl
zusammen. Das Buch brachte auf den Begriff, was er seit seiner Kindheit von
der Mutter gelernt hatte. Cicero bestitigte das miitterliche Ideal der Selbst-
beherrschung auf hoherer Ebene und legitimierte es philosophisch. In den
Triebstiirmen der Pubertit hatte er versucht, das Ideal abzuschiitteln und
gefiihlsmaéssig einen Lebenswandel mit moglichst viel Trieberfiillung zu beja-
hen. Sein Ich hatte Partei fiir das Es genommen, nur das Uber-Ich wehrte sich

106 Conf. 11,2,2.
107 Conf 111,4,7 ille vero liber mutavit affectum meum et ad te ipsum, domine, mutavit preces
meas et vota ac desideria mea fecit alia.



R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 175

dagegen. Durch Hortensius wurde das anders. Sein Ich stellte sich auf die
Seite des Uber-Ich. Von jetzt an wollte er von ganzem Herzen ein Weiser, der
seine Triebe beherrscht, werden.

Fragt man, welche Funktion die manichdische Phase hinsichtlich der
sexuellen Probleme dieser Lebenszeit hatte, so ist anzunehmen, dass der
Dualismus eine erste, noch wenig befriedigende Losung des innern Zwie-
spalts zwischen Sexualtrieb und miitterlich-stoischem Ideal ermdglichte.
Was er erlebte, wenn er von seinen sexuellen Drangen liberschwemmt wurde,
konnte er fortan dem bosen Prinzip zuschreiben. Sein Geist gehdrte dennoch
auf die Seite des guten Prinzips. Die sexuellen Schuldgefiihle wurden etwas
reduziert.

Das Verhaltnis zur Freundin, mit der er 15 Jahre in einer ehe-dhnlichen
Beziehung lebte, muss iiberaus liebevoll gewesen sein. Doch er lebte gespal-
ten in zwel Welten: in der Welt des Geistes mit dem stoisch-neuplatonischen
Wertsystem und in der Wohn- und Bettgemeinschaft mit der Freundin. In der
Welt des Geistes galt das Ideal der Ataraxie. In der Beziehung mit seiner
Freundin erlebte er im Austausch von Zirtlichkeiten und in der sexuellen
Vereinigung begliickende Stunden, aber er konnte die beiden Welten nicht
zusammenbringen. Fiir sein Selbstwertgefiihl waren die reflexbedingten Kor-
pervorgiange beim Coitus sittliche Niederlagen.!'”® Im Ablauf der Erregung
war er nicht mehr Herr seiner selbst, und er machte sich deswegen Vor-
wiirfe.

Kurz nach seiner Bekehrung schreibt er: «Es gibt nichts, das den Geist des
Mannes so sehr von seiner sicheren Hohe stiirzt wie die Schmeicheleien einer
Frau und jene koYperliche Beriihrung, ohne die man eine Frau nicht haben
kann.»'” Bemerkenswert ist, dass er hier Zartlichkeit und Korperkontakt als
das den Geist des Mannes Demiitigende nennt und nicht die Gefiihlsstiirme
des Orgasmus. Monnica beurteilte vermutlich beide Seiten des sexuellen
Lebens negativ, das Erleben des leiblichen Zusammenseins in Ruhe und
Sanftheit und die Ekstase des Coitus. Ihre hochsten miitterlichen Wiinsche
fiir den Sohn gingen wahrscheinlich in Richtung auf ein zo6libatires Leben.
Wir halten es fiir wahrscheinlich, dass ihm dieses Ideal schon frith von seiner
Mutter vorgehalten wurde."?

108 § _H. Pfiirtner, Kirche und Sexualitiit, Reinbeck 1972,46: «Von der Stoa hatte Augustin
das Ideal des souveridnen, vernunftgegenwirtigen Selbstbesitzes des Weisen, das Wunschbild der
«Ataraxia» iibernommen. Er striubte sich gegen die reflexbedingten Korpervorginge im Ge-
schlechtsleben wie Erektion oder Orgasmus, in denen der Mensch nicht Herr tiber das korper-
liche oder seelische Geschehen ist.»

109 Sol. 1,17.

110 K. G. Rey, Das Mutterbild des Priesters, Ziirich 1969, hat bei seiner 1961 durchgefiihrten
Befragung von 265 Priestern iiber die Erfahrungen mit der eigenen Mutter ein durchschnittliches



176 R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

Wir miissen hier noch einmal auf seine nidchtliche Abreise von Karthago
nach Rom ohne Wissen der Mutter zuriickkommen, auf diesen letzten Ver-
such, sich von ihrem Einfluss zu befreien. Von der Ahnlichkeit zwischen
dieser Szene und der Geschichte von Dido und Aneas, die an einen unbe-
wussten Wiederholungszwang denken lisst, war oben die Rede. Fragen wir
noch, was sich aus dem Arrangement des Aufbruchs liber die Beziehung des
erwachsenen Sohnes zu seiner Mutter schliessen ldsst. Er reist heimlich ab.
Warum kann er ihr nicht ins Gesicht sagen, dass er wegfahrt, auch wenn sie
dagegen ist? Wovor hat er Angst? Gewiss nicht vor einer lauten, heftigen
Gegenreaktion, etwa einer Scheltrede. Man kann sich eine solche bei ihrem
Charakter gar nicht vorstellen. Angst hatte er wahrscheinlich vor ithren Tréa-
nen, die sein schlechtes Gewissen verstiarkten, vor thren sanften Vorwiirfen
und Andeutungen, die ihm das Gefiihl gaben, dass er ithr Herz breche. Mit
seinem Entschluss, sich von ihr zu 16sen, schamt er sich so, dass er das Schiff
heimlich besteigt. Das Arrangement verrat seine nach wie vor starke Bindung
an sie. In seinem Innern nimmt er sie mit, auch wenn er sie beim Beten in der
Cyprian-Kirche zuriickldsst. Am Ende ihres Lebens attestiert sie ihm, wie
oben erwihnt, dass er ihr guter Sohn war und dass sie aus seinem Munde nie
ein hartes Wort oder einen kriankenden Ton vernommen habe.'"! Das Fehlen
jeder Aggression bei Kindern diirfte jeweils Resultat der Tyrannei der Sanft-
mut und der Vollkommenheit eines Elternteils sein. Augustin fiihlte sich
gegeniiber der Mutter immer schon so schuldig, dass er ihr nie durch ein
hartes Wort Schmerz zufiigen konnte.

An seiner seelischen Entwicklung in den letzten Monaten vor der Bekeh-
rung haben sexuelle Probleme keinen geringen Anteil. Als ob er sein eigener
Analytiker wire, beschreibt er die immer unertraglichere Ambivalenz zwi-
schen seinem Bediirfnis nach liebendem Zusammensein mit der Freundin
und seiner Sehnsucht, endlich das zdlibatidre Leben zu beginnen.'? Einige
Ausdriicke, die er fiir seine damaligen Schwierigkeiten verwendet, machen
den Eindruck, er habe unter einer Art Coitus-Sucht gelitten, einem zwang-
haften Verlangen nach sexueller Vereinigung, wie man es als Form der Angst-

Mutterbild gezeichnet, das dem von Monnica bei Augustin in manchem dhnlich ist. Auffallig ist,
dass viele Priester einen religios indifferenten und oft einen auch im menschlichen Bereich
schwachen Vater hatten. Rey meint, dass sich durch das erlebnisméssige Ausfallen der Religio-
sitdt des Vaters jeweils der religiose Einfluss der Mutter verdopple. Es scheint, dass die Fami-
lienkonstellation Augustins typisch ist fiir eine innere Entwicklung zum zglibatdren Priester.

T Conf 1X,12,30 (auch A.57).

12 Conf. V1,12,21. deligatus morbo carnis mortifera suavitate trahebam catenam meam
solvi timens et quasi concusso vulnere repellens verba bene suadentis tamquam manum solventis.
Conf VI, 10,22 ego cum deliberabam, ut servirem domino deo meo, sicut diu disposueram, ego
eram, qui volebam, ego, qui nolebam; ego eram. Nec plene volebam, nec plene nolebam.



R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 177

abwehr bei Neurotikern beobachtet.!® Aber vielleicht ist die Wortwahl nur
Ausdruck seiner selbstankladgerischen Stimmung. Die Formulierung blandi-
menta feminea corporumaque ille contactus in den «Selbstgesprachen»'™* 14sst
darauf schliessen, dass fiir ihn Zirtlichkeit und korperliche Nahe der Lie-
benden so wichtig waren wie der Coitus. Die Metaphern, die in diesen
Abschnitten eine Gebundenheit ausdriicken, konnten auch nur sein Bediirf-
nis nach Liebkosungen bedeuten. Wie tief die Liebe zwischen ihm und seiner
Freundin ging, zeigte seine Trauerreaktion, als er sie auf Betreiben der Mutter
wegschicken musste.!”

Widerlegen die Heiratsplidne, die Monnica damals fiir ihn betrieb, unsere
Vermutung, dass sie ihren Sohn gern im zélibatdren Stand gesehen hétte?
Kaum! Entweder rechnete sie als kluge Frau beim Alter ihres Sohnes damit,
dass sich ihr Ideal mit ihm nicht oder noch nicht verwirklichen liesse — oder
fiir sie war eine Ehe, die nur mit der Absicht, Kinder zu zeugen, geschlossen
wurde, eine Konzession an die Schwiche des Sohnes, aber nicht ein Ja zu
seinen sexuellen Bediirfnissen.

Unmittelbar vor der Bekehrung, so berichtet Augustin, war er noch einmal
beeindruckt von Berichten iiber Méanner, die sich zum zo6libatdren Leben
entschlossen hatten: Antonius, der Einshadler, andere dgyptische Monche,
die koniglichen Beamten in Trier. Dass diese ungebildeten Méanner fertig-
brachten, was er noch nicht zu tun wagte, verletzte sein Selbstwertgefiihl. Die
Ambivalenz steigerte sich zum Selbsthass.''® Das Gebet da mihi castitatem et
continentiam, sed noli modo'’ deutet an, dass seine seelische Entwicklung
einer Krise entgegentreibt. Ein innerer Kampf tobt zwischen dem Wunsch,
das eigene Ideal zu verwirklichen, und der Angst, es nicht zu kdénnen,'®
zwischen dem Ich-Ideal, das den Entschluss zur lebensldanglichen Keuschheit
fordert, und der Selbstverachtung wegen der Schwiche gegeniiber dem Trieb.
Ins Gewicht fallt schliesslich der Gedanke an die frommen «Knaben und
Maidchen, Menschen jeden Alters, die ernste Witwe und die Jungfrau hoch in
Jahren», die auf Sexualitdt verzichten konnen." Dass das miitterliche Vor-

13 Conf. V1,12,22. magna autem ex parte atque vehementer consuetudo satiandae insati-
abilis concupiscentiae me captum excruciabat.
Conf. VIII,6,13. vinculo quidem desiderii concubitus... agebam solita crescente anxitudine.
Conf. VII1,7,16 et constituebas me ante faciem meam, ut viderem, quam turpis essem, quam
distortus et sordidus, maculosus et ulcerosus.

114 Sl 1,17.

LS Oonf, V115,25,

16 Conf VIIL, 7,17 tanto exsecrabilius me comparatum eis oderam.

1T Conf. VII1,7,17.

18 Conf VIII, 11,25 flagella ingeminans timoris et pudoris.

19 Conf. VIIL11,27.



178 R. Brdndle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

bild hier eingeschlossen ist, versteht sich von selbst. Sollte er, der gebildete
Sohn einer solchen Mutter, mit der Hilfe Gottes nicht fahig sein, dasselbe zu
leisten?

Das sind die inneren Voraussetzungen fiir das Garten-Erlebnis in Mai-
land. Die Wende, die er damals vollzog, war nicht die Bekehrung vom
Unglauben zum Glauben, nicht der Schritt von einer nichtchristlichen zu
einer christlichen Weltdeutung, vielleicht zunédchst nicht einmal der Ent-
schluss, sich zur Taufe anzumelden, sondern die Entscheidung zur lebens-
linglichen Keuschheit und zugleich die Uberzeugung, dazu fihig zu sein.
«Du hast mich gewandelt hin zu dir, dass ich nicht mehr nach dem Weibe
frage.»'?°

Interpretieren wir diesen Entschluss auf dem Hintergrund seiner Bezie-
hung zur Mutter, so bedeutet er die Entscheidung dafiir, ihren hochsten
Wunsch zu erfiillen und sich so ihrer Liebe wiirdig zu erweisen. Von jetzt an
trennte ihn, ausser im Bereich des Leiblichen, nichts mehr von ihr. Er hatte
denselben Glauben wie sie. Er lehnte wie sie die Sexualitét ab. Es gab fiir ihn
auch niemanden mehr, der ihr den Platz als seelisch-geistige Partnerin streitig
gemacht hétte. Die mystische Vision von Ostia, gemeinsam mit der Mutter,
ist fiir Augustin wohl wie eine Bestitigung, dass sie endgiiltig verséhnt und
eins geworden sind.

Die Losung, die Augustin in Mailand fiir seine psychosexuellen Probleme
gefunden hatte, wurde zur Grundlage fiir seine theologische Wertung der
Sexualitdt. Auch hier kann man, dhnlich wie bei der Priadestinationslehre,
eine Kontinuitdt mit den bisherigen Erfahrungen und eine gewisse Loslosung
von bloss Ubernommenem feststellen. Von den Urteilen Monnicas iiber die
Sexualitdt heben sich vermutlich seine positiven Aussagen iiber die Ehe ab,
ebenso seine Hypothese, dass es vor dem Siindenfall eine sexuelle Gemein-
schaft zwischen Mann und Frau ohne hitzige Liisternheit gegeben habe. Die
Ehe ist fiir ihn eine Einrichtung Gottes zur Zeugung von Kindern, sie ist auch,
abgesehen vom sexuellen Bereich, als Liebesgemeinschaft wertvoll. Durch
den Siindenfall wurde diese Gabe Gottes pervertiert. Durch den Akt der
Rebellion gegen Gott war in den Ur-Eltern die concupiscentia erwacht, die
«unmadssig und vom Willen unabhéngig war und sie zu einem unersattlichen
Verlangen nach Selbst-Befriedigung trieb... Augustin glaubte, dass dieser
Impuls sich zwar in jede menschliche Beziehung und iiberhaupt in alles
Menschliche eindringe, am maéchtigsten aber und am typischsten im sexu-
ellen Bereich wirksam werde.»?' Seit dem Siindenfall ist geschlechtliche

120 Conf. VIIL, 12,30 convertisti enim me ad te, ut nec uxorem quaererem nec aliquam spem
saeculi huius, stans in ea regula fidei. ..
121 D 8. Bailey, Mann und Frau im christlichen Denken, Stuttgart 1959, 54,



R. Briindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie 179
Vereinigung nicht mehr moglich ohne Lust (/libido).'*? «Diese aber nimmt den
ganzen Leib, innerlich so gut wie dusserlich, in Anspruch und bringt, da die
seelische Leidenschaft sich mit dem fleischlichen Triebe vereinigt und ihn
durchdringt, den ganzen Menschen in Wallung, worauf jene Wollust (volup-
tas) folgt, mit der keine andere korperliche Lust zu vergleichen ist, die, auf
ithrem Hohepunkte angelangt, fast alles Denken und Wachbewusstsein aus-
16scht.»'?? Selbst der Fromme bringt es, auch wenn er sich Miihe gibt, nicht
fertig «sine hac libidine filios procreare».'®

Einen Beweis dafiir, dass sexuelle Libido mit Siinde zusammenhéngt, sieht
Augustin auch im Schamgefiihl. Alle Menschen, auch die Heiden, haben das
Bediirfnis, den Geschlechtsverkehr heimlich zu vollziehen, und zeigen damit,
dass es sich um etwas handelt, das das Licht scheut.

Obwohl jede geschlechtliche Vereinigung, selbst wenn mit ihr nur die
Erzeugung von Kindern beabsichtigt wird, durch Siinde befleckt ist, beurteilt
Augustin die Ehe als gottliche Einrichtung. «Wir diirfen die Ehe nicht ver-
dammen wegen des Ubels der Lust, und wir diirfen die Lust nicht preisen
wegen des Guts der Ehe.»* «Die Ehe kann dazu dienen, die venerische
Begierde zu maéssigen und sie unschadlich und niitzlich auf die Aufgabe der
Fortpflanzung hinzulenken. Keuschheit in der Ehe besteht darin, dass der
Koitus aus einer Befriedigung der Lust zu einer notwendigen Pflicht verwan-
delt wird.»'** Vielleicht ringt Augustin in solchen Aussagen darum, die von
ihm verinnerlichten Erfahrungen der Mutter mit ihrer Ehe und die biblische
Theologie, nach welcher die Ehe in der Schépfung Gottes begriindet ist, zu
versohnen. Der eschatologische Vorbehalt ermoglicht ihm, sein Ja zur Ehe
noch einmal einzuschrinken: Wiirden mehr Menschen sich an die paulini-
sche Regel «besser ist, nicht zu heiraten» halten, so hdtte das im Blick aufden
Fortgang der Geschichte Vorteile. « Weit schneller wiirde sich der Gottesstaat
vollenden und das Ende der Weltzeit herbeieilen.»'?¢

Weil wir als Menschen der Gegenwart gegeniiber den Ideen von Wilhelm
Reich kaum vollig immun sind, meldet sich, fast unvermeidlich, der Ver-
dacht, ob die konsequent negative Bewertung der Sexualitit bei Augustin
nicht zu krankhaften oder sonst defizienten Formen des Menschseins fithren
miisse. Kann der Mensch gesund bleiben, wenn er sich entschliesst, einen
somatisch bedingten Trieb als nur bose zu beurteilen? Wir meinen, diese
Verdachtsfrage sei, weil sie aus ungeschichtlichem Denken kommt, zurtick-

122 De civ. Dei X1V, 15.

123 De civ. Dei X1V, 16.

124 De nupt. et. concup.1,8 (7), zit. nach Bailey.
125 Bailey, a.a. 0. 56.

126 De bono conjugali 10,10.



180 R. Brindle/W. Neidhart, Lebensgeschichte und Theologie

zuweisen. Augustin fand in der Entscheidung zur lebenslidnglichen sexuellen
Enthaltsamkeit nicht nur eine glaubhafte Losung fiir sein individuelles Pro-
blem. Weil er diese auch psychologisch einleuchtend, sprachgewaltig und
geistlich mitreissend dargestellt hat und weil er sie gerade in der Zeit fand, als
im Christentum durch neuplatonische und andere Einfliisse das Leibliche
und das Sexuelle obsolet geworden waren, wurde er zum Schopfer einer
christlichen Kultur des Zolibatdren mit ihrem eigenen Reichtum an Spiri-
tualitdt und entsexualisierter Liebe, den wir als Protestanten nicht unter-
schiatzen wollen. Doch wenn heute selbst katholische Autoren die Proble-
matik des obligatorischen Zoélibats fiir alle Ordinierten zur Sprache bringen
und wenn sie die Auffassung vertreten, eine leib-feindliche, die Sexualitat
ablehnende Erziehung habe Verklemmungen und seelische Schiaden zur Fol-
ge, ist daran zu erinnern, dass die Losung des sexuellen Problems durch
Augustin auch individuell und historisch bedingt ist. Es ist nicht selbstver-
standlich, dass Augustin ein Mensch mit einer solchen Lebendigkeit, Krea-
tivitdt und Ausstrahlung blieb, obwohl er einen von ihm selbst als wesentlich
erkannten Teil seines Mensch-seins, die Libido, als etwas Schlechtes beurteilt
und bekampft hat.

Rudolf Brindle/Walter Neidhart



	Lebensgeschichte und Theologie : ein Beitrag zur psychohistorischen Interpretation Augustins

