Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Sakrament in alter Form

Autor: Barth, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sakrament in alter Form

Schon bevor Tertullian um das Jahr 200 den heidnischen Ausdruck «Sa-
krament» (mit dem der in religiosem Rahmen vollzogene Soldateneid
bezeichnet wurde) fiir bestimmte Handlungen und Ereignisse im Gottes-
dienst der christlichen Gemeinden verwandte, hatten Ignatius von Antio-
chien und Justin der Mértyrer in der ersten Hélfte des zweiten Jahrhunderts
in einer Weise von Taufe und Abendmahl gesprochen, welche den Namen
«sakramental» verdient. Doch waren auch sie nicht die ersten, welche den
zwei gottesdienstlichen Akten die Kraft zusprachen, Rettung, Rechtfertigung
oder Befreiung von der Last der Siinde und der Macht des Todes nicht nur
untriiglich zuzusichern, sondern auch effektiv zu verschaffen. Ein Sakrament
bzw. eine sakramentale Handlung zeigt, was bewirkt wird, und bewirkt, was
gezeigt wird, z. B. Waschung — von Siinden; Erndhrung — zum ewigen Leben.
Es ist unmaoglich zu bestreiten, dass langst vor Ignatius und Justin d. M. schon
die von Paulus brieflich angesprochenen Korinther einem hochsakramenta-
len Verstandnis von Taufe und Mahl huldigten. Paulus hat erbarmungslos
kritisiert und zerstort, was an der korinthischen Art, diese Feste zu begehen
und ihnen gemadss ihr Leben zu gestalten, heidnisch, magisch, lieblos und
ausgesprochen schéndlich war (I Kor 10-11). Doch hinderte das weder west-
liche noch 6stliche Kirchen, besonders unter Berufung auf johanneische
Texte, die Sakramente als heilsvermittelnde und heilszusichernde Wunder zu
ehren.

Zwar spalteten sich Interpretationen mit realistischer und spiritualisti-
scher Akzentsetzung. Im Westen entstanden zwischen Rom, den Hussiten
und den Reformatoren, dann auch innerhalb der Reformationskirchen zwi-
schen Lutheranern, Calvinisten und Schwarmern bittere Feindschaften und
Streitereien. Es i1st ein zum Himmel schreiender Skandal, dass verschiedene
Auffassungen vom Sakrament der Kommunion, bzw. der Tischgemeinschaft
mit Christus, zum Anlass und Mittel gegenseitiger Exkommunikation ge-
macht worden sind. Doch hat diese Anhdufung von Schuld auf allen Seiten
die Verfasser der Weltkirchenratsstudie « Taufe, Eucharistie und Amt», wel-
che nach langen und intensiven Gesprichen zwischen Gstlich-orthodoxen,
romisch-katholischen, lutherischen, reformierten und einigen freikirchli-
chen Gelehrten im Jahre 1982 in Lima (Peru) fertiggestellt wurde, nicht an der
Haltung gehindert, man konne heute, ohne im geringsten Busse zu tun, die
Streitdxte begraben, da man sich ja in den Grundlagen sakramentalen Den-
kens und Glaubens einig sei. Die Einigkeit, welche das genannte Dokument
vor Augen malen mé6chte, beruht auf drei Sdulen: (1) Das Werk Christi ist nur



150 M. Barth, Sakrament in alter Form

giiltig, wenn es durch Taufe und Eucharistie in Kraft gesetzt und appliziert
wird; (2) Taufe und Eucharistie sind nur giiltig, wenn ihre Verwaltung und
Spendung in die Hand besonders ordinierter kirchlicher Amtstriger gelegt
ist; (3) man braucht nur alle verschiedenen, irgendeinmal und irgendwo
lautstark vorgetragenen oder in Liturgien fixierten Auffassungen von den
Sakramenten (ausser der zwinglischen!) nebeneinanderzustellen und zu ad-
dieren, so hat man die 6kumenische Einheit geférdert, wenn nicht hergestellt.
In keinem einzigen dieser drei entscheidenden Charakteristika findet sich ein
Ausdruck neuen Horchens auf die Bibel und der Willigkeit, Einheit in Busse
und Werken der Busse zu suchen. Mehr als eine eigene und gegenseitige
Bestandessicherung ist durch dies Dokument nicht bezeugt.

Man konnte das Anliegen, die Substanz und die Wirkung des sog. Sakra-
mentalismus mit einer Auswahl von feinen und groben Zitaten aus der bald
zweitausend Jahre alten Theologie- und Liturgiegeschichte illustrieren. Mog-
lich wére es auch, einmal mehr einen eigenen Versuch zur Zusammenfassung
zu unternehmen — obwohl er unmoglich anders als anfechtbar ausfallen
konnte. Weder das eine noch das andere soll an dieser Stelle geschehen.
Vielmehr soll statt vom allgemeinen Wesen sakramentalen Denkens und
Feierns nur von einem einzigen feierlichen Akt, vom sog. «Sakrament des
Altars», die Rede sein. Das Wesen und Geheimnis der Messe (Eucharistie)
soll so vor Augen gestellt werden, wie es ein Fenster im Chor des Miinsters zu
Bern tut. Weil eine fotografische Wiedergabe des sehr hohen und schmalen
Fensters angesichts seiner eher gleichtonigen Farben und der Uberfiille des
dargestellten Vorder- und Hintergrundes unergiebig und verwirrend ware,
sind auf den (hier reproduzierten) Zeichnungen nur jene Teile des Fensters
abgebildet, die fiir unser Thema besonders wichtig sind. Die Zeichnungen
wurden von Kunstmaler Ueli Hinny in Basel angefertigt, der auch Entwiirfe
fiir neue Fenster im Chor des Basler Miinsters hergestellt hat.

Das Berner Fenster wird seines Hauptthemas wegen das «Sakraments-»
oder «Hostienmiihle-Fenster» genannt. Unter den neueren, z. T. mit guten
Abbildungen versehenen Beschreibungen des Fensters sind folgende beson-
ders aufschlussreich: Luc Mojon, Das Berner Miinster, in BandIV der
«Kunstdenkmaler der Schweiz», Basel 1960, 304-17; G.Schiller, Ikonogra-
phie der christlichen Kunst IV, Giitersloh 1976, 61-63; A. Thomas, Artikel
«Miihle, mystische», im Lexikon der christlichen Archidologie Ill, Freiburg
1971, 297-99; H.Rye-Clausen, Die Hostienmiihlebilder, Stein am Rhein,
Christiana-Verlag, 1981, 125-45, 193-202.

Das literarische und ikonographische Motiv der «mystischen Miihle» hat
eine Vorgeschichte, die auf Lk 17,35 («zwei Frauen werden mahlen an einer
Miihle...») zuriickgeht. Zunichst diente das Symbol dieser Miihle dazu, den



M. Barth, Sakrament in alter Form 151

Gegensatz zwischen Synagoge und Kirche darzustellen, dann auch dazu, die
Einheit zwischen Altem und Neuem Testament zum Ausdruck zu bringen.
Endlich verwandten es seit etwa 1400 siiddeutsche Mystiker und weitverbrei-
tete Armenbibeln fiir die Beschreibung des Geheimnisses der Messe. Um
1450 schuf ein unbekannter Meister das Berner Fenster.

Oben zeigt es Gott Vater, flankiert von zwei Engeln. Sie halten sein
Gewand, das auch als Wolke dargestellt ist, auseinander. Manna regnet
reichlich aus dieser Wolke. Auf derselben Ebene findet sich die Spitze eines
Felsberges, aus dem Wasser quillt. Sollte der Fels (mit I Kor 10,4) mit Chri-
stus, und die Engel mit dem Heiligen Geist zu identifizieren sein, so bildet die
gottliche Trinitét, unter Baldachinen und einem Zinnenkreuz, jenes sichere
«Oben», von dem alles Gute frei und aus Gnade stromt. Auf der nachst-
unteren Ebene schligt Mose mit einer gewaltigen Stange das Wasser aus dem
Felsen, ein Prophet leitet den entstandenen Bach. Alte und junge Leute aus
dem Volk Israel fiillen ihre Schale, ein Tuch, ithren Schoss, einen Korb oder
thre Hinde mit dem Manna, das unmittelbar auf sie herabregnet. Darunter
wird in ganzer Breite das Volk dargestellt, das auf jede nur mogliche Weise
direkt aus dem zum Fluss gewordenen Bache trinkt, wahrend abermals ein
Prophet fiir den fliissigen Lauf des in Midander-Weise von oben zufliessenden
Wassers sorgt.

Soviel zur obern Hilfte des Bildes. Wie in I Kor 10, 11T, ist hier das von
Israel in der Wiiste empfangene Wasser und Manna als Prototyp der Eucha-
ristie gekennzeichnet.

Die untere Hélfte des Bildes zeigt ausserhalb eines grossen Kielbogens, der
die neutestamentliche und kirchliche Zeit unter sich birgt, noch einmal einen
das Flussbett betreuenden Propheten, dazu einen israelischen Knaben mit
einer Wasserkanne, dann eine Kuh, die aus dem Flusse trinkt, endlich einen
Propheten, der (auf einem Schriftband) «Petrus zum Wasser, Paulus zur
Miihle» beordert. (Auf anderen Miihledarstellungen hat Paulus die Miihl-
wanne geflillt, die Miihle betrieben oder das Gemahlene in einen Sack gefiillt;
in Bern ist der Vélkerapostel jedoch nicht zu sehen.) Umso wichtiger ist, auf
der nidchstunteren Zeile, Petrus. Er steht auf der gleichen Hohe wie die
Symbole der vier Evangelisten: wihrend sie mit ihren Spruchbiandern, die
von der Inkarnation handeln, im Trichter verschwinden, leitet Petrus, glorios
als Papst bekleidet, den alttestamentlichen Heilsstrom aufein Wasserrad, das
die Miihle treibt. (Aufandern Darstellungen der Miihle wird von Maria oder
von Gott selbst Jesus als Kind oder Schmerzensmann in den Trichter gelegt.
Statt durch Wasser wird die Miihle manchmal durch eine von Paulus oder
den Aposteln manuell und miihselig bewegte Achse getrieben. Das Wasser-
rad bringt also Arbeitsersparnis.)



152 M. Barth, Sakrament in alter Form

Das Hostienmiihle-Fenster im Chor des Berner Miinsters
(Detail aus dem oberen Teil)

(Detail aus dem unteren Teil)



M. Barth, Sakrament in alter Form 153

Auf dem Berner Fenster sicht man unten am Miihltrog eine offene Lei-
tung, durch welche das Mahlgut herausfliesst. Es besteht aus lauter Hostien,
welche die Grosse und Form der Mannakorner haben. Mitten unter den
hervorstromenden Hostien steht Jesus Christus — zwar im Mittelpunkt des
unteren Teiles des Fensters, doch als kleiner Knabe dargestellt. Laut H. Rye-
Clausen (127) schwebt das Kind iiber den Hostien; doch ist es wahrschein-
licher, dass der Kiinstler die Identitidt des Kindes mit den Hostien zum Aus-
druck bringen wollte. Vergleicht man Grosse, Gestalt und Wichtigkeit des
Christkindes mit dem Verkiindigungsengel links der Miihle, Maria rechts der
Miihle, den Evangelistensymbolen im Trichter, Petrus oberhalb von Trichter
und Miihle, den Propheten und Mose im oberen Fensterteil, endlich den
spiter zu nennenden Geistlichen unterhalb der Miihle, so 1st das Kind klein
und unscheinbar. Seine wunderbare Entstehung sowohl im Schoss der Jung-
frau als auch in der eucharistischen Miihle ist viel starker betont als seine
Person. Von einem Werk, das Jesus Christus selbst bis zum bitteren Ende
vollbracht hat, oder von einem Dienst, den er selbst der Kirche noch leistet,
findet sich keine Spur. Die Miihle ist zum Ort und Mittel einer bestidndigen
Fleischwerdung des Wortes geworden, eventuell auch der Transsubstanti-
ation (d.h. der Verwandlung von Brot und Wein in Fleisch und Blut), min-
destens jedoch der Konsubstantiation (der Anreicherung und der materiellen
und funktionellen Uberbietung irdischer Elemente durch Zufiligung unsicht-
barer gottlicher Substanz). In der Tat geht auf anderen bildlichen Darstel-
lungen der Miihle alttestamentliches Korn in den Miihletrog und kommt
Christus als Mahlgut aus dem Trog heraus. Das Berner Fenster macht, abge-
sehen von ornamentalen Kreuzen hoch iiber den Baldachinen und vom
Kreuz in der Gloriole des Jesuskindes, keinerle1 Hinweis auf die Kreuzigung;
auch von der Auferstehung und Wiederkunft fehlt jede Spur. Immerhin ver-
kiindet das Spruchband um das Kind (mit Joh 6,51), dass Jesus allein das
Himmelsbrot fiir das ewige Leben ist. Durch einen soliden Stein-(Balkon-)
Boden von allen Dartiiberstehenden abgegrenzt, zeigt die nichste Zeile die
vier Kirchenviter des Westens: Gregor als Papst, Ambrosius und Augustin
als Bischofe, und Hieronymus als Kardinal. In einem Kelch empfangen sie,
was aus dem Miihlenausfluss aufsie zukommt, und sie verteilen es direkt oder
durch die Hand von Priestern an nobles und einfaches Volk. Ein Kranker
oder Kriippel erhilt sogar einen Kelch, womit nicht nur die Kommunion sub
utraque (Oblate und Wein auch fiir Laien), sondern auch der Glaube an
wunderbare Heilung durch den Genuss des Sakramentes als erlaubt darge-
stellt ist. Die unterste Zeile endlich zeigt allerlei Volk, das fromm und begierig
darauf wartet, bis auch es an der Reihe ist.

Die Botschaft des Ganzen ist z.B. von L. Mojon (306) wiedergegeben



154 M. Barth, Sakrament in alter Form

worden mit den Worten: «(Das Fenster) fiihrt allem Volk bildhaft vor Augen,
wie das Wort Gottes, von dessen Erfiillung die vier Evangelien kiinden, in
Christus leibhaft erstanden ist, und wie die Menschheit durch den Empfang
der Hostie unmittelbar des Leibes Christi und des gottlichen Heils teilhaftig
werden kann.» Mit anderen Worten: wenn Jesus Christus nicht immer neu
im Sakrament geboren und in Hostienform aus klerikaler Hand empfangen
wird, gibt es kein Heil und keine Heilsgewissheit fiir den Menschen. Das ist
das Wesen des Sakramentalismus.

H. Rye-Clausen gibt seinem Enthusiasmus liber dies Hostienmiihlefenster
dadurch Ausdruck, dass er es «ein katholisches Bild... im tiefsten Sinne des
Wortes» nennt. Doch kann er mit diesem Ehrentitel weder Katholiken noch
Protestanten darauf festnageln oder dazu verpflichten, ihre eigene Erfahrung
und ihren eigenen Glauben gerade in dem wiederzuerkennen, was der Berner
Kiinstler dargestellt hat. Dazu kommt, dass man ernsthaft fragen kann, ob der
Kiinstler selbst zum Inhalt seines Werkes nur Ja und Amen gesagt hat —
konnte es doch sein, dass gerade seine tiefsinnige Darstellung des Mysteriums
der Messe mit einer heftigen, an die Adresse des Klerus und gegen die Idee
einer klerikalen Heilsvermittlung gerichteten Kritik verbunden ist. Sollte
wirklich eine Kritik eingeschlossen sein, so ist sie sehr dezent vorgetragen.
Das Chorfenster war durch einen Lettner vor den Augen der Laien verborgen;
nur Geistliche und Chorherren konnten sich ithre Gedanken dariiber ma-
chen.

Die Darstellung der wunderbaren Erhaltung Israels auf dem Boden der
Wiiste hebt sich giinstig ab von der Abbildung der Vollkommenheit einer
Maschine und den Massnahmen des sie bedienenden Personals. Dort Natur —
hier Technik auf kiinstlichem Steinboden. Damals unmittelbarer Empfang
und Konsum der Gaben Gottes — jetzt nichts ohne klerikale Vermittlung.
Einst der hart arbeitende Mose und seine Propheten — jetzt aber zwei Papste,
ein Kardinal, zwei Bischofe in Prunkgewédndern und andere Priester. Die
alttestamentlichen Diener Gottes konnen niclits dafiir tun, dass es Manna
regnet und jedermann es selbst empfangen und auflesen darf. Arbeiten sie
aber am Bach und Fluss, so nur, damit das Wasser glatt und reichlich fiir alle
und zu allen fliesst. Petrus jedoch hebt einen Schiitz, um eine Weiche zu
stellen oder eine Schleuse zu 6ffnen, und die hohen und niederen Kleriker
teilen nicht mehr aus als eine Hostie pro Person und gegebenen Falles einen
Schluck Wein an geduldig anstehende Laien. Dort und damals war Gott gross
— jetzt ist Christus ein kleiner Knabe mit einem eher einféltigen Gesicht, ein
Produkt aus der frommen Maria, den Spriichen der vermahlenen Evangelien,
der Miihle, welche nur kraft der Miihewaltung des Erzpapstes Petrus arbeitet.
Die Wirklichkeit der Giite Gottes allem Volk gegeniiber ist zu einer blossen



M. Barth, Sakrament in alter Form 155

Moéglichkeit geworden, welche einzig durch kirchlich-sakramentale Vermitt-
lung Aktualitit und Realitadt fiir heilsbediirftige Menschen erhilt. Kurz
gesagt: gutgemeinte klerikale Organisation und Manipulation triumphiert im
anhebenden Zeitalter der Maschine iiber die Freigebigkeit Gottes, von der
man sogar in der Wiiste leben konnte. So ragen ja auch auf den beiden
Rindern der Fenster gotische Sdulen bis in den Himmel und tiber Gott Vater
hinaus! Zudem lassen aktiv zuschauende Figuren hinter den Sdulen des
Zinnenkranzes oberhalb von Gott die Frage zu, ob das unterhalb von ihnen
Geschehende wirklich ein den Engeln uneinsehbares Geheimnis (vgl. I Petr
1,12) oder aber ein einziges grosses Theater ist.

Es ist nicht sicher, dass das ganze Fenster so sakraments-kritisch gedeutet
sein will und muss. Doch ist unbestritten, dass sich an manchen fritheren und
zeitgenossischen kirchlichen Bauten bildliche Elemente saftiger antiklerika-
ler Kritik finden, und dass das beschriebene Fenster mitten im Jahrhundert
der Reform-Konzilien entstand. Etwa achtzig Jahre spidter nahm der Rat der
Stadt Bern, der das Fenster gestiftet hatte, die Reformation an. Auch damals
wurde Kritik und Protest nicht gegen einen Gottesdienst in Geist und Wahr-
heit erhoben, sondern zu Ehren Jesu Christi und der unkanalisierbaren Gna-
de. Man wollte u.a. die biblische Eucharistiefeier wieder herstellen durch
griindliche Reformation an Haupt und Gliedern.

Es ist kein Kunststiick, unter Berufung auf Bibel und Dogmatik oder auf
Liturgie- und Frommigkeits-Geschichte schwere Bedenken anzumelden ge-
gen die Vergleichung des Sakramentes mit einem Miihlenbetrieb. Seit die
Kirche in Versuchung geriet und der Gefahr erlag, ein Sakramentsinstitut zu
werden, wurden innerhalb der Kirche auch ganz andere Auffassungen vom
Mahl der Herrn vertreten. Es war nicht jedermanns Ding, dass von der
Wiederkunft Christi kaum mehr gesprochen wurde, dass Ethik und Bruder-
liebe kaum mehr wesentlich fiir das Mahl sein sollten, dass statt dessen
Substanzen und substantielle Vorginge ganz besonderes Gewicht bekamen,
und dass individueller Heilsempfang das entscheidende Ereignis sein sollte.
Manche gingen so weit, statt von Heils-Beschaffung und -Vermittlung nur
noch von Heils-Abbildung, -Zusicherung oder -Versiegelung zu sprechen.
Orthodoxe Lehre vom Mysterium ist etwas anderes als romisch-katholische
Doktrin von der Messe. Starke Akzente der lutherischen Tradition sind
ungleich rémischen Akzentuierungen. Calvin und die Reformierten haben
Miihe mit der Unterscheidung zwischen romischer und lutherischer Mahl-
lehre; sie vertreten ihrerseits einen Typ von Liturgie und Erkldrung des
Geheimnisses des Mahls, von welchem sich Freikirchen noch einmal dra-
stisch unterscheiden. Umso erstaunlicher ist es, dass Vertreter aller dieser
Traditionen sich in Lima aufeinen Text einigen konnten, der munter fast alle



156 M. Barth, Sakrament in alter Form

Traditionen miteinander verbindet und vermischt und so jedermann seinen
Besitzstand wahrt. Moglich war und ist dieser Vorgang wohl nur aus einem
Grund: man war sich allenthalben einig, dass sakramentaler Glaube, d.h.
diese oder jene Form von Sakramentalismus, die unaufgebbare Grundlage
der Diskussion und des Bekenntnisses ist. Eine Hinterfragung fand nicht
statt.

Notig ist jedoch eine neue biblische, liturgische, ethische und dogmatische

Besinnung iiber das Mahl.*
Markus Barth

* Vorabdruck aus M. Barth, Das Mahl des Herrn, Neukirchen 1985.



	Sakrament in alter Form

