
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Sakrament in alter Form

Autor: Barth, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sakrament in alter Form

Schon bevor Tertullian um das Jahr 200 den heidnischen Ausdruck
«Sakrament» (mit dem der in religiösem Rahmen vollzogene Soldateneid
bezeichnet wurde) für bestimmte Handlungen und Ereignisse im Gottesdienst

der christlichen Gemeinden verwandte, hatten Ignatius von Antiochien

und Justin der Märtyrer in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts
in einer Weise von Taufe und Abendmahl gesprochen, welche den Namen
«sakramental» verdient. Doch waren auch sie nicht die ersten, welche den
zwei gottesdienstlichen Akten die Kraft zusprachen, Rettung, Rechtfertigung
oder Befreiung von der Last der Sünde und der Macht des Todes nicht nur
untrüglich zuzusichern, sondern auch effektiv zu verschaffen. Ein Sakrament
bzw. eine sakramentale Handlung zeigt, was bewirkt wird, und bewirkt, was
gezeigt wird, z. B. Waschung - von Sünden; Ernährung - zum ewigen Leben.
Es ist unmöglich zu bestreiten, dass längst vor Ignatius und Justin d. M. schon
die von Paulus brieflich angesprochenen Korinther einem hochsakramentalen

Verständnis von Taufe und Mahl huldigten. Paulus hat erbarmungslos
kritisiert und zerstört, was an der korinthischen Art, diese Feste zu begehen
und ihnen gemäss ihr Leben zu gestalten, heidnisch, magisch, lieblos und
ausgesprochen schändlich war (I Kor 10-11). Doch hinderte das weder westliche

noch östliche Kirchen, besonders unter Berufung auf johanneische
Texte, die Sakramente als heilsvermittelnde und heilszusichernde Wunder zu
ehren.

Zwar spalteten sich Interpretationen mit realistischer und spiritualisti-
scher Akzentsetzung. Im Westen entstanden zwischen Rom, den Hussiten
und den Reformatoren, dann auch innerhalb der Reformationskirchen
zwischen Lutheranern, Calvinisten und Schwärmern bittere Feindschaften und
Streitereien. Es ist ein zum Himmel schreiender Skandal, dass verschiedene

Auffassungen vom Sakrament der Kommunion, bzw. der Tischgemeinschaft
mit Christus, zum Anlass und Mittel gegenseitiger Exkommunikation
gemacht worden sind. Doch hat diese Anhäufung von Schuld auf allen Seiten
die Verfasser der Weltkirchenratsstudie «Taufe, Eucharistie und Amt», welche

nach langen und intensiven Gesprächen zwischen östlich-orthodoxen,
römisch-katholischen, lutherischen, reformierten und einigen freikirchlichen

Gelehrten im Jahre 1982 in Lima (Peru) fertiggestellt wurde, nicht an der
Haltung gehindert, man könne heute, ohne im geringsten Busse zu tun, die
Streitäxte begraben, da man sich ja in den Grundlagen sakramentalen Denkens

und Glaubens einig sei. Die Einigkeit, welche das genannte Dokument
vor Augen malen möchte, beruht aufdrei Säulen: (1) Das Werk Christi ist nur



150 M. Barth, Sakrament in alter Form

gültig, wenn es durch Taufe und Eucharistie in Kraft gesetzt und appliziert
wird; (2) Taufe und Eucharistie sind nur gültig, wenn ihre Verwaltung und
Spendung in die Hand besonders ordinierter kirchlicher Amtsträger gelegt
ist; (3) man braucht nur alle verschiedenen, irgendeinmal und irgendwo
lautstark vorgetragenen oder in Liturgien fixierten Auffassungen von den
Sakramenten (ausser der zwinglischen!) nebeneinanderzustellen und zu
addieren, so hat man die ökumenische Einheit gefördert, wenn nicht hergestellt.
In keinem einzigen dieser drei entscheidenden Charakteristika findet sich ein
Ausdruck neuen Horchens auf die Bibel und der Willigkeit, Einheit in Busse

und Werken der Busse zu suchen. Mehr als eine eigene und gegenseitige
Bestandessicherung ist durch dies Dokument nicht bezeugt.

Man könnte das Anliegen, die Substanz und die Wirkung des sog.
Sakramentalismus mit einer Auswahl von feinen und groben Zitaten aus der bald
zweitausend Jahre alten Theologie- und Liturgiegeschichte illustrieren. Möglich

wäre es auch, einmal mehr einen eigenen Versuch zur Zusammenfassung
zu unternehmen - obwohl er unmöglich anders als anfechtbar ausfallen
könnte. Weder das eine noch das andere soll an dieser Stelle geschehen.
Vielmehr soll statt vom allgemeinen Wesen sakramentalen Denkens und
Feierns nur von einem einzigen feierlichen Akt, vom sog. «Sakrament des

Altars», die Rede sein. Das Wesen und Geheimnis der Messe (Eucharistie)
soll so vor Augen gestellt werden, wie es ein Fenster im Chor des Münsters zu
Bern tut. Weil eine fotografische Wiedergabe des sehr hohen und schmalen
Fensters angesichts seiner eher gleichtönigen Farben und der Überfülle des

dargestellten Vorder- und Hintergrundes unergiebig und verwirrend wäre,
sind auf den (hier reproduzierten) Zeichnungen nur jene Teile des Fensters

abgebildet, die für unser Thema besonders wichtig sind. Die Zeichnungen
wurden von Kunstmaler Ueli Hänny in Basel angefertigt, der auch Entwürfe
für neue Fenster im Chor des Basler Münsters hergestellt hat.

Das Berner Fenster wird seines Hauptthemas wegen das «Sakraments-»
oder «Hostienmühle-Fenster» genannt. Unter den neueren, z. T. mit guten
Abbildungen versehenen Beschreibungen des Fensters sind folgende besonders

aufschlussreich: Luc Mojon, Das Berner Münster, in BandIV der
«Kunstdenkmäler der Schweiz», Basel 1960, 304-17; G.Schiller, Ikonographie

der christlichen Kunst IV, Gütersloh 1976, 61-63; A.Thomas, Artikel
«Mühle, mystische», im Lexikon der christlichen Archäologie III, Freiburg
1971, 297-99; H.Rye-Clausen, Die Hostienmühlebilder, Stein am Rhein,
Christiana-Verlag, 1981, 125-45, 193-202.

Das literarische und ikonographische Motiv der «mystischen Mühle» hat
eine Vorgeschichte, die auf Lk 17,35 («zwei Frauen werden mahlen an einer
Mühle...») zurückgeht. Zunächst diente das Symbol dieser Mühle dazu, den



M. Barth, Sakrament in alter Form 151

Gegensatz zwischen Synagoge und Kirche darzustellen, dann auch dazu, die
Einheit zwischen Altem und Neuem Testament zum Ausdruck zu bringen.
Endlich verwandten es seit etwa 1400 süddeutsche Mystiker und weitverbreitete

Armenbibeln für die Beschreibung des Geheimnisses der Messe. Um
1450 schuf ein unbekannter Meister das Berner Fenster.

Oben zeigt es Gott Vater, flankiert von zwei Engeln. Sie halten sein

Gewand, das auch als Wolke dargestellt ist, auseinander. Manna regnet
reichlich aus dieser Wolke. Auf derselben Ebene findet sich die Spitze eines

Felsberges, aus dem Wasser quillt. Sollte der Fels (mit I Kor 10,4) mit Christus,

und die Engel mit dem Heiligen Geist zu identifizieren sein, so bildet die

göttliche Trinität, unter Baldachinen und einem Zinnenkreuz, jenes sichere

«Oben», von dem alles Gute frei und aus Gnade strömt. Auf der
nächstunteren Ebene schlägt Mose mit einer gewaltigen Stange das Wasser aus dem
Felsen, ein Prophet leitet den entstandenen Bach. Alte und junge Leute aus
dem Volk Israel füllen ihre Schale, ein Tuch, ihren Schoss, einen Korb oder
ihre Hände mit dem Manna, das unmittelbar auf sie herabregnet. Darunter
wird in ganzer Breite das Volk dargestellt, das auf jede nur mögliche Weise
direkt aus dem zum Fluss gewordenen Bache trinkt, während abermals ein
Prophet für den flüssigen Laufdes in Mäander-Weise von oben zufliessenden
Wassers sorgt.

Soviel zur obern Hälfte des Bildes. Wie in I Kor 10,Iff. ist hier das von
Israel in der Wüste empfangene Wasser und Manna als Prototyp der Eucharistie

gekennzeichnet.
Die untere Hälfte des Bildes zeigt ausserhalb eines grossen Kielbogens, der

die neutestamentliche und kirchliche Zeit untersich birgt, noch einmal einen
das Flussbett betreuenden Propheten, dazu einen israelischen Knaben mit
einer Wasserkanne, dann eine Kuh, die aus dem Flusse trinkt, endlich einen
Propheten, der (auf einem Schriftband) «Petrus zum Wasser, Paulus zur
Mühle» beordert. (Auf anderen Mühledarstellungen hat Paulus die
Mühlwanne gefüllt, die Mühle betrieben oder das Gemahlene in einen Sack gefüllt;
in Bern ist der Völkerapostel jedoch nicht zu sehen.) Umso wichtiger ist, auf
der nächstunteren Zeile, Petrus. Er steht auf der gleichen Höhe wie die
Symbole der vier Evangelisten: während sie mit ihren Spruchbändern, die
von der Inkarnation handeln, im Trichter verschwinden, leitet Petrus, glorios
als Papst bekleidet, den alttestamentlichen Heilsstrom aufein Wasserrad, das

die Mühle treibt. (Aufandern Darstellungen der Mühle wird von Maria oder
von Gott selbst Jesus als Kind oder Schmerzensmann in den Trichter gelegt.
Statt durch Wasser wird die Mühle manchmal durch eine von Paulus oder
den Aposteln manuell und mühselig bewegte Achse getrieben. Das Wasserrad

bringt also Arbeitsersparnis.)



152 M. Barth, Sakrament in alter Form

w>40

Das Hostienmühle-Fenster im Chor des Berner Münsters
(Detail aus dem oberen Teil)

(Detail aus dem unteren Teil)



M. Barth, Sakrament in alter Form 153

Auf dem Berner Fenster sieht man unten am Mühltrog eine offene
Leitung, durch welche das Mahlgut herausfliesst. Es besteht aus lauter Hostien,
welche die Grösse und Form der Mannakörner haben. Mitten unter den
hervorströmenden Hostien steht Jesus Christus - zwar im Mittelpunkt des

unteren Teiles des Fensters, doch als kleiner Knabe dargestellt. Laut H.Rye-
Clausen (127) schwebt das Kind über den Hostien; doch ist es wahrscheinlicher,

dass der Künstler die Identität des Kindes mit den Hostien zum
Ausdruck bringen wollte. Vergleicht man Grösse, Gestalt und Wichtigkeit des

Christkindes mit dem Verkündigungsengel links der Mühle, Maria rechts der
Mühle, den Evangelistensymbolen im Trichter, Petrus oberhalb von Trichter
und Mühle, den Propheten und Mose im oberen Fensterteil, endlich den

später zu nennenden Geistlichen unterhalb der Mühle, so ist das Kind klein
und unscheinbar. Seine wunderbare Entstehung sowohl im Schoss der Jungfrau

als auch in der eucharistischen Mühle ist viel stärker betont als seine

Person. Von einem Werk, das Jesus Christus selbst bis zum bitteren Ende
vollbracht hat, oder von einem Dienst, den er selbst der Kirche noch leistet,
findet sich keine Spur. Die Mühle ist zum Ort und Mittel einer beständigen
Fleischwerdung des Wortes geworden, eventuell auch der Transsubstantiation

(d.h. der Verwandlung von Brot und Wein in Fleisch und Blut),
mindestens jedoch der Konsubstantiation (der Anreicherung und der materiellen
und funktionellen Überbietung irdischer Elemente durch Zufügung unsichtbarer

göttlicher Substanz). In der Tat geht auf anderen bildlichen Darstellungen

der Mühle alttestamentliches Korn in den Mühletrog und kommt
Christus als Mahlgut aus dem Trog heraus. Das Berner Fenster macht,
abgesehen von ornamentalen Kreuzen hoch über den Baldachinen und vom
Kreuz in der Gloriole des Jesuskindes, keinerlei Hinweis auf die Kreuzigung;
auch von der Auferstehung und Wiederkunft fehlt jede Spur. Immerhin
verkündet das Spruchband um das Kind (mit Joh 6,51), dass Jesus allein das

Himmelsbrot für das ewige Leben ist. Durch einen soliden Stein-(Balkon-)
Boden von allen Darüberstehenden abgegrenzt, zeigt die nächste Zeile die
vier Kirchenväter des Westens: Gregor als Papst, Ambrosius und Augustin
als Bischöfe, und Hieronymus als Kardinal. In einem Kelch empfangen sie,

was aus dem Mühlenausfluss aufsie zukommt, und sie verteilen es direkt oder
durch die Hand von Priestern an nobles und einfaches Volk. Ein Kranker
oder Krüppel erhält sogar einen Kelch, womit nicht nur die Kommunion sub

utraque (Oblate und Wein auch für Laien), sondern auch der Glaube an
wunderbare Heilung durch den Genuss des Sakramentes als erlaubt dargestellt

ist. Die unterste Zeile endlich zeigt allerlei Volk, das fromm und begierig
darauf wartet, bis auch es an der Reihe ist.

Die Botschaft des Ganzen ist z. B. von L. Mojon (306) wiedergegeben



154 M. Barth, Sakrament in alter Form

worden mit den Worten: «(Das Fenster) fuhrt allem Volk bildhaft vor Augen,
wie das Wort Gottes, von dessen Erfüllung die vier Evangelien künden, in
Christus leibhaft erstanden ist, und wie die Menschheit durch den Empfang
der Hostie unmittelbar des Leibes Christi und des göttlichen Heils teilhaftig
werden kann.» Mit anderen Worten: wenn Jesus Christus nicht immer neu
im Sakrament geboren und in Hostienform aus klerikaler Hand empfangen
wird, gibt es kein Heil und keine Heilsgewissheit für den Menschen. Das ist
das Wesen des Sakramentalismus.

H. Rye-Clausen gibt seinem Enthusiasmus über dies Hostienmühlefenster
dadurch Ausdruck, dass er es «ein katholisches Bild... im tiefsten Sinne des

Wortes» nennt. Doch kann er mit diesem Ehrentitel weder Katholiken noch
Protestanten darauf festnageln oder dazu verpflichten, ihre eigene Erfahrung
und ihren eigenen Glauben gerade in dem wiederzuerkennen, was der Berner
Künstler dargestellt hat. Dazu kommt, dass man ernsthaft fragen kann, ob der
Künstler selbst zum Inhalt seines Werkes nur Ja und Amen gesagt hat -
könnte es doch sein, dass gerade seine tiefsinnige Darstellung des Mysteriums
der Messe mit einer heftigen, an die Adresse des Klerus und gegen die Idee
einer klerikalen Heilsvermittlung gerichteten Kritik verbunden ist. Sollte
wirklich eine Kritik eingeschlossen sein, so ist sie sehr dezent vorgetragen.
Das Chorfenster war durch einen Lettnervor den Augen der Laien verborgen ;

nur Geistliche und Chorherren konnten sich ihre Gedanken darüber
machen.

Die Darstellung der wunderbaren Erhaltung Israels auf dem Boden der
Wüste hebt sich günstig ab von der Abbildung der Vollkommenheit einer
Maschine und den Massnahmen des sie bedienenden Personals. Dort Natur -
hier Technik auf künstlichem Steinboden. Damals unmittelbarer Empfang
und Konsum der Gaben Gottes - jetzt nichts ohne klerikale Vermittlung.
Einst der hart arbeitende Mose und seine Propheten - jetzt aber zwei Päpste,
ein Kardinal, zwei Bischöfe in Prunkgewändern und andere Priester. Die
alttestamentlichen Diener Gottes können nichts dafür tun, dass es Manna
regnet und jedermann es selbst empfangen und auflesen darf. Arbeiten sie

aber am Bach und Fluss, so nur, damit das Wasser glatt und reichlich für alle
und zu allen fliesst. Petrus jedoch hebt einen Schütz, um eine Weiche zu
stellen oder eine Schleuse zu öffnen, und die hohen und niederen Kleriker
teilen nicht mehr aus als eine Hostie pro Person und gegebenen Fälles einen
Schluck Wein an geduldig anstehende Laien. Dort und damals war Gott gross
-jetzt ist Christus ein kleiner Knabe mit einem eher einfaltigen Gesicht, ein
Produkt aus der frommen Maria, den Sprüchen der vermahlenen Evangelien,
der Mühle, welche nur kraft der Mühewaltung des Erzpapstes Petrus arbeitet.
Die Wirklichkeit der Güte Gottes allem Volk gegenüber ist zu einer blossen



M. Barth, Sakrament in alter Form 155

Möglichkeit geworden, welche einzig durch kirchlich-sakramentale Vermittlung

Aktualität und Realität fur heilsbedürftige Menschen erhält. Kurz
gesagt: gutgemeinte klerikale Organisation und Manipulation triumphiert im
anhebenden Zeitalter der Maschine über die Freigebigkeit Gottes, von der
man sogar in der Wüste leben konnte. So ragen ja auch auf den beiden
Rändern der Fenster gotische Säulen bis in den Himmel und über Gott Vater
hinaus! Zudem lassen aktiv zuschauende Figuren hinter den Säulen des

Zinnenkranzes oberhalb von Gott die Frage zu, ob das unterhalb von ihnen
Geschehende wirklich ein den Engeln uneinsehbares Geheimnis (vgl. I Petr
1,12) oder aber ein einziges grosses Theater ist.

Es ist nicht sicher, dass das ganze Fenster so sakraments-kritisch gedeutet
sein will und muss. Doch ist unbestritten, dass sich an manchen früheren und
zeitgenössischen kirchlichen Bauten bildliche Elemente saftiger antiklerikaler

Kritik finden, und dass das beschriebene Fenster mitten im Jahrhundert
der Reform-Konzilien entstand. Etwa achtzig Jahre später nahm der Rat der
Stadt Bern, der das Fenster gestiftet hatte, die Reformation an. Auch damals
wurde Kritik und Protest nicht gegen einen Gottesdienst in Geist und Wahrheit

erhoben, sondern zu Ehren Jesu Christi und der unkanalisierbaren Gnade.

Man wollte u. a. die biblische Eucharistiefeier wieder herstellen durch
gründliche Reformation an Haupt und Gliedern.

Es ist kein Kunststück, unter Berufung auf Bibel und Dogmatik oder auf
Liturgie- und Frömmigkeits-Geschichte schwere Bedenken anzumelden
gegen die Vergleichung des Sakramentes mit einem Mühlenbetrieb. Seit die
Kirche in Versuchung geriet und der Gefahr erlag, ein Sakramentsinstitut zu
werden, wurden innerhalb der Kirche auch ganz andere Auffassungen vom
Mahl der Herrn vertreten. Es war nicht jedermanns Ding, dass von der
Wiederkunft Christi kaum mehr gesprochen wurde, dass Ethik und Bruderliebe

kaum mehr wesentlich für das Mahl sein sollten, dass statt dessen

Substanzen und substantielle Vorgänge ganz besonderes Gewicht bekamen,
und dass individueller Heilsempfang das entscheidende Ereignis sein sollte.
Manche gingen so weit, statt von Heils-Beschaffung und -Vermittlung nur
noch von Heils-Abbildung, -Zusicherung oder -Versiegelung zu sprechen.
Orthodoxe Lehre vom Mysterium ist etwas anderes als römisch-katholische
Doktrin von der Messe. Starke Akzente der lutherischen Tradition sind
ungleich römischen Akzentuierungen. Calvin und die Reformierten haben
Mühe mit der Unterscheidung zwischen römischer und lutherischer Mahllehre;

sie vertreten ihrerseits einen Typ von Liturgie und Erklärung des

Geheimnisses des Mahls, von welchem sich Freikirchen noch einmal
drastisch unterscheiden. Umso erstaunlicher ist es, dass Vertreter aller dieser
Traditionen sich in Lima aufeinen Text einigen konnten, der munter fast alle



156 M. Barth, Sakrament in alter Form

Traditionen miteinander verbindet und vermischt und so jedermann seinen
Besitzstand wahrt. Möglich war und ist dieser Vorgang wohl nur aus einem
Grund: man war sich allenthalben einig, dass sakramentaler Glaube, d. h.

diese oder jene Form von Sakramentalismus, die unaufgebbare Grundlage
der Diskussion und des Bekenntnisses ist. Eine Hinterfragung fand nicht
statt.

Nötig ist jedoch eine neue biblische, liturgische, ethische und dogmatische
Besinnung über das Mahl.*

Markus Barth

* Vorabdruck aus M.Barth, Das Mahl des Herrn, Neukirchen 1985.


	Sakrament in alter Form

