
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis :
neutestamentlich-missionstheologische Erwägungen zur Ekklesiologie

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und
Lobpreis

Neutestamentlich-missionstheologische Erwägungen zur Ekklesiologie

I

In einem ersten Abschnitt beschäftige ich mich mit I Petr 2,9-12. Auch
wenn es unter bestimmten Voraussetzungen richtig sein mag, wenn man
2,9.10 von 2,11.12 abtrennt, weil der Zuspruch (2,9.10) und die anhebende
Paränese (2,11 f.) voneinander zu unterscheiden sind, so ist es doch andrerseits
deutlich, dass die Inhalte des Zuspruchs und der Ermahnung aufdasselbe Ziel
ausgerichtet sind: die berufenen Christen mit den Nichtchristen zusammen
auf Licht und Lob Gottes hinwandern zu lassen. Darum ist es bedauerlich,
dass für J.Blauw in seiner wertvollen Schrift über die Grundzüge einer
biblischen Theologie der Mission11 Petr 2,11 f. im Zusammenhang von 2,1-10
keine Rolle spielt.

Die «auserwählten Lremdlinge der Diaspora» in Kleinasien (I Petr 1,1)

erhalten in 2,9 vier Bezeichnungen: «auserwähltes Geschlecht», «königliches

Priestertum», «heiliges Volk», «Volk des Eigentums». Ich behaupte,
dass die drei ersten Bezeichnungen leicht missverstanden werden. Wer der
vierten Bezeichnung gebührende Aufmerksamkeit schenkt, ist in der Lage,
den Sinn der drei ersten Bezeichnungen richtig zu erfassen. Ich signalisiere
zuerst drei mögliche Missverständnisse, denen man beim Nachdenken über
die drei ersten Bezeichnungen unterliegen kann.

1. «Auserwähltes Volk». Im Hintergrund wird sichtbar die Situation des in
Ägypten geknechteten und in Babylon versklavten israelitischen Volkes.
Heisst es «erwähltes Volk», so wird es «herausgerufen» aus der Knechtschaft
(Jes 43,20) und unter die Botmässigkeit des lebendigen Gottes gestellt. Wird
dieser Ruf nicht mehr gehört, so entsteht ein christliches Selbstbewusstsein
des Gottesvolkes, das sich als tertium genus2 gegenüber Juden und Heiden
versteht. Die Präge stellt sich, ob sich hier ein legitimes Selbstbewusstsein
einer religiösen Gruppe zu Worte meldet oder ob hier nicht eine religiöse

1 Gottes Werk in dieser Welt. Grundzüge einer biblischen Theologie der Mission (1961).
2 In der Praedicatio Petri heissen die Christen noch nicht «das dritte Geschlecht», es ist

vielmehr von drei Arten der Gottesverehrung bei den Juden, den Hellenen und den Christen die
Rede. Der Diognetbrief dagegen «führt bereits die Vorstellung von drei Klassen von
Gottesverehrern in die von drei Völkern über» (A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des

Christentums in den ersten drei Jahrhunderten I, 264f.).



138 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

Überheblichkeit sich Geltung verschafft, der mehr und mehr Toleranz und
Offenheit abhanden kommt. Th.C.Vriezen hat auf die Gefahr des Erwählt-
heitsbewusstseins aufmerksam gemacht.3 Der Bibeltext zielt auf den Raum
des «wunderbaren Lichtes». Es handelt sich dabei um den Ort, wo Christen
und NichtChristen ins Staunen kommen über das, was Gott ihnen offenbar
werden lässt (I Kor 14,25).

2. «Königliches Priestertum» oder «Priesterschaft, die dem König
gehört». Mit dieser Bezeichnung werden die Christen als sich selber Gott
darbringende Menschen (2,5) verstanden, die Christus als ihren König, ihren
Hirten und Aufseher (2,25) anerkennen. In ihrem Dienst in der Welt bleiben
sie dabei Christus zugewandt (3,15). Sie vollziehen «das Dankopfer des

Lebens», die «Ganzhingabe im Alltag der Welt».4 Dieses damit angedeutete
«allgemeine Priestertum» hat seinen Ort nicht in der klerikalen Gottesdienst-
lichkeit, sondern mitten in der Welt. Schon bald hat sich das hierarchische
und klerikale Wesen in der christlichen Kirche breitgemacht.5 Das Unheil
zeigt sich schon im I Petr: Es haben sich einige emporgeschwungen über die
«Losanteile» (5,3) der Gemeindeglieder6 und haben sich nicht mehr das

Demutsgewand wie eine Schürze umgebunden (5,5), sondern zu «herrschen»
begonnen (vgl. 5,3 mit Mk 10,42) und so das Geheimnis der Reziprozität im
christlichen Glauben (5,5) verraten.7 Auf diese Weise verliert die christliche
Gemeinde ihren missionarischen Dienstcharakter in der Welt.

3. «Heiliges Volk» ist das Volk, das «Gott gehört». Die Frage stellt sich

aber, ob dieses Volk nur im Gegensatz zu den unheiligen heidnischen
Völkern Gott gehören kann. Tritt dem «heiligen Volk» bloss eine «herrenlose
Masse», die massa perditionis, gegenüber? Es ist keine Frage, dass das «heilige

Volk» auch als eine soziologische Grösse innerhalb der Völkerwelt, also
Raum beanspruchend, ins Leben tritt. Aber darfsie diesen Raum nur für sich
beanspruchen im Gegenüber zu den anderen Menschen, die «draussen»
sind?8 Die Gefahr besteht, dass das «heilige Volk» sich, losgelöst von den

3 In der nachexilischen Zeit «sank Israel zurück hinter das Deuteronomium und fühlte sich

beseligt in seiner <Auserwähltheit>» (Th. C. Vriezen, Die Erwählung Israels nach dem AT [1953]

73).
4 Dienstauftrag der Kirche/Amt/Allgemeines Priestertum (Europäischer Rat der

Evangelisch-methodistischen Kirche), 1981, 22.
5 Zum Abbau des Hierarchischen vgl. weiter unten.
6 Über die vielen Auslegungsmöglichkeiten dieser Stelle vgl. W. Nauck, Probleme des

frühchristlichen Amtsverständnisses (1. Pt. 5,2f.), ZNW48 (1957) 210.
7 Über die Bedeutung der Reziprozität vgl. den II. Abschnitt.
8 Als «die nicht zu den Jüngern gehörende Masse des Volkes» (R. Peppermüller, EWNT II,

Sp. 32) werden oi ë^co umschrieben. Gehören sie aber zu den «herankommenden» Mitmenschen
von Ost und West (Mt 8,11), können sie nicht in ein starres Gegensatzschema hineingepresst
werden.



W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis 139

anderen Menschen, als Grösse «ohne Flecken und Runzeln» zu profilieren
sucht (Eph 5,27)9 und auf diese Weise zu einer selbstgerechten Gesellschaft
wird, die zum Perfektionismus neigt. Diese Gefahr überwindet, wer das Licht
Gottes nicht für den eigenen Kreis beansprucht, sondern in der Bereitschaft
lebt, es mit anderen zu teilen, die von anderswoher auf dasselbe Licht
hinschauen. Ist wirklich Jesus das Licht der Welt, so «vergreift sich die Kirche an
Jesus, wenn sie Jesus aufdie christliche Kirche einschränkt».10 Wer mit einer
solch fragwürdigen Heiligkeit ins Tageslicht der Geschichte tritt, mag
evangelistisch wirken wollen, verliert aber gerade damit seine aus dem Dialog mit
Menschen verschiedenen Glaubens geläuterte missionarische Glaubwürdigkeit.

4. «Volk des Eigentums». Ich behaupte, dass die Bezeichnung Xaoq eiç

7cept7totr|Gtv klärend auf die ersten drei Bezeichnungen zurückwirkt. Hinter
jcepi7rotr|cnç steckt das hebräische Wort segulläh, was das «Sondereigentum»
(Jahwes) bedeutet. Wenn der Verf. des I Petr diesen Begriffaufgenommen hat,
um ihn auf die christliche Gemeinde anzuwenden, so steht ihm nicht nur vor
Augen, dass «Gott sein Volk durch seine Erlösungstat in seinen Besitz bringen

musste»11, sondern dass, dieser Gottestat entsprechend, die Glieder dieses

Volkes sich als Eigentum Gottes brauchen lassen.12 Aufdiese Weise wird das

«heilig» funktional aufgelockert, dem hierarchischen und klerikalen Wesen

geht der Atem aus und verliert die Heiligkeit des Gottesvolkes ihre
pharisäische Starre und Sturheit. Um lebendig in der Welt zu dienen, braucht das

Volk Gottes keine Feindbilder mehr, sondern öffnet sich den Mitmenschen in
Erwartung des «wunderbaren Lichtes».

Wie sollen sich die Christen in der Welt verhalten? Sie sind als «Fremdlinge

in der Zerstreuung» (1,1) den Nichtchristen als «Nachbarn» gesetzt,
rcàpoixoç heisst auch «neighbour».13 Wenn sie «das Leben lieben wollen»
(3,10), so haben sie sich «von den fleischlichen Begierden zu enthalten, die

9 Die sonderbare, nur dem Herrn selber erkennbare «Herrlichkeit» der Kirche ist eine im
Dienst engagierte Grösse: Der Herr sorgt dafür, dass sie «ohne Flecken» ist, d. h. ihre Sache recht
macht, und er sie in ihrem Weltdienst bewahrt, sorgt aber auch durch den erneuernden Geist

(Eph 4,23) für die ewige Jugend der Kirche, die im Weltdienst der Kirche zu Tage tritt (W. Bieder,

Erklärung des Epheserbriefs, Ms., 202). Das, wofür ihr Herr sorgt, kann sie nicht selber in
den Vordergrund schieben!

10 P.Schwarzenau, Der grössere Gott (1977) 248.
11 So H. Wildberger, THAT II, Sp.144.
12 Die anthropologische Seite der Wendung ciç 7tepi7toiT)aiv kommt bei J. Blauw (op. cit.

[A. 1], 149) nicht zur Geltung, wenn er schreibt: «Das griechische Wort und die Wortbedeutung
betonen ein aktives Eingreifen von Gott selbst: die Dynamik Gottes, wie er sein Eigentum
verwirft und bewahrt.»

13 Lidell-Scott, A Greek-English Lexicon, vol. II, p. 1342; vgl. Herbert Jai Singh, My Neighbours.

Men of different faiths (1966) Bangalore. Der Verf. dieser kleinen Studie leidet unter den



140 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

gegen das Leben streiten», das ihnen geschenkt worden ist und das durch das

Gericht hindurch gerettet werden soll (1,9)14. Die «Begierden» werden nicht
als solche verurteilt, sondern nur, sofern sie sich im Menschen gegen den
Menschen richten.15 Es liegt kein Grund vor, unter t|/u%fj einen «Teil des

Menschen» zu verstehen, dem «das Fleisch als ein anderer Teil gegenübersteht.»16

Ist die Stelle auch «eindeutig hellenistisch bestimmt»17, so fragt es

sich, ob dieser «anthropologische Dualismus»18 nicht dem Zeugnis vom ganzen

Menschen dienen will, der als lebendiges Wesen «in der irdischen Sphäre»19

zum Dienst für Gott und den Nächsten gerufen ist. Der «Vernichtungsfeldzug»20

gegen das Leben geht von den «fleischlichen Begierden» aus.
Darunter ist nicht nur «grobsinnliche Lust» gemeint. Hier wird nicht nur
gegen die «Lüste des Unterleibes», gegen die «ungebändigte Sexualität» vom
Leder gezogen.21 Auch höhere geistige Genüsse führen oft dazu, dass das zur
Nächstenliebe berufene Leben des Menschen sich zu ästhetischem Eigennutz
verunstaltet. Es kann ja, wie die Dichter und die Religionen belegen, «bei
lebendigem Leibe gerade dasjenige verloren gehen, was eben das Wesen des

Lebendigen ausmacht».22 Das in jeder Hinsicht, «oben» und «unten» aufsich
selber ausgerichtete Wesen des Menschen steht im Gegensatz zu dem «zur
Humanität fähigen, Realität prüfenden, Stellung nehmenden Ich»23, das zu
den (von Gott) «Geliebten» (2, II)24 gehört, die im Tun des Guten (4,19) zur
«Bruderschaft» in der Welt (5,9) offen sind.

So ist die Gefahr vorhanden, dass die Christen durch den Angriff der
Begierden gefangengenommen werden und ihre Freiheit zum Dienst verlieren.

Paradoxerweise könnten sie dann gerade so, dass sie ihrer eigenen Lust
frönen, die wahre Lebenslust (3,10) verlieren, die sie zu guten Taten beflügelt.

tragischen Konsequenzen eines religiösen Selbstbehauptungswillens auf Kosten der nachbarlichen

Freundschaft in der Hoffnung (op.cit., p. 7).
14 Vgl. ThW IX, 653,3 f.
15 Das Rel.pron. amveç dürfte auf die besondere Beschaffenheit der è7tiùjptai hinweisen: es

geht um die Begierden, die so beschaffen sind, dass sie gegen das Leben Streit führen, vgl.
Blass-Debrunner, Grammatik des ntl. Griechisch, 11 (1961) §293.

16 Ed. Schweizer, ThW IX, 653,19 f.
17 Ed. Schweizer, ThWVII, 145,10.
18 Ib. 145,11.
19 Ib. 145,23.
20 O. Bauernfeind, ThW VII, 713,1.
21 Ed. Schweizer, ThWVII, 104,20.36.38.
22 Fl. Langegger, Doktor, Tod und Teufel. Vom Wahnsinn und von der Psychiatrie in einer

vernünftigen Welt (1983) 49.
23 G. Kürsteiner, Der Hexenmann (1983) 61.
24 Zu dyaitriTOi ist immer ein Oeoö mitzudenken, auch wenn es nicht ausdrücklich wie Rom

1,7 dabeisteht.



W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis 141

«Sich enthalten» deutet auf Askese hin. Der wahre Asket «übt sich» im
Alltag darin, sich selber von unnötigen, ungehörigen «Lüsten» zurückzurufen,

um sich freie Bahn zur Dienstlust zu schaffen.
Es scheint, als ob 2,11 einen «christlichen Egoismus» propagiere. Dem ist

aber nicht so. Die Christen verlieren so ihr altes Lustleben und gewinnen so

ihr wahres Dienstleben, dass sie der Besserung der NichtChristen zudienen.
Sie zeichnen mit ihrem «Wandel», mit dem, was sie tun und lassen, eine
Gestalt ihrer selbst in ihre Zeit hinein. Sie rufen sittliche Ordentlichkeit und
heiteres Wohlgefallen hervor und stossen nicht durch unschöne Rigorosität
ab.25 So nehmen sie die missionarische Verantwortung gegenüber den
ablehnenden NichtChristen wahr, die sie mit Reden behelligen und so ihre
Feindseligkeit offenbaren, da sie in der sozialen Gärung ihrer Zeit Unruhen von
seiten dieser neuen religiösen Gemeinschaft befürchten.26

Nun kann es aber geschehen, dass aus den unbestimmten Konturen des

gelebten Christentums heraus «schöne Werke» erkennbar werden, einzelne
konkrete Handlungen den Nichtchristen einleuchten. Aus dieser Beobachtung

entsteht eine neue Einsicht. In den Mysterien bezeichnen die 87töjtxcu. die
«Eingeweihten höheren Grades».27 èTcouxeueiv heisst nicht nur «betrachten»28

oder «vor Augen haben»,29 sondern «Einsicht gewinnen»: aus der
Wahrnehmung der guten Werke entsteht eine bestimmte Einsicht, die zum
Lobpreis führt. Was in den Mysterien aufhöherer Stufe sich ereignet, wird im
Christentum bei der Genesis eines werdenden Glaubens hervorgehoben. Was
Paulus in Korinth vor Augen sah,30 kann beim Zusammentreffen von Christen

und Nichtchristen auch heute geschehen. Die «Lichtglanzklarheit»
(8öi;a) Gottes ist das «wunderbare Licht», das Christen und Nichtchristen zur
Anbetung lockt.

Da 87UGX07rf] hier «den Tag des gnädigen Handelns Gottes» meint, der

«zur Bekehrung fuhren kann»,31 so weist der Verf. auf die intensive
Aufmerksamkeit Gottes hin, die er in heilendem Tun (Gen 50,24) seinem Volk
angedeihen lässt.32 Wenn Nichtchristen Gott «lobpreisen», so tun sie damit

25 Die Schönheit des christlichen Wandels ist allerdings nur dem entstehenden Glauben
einsichtig.

26 xctxcOTOioi kann nicht nur «Kriminelle» heissen, sondern auch Menschen, die Unheil
hervorrufen, anthropologische Vertreter bannender Astralgewalten (ThWIII, 486,15 f.).

27 W.Michaelis, ThWIII, 374,17.
28 Michaelis, ib. 375,24.
29 O.Michel, EWNTII,115.
30 I Kor 14,25: «Wahrhaftig, Gott ist in eurer Mitte!»
31 J.Rohde, EWNTII, 88 f.
32 pqd ist im AT ein Begriff, der die «heilvolle Elinwendung Jahwes zu Einzelnen oder zu

Israel als Volk» bezeichnet, besonders «in der Abhilfe, die eine konkrete Notlage des Volkes
findet» (THAT II, Sp.476).



142 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

kund, dass Gott sie «heimgesucht» und gefunden, sie eingeholt und eingestellt

hat unter das wandernde Volk Gottes, das unterwegs ist auf die
Vollendung des Reiches Gottes hin. Trotz der Bedrängnis der Gegenwart hofft der
Verf. des I Petr für die NichtChristen. Was zur Bekehrung führt, ist nicht das

2,9 in den Vordergrund gestellte und an seinem Ort wichtige Wortzeugnis
(è^aYyefkr|Te), das «(laute) Ausrufen der mächtigen Taten Gottes in der
Welt»,33 sondern das Tatzeugnis im schönen Wandel. Das christliche Sein in
seiner ethischen Ausprägung wird von Gott als Bekehrungsmittel verwendet.

Lebt das Volk Gottes so in Erwartung von Licht und Lobpreis, zeigt es sich
als «heiligen Rest» und «Erstlingsgabe». Wenn Paulus «bei der Verwendung
des Restgedankens nicht nur allen Partikularismus und erst recht allen
Sektengeist abgestossen, sondern gerade diesen Begriff in den Dienst umfassender
missionarischer Aktivität gestellt» hat, die «das Ganze der Menschenwelt
unter die Herrschaft der Gnade ruft»,34 so wird klar, dass der «heilige Rest»
ein eschatologischer terminus ist,35 d.h. der Keim einer neuen Menschheit.
Hatte einst Jahwe «vom Felde der Menschheit Israel als seine Aparche»
beansprucht, während «die übrigen Menschen profan» blieben «und ihm,
fern standen»,36 so bezeugt der Jakobusbrief, dass «die Erstlingsschar der mit
Christus anhebenden zweiten Schöpfung»37 zur Hoffnung gerufen ist «und
andere nachkommen werden»38.

II

In einem zweiten Abschnitt denke ich dem Geheimnis der Reziprozität des

Dienstes nach und benütze dazu eine Wortstudie über GupßciTAevv. In der
Nacht vom 9. auf den 10. Febr. 1977 erschien mir im Traum zu Legon
(Ghana) das griechische Wort GDpßdÄAeiv. Ich interpretierte diesen Traum
als eine Aufforderung, eine kleine Wortstudie über das nur bei Lukas begegnende

Wort vorzunehmen. Dieser Aufforderung komme ich nach sechs

Jahren endlich nach. Die sieben zu besprechenden Stellen illustrieren das

Thema der Reziprozität.

33 J.Blauw (A. 1), 150.
34 G. Schrenk, ThWIV, 221,19-23.
35 G. Hasel, The Remnant. The History and Theology of the Remnant Idea from Genesis to

Isajah, Michigan 1974.
36 B.Duhm, Das Buch Jeremia (1901) 17.
37 W. Bieder, Christliche Existenz nach dem Jakobusbrief, ThZ5 (1949) 97.
38 W. Bieder, Vorlesung über den Jakobusbrief, Ms., 1948, S.81.



W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis 143

1. Nach Lk 14,28 ff. will die Nachfolge Jesu überlegt sein: «Jesus mutet
keinem seine Jüngerschaft zu, wenn sie über seine Kraft geht, er sie nicht
festhalten und vollenden kann.»39 Um das zu illustrieren, führt Jesus die
Überlegung eines Kriegsmannes an, der vor der Frage steht, ob er sich
kriegerische Auseinandersetzungen leisten (ou|j,ßaA,eiv etç7iôXe|4.ov) oder in
Friedensverhandlungen eintreten soll. Diese militärischen Überlegungen lassen
sich aktualisieren: In den gegenwärtigen weltpolitischen Auseinandersetzungen

hat man sich zu fragen, ob man trotz aller unliebsamen Erfahrungen auf
allen Seiten auf einen Konfrontationskurs zusteuern soll oder ob man in
Überwindung der eigenen Feindbilder sich mit den Gegnern an einen Tisch
setzen und nach gemeinsamen Lösungen dringendster Probleme suchen

muss. Auch eine solche Überlegung gehört zur Nachfolge Jesu!
2. Auf dem Areopag setzten sich einige der epikuräischen und stoischen

Philosophen mit Paulus auseinander (Act 17,18: aoveßaTAov cuncö). Der
Dativ bringt als Dativus incommodi40 die Kollision zum Ausdruck. Es handelt

sich um einen unechten Dialog. Für die Philosophen ist Paulus ein
Schwätzer, der zusammengelesenes Zeug vorträgt. Das will sagen, dass sie

ihren Gesprächspartner nicht verstanden haben. So verraten sie, dass sie die

Voraussetzungen für einen echten Dialog nicht mitbringen. Nur wer der
anderen Seite noch zu lauschen vermag, kann den eigenen misstrauischen
Skeptizismus überwinden. In den heutigen Auseinandersetzungen, z. B.
zwischen «progressiven» und «evangelikalen» Gruppen, ist immer wieder zu
beobachten, dass es an der wechselseitigen Hörfähigkeit mangelt,41 was eine

Voraussetzung für einen echten reziproken Dialog wäre.
3. Jesus hat sich mit Pharisäern und Gesetzeslehrern auseinandergesetzt

(Lk 11,37-54). Nach dem Bericht des Lukas tritt hier, anders als in Lk 2,46,
die Hartnäckigkeit der Gegner Jesu (vgl. Act 7,51) zutage, die «so aufgebracht
waren gegen Jesus, dass sie ihm von da an bei jeder Gelegenheit auflauerten,
um ihn durch hinterhältige Fragen in eine Falle zu locken» (V. 53 f.). Während

Lk 2,46 der Beginn eines sinnvollen Gesprächs zwischen Jesus und den
Gesetzeslehrern in Gang kommen wollte, hat sich die Situation in Kap. 11

verhärtet. Der freimütig angreifende Jesus soll durch ein Kreuzverhör erledigt

werden. Der bessere Text verwendet das Verbum àTrooxopaxfÇeiv
(«ausfragen, vorsagen»). Die jüdischen Gegner Jesu kommen sich als die wissenden

Lehrer vor, die den Schüler befragen und ihm die rechten Antworten

39 A.Schlatter, Das Evangelium des Lukas (21960) 344.
40 Blass-Debrunner §188.
41 «Der erste Schritt ist, hören lernen, hören wollen, das Durcheinander in sich selbst fallen

lassen», Tibetanisches Totenbuch, zit. bei Fl. Langegger (A. 22) 209.



144 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

diktieren, die er zu lernen hat.42 D braucht in diesem Zusammenhang oup-
ßctkkstv. Wie in Act 17,18 wird damit auch hier der Kollisionskurs
unterstrichen: Mit ihrer Debattierkunst suchen die Gegner Jesus aufs Glatteis zu
führen und zeigen damit, dass sie ihn nicht anerkennen als den, der das
massgebende Wort zu sagen hat. Damit dass sie Jesus ablehnen, verraten sie sich
als hörunfahige Menschen, die damit auch aufeinander zu hören nicht mehr
in der Lage sind.

4. Act 4,5 blickt der Leser in eine Szene hinein, die eine gemeinsame
Verlegenheit offenbart, in der Menschen sich zusammentun (sie berieten
miteinander ouveßaLLov rcpôç <xAAf|Xouç), um über eine Frage gemeinsam
schlüssig zu werden. Es bleibt offen, ob die Verlegenheit sich zur Gelegenheit
wandelt, das Gute zu ergreifen. Die von verschiedenen Seiten zusammengebrachten

Beiträge müssen nicht ohne weiteres zu einer heilsamen Reziprozität

führen. Es hängt sehr wesentlich davon ab, ob die Beratenden aus einer
Meditation herkommen oder nicht. Das führt uns zum nächsten Punkt.

5. Lk 2,19 gewinnt oupßäkkeiv einen meditativen Sinn. Über die
«Verwunderung aller» (2,18) geht Maria hinaus. Sie hat nicht nur Worte vernommen,

die an sie herangetragen werden, sondern (ôs) nimmt die gehörten
Worte in sich aufund birgt sie in sich wie in einem Schatzhaus (vgl. Mt 10,35).
Die aufgespeicherte Kunde benützt Maria, um das Wort in sich «hin- und
herzubewegen». Vom menschlichen Zentrum des Herzens her sollen die
intellektuellen Gedankenregungen ihre gehaltvolle Tiefe erhalten. Es dürfte
vor allem der Dienst der Frau in der Kirche sein, auf dieses Zentrum
hinzuweisen, damit die an ihren Intellektualismen krankenden Männer ihre
eigene weibliche Komponente wiederentdecken lernen.43

6. Im Wir-Bericht Act 20,14 wird erzählt, wie Paulus mit der Reisegesellschaft,

die er vorher verlassen hatte, in Assos «wieder zusammentraf» (ouv-

42 Liddell-Scott: «teach by dictation... as a master his pupil». De Wette sah so den idealen

Theologiestudenten vor Augen. Der Unitarier Theodore Parker hatte De Wette in Basel 1844

besucht. In einem Brief berichtete er von einem Besuch des Basler Professors in Halle und Jena.

Dort sprach er zu den Studenten «and advised them to study their books, get their lessons, and

keep silent» (Bo Reicke, W. M. L. De Wette's Contributions to Biblical Theology, NTS 29, 304).
90 Jahre später konnte Karl Barth etwas ganz Ähnliches schreiben: «Der Student soll studieren,
dass heisst hören, was Andere sagen, lesen, was Andere geschrieben haben, um hernach in der

Lage zu sein, selber in gehaltvoller Weise das Wort zu ergreifen» (in: Max Lackmann, Herr,
wohin sollen wir gehen? Th Ex 11 [1934]: «Zum Geleit»). Immerhin fügte Barth bei: «Keine
Regel ohne Ausnahme, es besteht die Möglichkeit, dass tatsächlich auch einmal ein Student
öffentlich etwas Ordentliches zu sagen haben könnte»...!

43 Vgl. H. Wolff, Jesus der Mann, die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht (1975). Das

Buch führt über die patriarchalischen und matriarchalischen Missverständnisse hinaus und lässt

den Menschen beim androgynen Jesus lernen.



W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis 145

eßaTAev rpïv). So wird die Wiedervereinigung vorübergehend Getrennter
berichtet. Die äusseren Bedingungen eines zu erwartenden Gesprächs werden

genannt: Menschen begegnen einander aufs neue. Die einsame Wanderung
führt zur Wiederaufnahme abgebrochener Gespräche. Im missionarischen
Kontext der Kirche ist ein gesunder Rhythmus nötig zwischen einsamer
Wanderung und gemeinsamer Reise. Den Rhythmus zwischen Alleingang
und gemeinsamer Fahrt findet, wer seine Selbständigkeit in Gott nicht mit der
stets geforderten Geschwisterlichkeit in Konflikt kommen lässt.

7. Apollos wird nach Act 18,27 von den Brüdern ermutigt, eine Reise nach
Achaja zu unternehmen. Er soll diese Reise aber nicht als ein gelehrter
einsamer Mann antreten, der mit seinen eigenen theologischen Ideen andere
beglücken will, sondern als ein besonders begabtes Glied der christlichen
Gemeinde. Als ein zum Dienst in der ganzen Provinz ausersehener Apostel
«wurde er eine grosse Hilfe für die, die durch die Gnade zum Glauben
gekommen waren» (auveßdA,8io 7toÀ,u). Hilfsmittel für diesen Dienst waren
ihm nicht nur die alexandrinische Religionsphilosophie, die Kenntnis des

Alten Testamentes, seine rhetorische Begabung, sondern auch der Dienst der
Laien Aquila und Priszilla, für den er offen war, um die judenchristliche
Interpretation des Evangeliums mit Verständnis in seine hellenistisch
geprägte Theologie aufzunehmen. Er Hess sich durch die Laien den alttesta-
mentlichen Wurzelgrund des christlichen Glaubens blosslegen, damit seine

hellenistisch gefärbte christliche Tätigkeit eine tragende Basis bekäme. So

konnte er ein hilfreicher «Begiesser» in Korinth werden (I Kor 3,6).

III

Nimmt man die Reziprozität des Dienstes in der Kirche ernst, ist man zum
Abbau des Hierarchischen im landläufigen Sinn gerufen. Ein Mann wie
J. Gossner scheint aus der «Hierarchie der Kirche» ausgewandert zu sein, um
die verborgene Gegenwart des Herrn Jesus Christus unter den Leuten in der
Welt zu erfahren.44 Freilich, spricht man vom Abbau des Hierarchischen, so

wird man gleichzeitig nach einem neuen Sinn des Hierarchischen fragen
müssen. Wenn ap%opai nicht nur «herrschen», sondern auch «einen Anfang

44 «Wenn darüber ein Kummer entsteht, dass wir von Ihm abwesend sind und dass Er selbst
nicht mehr in dieser Welt zu sehen ist, so kann man sich in etwas darin beruhigen, dass noch
Menschen da sind, die ihm so ähnlich sind. Wenn ER einmal wiederkommen wird, so wird er die
Leute freundlich anblicken, die seine Person anderen recht vor Augen gestellt haben, bei denen
einem jeden der Heiland hat einfallen können» (J. Gossner, Geist des Lebens und der Lehre Jesu

Christi im Nte, Nürnberg 1818, zu Mt 11,27).



146 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

machen» heissen kann (Mt 11,7 u. ö.) und wenn «das Heilige» nicht nur an all
das erinnert, was der Christ als Dienst der Götzen verwerfen muss,45 sondern,
nach Rom 7,12, das Gesetz in der Form des Gebotes «heilig» heisst, so wird
der Hörer des Gesetzes als Täter der ihm gestellten Aufgabe (Jak 1,22.25)
«zum Leben» geführt (Rom 7,10). Und zu der ihm gestellten Aufgabe kann es

gehören, «führend voranzugehen», «initiativ vorzugehen»46. Sind die àp%af
Christus Untertan gemacht (Eph 1,21), so sind sie doch auch in ihm «geschaffen»

(Kol 1,16): d.h. die menschlichen Initiativen werden nicht nur in ihrer
Unrechtmässigkeit verurteilt, sondern in ihrer Rechtmässigkeit in Anspruch
genommen für den heiligen göttlichen Willen. Von da aus ist der dynamische
Sinn des Hierarchischen im Blick auf die Reziprozität des Dienstes
herauszuarbeiten. Es bleibt dann immer eine offene Frage, wer bei der Funktion der
Führung zugleich vorangeht und dient.

Die missionstheologische Konsequenz dieses Sachverhaltes ist es, dass das

«Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis» sich dem «Volk»
gegenüber in neuer Weise zu öffnen berufen ist, wie ja auch Jesus gegenüber
dem Volk offen war.47 Die europäische und amerikanische Christenheit hat
in dieser Hinsicht von der indonesischen Christenheit, der südamerikanischen

Befreiungstheologie und der koreanischen Minjung-Theologie zu
lernen. Dafür drei kurze Hinweise:

1. An der 168. Jahresfeier der Basler Mission hielt Pfr. Chr. Zimmermann
ein Kurzreferat über die «Kirche von Mund zu Mund» im Blick auf
Kalimantan (Indonesien). In seinem Referat wies er hin auf die gelebte Offenheit
der Kirche gegenüber dem Volk: «Vom Volk lernen und mit dem Volk
lernen», das gehört offenbar, wie ich zu interpretieren suche, zum «schönen
Wandel, von dem I Petr 2,12 die Rede ist. Dabei muss man wissen, dass das

Volk <mündlich lebt>, <Kirche von Mund zu Mund> ist die einzige Kirchenform,

die zum Volk kommt, weil sie mit dem Volk die mündliche Kultur der
Begegnung teilt».48

2. Was für Kalimantan gilt, gilt auch für Lateinamerika. Die südamerikanischen

Theologen E.Arns und L.Boff betonen, dass vom Volk noch viel
zu lernen ist, weil es sich durch beharrliche Arbeit und Hoffnung auszeichnet.
Was Leben und was Freude im Leiden heisst, kann man vom Volk lernen.

45 G. Schrenk, ThWIII, 229,18 f.
46 «Es ist etwas Herrliches an diesen Männern der kühnen Initiative, die sich von der

landesüblichen Gewohnheit, Lässigkeit und Befangenheit nicht mitschleppen lassen, die im
Durchschreiten des eigenen Weges nicht etwa nur sich selbst, vielmehr der Umwelt unbetretene Wege
erschliessen» (Heinrich Barth, Grundlagen der Gemeinschaft, 1943, 47).

47 G. Eichholz, Auslegung der Bergpredigt (1970) 23.
48 168. Jahresfest der Basler Mission 1983, 40.43.



W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis 147

Freude kommt weder von den Gütern noch vom Kapital.49 Diese Öffnung
gegenüber dem Volk führt dazu, dass man auf Traditionen zu verzichten
lernt, um die Geschichte voranzutreiben.50 Die Offenheit gegenüber dem
Volk gehört zusammen mit der Offenheit gegenüber den zukünftigen
Möglichkeiten Gottes: «An das Reich Gottes glauben heisst an einen endgültigen
und positiven Sinn der Geschichte glauben, heisst behaupten, dass die Utopie
realistischer ist als die Last der Fakten, und heisst schliesslich die Wahrheit
von Welt und Mensch weder in der Vergangenheit noch ganz in der Gegenwart,

sondern in der Zukunft zu sehen».51 Das Drama der Geschichte stellt
Boff der Tragödie gegenüber, die kein gutes Ende findet.

3. Ich hatte Gelegenheit, am 20. Juni 1972 anlässlich eines persönlichen
Gesprächs bei der Genesis der koreanischen Minjung-Theologie in Seoul

(Südkorea) dabeizusein.52 Kim Yong Bock, einer ihrer Begründer, führte
dabei aus:

a. der innerwestliche Gegensatz von «Kirche» und «Welt» ist zu
relativieren;

b. die «Verantwortlichkeit eines Missionswerkes für das Volk» übersieht,
dass echt «für» Menschen nur die eintreten können, die «mit» ihnen als

Trägern fragender Weisheit zusammenzusein sich bemühen;
c. «schwanger für die Zukunft» können Gremien nicht mehr sein, die sich

im Spannungsfeld von «Missionsgesellschaft» und «Kirche» zu zerreiben
suchen und dabei vergessen, dass sie so immer weiter abrücken von der
lebendigen Volkstheologie, die von de-placed persons ausgeht, die nach dem
rechten «Topos» unterwegs sind, d.h. dem «Raum», in dem Gottes «Licht»
für alle Menschen aufleuchten will (I Petr 2,9.12), in der universalen Angst
und dem international gewordenen Wahnsinn;53

49 Radiogespräch zwischen Ludw. Kaufmann und Kardinal Evaristo Arns und dem Theologen

Leonardo Boff vom 1. April 1983.
50 Vgl. Tradition und Traditionen, II. Arbeitsheft zur 4. Weltkonferenz für Glauben und

Kirchenverfassung, Rez. in EMM 1963,170 (W. Bieder): «Man wird zu prüfen haben, ob und wie
die wahre Tradition in den Traditionen hörbar und sichtbar wird. Es wird dann jeweils an den

Tag kommen, ob der göttliche <Tradent>, der sich ja selber in die Hände der Sünder<übergab>, das

Heft in den Händen hat oder der Mensch als <traditor> Verräter) die ihm anvertraute Sache zu
verraten sucht.»

51 L. Boff, Vater unser, ein Gebet umfassender Befreiung (1981) 104.
52 Vgl. dazu Kirchenblatt f.d. ref. Schweiz 1983, 247f.: H.U. Jäger, Minjung-Theologie:

Theologie aus dem Gefängnis. Zu erwarten ist die Publikation im Neukirchener Verlag:
Minjung. Theologie des Volkes Gottes in Südkorea.

53 Vgl. M. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft (41981) 35 : «Das Ansteigen des Wahnsinns,
seine stumme Invasion zeigt, dass die Welt ihrer letzten Katastrophe nahe ist», wobei «der
Wahnsinn durch seine Ausbreitung über die ganze Welt nur noch ein und dieselbe Sache wie der
Tod selbst sei»: scheint sich das für das 15. Jh. Geahnte im 20. Jh. zu erfüllen?



148 W. Bieder, Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis

d. kameradschaftlich bei den «Leuten» sein, auf sie hören, im Dialog mit
ihnen verkehren, ist ein verheissungsvollerer Weg als «Sendungen» in die

Wege zu leiten, um das Sterben von Organisationen zu verhindern, die in und
mit ihrer Missionsfestlichkeit schon längst ausgedient zu haben scheinen.

Aus diesen drei Hinweisen ist zu lernen. Wer kann und will das? Wer
angesichts dieser Beispiele apologetisch die Notwendigkeit der mündlichen
Verkündigung der grossen Taten Gottes unterstreicht (mit I Petr 2,10 im
Rücken) und eine Parallele meint ziehen zu können zur Volksideologie des

Dritten Reiches, um dieses in Vorschlag gebrachte Lernansinnen abzuwehren,

übersieht, dass unser europäischer Beitrag zu einer international gültigen
und regional relevanten «theologischen Existenz heute» vor allem und in
erster Linie bemüht zu sein hat, in «Erwartung von Licht und Lob» mit allen
Menschen guten Willens zusammen den kommenden Gottesoffenbarungen
entgegenzuwandern, damit von da aus und in diesem Kontext die allerdings
nötige Verkündigung der Heilstaten Gottes wieder vollmächtig ausgerufen
werden kann.

Werner Bieder


	Das Volk Gottes in Erwartung von Licht und Lobpreis : neutestamentlich-missionstheologische Erwägungen zur Ekklesiologie

