
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: "Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!" : Bemerkungen zu
Mk 9, 40 und Lk 9, 50

Autor: Baltensweiler, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!»

Bemerkungen zu Mk 9,40 und Lk 9,50

Das Wort, das uns bei Mk und Lk fast gleichlautend überliefert ist, kann
heute eine gewisse Aktualität für sich beanspruchen. Immer mehr Menschen
wollen keiner kirchlichen Organisation mehr angehören, obwohl sie sich von
der Botschaft Jesu angesprochen fühlen. Es taucht hier auch der ganze
Fragenkomplex auf, der mit dem Begriff des «anonymen Christentums» (Karl
Rahner) anvisiert wurde.

Es fehlt uns hier der Platz, auf diese ganze Problematik näher einzugehen.
Sie hängt sicher auch mit der volkskirchlichen Situation, den sog.
Landeskirchen, wie wir sie in Westeuropa und Skandinavien antreffen, zusammen.1

Da man in die Volkskirche hineingeboren wird, muss man ihr nicht beitreten,
sondern man kann allenfalls den Austritt erklären. So kommt es, dass wir in
jeder Gemeinde eine grosse Zahl von Namenschristen finden. Soll man diesen

Zustand akzeptieren, und kann man sich allenfalls zu seiner Rechtfertigung

auf das im Titel zitierte Wort berufen? Im folgenden soll diesen Fragen
ein wenig nachgegangen werden.

Die Schwierigkeiten, welche unser Text der Auslegung bietet, sind nicht
textkritischer,2 sondern sachlicher Natur. Man kann nämlich einen Widerspruch

zwischen unserem Wort und dem ähnlichen in Mt 12,30; Lk 11,23:
«Wer nicht mit mir ist, der ist gegen mich, und wer nicht mit mir sammelt, der
zerstreut» feststellen. Hier scheint gerade das Gegenteil von Mk 9,40; Lk
9,50 behauptet zu werden, so dass sich beide Worte gegenseitig ausschlössen.3

Ursprünglich stammen beide Worte aus Ciceros Rede für Quin tus Liga-
rius und bezeichnen dort tatsächlich verschiedene Verhaltensweisen.4 Im
Prozess vor Caesar erinnert er diesen an dessen eigenen Ausspruch,5 den er
folgendermassen zitiert: «Dich nämlich hörten wir sagen, wir hielten alle für

1 Zur heutigen Situation vgl. H. Baltensweiler, Kirchgemeinde in der Vorstadt, Zürich 1972,

bes. 40-45; H.-R. Müller-Schwefe, Art. Volkskirche, in: 3RGG, Bd. VI, 1458-1461; W.-D.
Marsch, Art. Kirche, in: Prakt. theolog. Handbuch, hg.v.G. Otto, Hamburg, 1970, 269-289;
W. Huber, Kirche, Stuttgart 1979, bes. 187-192.

2 A, D und der Mehrheitstext lesen in Mk 9,40 anstatt «uns» zweimal «euch», offenbar aus

Lk 9,50 eingedrungen. L u. X bieten Mischformen, indem sie wechselseitig «uns» und «euch»

austauschen, was kaum ursprünglich ist. Zu Lk 9,50 siehe weiter unten A.25.
3 So E. Klostermann, Das Markusevangelium, Tübingen 1950, 95.
4 Cicero, Pro Q. Ligario, 33.
5 Cicero, a.a.O.: valeat tua vox ilia... gelten soll jenes Wort von dir...



H. Baltensweiler, « Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!» 131

Gegner, die nicht mit uns seien; du (aber hieltest) alle, welche nicht gegen
dich seien, für die Deinen.»6 Mit «wir» bezeichnet Cicero offenbar die Partei
des Pompejus, welche im Bürgerkrieg die genannte Parole ausgegeben hatte.
Caesar hingegen vertrat die gegenteilige Auffassung und ist mit dieser
durchgedrungen.

Es lässt sich natürlich nicht beweisen, aber doch wahrscheinlich machen,
dass mit der Zeit beide Aussprüche zu Sprichwörtern wurden. Da sowohl
Pompejus wie Caesar sich im 1. Jh. v. Chr. im Nahen Osten aufhielten, ist
anzunehmen, dass zur Zeit Jesu (und der Evangelisten) diese Worte auch in
Palästina bekannt waren. Im Neuen Testament erscheinen sie nicht mehr

zusammen, sondern getrennt, und sie sind mit dem Übergang in die
sprichwörtliche Rede7 einzeln verwendbar geworden. Als «verbreitete Schlagwörter»8

können sie auch nicht mehr im absoluten Sinn «wahr» oder «falsch»
sein9. Sie bekommen vielmehr ihren Sinn durch den Zusammenhang, in
welchem sie zitiert werden.

Während man früher Jesus selbst für das Auseinanderklaffen beider
Logien verantwortlich machen wollte,10 sieht man heute, dass sie den Ab-
schluss zweier selbständiger Überlieferungsstücke bilden. Man könnte darum
versucht sein, den Widerspruch überlieferungsgeschichtlich und
redaktionsgeschichtlich11 zu erklären. Nun stehen aber die Perikope vom fremden
Dämonenaustreiber (Mk 9,38-40/Lk 9,49f.) und diejenige vom Vorwurf an
Jesus, er treibe mit Hilfe des Beelzebul die Dämonen aus (Mt 12,22-30/Lk

6 Cicero, a. a. O. : Te enim dicere audiebamus, nos omnes adversarios putare, nisi qui nobis-

cum essent; te omnes, qui contra te non essent, tuos.
I Über weitere Sprichwörter, auch aus dem hellenistisch-griechischen Spruchgut, welche

sich im NT finden, vgl. F. Hauck, ThWb V, 854 A. 97.
8 G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas, Bd. I, Gütersloh 1977, 225; J. Gnilka, Das

Evangelium nach Markus, Bd. II, Zürich 1979, 59, denkt an ein Weisheitswort.
9 E.Haenchen, Der Weg Jesu, Berlin 1968, 327.
10 W. Nestle, «Wer nicht mit mir ist, der ist wider mich», ZNW13 (1912) 84-87, glaubt, dass

Jesus sich in einer fast gleichen Situation ganz verschieden verhalten habe. Allerdings will er
nicht eine biographisch-psychologische Erklärung dieses Phänomens geben und lehnt eine

Argumentation, dass Jesus verschiedenen Stimmungen unterworfen gewesen sei, ab. Während er
auf eine Erklärung dieses Widerspruchs verzichtet, bietet A. Fridrichsen, ZNW13 (1912) 280,
eine Lösung an, die allerdings nicht ganz überzeugen kann. Er glaubt, dass das Wort Jesu «Wer
nicht für mich ist, ist wider mich ; wer nicht mit mir sammelt, der zerstreut» wohl aufJesus selbst

zurückgehe; aber es werde hier von Jesus die Meinung des Beelzebul wiedergegeben, und man
müsse deshalb den Satz als ein Zitat in Anführungszeichen setzen.

II W. Schmithals, Das Evangelium nach Markus, Bd. II, Gütersloh 1979,430, vermutet, dass

die Spruchüberlieferung in Mt 12,30 und Lk 11,23 die Basis von Mk 9,38-40 gewesen sei, wobei
Mk 9,40 eine freie «opportunistische» Verwendung des ursprünglichen Grundsatzes darstelle.



132 H. Baltensweiler, «Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!»

11,14-23), überhaupt nicht miteinander in Konkurrenz. Wohl gehen beide

vom Phänomen des Exorzismus aus, entwickeln aber doch eine beachtliche
Eigendynamik. Beim fremden Dämonenaustreiber ist der Exorzismus nur
der Anlass zum Jüngergespräch über die Toleranz. Darum kann es dort
heissen: Wer nicht gegen uns ist, ist für uns In der Beelzebul-Diskussion aber
geht es um eine Auseinandersetzung über die Vollmachtsfrage mit Gegnern.
Und da ist es einleuchtend, dass man angesichts der Tatsache, dass Jesus im
Kampf gegen den Widersacher Dämonen austreibt, nicht neutral bleiben
kann.12

Lukas bringt in seinem Evangelium sowohl die Perikope vom fremden
Dämonenaustreiber als auch jene mit der Beelzebul-Diskussion, weil er
offenbar in den diese Perikopen abschliessenden Worten keinen Gegensatz
sah. Wenn Matthäus die Perikope vom fremden Dämonenaustreiber weg-
lässt, so kaum, weil er sie als im Widerspruch zur Beelzebul-Perikope stehend

fand, wie auch schon vermutet wurde.13 Viel eher dürfte er eine Spannung zu
Mt 7,22 empfunden haben, wo solche, die in Jesu Namen Dämonen
ausgetrieben haben, abgelehnt wurden, obschon sie sogar meinten, zu Jesus zu
gehören.

Doch kehren wir nun zur Besprechung von Mk 9,40/Lk 9,50 zurück. In
Mk 9,33-50 liegt ein Komplex vor, der aus Anweisungen an die Jünger
besteht und sich aus verschiedenen Traditionen zusammensetzt. Es scheint
ein Stichwort-Zusammenhang vorzuliegen,14 in einem Fall vielleicht auch
thematische Berührung.15 Das Gespräch zwischen Jesus und den Jüngern
über den fremden Exorzisten hebt sich als eigenständige Überlieferung ab und
umfasst die V. 38-40.16 Fraglich ist allerdings, ob V. 40 schon ursprünglich
jesuanisch ist, gerade wenn man den Sprichwortcharakter des Wortes in

12 G.Schneider (A.8), 223.
13 Vgl. E. Haenchen (A.9), 334.
14 Vgl. «auf meinen Namen» V. 37 und 39; «in meinem Namen» V. 38 und 41; «(gross)

grösster - klein» V. 34 und 42; «zur Sünde verfuhrt» V.42f., 45 und 47.
15 Auch die Kinder (V. 36f.) gehören zu den Aussenseitern, wie der fremde Exorzist; dann

wäre als Thema anvisiert: Stellung der Gemeinde zu diesen, vgl. W.Schmithals (A. 11), 430.
Auch V.41 handelt wohl von einem Aussenseiter, vgl. J.Gnilka (A.8), 59.

16 Oft wird auch V.41 dazu gerechnet, vgl. die Zürcher Bibel; ferner J.Gnilka (A.8) 59, der
den Abschnitt bis V. 41 reichen lässt, aber dann doch V. 41 von V. 38 -40 abhebt, indem er sagt,
dass V.41 eigentlich besser an V.37 anschliessen würde. R.Pesch, Das Markusevangelium,
II.Teil, Freiburg 1977, 128 nimmt auch an, dass das Amenwort in V.41 zur Perikope gehört,
wobei V. 41 eine Anwendung von V. 40 darstelle. Da aber V. 41 für sich selber spricht, ist es m. E.

unwahrscheinlich, dass V.41 von Haus aus zur Perikope gehört hat. Die Anfügung könnte auf
den erwähnten Stichwortzusammenhang «auf meinen Namen» zurückgeführt werden.



H. Baltensweiler, « Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch) !» 133

Rechnung stellt. Auf alle Fälle ist mit V. 39 ein sinnvoller Abschluss des

Gesprächs erreicht. Die Anfügung von V. 40 könnte bereits aufder Jesusstufe

geschehen sein. Wahrscheinlicher aber handelt es sich um eine spätere
Interpretation im Sinn einer Verallgemeinerung.17

Hingegen gibt es m. E. keine stichhaltigen Gründe, an der Historizität der
Episode zu zweifeln.18 Tatsächlich hängt die Beurteilung der Historizität
weitgehend von der Frage ab, ob es denkbar ist, dass schon zu Lebzeiten Jesu

von andern Exorzisten «in seinem Namen» Dämonen ausgetrieben wurden.19

Diese Frage kann man m.E. nicht einfach mit Ja oder Nein beantworten, da

Hinweise auf andere gleichartige Vorkommnisse20 nicht unbedingt schlüssig
sind. Das stärkste Argument für die Historizität dürfte aber «die
ungeschminkte Bewahrung des Gegensatzes zwischen der Intoleranz der Jünger
und der Toleranz Jesu»21 darstellen.

Es fehlt uns hier der Platz, auf die Bedeutung, welche der Exorzismus im
Leben Jesu spielte, einzugehen.22 Diese kann nicht hoch genug eingeschätzt

17 In der Gleichnisforschung lässt sich oft nachweisen, dass Sprichwörter den Gleichnissen
angefügt werden. Sie sind als Anhängsel erkennbar, weil sie die Pointe des Gleichnisses verfehlen
und sich so als sekundäre Deutungen zu erkennen geben (z.B. Mt 20,16; Lk 16,10; u.a.). Man
könnte sagen, dass auch in V.40 eine Verallgemeinerung des in V. 39 angegebenen konkreten
Nützlichkeitsstandpunktes versucht wird.

18 Wenn E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus, Göttingen 1968,111, gegen die Historizität

der Perikope anführt, dass die zweimalige Formulierung «uns nachfolgen» auffällig sei,

dann kann das nicht überzeugen. Denn das «uns» kann ja auch die ganze Gruppe um Jesus, ihn
miteingeschlossen, bezeichnen. Auch das zweite Argument, dass das Verhalten der Jünger z. Z.
Jesu unmöglich gewesen sei, weil sie ja nie als eine selbständige, ohne Jesus handelnde Gruppe
aufgetreten seien, kann nicht durchgehalten werden. Gerade vorher, bei der Heilung des

epileptischen Knaben, sagt der Vater Mk 9,17: «Ich habe deinen Jüngern gesagt, sie möchten den

Geist austreiben, sie konnten es nicht.» Offenbar treten die Jünger hier doch als eine selbständige
Gruppe auf.

19 Diese Frage wird immer wieder gestellt, so zuletzt bei J. Gnilka (A. 8), 61. Sie wird bejaht
von E.Wilhelms, Der fremde Exorzist, StTh3 (1949) 162-171, von J.Roloff, Das Kerygma und
der irdische Jesus, Göttingen, 1970,185, u. v. a. Die Frage verneinen hingegen z. B. E. Haenchen
(A.9), 327 ; R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen, 1957,23f. (mit
Ergänzungsheften), u.v.a.m.

20 Dass später etwa mit dem Namen Salomos Exorzismen durchgeführt wurden, berichtet
Josephus. Aber wir erfahren nichts darüber, ob das schon zu Lebzeiten Salomos geschah (Jos Ant
8,42ff. und 45ff.; vgl. ThWb V, 465).

21 R.Pesch (A. 16), 109. Als weitere Argumente führt er u.a. an: Die sprachliche Fassung des

Textes, die Nennung des Zebedaiden Johannes, der Wechsel von V. 38 «uns» zu V. 39 «mir» und
die Anrede Jesu mit «Lehrer».

22 Über den Exorzismus Jesu vgl. O. Böttcher, Art. Exorzismus I, in: Theol. Realenzyklopädie,

Bd. 10 (1982), 447-450 (dort weitere Lit.-Angaben!); G.Theissen, Urchristliche
Wundergeschichten, Gütersloh 1974, 94flf.



134 H. Baltensweiler, «Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!»

werden, sind doch die Exorzismen Jesu unmittelbar mit seiner Person und
Botschaft verknüpft. Zu denken ist an Lk 11,20: «Wenn ich dagegen durch
den Finger Gottes die Dämonen austreibe, so ist ja das Reich Gottes zu euch

gekommen.» Jesus hat «die Dämonenaustreibungen ausdrücklich als escha-

tologische Verwirklichung der Herrschaft Gottes angesehen».23 Im
Zusammenhang unserer Fragestellung bedeutet das, dass das Thema der Toleranz
an einem zentralen Inhalt der Botschaft und des Verhaltens Jesu verdeutlicht
wird.

Sowohl Markus als auch Fukas haben die Perikope vom fremden Dämo-
nenaustreiber in ihre Evangelien aufgenommen. Dies beweist, dass die Frage
der Zugehörigkeit zur Gemeinde in jener Zeit problematisch war. In Mk
9,39, wo gesagt wird, dass einer, der «auf den Namen Jesu hin» eine machtvolle

Tat tue, nicht unmittelbar nachher Böses über Jesus reden würde,
könnte eine Verfolgungssituation für die Gemeinde vorausgesetzt sein.24 Man
wäre dann überjeden Sympathisanten, der nicht als Feind auftritt, froh. Diese
Annahme ist aber zumindest für Lukas nicht zwingend. Er lässt ja diese

Begründung für die Toleranz der Jünger gegenüber einem solchen, der nicht
mit ihnen nachfolgt, weg. Er bringt als Antwort auf die Frage des Johannes

nur das Sprichwort Lk 9,50.25

Wir wissen, dass im Urchristentum viele Exorzismen (und Heilungen) «im
Namen Jesu» stattfanden.26 Sie waren zum grossen Teil massgebend für den

Erfolg der urchristlichen Mission. Nach Lk 9,1 hat Jesus den Zwölfen Macht
über die Dämonen gegeben, und nach Lk 10,17 hatte sich der Erfolg auch
eingestellt. Wir erfahren aus Mt 7,22 und Act 16,18, dass Dämonenaustrei-

23 K. Seybold/U. Müller, Krankheit und Heilung, Stuttgart 1978, 104.
24 So W.Grundmann, Das Ev. nach Mk, Berlin 1977, 264; W.Schmithals (A. 11), 427.
25 Vielleicht erklärt sich aus dieser Tatsache auch die merkwürdige Verwilderung des Textes,

die in Mk 9,40 nicht festzustellen ist. Mk 9,40 war durch die Antwort im vorausgehenden V. 39

präjudiziert, während in Lk 9,50 mit dem alleinstehenden Sprichwort eher experimentiert
werden konnte. Das trifft vor allem auf die Einfügung weniger Handschriften am Schluss von
V.49 zu; die Antwort Jesu, «hindert ihn nicht», wird ergänzt durch «denn er ist nicht gegen
euch», wobei erst darnach V. 50 folgt. In Papyrus 45 aber fallt V. 50 ganz weg und die Antwort
Jesu lautet nun: «Hindert ihn nicht Denn er ist nicht gegen euch und nicht für euch.» Hier liegt
tatsächlich eine Neuinterpretation vor, welche die Sachfrage unentschieden lassen will. Eine
deutliche Erleichterung! - Die übrigen Ersetzungen und wechselweisen Umstellungen von
«euch» und «uns» können alle als Einwirkungen aus der Parallelstelle oder als Mischformen
erklärt werden.

26 Exorzismen werden erwähnt in Mt 7,22 («in deinem Namen») und in Act 16,18 («im
Namen Jesu Christi»); eine Heilung in Act 3,6 («im Namen Jesu») und eine rituelle Salbung in
Jak 5,14 («im Namen des Herrn»).



H. Baltensweiler, «Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!» 135

bungen «im Namen Jesu» weitergehen, und die Szene in Act 19,13-16 mit
den Söhnen des Skeuas beweist uns, dass auch jüdische Exorzisten mit dem
Namen Jesu zu heilen versuchten. Man muss sich deshalb fragen, ob die

Anweisung in Mk 9,40/Lk 9,50 nicht wirklich nur im Falle fremder
Exorzisten Gültigkeit hatte, und zwar, wie Act 19,13-16 zeigt, nur im Falle von
erfolgreich wirkenden Exorzisten.

Viele Kommentatoren weiten unser Wort, ohne diese Zwischenstufe zu
beachten, sofort ins Allgemeine aus. Sie sehen in ihm eine Regel, welche die

Zugehörigkeit zur Gemeinde ordnen und die Grenzen offenhalten soll im
Sinne einer grossen Toleranz.27 Die Gemeindeglieder würden ermahnt,
einen, der sich nicht der Gemeinde anschliessen wolle, nicht zu verachten
oder ihn gar als Gegner zu betrachten.28 So kann dann weiter gefolgert werden,

dass es ein loyales Wirken für Jesus auch ausserhalb des Jüngerkreises
gegeben haben müsse.29 Damit wird unser Wort aber sicher überinterpretiert.
Das gleiche ist auch der Fall, wenn erwogen wird, «dass ein Mensch, solange
er sich nicht ausdrücklich von Jesus scheidet (<Verflucht sei Jesus> I Kor
12,3!), zur Gemeinde gehört».30

Natürlich kann man sagen, dass das dämonistische Weltbild, welches den

Erzählungen des Neuen Testamentes zugrunde liegt, von uns heutigen
Menschen nicht mehr akzeptiert wird und wir deshalb als unverzichtbare Forderung

dieser Epoche an uns die intensive Zuwendung unsererseits zu den
Kranken im allgemeinen ansehen müssten.31 So richtig die erste Feststellung
ist, so muss doch das oben Gesagte im Auge behalten werden: Die Exorzismen

Jesu sind in ganz besonderer Weise mit seiner Botschaft verknüpft.
Wenn es sich bei den Aussenseitern um Menschen handelt, die «im Namen
Jesu» Dämonen austreiben, so sind diese sehr wahrscheinlich «nicht fern
vom Reiche Gottes». In keiner Weise erinnern sie uns an die heute so
zahlreichen Namenschristen. Denn diese zeichnen sich ja gerade durch ihr absolut

passives Verhalten aus. Was nun die in Mk 9,40/Ek 9,50 erwähnten
Aussenseiter betrifft, so wird ja gerade ihr aktives Handeln überhaupt erst

zum Anlass, dass die ganze Problematik aufbricht.
Wenn wir mit der Erkenntnis Ernst machen, dass das die Perikope vom

fremden Exorzisten abschliessende Sprichwort aus sich allein heraus nicht

27 R.Pesch (A. 16), 110.
28 So W.Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin o.J., 197, der aber doch den

Exorzismushintergrund nicht ganz ausblendet.
29 G. Schneider (A. 8), 223.
30 Ed. Schweizer (A. 18), 111.

31 O.Böttcher (A.22), 750.



136 H. Baltensweiler, « Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist fiir uns (euch)!»

verständlich ist, sondern seinen Sinn erst vom Zusammenhang her bekommt,
in welchem es zitiert wird, dann wird gerade die Aktivität des «Aussenseiters»

zum entscheidenden Kriterium. Das heisst: Wir müssen unsere Anfangsfrage
im Hinblick auf unsere volkskirchliche Situation differenziert beantworten.
Sicher kann der Ausspruch in Mk 9,40/Lk 9,50 nicht ein «Christentum der
Passivmitglieder» rechtfertigen. Er erinnert uns aber daran, dass Gott mehr
Arbeiter in seine Ernte sendet als wir, gefangen in unseren kirchlichen Grenzen,

ahnen und auch wahrhaben wollen. Insofern ermahnt uns das Wort
tatsächlich zur Toleranz.

Heinrich Baltensweiler


	"Wer nicht gegen uns (euch) ist, ist für uns (euch)!" : Bemerkungen zu Mk 9, 40 und Lk 9, 50

