Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Weg des Lebens : eine Studie zu Psalm 16
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Weg des Lebens

Eine Studie zu Psalm 16

1. Wie iibersetzt man den Ausdruck ‘rah hayyim in Ps 16,117 «Weg des
Lebens» (1), «Weg von (der) Lebenden» (2) oder « Weg zum Leben» (3)? Die
zweite Moglichkeit wird — soweit ich sehe — nicht vertreten, obgleich sie
grammatisch durchaus zuléssig wire. Sie zerfliesst — und dies hat ja fiir den
Ubersetzer auch seine Vorteile — mit der ersten Moglichkeit, die als wortliche
Wiedergabe des Ausdrucks in seinen beiden Elementen weite Verbreitung
geniesst. Daneben steht die dritte Moglichkeit, die als Deuteelement die
Angabe einer Richtung beifiigt.” Nun muss man sich fragen, woher der
Ubersetzer seine Kriterien nimmt. Es konnte sein, dass ihm die entsprechen-
den neutestamentlichen Stellen im Ohr klingen. Act 2,25ff. zitiert einen
langeren Passus aus Ps 16 (LXX Ps 15), nimlich V.8-11 in christologischer
Ausdeutung. David hat als Prophet vorausschauend von der Auferstehung
Christi geredet (Act 2,20, vgl. 13,35); so ist auch kein Zweifel, dass die
Psalmverse als Worte Christi zu verstehen sind: «Du hast mir Wege des
Lebens kundgetan».® Sie beziehen sich auf die Ereignisse, die Christus aus
dem Hades zum Himmel aufsteigen liessen (2,34) und so ins Leben zur
Rechten Gottes gefiihrt haben (2,33).* Auch eine neutestamentliche Kern-
stelle wie Mt 7,13 f.: «Und die Pforte ist eng, und der Weg ist schmal, der zum
Leben fiihrt»® kann von direktem Einfluss auf eine christliche Ubersetzung
von Ps 16 sein, und die altkirchliche Psalmenauslegung hat die Stelle offenbar
durchgehend so interpretiert.® Aber auch die édltere rabbinische Auslegung
geht davon aus, dass der Weg des Lebens als Weg zum Leben zu verstehen ist,

I Die Stelle wurde in der Auslegungsgeschichte relativ hiaufig behandelt, zuletzt von W. Quin-
tens, Le chemin de la vie dans psaume XVI, EThL55 (1979) 233-242, und in der schénen
Zusammenstellung in Bijdragen4l (1980): W.A.M. Beuken, Psalm16: The Path to life, 368 -
385; D.J. van Uden, «Als je leven zoekt». De interpretatie van het woord «leven» in Ps 16,11 in
de rabbijnse literatur, 386 -400; H. auf der Maur, Zur Deutung von Ps 15 (16) in der alten Kirche,
401-418; Th. Bell, «...quia insignis est psalmus iste de insigni materia...» Martin Luther iiber
Psalm16 in den Operationes in Psalmos, 419-435.

2 Der Begriff «Lebensweg» kommt wegen seiner Beschrinkung auf das Biographische als
Ubersetzungsterminus nicht in Frage. HAL? iibersetzt: «(Weg) der z. Leben fiihrt» (84).

3 gyvdprodg ot 68ovg ofig wie LXX mit Aorist und Plural, dazu W. Michaelis, Art. 686¢,
ThWNT V (1954) 52; 88f.

4 Vgl. J. Dupont, L’interprétation des Psaumes dans les Actes des Apdtres, in: R. de Langhe
u.a., Le Psautier (1962) 361-366.

> W.Michaelis (A.3) 71fT.

5D.J. van Uden (A.1).



122 K. Seybold, Der Weg des Lebens

und zwar unabhéingig davon, ob es sich um das Leben in dieser oder der
kommenden Welt handelt. «If you seek life», als einzelner oder als Gemein-
de, dann kann dich der Heilige belehren, wie und wo man suchen muss, damit
man zum Leben kommt.’

Schon an jenen antiken Beispielen wird deutlich, wie sehr das Verstandnis
der Stelle von Vorstellungen und Voraussetzungen allgemeiner Art beein-
flusst ist. Will man verstehen, was der Psalmist mit dem Ausdruck sagen
wollte, muss man herauszufinden versuchen, was der Ausdruck seiner Her-
kunft nach bedeuten konnte und was er im Kontext dieses Psalms bewirken
sollte. Dazu sollen die folgenden Erwigungen dienen.

2. Das hebriische Wort ‘orah®, neben derek das hdufigste Lexem im
Wortfeld «Wegy», wird vor allem zur Bezeichnung des «Reisewegs», der
«Route» verwendet. An ihm haftet, wie aus den profiliertesten Derivaten der
Wortgruppe (Verbum «wandern»; ‘orhah «Karawane»; “ruhah «Wegzeh-
rung, Proviant») zu schliessen ist, die Vorstellung des Wanderns und Reisens
auf einer bestimmten Wegroute. Das gilt fiir den Weg der siegreichen persi-
schen Heere, den der Konig Kyros «mit eigenen Fiissen» gar nicht zu gehen
braucht (Jes 41,4), wie fiir die Wege, welche die Fische in den Meeren je
zuriicklegen (Ps 8,9), fiir die Bahn, in der die Sonne lduft «wie ein Held» (Ps
19,6), oder fiir die Spur, welche die Heuschrecken bei ithren unaufhaltsamen
Zugen hinterlassen (Joel 2,7). So bezieht sich ‘6rah auf die im Einzelfall
festzulegende Wegroute oder auf den jeweils zuriickgelegten Reiseweg und ist
insofern einerseits im Bedeutungsumfang enger, stirker konturiert als das
weitldufige derek, mit dem es puralisch oft in Parallele steht und auch einen
semantischen Grundbereich teilt («Pfad» trifft nur bei den dlteren Belegen zu,
z.B. Gen 49,17; Jdc 5,6). Andererseits ist ihm ein Trend zur Abstraktion
eigen, insofern, als die Bedeutung «Reiseplan, -weg, -route» leicht zu Vor-
stellungen wie vorgezeichnetes Verfahren, programmierter Ablauf, Art und
Weise der Verwirklichung iibergehen kann und dann in die Nahe von Begrif-
fen wie «Lebensweg, -wanderung, -schicksal» gerét. Jedenfalls ist aus der fast
ausschliesslichen Verwendung in poetischen Texten zu schliessen, dass das
Wort fiir gewichtige und betonte Aussagen geeignet schien und darum fiir
begriffliche Festlegungen und auch fremdartige Kolorierung besonders auf-
nahmefihig war, wie die Redeweise vom «Pfad ohne Wiederkehr»’ und eben
auch die vom «Weg des Lebens» zeigen.

T H. auf der Maur (A.1).

8 Vel. vor allem F. Notscher, Gotteswege und Menschenwege in der Bibel und in Qumran,
BBB 15 (1958); E.Jenni — G. Sauer, Art. derek Weg, THAT 1(1971) 456 -460 (459); K. Koch —
J.Bergman — A.Haldar — H. Ringgren, Art. derek, ThWAT Il (1974 ff.) 288-312.

9 Vgl. Hi 16,22 mit akk. Entsprechung uruh la tari.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 123

Hat sich bei derek ein spezieller geographischer oder topographischer
Sprachgebrauch, etwa «der Weg nach...», in Genetivverbindungen durch-
setzen konnen,'° kann dhnliches bei ‘drah nicht festgestellt werden. Einige der
bezeugten Nominalverbindungen charakterisieren einen «Reiseweg» als «ge-
rade, direkt» (Gegensatz wire «verschlungen», also: «Umweg»), als «richtig»
oder «falsch», andere sozusagen nach der Reisegesellschaft «der Gerechteny,
«der Frevler» und wieder andere vereinzelt nach allgemeinen theologischen
Relationen: «von JHWH vorgeschriebene Route», «Weg der s¢dagah». Aber
nie wird ‘6rah mit Zielangaben verbunden. Sollte das bei den hayyim-Stellen
anders sein?

Die ‘orah hayyim-Stellen bilden eine kleine Gruppe fiir sich. Einmal
kommen sie nur in der weisheitlichen Literatur vor und zum andern bilden
sie in der festen Verbindung — nur gelegentlich durch derek ersetzt — offenbar
einen feststehenden Begriff, der an den betreffenden Stellen schon mit einer
bestimmten Bedeutung gefiillt ist.

In der Spruchweisheit gibt es nur einen direkten Beleg: Prov 15,24, eine
Sentenz, die in wortlicher Ubertragung so lautet: «Der «<Weg des Lebens»
(nach oben) ist fiir den Einsichtigen, um abzubiegen von der Scheol (drun-
ten).»"!

Aus dieser Sentenz geht hervor, dass der « Weg des Lebens» so etwas wie
eine Lebenslehre sein konnte, ein «Viatikum», das den Einsichtigen befa-
higt,'”> den Weg zur Unterwelt zu meiden. Dies wird bestitigt durch Prov
15,10, wo ‘orah als fester Terminus parallel zu t6kahat «Zurechtweisung,
Warnung» gesetzt ist"® — «den Weg verlassen» ist offensichtlich identisch mit
«den Weg des Lebens verlassen», d.h. die Belehrung, Warnung, also die
Lehre vom «Weg des Lebens» missachten —, und Prov 10,17, einer engen
Sachparallele zu 15,10, wo ‘orah [ hayyim « Weg zum Leben» offenbar aufein
urspriingliches Partizip zuriickzufiihren ist.'* Diese Sentenz scheint aus dem
Terminus entwickelt worden zu sein (wie auch Prov 12,28). Die deutliche
Zielangabe ist bemerkenswert.

Auch an den beiden jiingeren Stellen, die sich mit dem Thema der «frem-
den Frau» befassen, kann man sehen, dass der Ausdruck zu einem fachspe-

10ygl. Y. Aharoni, The Land of the Bible (1967) 39 fF.

' Metrum und Struktur lassen erkennen, dass die Lokalangaben nicht urspriinglich sind.

12 vgl. B. Gemser, HAT 116 (21963) zu Prov. 4,10-19 (35). — Die mit /°ma ‘an ausgedriickte
Zweck- und Zielbestimmung («um zu meiden») ist nicht auf den Weg des Lebens, vielmehr auf
die Lehre vom «Weg des Lebens» zu beziehen. Die spédter unverstdndlich gewordene Termi-
nologie hat offenbar einen Bearbeiter zur « Verortung» der Wege veranlasst.

13 vgl. Prov 6,23, dazu den Hinweis bei W. Michaelis (A. 3), 52 (33).

14 «Zum Leben wandert, wer die Ziichtigung beachtet; wer die Zurechtweisung missachtet,
geht in die Irre.»



124 K. Seybold, Der Weg des Lebens

zifischen Begriff geworden ist. Prov 5,5f. lehrt, dass die Schritte der Verfiih-
rerin in die Unterwelt hinabfiihren und fligt warnend hinzu:

«Einen «(Weg des Lebens> (hat, bietet sie), damit du nicht ausbrichst ;"> zwar
schlingert sie in den Fahrgeleisen, aber du merkst es nicht.»

Die zweite Stelle Prov 2,18f. gehort in denselben thematischen Zusam-
menhang:

«Denn zum Tode senkt sich ihr <Pfad> (cj.) und zu den Schatten ihr
Geleise. Die zu ihr eingehen, kommen alle nicht zuriick und erreichen die
Wege des Lebens nicht.»

Was immer die prizise Vorstellung dieses letzten Satzes sein mag, er setzt
feste « Wegrouten» (pl.) voraus, die man in gewissen Fillen nicht mehr errei-
chen kann. V.20 steht ‘6rah im Plural. Die Sonderbedeutung scheint damit
aufgelOst zugunsten einer allgemeineren Weg-Richtung-Vorstellung.

Wenn es richtig ist, dass der Ausdruck ‘orah hayyim einen Fachterminus
der weisheitlichen «Lebenslehren» darstellt — in dhnlichem begrifflichen
Doppelsinne als Bezeichnung des Gegenstands sowie der Belehrung, des
Wissens um den Gegenstand wie bei tiSiyyah, etwa «Lebenshilfe» —, kann es
nicht zweifelhaft sein, dass ein Zusammenhang mit dem im altdgyptischen
Erziehungswesen vielfach bezeugten Aquivalent besteht. «Der Agypter er-
zieht zum Leben: er setzt den Jungen auf den «<Weg des Lebensy, wie es
unendlich oft heisst» (H. Brunner).® Die Bestimmung dieser Beziehung
diirfte im Rahmen der auf dem Feld der Weisheit gegebenen Zusammen-
hédnge vorzunehmen sein, wobei die Abhédngigkeit aufseiten derisraelitischen
Literatur liegt.

Ist der Ausdruck als fester Begriff der weisheitlichen Pddagogik erkannt, ist
es wichtig, auch auf die Voraussetzungen im gedanklichen Kontext zu ach-
ten. Soweit ich sehe, sind es drei Aspekte, die den Begriff determinieren.

Einmal der Aspekt der Alternative. Der Weg des Lebens steht an allen
Stellen in Opposition zu dem Weg des Todes, von dem er sich abgrenzt, auf
dessen dunkler Folie er sich zugleich positiv von dem negativ qualifizierten
Todesweg abhebt. Dass sich daraus das Typendenken im Zweiwegeschema
(Ps 1) entwickeln kann, ist eine naheliegende Annahme. Zweitens der Aspekt

I3 pls Pi. entweder «durchbrecheny», «ausbrechen» (I) oder «beobachten», «anseheny (I1). Im
letzteren Fall wire etwa zu iibersetzen: «..., damit du nicht (auf die Gefahr) aufmerksam
wirst.»

16 Altdgyptische Erziehung (1957) 117; 123 ff. Die Beziehung hat vor allem B.Couroyer, Le
chemin de vie en Egypte et en Israél, RB 56 (1949) 412-432, aufgewiesen. Vgl. dazu J. Bergman,
ThWATII, 290-292; J. Assmann, Weisheit, Loyalismus und Frommigkeit, in: Studien zu
altagyptischen Lebenslehren, OBO28 (1979) 111f., bes. 17; 33; 45.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 125

der durch die Scheideweg-Situation geforderten personlichen Entscheidung:
«Siehe ich lege euch vor den Weg (derek) des Lebens und den Weg des
Todes.»—Jeremia soll das Volk vor die Entscheidung stellen (21, 8), wie sie die
Weisheitslehrer auf jeden einzelnen zu jeder Zeit zukommen sahen. Drittens
braucht der Mensch am Scheideweg der Entscheidungshilfe, des Rates, der
Belehrung. Die weisheitliche Padagogik verstand sich als solche Entschei-
dungshilfe, als Hilfe zur Entscheidung fiir das Leben. Sie wollte den Men-
schen zuriisten, je und dann «einsichtig» den richtigen Weg zu wihlen, sei es
durch eine allgemeine Bildung oder durch konkrete Mahnungen und War-
nungen (vgl. Prov 6,23). So steht hinter diesem entlehnten Begriff ein ganzes
ethisch-padagogisches Konzept, das von den Lehrern je in besonderer Weise
entwickelt und angewandt werden konnte.

3. Ps 16,11 verwendet den weisheitlich padagogischen Begriffim Gebet. Sei
es, dass er um Belehrung iiber den «Weg des Lebens» bittet oder auf sie
zuversichtlich hofft — in jedem Fall ist es sein Gott (E/ V.1), von dem er sie
erwartet. In diesem Punkt unterscheidet sich Ps 16 von den Proverbia-Stellen.
Doch die beiden andern Konstitutiven des Begriffs finden sich hier wieder
und stellen so den Zusammenhang her: die Alternative, vor der der Beter
bewahrt sein mochte, ist der Gang zur Unterwelt, der Abstieg in die Grube
(V.10); die offenbar bedrohliche Moglichkeit des Todes verlangt von dem
Beter Entscheidungen, die vielleicht alsbald, vielleicht in weiterer Zukunft
getroffen werden miissen. Dafiir erwartet er gottliche Hilfe im Sinne der
Unterrichtung, des Wissen, Erkennen-Lassens (Hifil), des Zeigens des einzu-
schlagenden Weges. Gott soll als sein Lehrer ihm diese Lebenshilfe iibermit-
teln.”” Wie aber stellt er sich das vor?

Ps 16 ist ein vieldiskutierter, weil schwer verstindlicher Psalm."® Geht man
davon aus, dass der Text primir kein Gebetsformular, sondern ein biogra-
phisches Gebetsdokument war, l4sst sich erkennen, dass er durch zwei Rede-
formen oder Rederichtungen charakterisiert wird: durch die umrahmende
Gebetsanrede (V.1.10f)) und durch einen lehrhaft bekennenden Mittelteil
(V.2-9).” Dieser lehrhafte Teil spricht von Erfahrungen und Erkenntnissen

17 Es sei darauf hingewiesen, dass sich gerade auch an dieser Stelle Beriihrungspunkte mit der
altdgyptischen Weisheits- und Frommigkeitssprache ergeben, z.B. in der Maxime: «Gott
(Amun) ist es, der auf den Lebensweg flihrt» (H. Brunner in RTAT [1975], ATD E1, 67ff. nach
E.Drioton, Pages d’Egyptologie, Le Caire 1957, 126, vgl. 119). Vgl. auch die Belege bei B. Cou-
royer (A.16) 416 ff. und J. Assmann (A. 16).

18 Neuere Literatur bei E. Beauchamp, Le PsautierI (1976); dazu J. Lindblom, Erwigungen
zu Psalm X VI, VT 24 (1974) 187-195; F. D. Hubmann, Textgraphik und Psalm XVI2-3, VT 33
(1983) 101-106.

19 Die Gebetsanrede in V.2a.5b gehdrt zur Rezitation der vormaligen Anrede an JHWH.



126 K. Seybold, Der Weg des Lebens

im Blick auf eine frithere Entscheidung iiber Leben und Tod, die er fiir sich
und andere nutzbar machen moéchte und die ihm und seinen Horern (und
auch seinem Gott!) als Paradigma fiir zukiinftige Entscheidungen dient. Dies
erlaubt nun, einiges iliber die Vorstellungen des Psalmisten auszumachen.

Der Psalmist berichtet von zwei Sachverhalten, die hinter ihm liegen:*°

(1) eine dezidierte Bekenntnisdusserung: «Ich sprach? zu JHWH: Du bist
mein Herr!»** — ein Bekenntnis, das die in V.1 behauptete Grundentschei-
dung «ich vertraue auf dich!» mit einer ebenfalls dezidierten Absage an
fremdreligiose Praktiken belegt und in einer erneuerten Vertrauensaussage in
V.5 endet;

(2) eine Heilserfahrung, der er in dem vielzitierten Gleichnis Ausdruck
gibt: «Die Lose sind mir aufs lieblichste gefallen; ja, mein Erbteil gefallt mir»
(V.6).

Beide Ereignisse sind bereits Vergangenheit und gehoren zur Vorge-
schichte des Psalms wie auch die Freude, von der er in V.9 berichtet. Diese
Freude aber ist die Folge der gliickhaften Erkenntnis, dass beide Ereignisse in
einem unmittelbaren Zusammenhang stehen. Hat der Psalmist alles auf
JHWH gesetzt und aufalle andern sich anbietenden Moglichkeiten verzichtet
und sich allein zu ihm bekannt, konnte er die Erfahrung machen, dass auch
JHWH sich «im Gegenzug» zu «seinem Frommen» bekennt?® und zu ihm
hilt. V.5f. fasst diese iiberwaltigende Erfahrung lehrhaft in die Gleichnisse
vom Becheranteil, Losordal und von der Landverlosung.?* V. 8 sucht dafiir
die theologische Erkldarung, aber aus V.7b und V.9b erst ergibt sich ein
deutlicheres Bild: Ein schweres leibliches Leiden? bedrohte die Existenz des
Beters mit dem sicheren Tod. Die Bedrohung ist voriiber. Man darf wohl
annehmen, dass er in schwerer Krankheits- und Leidenszeit nicht auf die

20 Im «relativen Tempussystem» — ich iibernehme den Begriff von R.Bartelmus, HYH.
Bedeutung und Funktion eines hebridischen «Allerweltswortes», ATSAT17 (1982) 40ff. — des
Psalmtexts ist die Bitte V. 1b der momentane Bezugspunkt, die Gegenwart des Beters. Vorzeitige
Rede signalisiert V.2, auf vorzeitige Ereignisse weisen die Perfecta in V.6-9.

21 Eigentlich sogar Vorvergangenheit: «Ich hatte...», so richtig M. Mannati (A.22). Vgl.
A.20.

22 Es ist wohl ’?doni zu lesen. Vgl. die neueren textkritischen Vorschlige in VT: J. Leveen,
VT21(1971) 48 ff.; M. Mannati, VT 22 (1972) 359ff.; F.D. Hubmann, VT 33 (1983) 101fFf.

23 3. Gamberoni, Art. hasah, T’WWATIII (1977 ff) 76.

24 «JHWH ist mein Becher- (mein Teil) Anteil» — urspriinglich wohl die Vorstellung vom
Giftbecher-Ordal; «du héiltst mein Los in Hinden» — eine allgemeine Losordalvorstellung (V. 5);
und die Metapher von der Landverlosung (V. 6.) deuten auf dieselbe Erkenntnis: alles auf JHWH
gesetzt und gewonnen.

25 An Nierenleiden ist nicht zu denken, wohl aber an die Nieren als Sitz der innersten
Empfindungen und Gedanken. Dennoch deutet basar V.9 auf eine korperliche Beeintrachti-

gung.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 127

angebotenen Hilfen medizinisch-magischer Praktiken einging (V. 3f.),* viel-
mehr der Versuchung widerstand, alles auf JHWH setzte, der ihn nicht im
Stiche liess und ihm einen ersten Neuanfang gewihrte.

So konnte man die Situation bestimmen, in der dieser Beter sich befindet.
Er hatte sich mit einem eindrucksvollen Nein in verhidngnisvoller Lage frei-
gekdmpft und hat ein befreiendes Ja begliickend erfahren.?’ Die Abkehr von
den dubiosen Michten der «Heiligen» und «Herrlichen» (und ihren Sym-
bolen?),?® deren Namen ihm nichts mehr bedeutet, und die Zuwendung zu
dem einen Herrn, dem er seine Gesundheit und sein Gliick (t6bati V.2)
anvertraut, ist als eine so scharfe Wende markiert, dass man annehmen kann,
dem Beter sei so etwas wie eine Bekehrung,” jedenfalls eine tiefe Glaubens-
erfahrung zuteil geworden. Diese Erfahrung fasst er in padagogisch weisheit-
liche Kategorien. Er sah in seinem Leiden eine «Beratung» (y's), die JHWH
ithm zukommen liess, eine Mahnung, die ihm seine «Nieren» schmerzhaft
nahebrachten.’® So wurde Gott sein Lehrer im Leiden. Und er zog die Kon-
sequenz: «Ich habe JHWH zu meinem standigen Gegeniiber gemacht. Steht
er mir zur Seite, so wanke ich nicht» (V. 8).%! Die Erfahrung wird zum Lehr-

26y 4 spricht von Blutspendeopfer und Namenausrufung (Beschworungen ?) in, allerdings
unklarem Zusammenhang mit numinosen Grossen. Vgl. J. Wellhausen, B. Duhm, E. Zolli (Die
Heiligen in Psalm 16, ThZ6 [1950] 149-150), S. Mowinckel (zu Psalm 16,2 -4, ThLZ 82 [1957]
649-654), C.Schedl («Die Heiligen» und die «Herrlichen» in Psalm 16,1-4, ZAW 38 [1964]
171-175) u.a.

27 pal («nein dochw, 4mal), /6’ («nicht» 2mal), ‘ap («ja doch» 3mal), ki («ja» gewiss 3mal),
lakén («darumy» 1mal) charakterisieren die emphatische Diktion der wohl leidenschaftlich und
erregt vorgebrachten und niedergeschricbenen Redeteile des Psalms.

28 Vielleicht doch von *dsab «Gotzenbild» abzuleiten (wie schon J. Wellhausen).

29 H.S. Nyberg nennt den Psalm einen «Bekehrungspsalm» (Studien zum Hoseabuche.
Anhang [1935] 121). M. Dahood denkt an das Bekenntnis eines konvertierten Kanaanders —
wegen des phonizischen Sprachstils (z. St.). Fiir J. Lindblom ist Ps 16 das «Bekenntnislied» eines
Jahwegldubigen, der sich von den «Gotzendienern» distanziert (A.18).

30 «Das Bild von den Nieren als nichtliche Lehrmeister Ps 16,7 ist im AT ohne Parallele. In
der jud. exeget. Tradition wurde der Vers auf Abraham gedeutet, der weder einen Vater noch
einen Lehrer hatte, die ihm die Thora hitte lehren konnen. Deshalb gab Gott ihm zwei Nieren,
die ihm nachts Weisheit und Kenntnis zustrémten (vgl. Midrasch Tehillim zu Ps 16,7 und zu
1,13)», D.Kellermann, ThWAT IV (1982) 190.

31 Nach H.Bardtke, Die hebriische Priposition nzgzd in den Psalmen, in: FS J. Ziegler
(1972), 17ff., bes. 24 f., ist an ein « Kreisen der Gedanken des Beters um Gott», an «eine durch das
Memorieren des Gesetzes dargestellte Frommigkeit» zu denken. Doch will er nicht sagen, er
habe JHWH gleichsam zu seinem stindigen Partner (/°negdi) und zum Gefahrten (mimini)
seines Lebens gemacht (nach swh I und I1)? Wieder ergeben sich Beriihrungen mit Wendungen
aus dem Umkreis der «personlichen Frommigkeit» Altdgyptens: «sich (Gott) ins Herz setzen»,
vgl. bei J. Assmann (A.16) 18.



128 K. Seybold, Der Weg des Lebens

modell auch fiir die aktuelle Gebetsbitte im Blick auf kommende Notlagen
und Entscheidungen, jetzt, da er doch selbst JHWH zur Rechten steht: Zeige
mir in Zukunft wieder den rechten Weg. Die Glaubenserfahrung bestimmt
die Vorstellung vom «Weg des Lebensy als den je von Gott gewiesenen Weg
im Leben.

Die Fiillung des Konzepts vom «Weg des Lebens» geschieht aber noch
durch eine zweite Erfahrung, von der der Schluss dieses Psalms spricht, die
Erfahrung des kultisch vermittelten Heils. G. von Rad?? sah in dem Psalmi-
sten einen levitischen «Spiritualen», «den Angehorigen einer kleinen
Gruppe des Kultpersonals», dem es vergonnt war, tagtdaglich am gottesdienst-
lichen Leben des Jerusalemer Tempels teilzunehmen und so in den Genuss
eines besonderen geistlich-mystischen Erlebens zu kommen. L. Delekat?
rechnete den Psalmisten zu den «Asylschiitzlingen», die im Tempelasyl
Aufnahme fanden, wobei der Dichter sich selbst dem Tempel dediziert und
mit dem Psalm die Erhérung seiner Bitte um Aufnahme subskribiert hat. Zu
beiden Thesen wire einiges zu sagen, doch beide verlegen den Ort des Psalms
wohl zu Recht in das Heiligtum. Das wiirde bedeuten, dass der Gebetsteil
V.1.9-11 sich auf das Aic et nunc des Psalmisten bezieht und V.11af.b nicht
zuerst von der Zukunft, sondern von der Gegenwart spricht, namlich von der
gegenwartigen Erfahrung eines Lebens vor und mit JHWH, von der «Satti-
gung durch Freuden», von den bleibenden «Geniissen» in der unmittelbaren
Nihe Gottes, vor seinem Angesicht, zu seiner Rechten.** Der Weg zu diesen
Lebensgentissen im geistlichen, aber doch auch im leiblichen Sinn musste
dem Beter nicht mehr gezeigt werden. « Was» — so fragt nachdenklich G. von
Rad, nachdem er so engagiert von der Sublimierung der kultisch sakralen
Aussagen gesprochen und Ps 16,9—11a (?)*° zitiert hat — «ist denn der «(Weg des
Lebens> und die «Sdttigung vor deinem Angesicht»?» Und er fligt bemerkens-
werterweise hinzu: «Immerhin, hier ist doch sichtlich zundchst nur an eine
Bewahrung vor einem bdsen Tod gedacht.»*

32 «Gerechtigkeit» und «Leben» in den Psalmen, in: FS A. Bertholet (1950) 423 ff. = ThB 8
(1958) 234 ff. (Zitate 432 ff. =242 T)).

33 Im Anschluss an A. Bentzen, in: Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum (1967) 222 ff.
(«kiindest mir an eine Lebens-Strasse»).

34 Hier liegt das relative Recht, den Beter einen «gliicklichen Menschen» (B.Duhm) zu
nennen. Die Briicke von V.1lao zu V. 11a 3. b siecht W. Quintens wohl zu Recht in der Assoziation
‘orah — ‘orhah, letzteres im Sinne von «Reiseproviant, Lebensunterhalt» (241).

35 Er iibersetzt: «Weg zum Leben» (433 =243).

36 Anspielung auf die friiher zitierte Untersuchung von Chr. Barth, Die Errettung vom Tode
in den individuellen Klage- und Dankliedern des Alten Testamentes (1947).



K. Seybold, Der Weg des Lebens 129

Damit kehren wir zu unserer Ausgangsfrage zuriick.

4. Wie ist der Begriff ‘orah hayyim in Ps 16,11 gemeint? Zu libersetzen ist
besser nicht: «der Weg zum Leben». Der Gedanke an eine zeitliche Alter-
native: «jetzt noch nicht, aber dann/dereinst» kommt grundsitzlich, auch
implicite nicht in Frage.’” Nach Herkunft und Verwendung wire dies abwe-
gig. Zu welchem Leben sollte der Psalmist auch gefiihrt werden, da er dieses
doch offenbar schon jetzt erleben konnte. Der «Weg des Lebens» bedeutet
aber zunichst auch nicht eine besonders qualifizierte, hohere Form des
Lebens, der Weg des «Gliicks»*® oder «den vom <Leben» bleibend umgebenen
Weg», den «von der Sphire des Gliicks umgebenen Lebenslauf»,* wenn-
gleich sich solche Vorstellungen an den Ausdruck heften konnten. Da die
Lebenserwartung, die hinter dem Begriff steht, eine standige Todesbedrohung
einschloss, geht es in Ps 16,11 — wie von Rad sagt — «nur» um die Bewahrung
vor einem bosen, d. 1. einem unzeitigen, frithen Tod oder um das «Sterben» in
Siechtum, Leiden und anderen Schidigungen. So spricht der Beter von Ps 16
schlicht davon, wie er, wenn er den geschiitzten Raum des Heiligtums wieder
verlassen hat, draussen weiterleben, soll man sagen: iiberleben kann.*’ Seine
Suche aber nach dem Weg zu Gott —und das Gebet um den rechten Weg zum
Uberleben — sind von bleibender Aktualitt.

Klaus Seybold

37 So W. Quintens und W.A. M. Beuken (A.1), vgl. auch M. Dahood u.a.m.

38 W. W. Graf Baudissin, Alttestamentliches hajjim «Leben» in der Bedeutung von «Gliick»,
in: FS E.Sachau (1915) 143-161.

39 K.Koch, ThWATII, 302; 299.

40 ygl. des weiteren auch Ps 27,11 und Ps 32,8, aber auch Jes 2,3 (Mi 4,2) in der Ubertragung
auf eine «Volkerwallfahrt».



	Der Weg des Lebens : eine Studie zu Psalm 16

