
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Weg des Lebens : eine Studie zu Psalm 16

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weg des Lebens

Eine Studie zu Psalm 16

1. Wie übersetzt man den Ausdruck 'örah hayyîm in Ps 16,11?' «Weg des

Lebens» (1), «Weg von (der) Lebenden» (2) oder «Weg zum Leben» (3)? Die
zweite Möglichkeit wird - soweit ich sehe - nicht vertreten, obgleich sie

grammatisch durchaus zulässig wäre. Sie zerfliesst - und dies hat ja für den
Übersetzer auch seine Vorteile - mit der ersten Möglichkeit, die als wörtliche
Wiedergabe des Ausdrucks in seinen beiden Elementen weite Verbreitung
geniesst. Daneben steht die dritte Möglichkeit, die als Deuteelement die

Angabe einer Richtung beifügt.2 Nun muss man sich fragen, woher der
Übersetzer seine Kriterien nimmt. Es könnte sein, dass ihm die entsprechenden

neutestamentlichen Stellen im Ohr klingen. Act 2,25 ff. zitiert einen
längeren Passus aus Ps 16 (LXX Ps 15), nämlich V. 8-11 in christologischer
Ausdeutung. David hat als Prophet vorausschauend von der Auferstehung
Christi geredet (Act 2,20, vgl. 13,35); so ist auch kein Zweifel, dass die
Psalmverse als Worte Christi zu verstehen sind: «Du hast mir Wege des

Lebens kundgetan».3 Sie beziehen sich auf die Ereignisse, die Christus aus
dem Hades zum Himmel aufsteigen Hessen (2,34) und so ins Leben zur
Rechten Gottes geführt haben (2,33).4 Auch eine neutestamentliche Kernstelle

wie Mt 7,13 f.: «Und die Pforte ist eng, und der Weg ist schmal, der zum
Leben führt»5 kann von direktem Einfluss auf eine christliche Übersetzung
von Ps 16 sein, und die altkirchliche Psalmenauslegung hat die Stelle offenbar
durchgehend so interpretiert.6 Aber auch die ältere rabbinische Auslegung
geht davon aus, dass der Weg des Lebens als Weg zum Leben zu verstehen ist,

1 Die Stelle wurde in der Auslegungsgeschichte relativ häufig behandelt, zuletzt von W. Quintens,

Le chemin de la vie dans psaumeXVI, EThL55 (1979) 233-242, und in der schönen

Zusammenstellung in Bijdragen41 (1980): W.A.M. Beuken, Psalm 16: The Path to life, 368-
385 ; D. J. van Uden, «Als je leven zoekt». De interpretatie van het woord «leven» in Ps 16,11 in
de rabbijnse literatur, 386-400 ; H. aufder Maur, Zur Deutung von Ps 15 (16) in der alten Kirche,
401-418; Th. Bell, «... quia insignis est psalmus iste de insigni materia...» Martin Luther über
Psalm 16 in den Operationes in Psalmos, 419-435.

2 Der Begriff «Lebensweg» kommt wegen seiner Beschränkung auf das Biographische als

Übersetzungsterminus nicht in Frage. HAL3 übersetzt: «(Weg) der z. Leben fuhrt» (84).
3 èyviûpi0dç pot ôSoùç Çoyrjç wie LXX mit Aorist und Plural, dazu W. Michaelis, Art. oSôç,

ThWNT V (1954) 52; 88 f.
4 Vgl. J. Dupont, L'interprétation des Psaumes dans les Actes des Apôtres, in: R. de Langhe

u.a., Le Psautier (1962) 361-366.
5 W.Michaelis (A.3) 7Iff.
6 D. J. van Uden (A.l).



122 K. Seybold, Der Weg des Lebens

und zwar unabhängig davon, ob es sich um das Leben in dieser oder der
kommenden Welt handelt. «If you seek life», als einzelner oder als Gemeinde,

dann kann dich der Heilige belehren, wie und wo man suchen muss, damit
man zum Leben kommt.7

Schon an jenen antiken Beispielen wird deutlich, wie sehr das Verständnis
der Stelle von Vorstellungen und Voraussetzungen allgemeiner Art beein-
flusst ist. Will man verstehen, was der Psalmist mit dem Ausdruck sagen
wollte, muss man herauszufinden versuchen, was der Ausdruck seiner
Herkunft nach bedeuten konnte und was er im Kontext dieses Psalms bewirken
sollte. Dazu sollen die folgenden Erwägungen dienen.

2. Das hebräische Wort 'örah*, neben derek das häufigste Lexem im
Wortfeld «Weg», wird vor allem zur Bezeichnung des «Reisewegs», der
«Route» verwendet. An ihm haftet, wie aus den profiliertesten Derivaten der
Wortgruppe (Verbum «wandern»; 'örhäh «Karawane»; '"ruhäh «Wegzehrung,

Proviant») zu schliessen ist, die Vorstellung des Wanderns und Reisens

auf einer bestimmten Wegroute. Das gilt für den Weg der siegreichen
persischen Heere, den der König Kyros «mit eigenen Füssen» gar nicht zu gehen
braucht (Jes 41,4), wie für die Wege, welche die Fische in den Meeren je
zurücklegen (Ps 8,9), für die Bahn, in der die Sonne läuft «wie ein Held» (Ps

19,6), oder für die Spur, welche die Heuschrecken bei ihren unaufhaltsamen
Zügen hinterlassen (Joel 2,7). So bezieht sich 'örah auf die im Einzelfall
festzulegende Wegroute oder aufden jeweils zurückgelegten Reiseweg und ist
insofern einerseits im Bedeutungsumfang enger, stärker konturiert als das

weitläufige derek, mit dem es puralisch oft in Parallele steht und auch einen
semantischen Grundbereich teilt («Pfad» trifft nur bei den älteren Belegen zu,
z.B. Gen 49,17; Jdc 5,6). Andererseits ist ihm ein Trend zur Abstraktion
eigen, insofern, als die Bedeutung «Reiseplan, -weg, -route» leicht zu
Vorstellungen wie vorgezeichnetes Verfahren, programmierter Ablauf, Art und
Weise der Verwirklichung übergehen kann und dann in die Nähe von Begriffen

wie «Lebensweg, -Wanderung, -Schicksal» gerät. Jedenfalls ist aus der fast
ausschliesslichen Verwendung in poetischen Texten zu schliessen, dass das

Wort für gewichtige und betonte Aussagen geeignet schien und darum für
begriffliche Festlegungen und auch fremdartige Kolorierung besonders
aufnahmefähig war, wie die Redeweise vom «Pfad ohne Wiederkehr»9 und eben

auch die vom «Weg des Lebens» zeigen.

7 H. auf der Maur (A. 1).
8 Vgl. vor allem F. Nötscher, Gotteswege und Menschenwege in der Bibel und in Qumran,

BBB 15 (1958); E. Jenni - G. Sauer, Art. dcercek Weg, THAT I (1971) 456-460 (459); K. Koch -
J.Bergman - A.Haldar- H.Ringgren, Art. dcercek, ThWAT II (1974ff.) 288-312.

9 Vgl. Hi 16,22 mit akk. Entsprechung uruh lä täri.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 123

Hat sich bei derek ein spezieller geographischer oder topographischer
Sprachgebrauch, etwa «der Weg nach...», in Genetivverbindungen durchsetzen

können,10 kann ähnliches bei 'örah nicht festgestellt werden. Einige der
bezeugten Nominalverbindungen charakterisieren einen «Reiseweg» als
«gerade, direkt» (Gegensatz wäre «verschlungen», also: «Umweg»), als «richtig»
oder «falsch», andere sozusagen nach der Reisegesellschaft «der Gerechten»,
«der Frevler» und wieder andere vereinzelt nach allgemeinen theologischen
Relationen: «von JHWH vorgeschriebene Route», «Weg der sedäqäh». Aber
nie wird 'örah mit Zielangaben verbunden. Sollte das bei den hayyîm-Stellen
anders sein?

Die 'örah hayyîm-Stellen bilden eine kleine Gruppe für sich. Einmal
kommen sie nur in der weisheitlichen Literatur vor und zum andern bilden
sie in der festen Verbindung - nur gelegentlich durch derek ersetzt - offenbar
einen feststehenden Begriff, der an den betreffenden Stellen schon mit einer
bestimmten Bedeutung gefüllt ist.

In der Spruchweisheit gibt es nur einen direkten Beleg: Prov 15,24, eine
Sentenz, die in wörtlicher Übertragung so lautet: «Der <Weg des Lebens>

(nach oben) ist für den Einsichtigen, um abzubiegen von der Scheol
(drunten).»11

Aus dieser Sentenz geht hervor, dass der «Weg des Lebens» so etwas wie
eine Lebenslehre sein konnte, ein «Viatikum», das den Einsichtigen
befähigt,12 den Weg zur Unterwelt zu meiden. Dies wird bestätigt durch Prov
15,10, wo 'örah als fester Terminus parallel zu tôkahat «Zurechtweisung,
Warnung» gesetzt ist13 - «den Weg verlassen» ist offensichtlich identisch mit
«den Weg des Lebens verlassen», d.h. die Belehrung, Warnung, also die
Lehre vom «Weg des Lebens» missachten -, und Prov 10,17, einer engen
Sachparallele zu 15,10, wo 'örah Iehayyîm «Weg zum Leben» offenbar aufein
ursprüngliches Partizip zurückzuführen ist.14 Diese Sentenz scheint aus dem
Terminus entwickelt worden zu sein (wie auch Prov 12,28). Die deutliche
Zielangabe ist bemerkenswert.

Auch an den beiden jüngeren Stellen, die sich mit dem Thema der «fremden

Frau» befassen, kann man sehen, dass der Ausdruck zu einem fachspe-

10 Vgl. Y. Aharoni, The Land of the Bible (1967) 39 ff.
11 Metrum und Struktur lassen erkennen, dass die Lokalangaben nicht ursprünglich sind.
12 Vgl. B.Gemser, HAT 1 16 (21963) zu Prov. 4,10-19 (35). - Die mit lema'an ausgedrückte

Zweck- und Zielbestimmung («um zu meiden») ist nicht auf den Weg des Lebens, vielmehr auf
die Lehre vom «Weg des Lebens» zu beziehen. Die später unverständlich gewordene
Terminologie hat offenbar einen Bearbeiter zur «Verortung» der Wege veranlasst.

13 Vgl. Prov 6,23, dazu den Hinweis bei W.Michaelis (A. 3), 52 (33).
14 «Zum Leben wandert, wer die Züchtigung beachtet; wer die Zurechtweisung missachtet,

geht in die Irre.»



124 K. Seybold, Der Weg des Lebens

zifischen Begriff geworden ist. Prov 5,5 f. lehrt, dass die Schritte der Verfüh-
rerin in die Unterwelt hinabführen und fügt warnend hinzu:

«Einen <Weg des Lebens> (hat, bietet sie), damit du nicht ausbrichst;15zwar
schlingert sie in den Fahrgeleisen, aber du merkst es nicht.»

Die zweite Stelle Prov 2,18f. gehört in denselben thematischen
Zusammenhang:

«Denn zum Tode senkt sich ihr <Pfad> (cj.) und zu den Schatten ihr
Geleise. Die zu ihr eingehen, kommen alle nicht zurück und erreichen die

Wege des Lebens nicht.»
Was immer die präzise Vorstellung dieses letzten Satzes sein mag, er setzt

feste «Wegrouten» (pl.) voraus, die man in gewissen Fällen nicht mehr erreichen

kann. V.20 steht orah im Plural. Die Sonderbedeutung scheint damit
aufgelöst zugunsten einer allgemeineren Weg-Richtung-Vorstellung.

Wenn es richtig ist, dass der Ausdruck 'örah hayytm einen Fachterminus
der weisheitlichen «Lebenslehren» darstellt - in ähnlichem begrifflichen
Doppelsinne als Bezeichnung des Gegenstands sowie der Belehrung, des

Wissens um den Gegenstand wie bei tusiyyäh, etwa «Lebenshilfe» -, kann es

nicht zweifelhaft sein, dass ein Zusammenhang mit dem im altägyptischen
Erziehungswesen vielfach bezeugten Äquivalent besteht. «Der Ägypter
erzieht zum Leben: er setzt den Jungen auf den <Weg des Lebens>, wie es

unendlich oft heisst» (H. Brunner).16 Die Bestimmung dieser Beziehung
dürfte im Rahmen der auf dem Feld der Weisheit gegebenen Zusammenhänge

vorzunehmen sein, wobei die Abhängigkeit aufSeiten der israelitischen
Literatur liegt.

Ist der Ausdruck als fester Begriffder weisheitlichen Pädagogik erkannt, ist
es wichtig, auch auf die Voraussetzungen im gedanklichen Kontext zu achten.

Soweit ich sehe, sind es drei Aspekte, die den Begriff determinieren.
Einmal der Aspekt der Alternative. Der Weg des Lebens steht an allen

Stellen in Opposition zu dem Weg des Todes, von dem er sich abgrenzt, auf
dessen dunkler Folie er sich zugleich positiv von dem negativ qualifizierten
Todesweg abhebt. Dass sich daraus das Typendenken im Zweiwegeschema
(Ps 1) entwickeln kann, ist eine naheliegende Annahme. Zweitens der Aspekt

15 pis Pi. entweder «durchbrechen», «ausbrechen» (I) oder «beobachten», «ansehen» (II). Im
letzteren Fall wäre etwa zu übersetzen: «..., damit du nicht (auf die Gefahr) aufmerksam
wirst.»

16 Altägyptische Erziehung (1957) 117; 123 ff. Die Beziehung hat vor allem B.Couroyer, Le
chemin de vie en Égypte et en Israël, RB56 (1949) 412-432, aufgewiesen. Vgl. dazu J.Bergman,
ThWAT II, 290-292; J. Assmann, Weisheit, Loyalismus und Frömmigkeit, in: Studien zu
altägyptischen Lebenslehren, 0B028 (1979) 11 ff, bes. 17; 33; 45.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 125

der durch die Scheideweg-Situation geforderten persönlichen Entscheidung:
«Siehe ich lege euch vor den Weg (derek) des Lebens und den Weg des

Todes. » - Jeremia soll das Volk vor die Entscheidung stellen (21,8), wie sie die
Weisheitslehrer aufjeden einzelnen zu jeder Zeit zukommen sahen. Drittens
braucht der Mensch am Scheideweg der Entscheidungshilfe, des Rates, der
Belehrung. Die weisheitliche Pädagogik verstand sich als solche
Entscheidungshilfe, als Hilfe zur Entscheidung für das Leben. Sie wollte den
Menschen zurüsten, je und dann «einsichtig» den richtigen Weg zu wählen, sei es

durch eine allgemeine Bildung oder durch konkrete Mahnungen und
Warnungen (vgl. Prov 6,23). So steht hinter diesem entlehnten Begriff ein ganzes
ethisch-pädagogisches Konzept, das von den Lehrern je in besonderer Weise
entwickelt und angewandt werden konnte.

3. Ps 16,11 verwendet den weisheitlich pädagogischen Begriff im Gebet. Sei

es, dass er um Belehrung über den «Weg des Lebens» bittet oder auf sie

zuversichtlich hofft - in jedem Fall ist es sein Gott {El V. 1), von dem er sie

erwartet. In diesem Punkt unterscheidet sich Ps 16 von den Proverbia-Stellen.
Doch die beiden andern Konstitutiven des Begriffs finden sich hier wieder
und stellen so den Zusammenhang her: die Alternative, vor der der Beter
bewahrt sein möchte, ist der Gang zur Unterwelt, der Abstieg in die Grube
(V. 10); die offenbar bedrohliche Möglichkeit des Todes verlangt von dem
Beter Entscheidungen, die vielleicht alsbald, vielleicht in weiterer Zukunft
getroffen werden müssen. Dafür erwartet er göttliche Hilfe im Sinne der
Unterrichtung, des Wissen, Erkennen-Lassens (Hifil), des Zeigens des

einzuschlagenden Weges. Gott soll als sein Lehrer ihm diese Lebenshilfe übermitteln.17

Wie aber stellt er sich das vor?
Ps 16 ist ein vieldiskutierter, weil schwer verständlicher Psalm.18 Geht man

davon aus, dass der Text primär kein Gebetsformular, sondern ein
biographisches Gebetsdokument war, lässt sich erkennen, dass er durch zwei
Redeformen oder Rederichtungen charakterisiert wird: durch die umrahmende
Gebetsanrede (V. 1.10 f.) und durch einen lehrhaft bekennenden Mittelteil
(V. 2-9).19 Dieser lehrhafte Teil spricht von Erfahrungen und Erkenntnissen

17 Es sei daraufhingewiesen, dass sich gerade auch an dieser Stelle Berührungspunkte mit der

altägyptischen Weisheits- und Frömmigkeitssprache ergeben, z.B. in der Maxime: «Gott
(Amun) ist es, der auf den Lebensweg führt» (H. Brunner in RTAT [1975], ATD El, 67 ff. nach
E. Drioton, Pages d'Egyptologie, Le Caire 1957, 126, vgl. 119). Vgl. auch die Belege bei B.Cou-

royer (A. 16) 416 ff. und J. Assmann (A. 16).
18 Neuere Literatur bei E. Beauchamp, Le Psautierl (1976); dazu J. Lindblom, Erwägungen

zu PsalmXVI, VT24 (1974) 187-195 ; F.D. Hubmann, Textgraphik und Psalm XVI 2-3, VT33
(1983) 101-106.

19 Die Gebetsanrede in V.2a.5b gehört zur Rezitation der vormaligen Anrede an JHWH.



126 K. Seybold, Der Weg des Lebens

im Blick auf eine frühere Entscheidung über Leben und Tod, die er für sich
und andere nutzbar machen möchte und die ihm und seinen Hörern (und
auch seinem Gott!) als Paradigma für zukünftige Entscheidungen dient. Dies
erlaubt nun, einiges über die Vorstellungen des Psalmisten auszumachen.

Der Psalmist berichtet von zwei Sachverhalten, die hinter ihm liegen:20

(1) eine dezidierte Bekenntnisäusserung: «Ich sprach21 zu JHWH: Du bist
mein Herr!»22 - ein Bekenntnis, das die in V. 1 behauptete Grundentscheidung

«ich vertraue auf dich!» mit einer ebenfalls dezidierten Absage an
fremdreligiöse Praktiken belegt und in einer erneuerten Vertrauensaussage in
V. 5 endet;

(2) eine Heilserfahrung, der er in dem vielzitierten Gleichnis Ausdruck
gibt: «Die Lose sind mir aufs lieblichste gefallen; ja, mein Erbteil gefallt mir»
(V. 6).

Beide Ereignisse sind bereits Vergangenheit und gehören zur
Vorgeschichte des Psalms wie auch die Freude, von der er in V. 9 berichtet. Diese
Freude aber ist die Folge der glückhaften Erkenntnis, dass beide Ereignisse in
einem unmittelbaren Zusammenhang stehen. Hat der Psalmist alles auf
JHWH gesetzt und aufalle andern sich anbietenden Möglichkeiten verzichtet
und sich allein zu ihm bekannt, konnte er die Erfahrung machen, dass auch
JHWH sich «im Gegenzug» zu «seinem Frommen» bekennt23 und zu ihm
hält. V. 5 f. fasst diese überwältigende Erfahrung lehrhaft in die Gleichnisse
vom Becheranteil, Losordal und von der Landverlosung.24 V. 8 sucht dafür
die theologische Erklärung, aber aus V. 7b und V.9b erst ergibt sich ein
deutlicheres Bild: Ein schweres leibliches Leiden25 bedrohte die Existenz des

Beters mit dem sicheren Tod. Die Bedrohung ist vorüber. Man darf wohl
annehmen, dass er in schwerer Krankheits- und Leidenszeit nicht auf die

20 Im «relativen Tempussystem» - ich übernehme den Begriff von R. Bartelmus, HYH.
Bedeutung und Funktion eines hebräischen «Allerweltswortes», ATSAT17 (1982) 40 ff. - des

Psalmtexts ist die Bitte V. lb der momentane Bezugspunkt, die Gegenwart des Beters. Vorzeitige
Rede signalisiert V. 2, auf vorzeitige Ereignisse weisen die Perfecta in V. 6-9.

21 Eigentlich sogar Vorvergangenheit: «Ich hatte...», so richtig M.Mannati (A.22). Vgl.
A.20.

22 Es ist wohl '"döni zu lesen. Vgl. die neueren textkritischen Vorschläge in VT : J. Leveen,
VT21 (1971) 48ff.; M.Mannati, VT22 (1972) 359ff.; F.D. Hubmann, VT33 (1983) 101 ff.

23 J. Gamberoni, Art.häsäh, ThWATIII (1977 ff.) 76.
24 «JHWH ist mein Becher- (mein Teil) Anteil» - ursprünglich wohl die Vorstellung vom

Giftbecher-Ordal ; «du hältst mein Los in Händen» - eine allgemeine Losordalvorstellung (V. 5) ;

und die Metapher von der Landverlosung (V. 6.) deuten auf dieselbe Erkenntnis: alles aufJHWH
gesetzt und gewonnen.

25 An Nierenleiden ist nicht zu denken, wohl aber an die Nieren als Sitz der innersten
Empfindungen und Gedanken. Dennoch deutet bäsär V. 9 auf eine körperliche Beeinträchtigung.



K. Seybold, Der Weg des Lebens 127

angebotenen Hilfen medizinisch-magischer Praktiken einging (V. 3 f.),26

vielmehr der Versuchung widerstand, alles auf JHWH setzte, der ihn nicht im
Stiche liess und ihm einen ersten Neuanfang gewährte.

So könnte man die Situation bestimmen, in der dieser Beter sich befindet.
Er hatte sich mit einem eindrucksvollen Nein in verhängnisvoller Lage
freigekämpft und hat ein befreiendes Ja beglückend erfahren.27 Die Abkehr von
den dubiosen Mächten der «Heiligen» und «Herrlichen» (und ihren
Symbolen?),28 deren Namen ihm nichts mehr bedeutet, und die Zuwendung zu
dem einen Herrn, dem er seine Gesundheit und sein Glück (tôbâtî V.2)
anvertraut, ist als eine so scharfe Wende markiert, dass man annehmen kann,
dem Beter sei so etwas wie eine Bekehrung,29 jedenfalls eine tiefe Glaubenserfahrung

zuteil geworden. Diese Erfahrung fasst er in pädagogisch weisheitliche

Kategorien. Er sah in seinem Leiden eine «Beratung» (y's), die JHWH
ihm zukommen liess, eine Mahnung, die ihm seine «Nieren» schmerzhaft
nahebrachten.30 So wurde Gott sein Lehrer im Leiden. Und er zog die

Konsequenz: «Ich habe JHWH zu meinem ständigen Gegenüber gemacht. Steht

er mir zur Seite, so wanke ich nicht» (V. 8).31 Die Erfahrung wird zum Lehr-

26 V. 4 spricht von Blutspendeopfer und Namenausrufung (Beschwörungen?) in, allerdings
unklarem Zusammenhang mit numinosen Grössen. Vgl. J. Wellhausen, B. Duhm, E. Zolli (Die
Heiligen in Psalm 16, ThZ6 [1950] 149-150), S.Mowinckel (zu Psalm 16,2-4, ThLZ 82 [1957]

649-654), C.Schedl («Die Heiligen» und die «Herrlichen» in Psalm 16,1-4, ZAW38 [1964]

171-175) u.a.
27 bal («nein doch», 4mal), lö' («nicht» 2mal), 'ap («ja doch» 3mal), kt («ja» gewiss 3mal),

läken («darum» lmal) charakterisieren die emphatische Diktion der wohl leidenschaftlich und
erregt vorgebrachten und niedergeschriebenen Redeteile des Psalms.

28 Vielleicht doch von *'äsäb «Götzenbild» abzuleiten (wie schon J. Wellhausen).
29 H. S. Nyberg nennt den Psalm einen «Bekehrungspsalm» (Studien zum Hoseabuche.

Anhang [1935] 121). M.Dahood denkt an das Bekenntnis eines konvertierten Kanaanäers -
wegen des phönizischen Sprachstils (z. St.). Für J. Lindblom ist Ps 16 das «Bekenntnislied» eines

Jahwegläubigen, der sich von den «Götzendienern» distanziert (A. 18).
30 «Das Bild von den Nieren als nächtliche Lehrmeister Ps 16,7 ist im AT ohne Parallele. In

der jüd. exeget. Tradition wurde der Vers auf Abraham gedeutet, der weder einen Vater noch
einen Lehrer hatte, die ihm die Thora hätte lehren können. Deshalb gab Gott ihm zwei Nieren,
die ihm nachts Weisheit und Kenntnis zuströmten (vgl. Midrasch Tehillim zu Ps 16,7 und zu
1,13)», D. Kellermann, ThWAT IV (1982) 190.

31 Nach H. Bardtke, Die hebräische Präposition naegasd in den Psalmen, in: FS J. Ziegler
(1972), 17 ff., bes. 24 f., ist an ein «Kreisen der Gedanken des Beters um Gott», an «eine durch das

Memorieren des Gesetzes dargestellte Frömmigkeit» zu denken. Doch will er nicht sagen, er
habe JHWH gleichsam zu seinem ständigen Partner (lenegdî) und zum Gefährten (mîmînî)
seines Lebens gemacht (nach swh I und II)? Wieder ergeben sich Berührungen mit Wendungen
aus dem Umkreis der «persönlichen Frömmigkeit» Altägyptens: «sich (Gott) ins Herz setzen»,
vgl. bei J. Assmann (A. 16) 18.



128 K. Seybold, Der Weg des Lebens

modell auch für die aktuelle Gebetsbitte im Blick aufkommende Notlagen
und Entscheidungen, jetzt, da er doch selbst JHWH zur Rechten steht: Zeige
mir in Zukunft wieder den rechten Weg. Die Glaubenserfahrung bestimmt
die Vorstellung vom «Weg des Lebens» als den je von Gott gewiesenen Weg
im Leben.

Die Lüllung des Konzepts vom «Weg des Lebens» geschieht aber noch
durch eine zweite Erfahrung, von der der Schluss dieses Psalms spricht, die

Erfahrung des kultisch vermittelten Heils. G. von Rad32 sah in dem Psalmi-
sten einen levitischen «Spiritualen», «den Angehörigen einer kleinen
Gruppe des Kultpersonals», dem es vergönnt war, tagtäglich am gottesdienstlichen

Leben des Jerusalemer Tempels teilzunehmen und so in den Genuss
eines besonderen geistlich-mystischen Erlebens zu kommen. L. Delekat33
rechnete den Psalmisten zu den «Asylschützlingen», die im Tempelasyl
Aufnahme fanden, wobei der Dichter sich selbst dem Tempel dediziert und
mit dem Psalm die Erhörung seiner Bitte um Aufnahme subskribiert hat. Zu
beiden Thesen wäre einiges zu sagen, doch beide verlegen den Ort des Psalms
wohl zu Recht in das Heiligtum. Das würde bedeuten, dass der Gebetsteil
V. 1.9-11 sich auf das hic et nunc des Psalmisten bezieht und V. llaß.b nicht
zuerst von der Zukunft, sondern von der Gegenwart spricht, nämlich von der
gegenwärtigen Erfahrung eines Lebens vor und mit JHWH, von der «Sättigung

durch Freuden», von den bleibenden «Genüssen» in der unmittelbaren
Nähe Gottes, vor seinem Angesicht, zu seiner Rechten.34 Der Weg zu diesen

Lebensgenüssen im geistlichen, aber doch auch im leiblichen Sinn musste
dem Beter nicht mehr gezeigt werden. «Was» - so fragt nachdenklich G. von
Rad, nachdem er so engagiert von der Sublimierung der kultisch sakralen
Aussagen gesprochen und Ps 16,9-11 a (?)35 zitiert hat-«ist denn der <Weg des

Lebens> und die <Sättigung vor deinem Angesicht)?» Und er fügt
bemerkenswerterweise hinzu: «Immerhin, hier ist doch sichtlich zunächst nur an eine

Bewahrung vor einem bösen Tod gedacht.»36

32 «Gerechtigkeit» und «Leben» in den Psalmen, in: FS A. Bertholet (1950) 423 ff. ThB 8

(1958) 234ff. (Zitate 432 ff. 242 ff).
33 Im Anschluss an A. Bentzen, in: Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum (1967) 222 ff.

(«kündest mir an eine Lebens-Strasse»).
34 Hier liegt das relative Recht, den Beter einen «glücklichen Menschen» (B. Duhm) zu

nennen. Die Brücke von V. 11 a a zu V. llaß.b sieht W. Quintens wohl zu Recht in der Assoziation
'örah - 'örhäh, letzteres im Sinne von «Reiseproviant, Lebensunterhalt» (241).

35 Er übersetzt: «Weg zum Leben» (433 243).
36 Anspielung auf die früher zitierte Untersuchung von Chr. Barth, Die Errettung vom Tode

in den individuellen Klage- und Dankliedern des Alten Testamentes (1947).



K. Seybold, Der Weg des Lebens 129

Damit kehren wir zu unserer Ausgangsfrage zurück.
4. Wie ist der Begriff 'örah hayyîm in Ps 16,11 gemeint? Zu übersetzen ist

besser nicht: «der Weg zum Leben». Der Gedanke an eine zeitliche
Alternative: «jetzt noch nicht, aber dann/dereinst» kommt grundsätzlich, auch

implicite nicht in Frage.37 Nach Herkunft und Verwendung wäre dies abwegig.

Zu welchem Leben sollte der Psalmist auch geführt werden, da er dieses

doch offenbar schon jetzt erleben konnte. Der «Weg des Lebens» bedeutet
aber zunächst auch nicht eine besonders qualifizierte, höhere Form des

Lebens, der Weg des «Glücks»38 oder «den vom <Leben> bleibend umgebenen
Weg», den «von der Sphäre des Glücks umgebenen Lebenslauf»,39 wenngleich

sich solche Vorstellungen an den Ausdruck heften konnten. Da die
Lebenserwartung, die hinter dem Begriffsteht, eine ständige Todesbedrohung
einschloss, geht es in Ps 16,11 - wie von Rad sagt - «nur» um die Bewahrung
vor einem bösen, d. i. einem unzeitigen, frühen Tod oder um das «Sterben» in
Siechtum, Leiden und anderen Schädigungen. So spricht der Beter von Ps 16

schlicht davon, wie er, wenn er den geschützten Raum des Heiligtums wieder
verlassen hat, draussen weiterleben, soll man sagen: überleben kann.40 Seine
Suche aber nach dem Weg zu Gott - und das Gebet um den rechten Weg zum
Überleben - sind von bleibender Aktualität.

Klaus Seybold

37 So W. Quintens und W. A. M. Beuken (A. 1), vgl. auch M. Dahood u. a. m.
38 W. W. Graf Baudissin, Alttestamentliches hajjlm «Leben» in der Bedeutung von «Glück»,

in: FS E.Sachau (1915) 143-161.
39 K. Koch, ThWATII, 302; 299.
40 Vgl. des weiteren auch Ps 27,11 und Ps 32,8, aber auch Jes 2,3 (Mi 4,2) in der Übertragung

auf eine «Völkerwallfahrt».


	Der Weg des Lebens : eine Studie zu Psalm 16

