Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters
Autor: Jenni, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

1. Von den abschliessenden Doxologien in Ps 41,14; 72,18 -19; 89,53 und
106,48 1st in den Kommentaren meist nur die Rede, wenn es um die literar-
geschichtlichen Fragen des Werdens und Wachsens des jetzigen Psalters geht.
Man ist sich einig, dass der liturgische Lobpreis nicht zum betreffenden Psalm
urspriinglich hinzugehdort, sondern relativ spit zur Markierung der Untertei-
lung des Psalters in flinf Biicher — vielleicht nach Analogie des Pentateuchs —
jeweils hinzugefiigt worden ist. Der genaue Hergang ist nicht mehr erkennbar
(es konnen auch mehrere Stadien der Hinzufiigung angenommen werden);
auch die Datierung ist nicht exakt moglich. Viel seltener als diese literarkri-
tischen Einleitungsprobleme kommen Fragen der Gattung oder gar des theo-
logischen Inhalts zur Sprache. Man setzt als bekannt voraus, was eine Doxo-
logie ist, und rangiert diese responsorischen Formeln zusammen mit der
Gemeindehymnik, etwa als deren Ableger in den Buchkolophonen der from-
men Schreiber. Was das Theologische anbelangt, so begniigt sich z.B. der
sonst so ausfiihrliche Kommentar von Kraus mit knappen Bemerkungen
zum doppelten a@meén als einem «Zeichen dafiir, dass der Psalter in allen
seinen Einzelstiicken von der Gemeinde rezipiert und angeeignet wurde».!

Die folgenden Ausfiihrungen wollen nun nicht die bisherigen — zugestan-
denermassen nicht allzu reichhaltigen — Auslegungsergebnisse nach der lite-
rarkritischen oder theologischen Seite hin in Frage stellen. Es geht vielmehr
um den ergdnzenden Versuch, ausgehend von einem kurzen Blick auf die
Traditionsgeschichte der einzelnen Bestandteile, wie sie bereits in verschie-
denen Wortuntersuchungen erarbeitet worden ist, die Funktion der doxolo-
gischen Abschlussformeln insgesamt vom Standpunkt der linguistischen
Pragmatik, der Lehre von den Sprechhandlungen, her zu beleuchten. Es
sollen also nicht so sehr die begrifflichen Redeinhalte («Lobpreis», « Ewig-
keit», «Gewissheit»/«Giiltigkeit»), als vielmehr deren Verwendung bei dem
offenbar als nicht ganz unproblematisch empfundenen Redeabschluss unter-
sucht werden. Wihrend die typischen Liedeinleitungen, der Beginn der «ge-
steigerten Rede», mit den Formeln der Aufmerksamkeitserregung («Ho-
ret...!»), der Formulierung der Intention («Ich will singen...»), des Aufrufs
zum Mitsingen («Lobet...!») usw. vor allem in der Formgeschichte seit jeher
untersucht worden sind, scheint der notgedrungene Ubergang von der «ge-
steigerten Rede» zum Schweigen bisher weniger Beachtung gefunden zu
haben, wenn man von der ausschliesslich dsthetischen Betrachtungsweise
absieht.

I'H.-J. Kraus, Psalmen, BKAT XV (51978) 469.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 115

Bevor wir hier weitergehen, sollen die genannten doxologischen Formeln
kurz in Erinnerung gerufen werden. Am einfachsten ist der Wortlaut der
Doxologie in Ps 89,53 mit der Baruk-Formel und der Amen-Formel: «Ge-
priesen sei Jahwe in Ewigkeit, Amen, Amen». Ps 41,14 erweitert die Baruk-
Formel ein wenig: «Gepriesen sei Jahwe, der Gott Israels, von Ewigkeit zu
Ewigkeit, Amen, Amen». Ahnlich lautet die Baruk-Formel in Ps 106,48, wo
aber auch die Amen-Formel etwas ausgeweitet ist: «Gepriesen sei Jahwe, der
Gott Israels, von Ewigkeit zu Ewigkeit, und alles Volk spreche: Amen, Hal-
lelujah /»> Am umfangreichsten ist die Doxologie in Ps 72,18-19: «Geprie-
sen sei Jahwe (Gott), der Gott Israels, der allein Wunder tut. Und gepriesen sei
sein herrlicher Name auf ewig, und die ganze Erde werde voll seiner Herr-
lichkeit, Amen, Amen.» Die Baruk-Formel ist hier verdoppelt (wie schon die
Amen-Formel bisher immer) und jeweils mit einem hymnischen Element
erweitert. Es folgt dann noch in V.20 die Unterschrift zu einer ilteren
Sammlung von Davidspsalmen: «Zu Ende sind die Gebete Davids, des Soh-
nes Isais.» Die Ausgestaltung der doxologischen Grundelemente bariitk Jhwh
[¢°6lam und ‘amén geschieht in zwei Richtungen, um die Aussage zu steigern:
einerseits durch Verdoppelung (Apposition zu Jahwe, Doppelformel mit
‘0lam, zweimalige Baruk- und Amen-Formel), andererseits durch Aufnahme
hymnischer Superlative («alles Volk», «ganze Erde», «allein») und Auffor-
derungen («Hallelujah!»).

2. Die beiden Formeln, abgekiirzt Baruk-Formel und Amen-Formel
genannt, fordern natiirlich zu traditionsgeschichtlichen Untersuchungen her-
aus. Auch wenn sie jetzt nur noch Abschlussformeln sein sollten, welche die
Unterteilungen des Psalmenbuches zu markieren haben, und auch wenn mit
der steigernden Ausgestaltung als deren Kehrseite eine gewisse Desemanti-
sierung zur Floskel verbunden sein kann, so fallt doch von der Geschichte der
Formeln und ihrem urspriinglichen Sitz im Leben ein gewisses Licht auf die
jetzige Verwendung.

Bei der Lobspruchformel barik Jhwh (1¢'6lam) kann zunichst ganz ein-
fach auf die vorhandene Literatur verwiesen werden. Eine grossere Untersu-
chung findet sich bei Schottroff (1969) in dem Kapitel «Die Segensformel und
ihr Beitrag zur Frage nach der Herkunft der Fluchformel» seiner Monogra-
phie «Der altisraelitische Fluchspruch».® Die bariik-Formel hat ihre Paral-
lele und Alternative in der ‘ariir-Formel «verflucht ist...», was ihr schon ein

2 Zum literarkritischen und iiberlieferungsgeschichtlichen Problem des Verhiltnisses von Ps
106,48 zu I Chr 16,36 vgl. H. Gunkel - J. Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933) 438 -440;
W.Rudolph, Chronikbiicher, HAT 1/21 (1955) 128; G. Wehmeier, Der Segen im Alten Testa-
ment (1970) 126.

3 W. Schottroff, Der altisraelitische Fluchspruch, WMANT 30 (1969) 163-198.



116 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

wenig von ihrer vermeintlichen Harmlosigkeit nimmt. Sehr gut sind die noch
direkter zum Thema gehorenden Ausfiihrungen von Wehmeier in seiner
Basler Dissertation.* Aus den 34 Fillen der Formel bariik Jhwh (mit Nomi-
nalsatz in 3. Person) kann er eine ganze Geschichte der Formel im Alten
Testament ablesen, aus der hier nur ganz wenige Beispiele zitiert werden
sollen.

Recht urspriinglich ist die Lobformel in I Sam 25,32: David ist von
Abigail davor bewahrt worden, Nabal umzubringen, und bricht, zu Abigail
gewendet, in den Ruf aus: «bariik Jhwh, der Gott Israels, der dich heute mir
entgegengesandt hat». Hier und in dhnlichen Fillen wird Gott als Besitzer
und Spender der b¢rakah, der heilschaffenden Segensmacht, bezeichnet. Die
Begriindung wird in einem Satz mit (meistens) “3er geliefert. Nach der
Erfahrung der gottlichen Hilfe wird die Lobformel spontan ausgesprochen
und nennt jeweils die konkrete Tat, auf Grund deren das Lob erklingt. Die
Formel ist nicht urspriinglich im Kult beheimatet, dringt aber dann vom
Alltagsleben her auch dort ein, z.B. 1 Kon 8,56: «baritk Jhiwh, der seinem
Volk Israel Ruhe verliechen hat, ganz wie er verheissen hat...», bei der Tem-
peleinweihung, sodann etwa Ps 28,6 beim Umschwung von der Klage zum
Lob im Klagelied des Einzelnen. Sowohl in alltdglicher als auch in liturgi-
scher Verwendung haben die Lobformeln in erster Linie den Charakter eines
Bekenntnisses: sie wenden sich an den Kreis der menschlichen Zuhdrer und
nicht unmittelbar an Gott. Erst ganz spit erhalten sie die formale Struktur des
Gebets (Ps 119,12 «du bist bartik»; I Chr 29,10). Sonst wird etwa am Schluss
gewisser Psalmen die Erfahrung des Beters in der Lobformel zusammenge-
fasst, z.B. Ps 66,20: «bariik ist Gott, der mein Gebet nicht verworfen noch
seine Gnade von mir gewendet hat.» Wahrscheinlich aus solchem Gebrauch
heraus hat sich dann die Lobformel zur Schlussdoxologie entwickelt, wie sie
an den Buchabschliissen des Psalters steht.

Der Nominalsatz der Baruk-Formel lasst nicht erkennen, ob eine indika-
tivische Aussage («Jahwe ist gepriesen») oder eine optativische Wunschform
(«Jahwe sei gepriesen») gemeint ist. Beides zusammen wird getroffen, wenn
man gerundivisch libersetzt: «Jahwe ist preisenswert/ist zu preisen». Dem-
entsprechend hat die Septuaginta, wenn bariik auf Gott bezogen ist, das
Verbaladjektiv evAoyntog (auf Menschen bezogen evAoymuévog). Die doxo-
logische Sprachform lebt ilibrigens in der intertestamentalen Literatur, auch
in Qumran und im Neuen Testament weiter; am bekanntesten ist der Lob-
spruchin Lk 1,68: «Gepriesen sei der Herr, der Gott Israels, dass er sich seines
Volkes angenommen hat...».

4S.0. A.2. Zusammenfassung S.131 und im Art. brk pi. «segnen», THATI (°1978),
Sp.374-375.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 117

Soweit die Traditionsgeschichte der Baruk-Formel. Die Formel stammt
nicht aus dem Kult und aus der Psalmendichtung, sondern aus dem Bereich
des Segenswunsches im Alltag, hat sich aber dann als Eulogie in der Liturgie
eingebiirgert. Sie hat von Anfang an immer den Charakter einer Antwort auf
eine Gottestat, verliert allerdings dann etwas von ihrer urspriinglichen Spon-
taneitit, bleibt aber auch in der verallgemeinerten liturgischen Verwendung
bekennende Antwort. Gerade deswegen eignet sie sich so gut als Abschluss-
formel, mit der ein Redaktor (als Vertreter der Gemeinde) die in den vor-
ausgehenden Psalmen verkiindeten Gottestaten fiir sich und fiir die Leser
rezipiert und aneignet.

3. Auch die Amen-Formel ist traditionsgeschichtlich schon mehrfach
aufgearbeitet worden, recht umfassend z. B. im THAT-Artikel von Wildber-
ger (1971).° Einige referierende Andeutungen mdogen daher in unserem Zu-
sammenhang geniigen. Auch die Beteuerung ‘amén «wahrlich» gehort ur-
spriinglich zur Alltagssprache, wie das 1960 gefundene Ostrakon von Yav-
neh-Yam zeigt: «wahrlich, ich bin unschuldig» sagt dort ein Landarbeiter in
seiner Eingabe an den Statthalter.® Im Alten Testament kommt ‘amén dreis-
sigmal vor, in fast allen Fillen als Antwortformel gebraucht, die in zwei
Richtungen geht: Es wird damit bezeugt, dass etwas Ausgesprochenes wahr
1st, und zugleich wird das Ausgesprochene als giiltig und verpflichtend aner-
kannt. Am héufigsten ist ‘amén Antwort auf einen ausgesprochenen Fluch
(Dt 27,15-26 in der Fluchreihe zwolfmal), mit der man den Fluch im Falle
der Verschuldung aufsich nimmt. Umgekehrt identifiziert sich die Gemeinde
mit dem Vorbeter, wenn dieser den Lobpreis ausgesprochen hat. Die Situa-
tion ldsst sich am besten in Neh 8,6 erkennen: «Darnach pries Esra Jahwe,
den grossen Gott. Und alles Volk antwortete mit erhobenen Hianden: Amen!
Amen!». Das Responsorische ist auch in I Chr 16,36 deutlich, ebenso in
etwas verallgemeinerter Form in Ps 106,48: «und alles Volk spreche:
Amen!».’

Auch hier ist also wie bei der Baruk-Formel die Herkunft aus einem
nichtkultischen Bereich noch erkennbar. Ging es dort um die spontane, aber
konventionalisierte Reaktion auf eine Segenstar Gottes, so hier um die aner-

5 H. Wildberger, Art.’mn «fest, sicher», C. ’amén, THAT I, Sp.193-196.

% H.Donner — W.Réllig, Kanaaniische und aramiische Inschriften, (*(1971-76) Nr.200,
Zeilell; J.C.L. Gibson, Textbook of Syrian Semitic Inscriptions, I (1971), 26-30; A. Lemaire,
Inscriptions hébraiques. I. Les ostraca (1977) 259-268; K.Jaros, Hundert Inschriften aus
Kanaan und Israel (1982), 76—-78 (Nr.55); D.Conrad, in: Texte aus der Umwelt des Alten
Testaments (ed. O.Kaiser), 1/3 (1983) 249f. (Zeit Josias), mit Lit.

78.0. A.2. Zum Weiterleben der liturgischen Responsion im Judentum, im Neuen Testa-
ment und in der alten Kirche vgl. die Lit. in THAT I, 209.



118 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

kennende und aneignende Antwort auf ein Machtwort Gottes (Fluch und
Segen). Beide wurden in institutionalisierter Form im Verlauf der Ausbildung
des nachexilischen Wortgottesdienstes als Antwort der Gemeinde auf die in
den Psalmen verkiindeten Taten und Worte Gottes iibernommen.

4. Das Ergebnis der traditionsgeschichtlichen Untersuchung ist auch fiir
die Formkritik eindeutig: Bei den Schlussdoxologien des Psalters handelt es
sich nicht um Formelemente, die aus dem Hymnus oder aus dem Klage- und
Bittgebet herausgewachsen sind. Sie haben ihre eigene Herkunft aus dem
Bereich des Segnens (und Fluchens). Die Doxologien sind damit nicht Fort-
setzung der Psalmen, sei es der belehrenden Hymnen oder der Gebete, son-
dern (abschliessende) Antwort auf das Vorangehende, wie das auch wortlich
zum Ausdruck kommt in Ps 106,48: «und alles Volk spreche:...». Es sind
zwar in Ps 72 hymnische Elemente in die Doxologie eingeflossen, in V. 18 der
Partizipialstil («der allein Wunder tut»), dazu die Herrlichkeitsaussagen in
V. 19. Sonst aber sind die Doxologien nicht hymnisch,® sondern eben «eulo-
gisch», nicht zu singen, sondern zu sprechen, sofern sie nicht rein literarisch
geworden sind.

Theologisch bedeutet das nun: Es handelt sich nicht mehr um theologi-
sche Belehrung iiber Gott und sein Walten wie im Hymnus. Es geht also nicht
so sehr um die Offenbarung oder Belehrung, sondern um die Aufforderung, es
gleichzutun und wie der «Doxologe» das Gehorte zu akzeptieren, sich mit
dem Vorangehenden zu identifizieren. Eine Predigt miisste also nicht iiber
die Segensmacht Jahwes und was das alles bedeutet reden, sondern sollte die
Reaktion des Menschen auf den Segen thematisieren.

Exegetisch bedeutet das: Es kommt nicht so sehr auf den Sinngehalt der
Worte in ithrem reinen Aussagewert an, auf das, was die Linguisten und
Kommunikationstheoretiker den propositionalen Gehalt, den Kommunika-
tionsinhalt, nennen, sondern auf das Handlungsmaéssige, das mit dem Sprech-
akt verbunden ist, das, was in der neueren Sprachwissenschaft das ganze Feld
der Pragmatik ausmacht. Wenn wir uns iiber die Formelhaftigkeit der Doxo-
logien beklagen oder wenn wir die Formeln als «leer» beargwohnen, so zeigt
das nur, dass wir sie immer noch mit einem propositionalen statt mit einem
pragmatischen Massstab messen.’ Im Extremfall konnte die mit dem Sprech-
akt verbundene Handlung ja auch durch nicht-verbale Handlungen erreicht

8 C. Westermann, Zur Sammlung des Psalters, in: ThViat 8 (1961/62) 278-284 = Forschung
am Alten Testament. Gesammelte Studien, ThB24 (1964) 336343, stellt die Doxologien noch
zu nahe zu den Lobpsalmen.

9 Zur Illustration des Gemeinten mag der Lapsus jenes Hebréisch-Schiilers dienen, der nach
der Bedeutung von h@ *min («glauben») gefragt wurde und schliesslich nach dem Hinweis, das
Verbum sei etymologisch mit « Amen» verwandt, spontan die Antwort «aufhoren» gab.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 119

werden, z.B. durch Kopfnicken oder durch Beifallklatschen. Eine sdkulari-
sierte verbale Form der Doxologie (oder wenigstens eine Analogie) ist das
Bravo-Rufen, bei dem es auch nicht in erster Linie auf den Sinngehalt des
Wortes oder gar auf die Etymologie von «bravo» ankommt.

5. Sehen wir nun einmal versuchsweise die Doxologien vom rein prag-
matischen Standpunkt aus an: Wie wird die Aufgabe geldst, die poetische
Psalmenrede zum Abschluss zu bringen? Psalmen sind ja auch in Buchform
nicht nur gewohnliche, normale Rede; diese besondere, kunstvolle, poetisch
gesteigerte Rede kann doch nicht einfach abbrechen. Es gibt verschiedene
Mittel, das Ende angemessen herbeizufiihren:

a) Man nennt einfach das Ende beim Namen —wie im Funkverkehr, wo der
Sprechpartner nicht durch Augenkontakt auf das Ende des Gesprichs vor-
bereitet wird —, indem man «Ende» sagt. Das ist hochst unpoetisch und
kommt in unseren Texten nur gerade in der Bemerkung Ps 72,20 vor: «Zu
Ende sind die Gebete Davids, des Sohnes Isais», was ja keine Doxologie
ist.

b) Man fiigt ein da capo an, die sog. Rahmenbildung. Die Rahmenbildung
ist ein bekanntes poetisches Kunstmittel, das vor allem im Hymnus verwen-
det wird: Ps 8,10 nimmt V. 2 wortlich wieder auf: «Herr, unser Herrscher, wie
herrlich ist dein Name in allen Landen!» In unseren Doxologien wire zu
vergleichen das Hallelujah von Ps 106,48, das wie in den sog. Hallelujah-
Psalmen am Ende den Aufruf des Hymnenanfangs nochmals aufnimmt (vgl.
Ps 106; 113; 117; 135; 146-150).

¢) Spezifischer zur Doxologie gehort das Hinauszogern des Endes, das
Ritardando. Wie im Hebridischen schon jeder Satz seine Satzpausa durch
besondere Betonung und Vokaldehnung andeutet, so wird hier das Ende
durch Zerdehnung markiert. Was bei manchen Psalmen durch Ubergang zu
einem anderen Metrum erreicht wird (sog. «schwerer Schluss»), das geschieht
hier durch Verdoppelung (s.o. vorallem zu Ps 72,18 f.) und Wiederholung des
Amen: ‘amén we’amén (Ps41,14;72,19; 89,53). Hier ist es kaum notwendig,
dariiber zu spekulieren, warum das Amen gerade zweimal steht, z.B. um
Freude und Ernst auszudriicken, wie Wildberger andeutet.!” Das gehort ganz
einfach zum Ritardando-Effekt.

d) Eng mit dem Hinauszogern verbunden ist die Negierung des Endes,
wenigstens der Intention nach. Das Gesagte soll iiberhaupt nicht aufhoren,
sondern ewig weitergelten: «auf ewig» (Ps 72,19; 89,53) und «von Ewigkeit
zu Ewigkeit» (41,14 ; 106,48). Auch hier ist fiir die Auslegung nicht in erster
Linie eine Analyse inhaltlicher Art {iber den «hebriischen Zeitbegriff» oder

10 THATI,195.



120 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

den Begriff der Ewigkeit gefordert. Die einfache Formel und erst recht die
‘olam-Doppelformel haben hier die pragmatische Funktion des Redeab-
schlusses durch «Verewigung»."

* k ok

Die Formgeschichte der Festschrift-Artikel, ihrer Einleitungs- und ihrer
Schlussformeln ist noch nicht geschrieben. Die Moglichkeiten sind auch hier
mannigfaltig. Sie reichen von dem Versuch, eine plausible Beziehung zwi-
schen dem Inhalt des Artikels und dem Fachgebiet des Jubilars herzustellen
(Lk 1,68 bote sich z. B. an), bis zu den «Moge-Sitzen», die dem ambivalenten
Charakter eines runden Geburtstages gerecht werden mochten. Um dem
inneren Widerspruch aller Festschriften, dass die Teilnehmer sich selbst statt
dem Jubilar ein Denkmal setzen, pragmatisch zu begegnen, ist hier — sicher
im Sinne des Jubilars — die alteingefiihrte doxologische Buchunterschrift am
Platz: «Soli Deo gloria!»

Ernst Jenni

I Anhangsweise sei noch eine weitere Mdglichkeit angedeutet: die des stufenweisen Abklin-
genlassens, bei dem der Wortinhalt wegféllt und nur noch die Musik weitergeht. Vergleichbar
ware das Orgelspiel nach dem Gottesdienst, das nicht-verbal das Feierliche noch etwas verlian-
gert und damit den Ubergang zum Ende vermittelt. Hierher konnte man, allerdings ausserhalb
der Doxologien, vielleicht das abschliessende «Sela» bei gewissen Psalmen rechnen (Ps 3;9; 24;
46 usw.), wobei diese liturgische Anweisung, wenn sie tatsiachlich etwas Musikalisches meint,
haufiger auch als Zwischenspiel vorkommit.



	Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

