
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

Autor: Jenni, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

1. Von den abschliessenden Doxologien in Ps 41,14; 72,18-19; 89,53 und
106,48 ist in den Kommentaren meist nur die Rede, wenn es um die literar-
geschichtlichen Fragen des Werdens und Wachsens des jetzigen Psalters geht.
Man ist sich einig, dass der liturgische Lobpreis nicht zum betreffenden Psalm

ursprünglich hinzugehört, sondern relativ spät zur Markierung der Unterteilung

des Psalters in fünfBücher - vielleicht nach Analogie des Pentateuchs -
jeweils hinzugefügt worden ist. Der genaue Hergang ist nicht mehr erkennbar
(es können auch mehrere Stadien der Hinzufügung angenommen werden);
auch die Datierung ist nicht exakt möglich. Viel seltener als diese literarkri-
tischen Einleitungsprobleme kommen Fragen der Gattung oder gar des

theologischen Inhalts zur Sprache. Man setzt als bekannt voraus, was eine Doxo-
logie ist, und rangiert diese responsorischen Formeln zusammen mit der
Gemeindehymnik, etwa als deren Ableger in den Buchkolophonen der frommen

Schreiber. Was das Theologische anbelangt, so begnügt sich z. B. der
sonst so ausführliche Kommentar von Kraus mit knappen Bemerkungen
zum doppelten amen als einem «Zeichen dafür, dass der Psalter in allen
seinen Einzelstücken von der Gemeinde rezipiert und angeeignet wurde».1

Die folgenden Ausführungen wollen nun nicht die bisherigen - zugestan-
denermassen nicht allzu reichhaltigen - Auslegungsergebnisse nach der lite-
rarkritischen oder theologischen Seite hin in Frage stellen. Es geht vielmehr
um den ergänzenden Versuch, ausgehend von einem kurzen Blick auf die

Traditionsgeschichte der einzelnen Bestandteile, wie sie bereits in verschiedenen

Wortuntersuchungen erarbeitet worden ist, die Funktion der doxologischen

Abschlussformeln insgesamt vom Standpunkt der linguistischen
Pragmatik, der Lehre von den Sprechhandlungen, her zu beleuchten. Es

sollen also nicht so sehr die begrifflichen Redeinhalte («Lobpreis», «Ewigkeit»,

«Gewissheit»/«Gültigkeit»), als vielmehr deren Verwendung bei dem
offenbar als nicht ganz unproblematisch empfundenen Redeabschluss untersucht

werden. Während die typischen Liedeinleitungen, der Beginn der
«gesteigerten Rede», mit den Formeln der Aufmerksamkeitserregung
(«Höret...!»), der Formulierung der Intention («Ich will singen...»), des Aufrufs
zum Mitsingen («Lobet...!») usw. vor allem in der Formgeschichte seit jeher
untersucht worden sind, scheint der notgedrungene Übergang von der
«gesteigerten Rede» zum Schweigen bisher weniger Beachtung gefunden zu
haben, wenn man von der ausschliesslich ästhetischen Betrachtungsweise
absieht.

1 H.-J. Kraus, Psalmen, BKATXV (51978) 469.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 115

Bevor wir hier weitergehen, sollen die genannten doxologischen Formeln
kurz in Erinnerung gerufen werden. Am einfachsten ist der Wortlaut der
Doxologie in Ps 89,53 mit der Baruk-Formel und der Amen-Formel:
«Gepriesen sei Jahwe in Ewigkeit, Amen, Amen». Ps 41,14 erweitert die Baruk-
Formel ein wenig: «Gepriesen sei Jahwe, der Gott Israels, von Ewigkeit zu
Ewigkeit, Amen, Amen». Ähnlich lautet die Baruk-Formel in Ps 106,48, wo
aber auch die Amen-Formel etwas ausgeweitet ist: «Gepriesen sei Jahwe, der
Gott Israels, von Ewigkeit zu Ewigkeit, und alles Volk spreche: Amen,
Hallelujah!».2 Am umfangreichsten ist die Doxologie in Ps 72,18-19: «Gepriesen

sei Jahwe (Gott), der Gott Israels, der allein Wunder tut. Und gepriesen sei

sein herrlicher Name auf ewig, und die ganze Erde werde voll seiner
Herrlichkeit, Amen, Amen.» Die Baruk-Formel ist hier verdoppelt (wie schon die
Amen-Formel bisher immer) und jeweils mit einem hymnischen Element
erweitert. Es folgt dann noch in V. 20 die Unterschrift zu einer älteren
Sammlung von Davidspsalmen: «Zu Ende sind die Gebete Davids, des Sohnes

Isais.» Die Ausgestaltung der doxologischen Grundelemente bärük Jhwh
V'öläm und 'amen geschieht in zwei Richtungen, um die Aussage zu steigern:
einerseits durch Verdoppelung (Apposition zu Jahwe, Doppelformel mit
'öläm, zweimalige Baruk- und Amen-Formel), andererseits durch Aufnahme
hymnischer Superlative («alles Volk», «ganze Erde», «allein») und
Aufforderungen («Hallelujah!»).

2. Die beiden Formeln, abgekürzt Baruk-Formel und Amen-Formel
genannt, fordern natürlich zu traditionsgeschichtlichen Untersuchungen heraus.

Auch wenn sie jetzt nur noch Abschlussformeln sein sollten, welche die

Unterteilungen des Psalmenbuches zu markieren haben, und auch wenn mit
der steigernden Ausgestaltung als deren Kehrseite eine gewisse Desemanti-
sierung zur Floskel verbunden sein kann, so lallt doch von der Geschichte der
Formeln und ihrem ursprünglichen Sitz im Leben ein gewisses Licht auf die
jetzige Verwendung.

Bei der Lobspruchformel bärük Jhwh (Ie'öläm) kann zunächst ganz
einfach auf die vorhandene Literatur verwiesen werden. Eine grössere Untersuchung

findet sich bei Schottroff(1969) in dem Kapitel «Die Segensformel und
ihr Beitrag zur Frage nach der Herkunft der Fluchformel» seiner Monographie

«Der altisraelitische Fluchspruch».3 Die bärük-Formel hat ihre Parallele

und Alternative in der 'ärwr-Formel «verflucht ist...», was ihr schon ein

2 Zum literarkritischen und überlieferungsgeschichtlichen Problem des Verhältnisses von Ps

106,48 zu I Chr 16,36 vgl. H.Gunkel - J.Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933) 438-440;
W.Rudolph, Chronikbücher, HAT 1/21 (1955) 128; G.Wehmeier, Der Segen im Alten Testament

(1970) 126.
3 W.SchottrofF, Der altisraelitische Fluchspruch, WMANT30 (1969) 163-198.



116 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

wenig von ihrer vermeintlichen Harmlosigkeit nimmt. Sehr gut sind die noch
direkter zum Thema gehörenden Ausfuhrungen von Wehmeier in seiner
Basler Dissertation.4 Aus den 34 Fällen der Formel bärük Jhwh (mit
Nominalsatz in 3. Person) kann er eine ganze Geschichte der Formel im Alten
Testament ablesen, aus der hier nur ganz wenige Beispiele zitiert werden
sollen.

Recht ursprünglich ist die Lobformel in I Sam 25,32: David ist von
Abigail davor bewahrt worden, Nabal umzubringen, und bricht, zu Abigail
gewendet, in den Ruf aus: «bärük Jhwh, der Gott Israels, der dich heute mir
entgegengesandt hat». Hier und in ähnlichen Fällen wird Gott als Besitzer
und Spender der b"räkäh, der heilschaffenden Segensmacht, bezeichnet. Die
Begründung wird in einem Satz mit (meistens) 'ascer geliefert. Nach der
Erfahrung der göttlichen Hilfe wird die Lobformel spontan ausgesprochen
und nennt jeweils die konkrete Tat, auf Grund deren das Lob erklingt. Die
Formel ist nicht ursprünglich im Kult beheimatet, dringt aber dann vom
Alltagsleben her auch dort ein, z.B. I Kön 8,56: «bärük Jhwh, der seinem
Volk Israel Ruhe verliehen hat, ganz wie er verheissen hat...», bei der
Tempeleinweihung, sodann etwa Ps 28,6 beim Umschwung von der Klage zum
Lob im Klagelied des Einzelnen. Sowohl in alltäglicher als auch in liturgischer

Verwendung haben die Lobformeln in erster Linie den Charakter eines
Bekenntnisses: sie wenden sich an den Kreis der menschlichen Zuhörer und
nicht unmittelbar an Gott. Erst ganz spät erhalten sie die formale Struktur des

Gebets (Ps 119,12 «du bist bärük»-, I Chr 29,10). Sonst wird etwa am Schluss

gewisser Psalmen die Erfahrung des Beters in der Lobformel zusammenge-
fasst, z.B. Ps 66,20: «bärük ist Gott, der mein Gebet nicht verworfen noch
seine Gnade von mir gewendet hat.» Wahrscheinlich aus solchem Gebrauch
heraus hat sich dann die Lobformel zur Schlussdoxologie entwickelt, wie sie

an den Buchabschlüssen des Psalters steht.
Der Nominalsatz der Baruk-Formel lässt nicht erkennen, ob eine

indikativische Aussage («Jahwe ist gepriesen») oder eine optativische Wunschform
(«Jahwe sei gepriesen») gemeint ist. Beides zusammen wird getroffen, wenn
man gerundivisch übersetzt: «Jahwe ist preisenswert/ist zu preisen».
Dementsprechend hat die Septuaginta, wenn bärük auf Gott bezogen ist, das

Verbaladjektiv eùÀ,oyr|TÔç (auf Menschen bezogen eùA,oyr]jxévoç). Die doxo-
logische Sprachform lebt übrigens in der intertestamentalen Literatur, auch
in Qumran und im Neuen Testament weiter; am bekanntesten ist der
Lobspruch in Lk 1,68 : «Gepriesen sei der Herr, der Gott Israels, dass er sich seines

Volkes angenommen hat...».
4 S.o. A.2. Zusammenfassung S.131 und im Art. brk pi. «segnen», THAT I (31978),

Sp. 374-375.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 117

Soweit die Traditionsgeschichte der Baruk-Formel. Die Formel stammt
nicht aus dem Kult und aus der Psalmendichtung, sondern aus dem Bereich
des Segenswunsches im Alltag, hat sich aber dann als Eulogie in der Liturgie
eingebürgert. Sie hat von Anfang an immer den Charakter einer Antwort auf
eine Gottestat, verliert allerdings dann etwas von ihrer ursprünglichen
Spontaneität, bleibt aber auch in der verallgemeinerten liturgischen Verwendung
bekennende Antwort. Gerade deswegen eignet sie sich so gut als Abschlussformel,

mit der ein Redaktor (als Vertreter der Gemeinde) die in den
vorausgehenden Psalmen verkündeten Gottestaten für sich und für die Leser

rezipiert und aneignet.
3. Auch die Amen-Formel ist traditionsgeschichtlich schon mehrfach

aufgearbeitet worden, recht umfassend z. B. im THAT-Artikel von Wildber-
ger (1971).5 Einige referierende Andeutungen mögen daher in unserem
Zusammenhang genügen. Auch die Beteuerung 'âmën «wahrlich» gehört
ursprünglich zur Alltagssprache, wie das 1960 gefundene Ostrakon von Yav-
neh-Yam zeigt: «wahrlich, ich bin unschuldig» sagt dort ein Landarbeiter in
seiner Eingabe an den Statthalter.6 Im Alten Testament kommt 'ämen dreis-
sigmal vor, in fast allen Fällen als Antwortformel gebraucht, die in zwei

Richtungen geht: Es wird damit bezeugt, dass etwas Ausgesprochenes wahr
ist, und zugleich wird das Ausgesprochene als gültig und verpflichtend
anerkannt. Am häufigsten ist 'ämen Antwort auf einen ausgesprochenen Fluch
(Dt 27,15-26 in der Fluchreihe zwölfmal), mit der man den Fluch im Falle
der Verschuldung auf sich nimmt. Umgekehrt identifiziert sich die Gemeinde
mit dem Vorbeter, wenn dieser den Lobpreis ausgesprochen hat. Die Situation

lässt sich am besten in Neh 8,6 erkennen: «Darnach pries Esra Jahwe,
den grossen Gott. Und alles Volk antwortete mit erhobenen Händen: Amen!
Amen!». Das Responsorische ist auch in I Chr 16,36 deutlich, ebenso in
etwas verallgemeinerter Form in Ps 106,48: «und alles Volk spreche:
Amen!».7

Auch hier ist also wie bei der Baruk-Formel die Herkunft aus einem
nichtkultischen Bereich noch erkennbar. Ging es dort um die spontane, aber
konventionalisierte Reaktion auf eine Segenstot Gottes, so hier um die aner-

5 H.Wildberger, Art,'mn «fest, sicher», C. 'ämen, THAT I, Sp. 193-196.
6 H.Donner - W.Röllig, Kanaanäische und aramäische Inschriften, (31971—76) Nr.200,

Zeile 11 ; J.C.L. Gibson, Textbook of Syrian Semitic Inscriptions, I (1971), 26-30; A.Lemaire,
Inscriptions hébraïques. I. Les ostraca (1977) 259-268; K.Jaros, Hundert Inschriften aus
Kanaan und Israel (1982), 76-78 (Nr.55); D.Conrad, in: Texte aus der Umwelt des Alten
Testaments (ed. O.Kaiser), 1/3 (1983) 249f. (Zeit Josias), mit Lit.

7 S.o. A.2. Zum Weiterleben der liturgischen Responsion im Judentum, im Neuen Testament

und in der alten Kirche vgl. die Lit. in THAT I, 209.



118 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

kennende und aneignende Antwort auf ein Machtwort Gottes (Fluch und
Segen). Beide wurden in institutionalisierter Form im Verlaufder Ausbildung
des nachexilischen Wortgottesdienstes als Antwort der Gemeinde auf die in
den Psalmen verkündeten Taten und Worte Gottes übernommen.

4. Das Ergebnis der traditionsgeschichtlichen Untersuchung ist auch für
die Formkritik eindeutig: Bei den Schlussdoxologien des Psalters handelt es

sich nicht um Formelemente, die aus dem Hymnus oder aus dem Klage- und
Bittgebet herausgewachsen sind. Sie haben ihre eigene Herkunft aus dem
Bereich des Segnens (und Fluchens). Die Doxologien sind damit nicht
Fortsetzung der Psalmen, sei es der belehrenden Hymnen oder der Gebete,
sondern (abschliessende) Antwort auf das Vorangehende, wie das auch wörtlich
zum Ausdruck kommt in Ps 106,48: «und alles Volk spreche:...». Es sind

zwar in Ps 72 hymnische Elemente in die Doxologie eingeflossen, in V. 18 der
Partizipialstil («der allein Wunder tut»), dazu die Herrlichkeitsaussagen in
V. 19. Sonst aber sind die Doxologien nicht hymnisch,8 sondern eben «eulo-
gisch», nicht zu singen, sondern zu sprechen, sofern sie nicht rein literarisch
geworden sind.

Theologisch bedeutet das nun: Es handelt sich nicht mehr um theologische

Belehrung über Gott und sein Walten wie im Hymnus. Es geht also nicht
so sehr um die Offenbarung oder Belehrung, sondern um die Aufforderung, es

gleichzutun und wie der «Doxologe» das Gehörte zu akzeptieren, sich mit
dem Vorangehenden zu identifizieren. Eine Predigt müsste also nicht über
die Segensmacht Jahwes und was das alles bedeutet reden, sondern sollte die
Reaktion des Menschen auf den Segen thematisieren.

Exegetisch bedeutet das: Es kommt nicht so sehr auf den Sinngehalt der
Worte in ihrem reinen Aussagewert an, auf das, was die Linguisten und
Kommunikationstheoretiker den propositionalen Gehalt, den Kommunikationsinhalt,

nennen, sondern aufdas Handlungsmässige, das mit dem Sprechakt

verbunden ist, das, was in der neueren Sprachwissenschaft das ganze Feld
der Pragmatik ausmacht. Wenn wir uns über die Formelhaftigkeit der Doxologien

beklagen oder wenn wir die Formeln als «leer» beargwöhnen, so zeigt
das nur, dass wir sie immer noch mit einem propositionalen statt mit einem
pragmatischen Massstab messen.9 Im Extremfall könnte die mit dem Sprechakt

verbundene Handlung ja auch durch nicht-verbale Handlungen erreicht

8 C. Westermann, Zur Sammlung des Psalters, in: ThViat 8 (1961/62) 278-284 Forschung

am Alten Testament. Gesammelte Studien, ThB24 (1964) 336-343, stellt die Doxologien noch

zu nahe zu den Lobpsalmen.
9 Zur Illustration des Gemeinten mag der Lapsus jenes Hebräisch-Schülers dienen, der nach

der Bedeutung von hce'amln («glauben») gefragt wurde und schliesslich nach dem Hinweis, das

Verbum sei etymologisch mit «Amen» verwandt, spontan die Antwort «aufhören» gab.



E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters 119

werden, z. B. durch Kopfnicken oder durch Beifallklatschen. Eine säkularisierte

verbale Form der Doxologie (oder wenigstens eine Analogie) ist das

Bravo-Rufen, bei dem es auch nicht in erster Linie auf den Sinngehalt des

Wortes oder gar auf die Etymologie von «bravo» ankommt.
5. Sehen wir nun einmal versuchsweise die Doxologien vom rein

pragmatischen Standpunkt aus an: Wie wird die Aufgabe gelöst, die poetische
Psalmenrede zum Abschluss zu bringen? Psalmen sind ja auch in Buchform
nicht nur gewöhnliche, normale Rede; diese besondere, kunstvolle, poetisch
gesteigerte Rede kann doch nicht einfach abbrechen. Es gibt verschiedene

Mittel, das Ende angemessen herbeizuführen:
a) Man nennt einfach das Ende beim Namen - wie im Funkverkehr, wo der

Sprechpartner nicht durch Augenkontakt auf das Ende des Gesprächs
vorbereitet wird -, indem man «Ende» sagt. Das ist höchst unpoetisch und
kommt in unseren Texten nur gerade in der Bemerkung Ps 72,20 vor: «Zu
Ende sind die Gebete Davids, des Sohnes Isais», was ja keine Doxologie
ist.

b) Man fügt ein da capo an, die sog. Rahmenbildung. Die Rahmenbildung
ist ein bekanntes poetisches Kunstmittel, das vor allem im Elymnus verwendet

wird: Ps 8,10 nimmt V. 2 wörtlich wieder auf: «Herr, unser Herrscher, wie
herrlich ist dein Name in allen Landen!» In unseren Doxologien wäre zu
vergleichen das Hallelujah von Ps 106,48, das wie in den sog. Hallelujah-
Psalmen am Ende den Aufruf des Hymnenanfangs nochmals aufnimmt (vgl.
Ps 106; 113; 117; 135; 146-150).

c) Spezifischer zur Doxologie gehört das Hinauszögern des Endes, das

Ritardando. Wie im Hebräischen schon jeder Satz seine Satzpausa durch
besondere Betonung und Vokaldehnung andeutet, so wird hier das Ende
durch Zerdehnung markiert. Was bei manchen Psalmen durch Übergang zu
einem anderen Metrum erreicht wird (sog. «schwerer Schluss»), das geschieht
hier durch Verdoppelung (s. o. vor allem zu Ps 72,18 f.) und Wiederholung des

Amen: 'âmën we'âmën (Ps 41,14; 72,19; 89,53). Hieristes kaum notwendig,
darüber zu spekulieren, warum das Amen gerade zweimal steht, z. B. um
Freude und Ernst auszudrücken, wie Wildberger andeutet.10 Das gehört ganz
einfach zum Ritardando-Effekt.

d) Eng mit dem Hinauszögern verbunden ist die Negierung des Endes,
wenigstens der Intention nach. Das Gesagte soll überhaupt nicht aufhören,
sondern ewig weitergelten: «auf ewig» (Ps 72,19; 89,53) und «von Ewigkeit
zu Ewigkeit» (41,14; 106,48). Auch hier ist für die Auslegung nicht in erster
Linie eine Analyse inhaltlicher Art über den «hebräischen Zeitbegriff» oder

10 THAT 1,195.



120 E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

den Begriff der Ewigkeit gefordert. Die einfache Formel und erst recht die

'öläm-Doppelformel haben hier die pragmatische Funktion des
Redeabschlusses durch «Verewigung»."

* * *

Die Formgeschichte der Festschrift-Artikel, ihrer Einleitungs- und ihrer
Schlussformeln ist noch nicht geschrieben. Die Möglichkeiten sind auch hier
mannigfaltig. Sie reichen von dem Versuch, eine plausible Beziehung
zwischen dem Inhalt des Artikels und dem Fachgebiet des Jubilars herzustellen
(Lk 1,68 böte sich z. B. an), bis zu den «Möge-Sätzen», die dem ambivalenten
Charakter eines runden Geburtstages gerecht werden möchten. Um dem
inneren Widerspruch aller Festschriften, dass die Teilnehmer sich selbst statt
dem Jubilar ein Denkmal setzen, pragmatisch zu begegnen, ist hier - sicher
im Sinne des Jubilars - die alteingeführte doxologische Buchunterschrift am
Platz: «Soli Deo gloria!»

Ernst Jenni

11

Anhangsweise sei noch eine weitere Möglichkeit angedeutet: die des stufenweisen
Abklingenlassens, bei dem der Wortinhalt wegfallt und nur noch die Musik weitergeht. Vergleichbar
wäre das Orgelspiel nach dem Gottesdienst, das nicht-verbal das Feierliche noch etwas verlängert

und damit den Übergang zum Ende vermittelt. Hierher könnte man, allerdings ausserhalb
der Doxologien, vielleicht das abschliessende «Sela» bei gewissen Psalmen rechnen (Ps 3 ; 9 ; 24 ;

46 usw.), wobei diese liturgische Anweisung, wenn sie tatsächlich etwas Musikalisches meint,
häufiger auch als Zwischenspiel vorkommt.


	Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters

