
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Überlegungen zu Jesaja 40, 1-11 : zugleich der Versuch eines
Beitrages zur Gottesknechtfrage

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zu Jesaja 40,1-11

Zugleich der Versuch eines Beitrages zur Gottesknechtfrage

Die Verkündigung des zweiten Jesaja leitet Kap. 40,3-5 die Schilderung
einer Audition ein, die deutlich, auch wenn sie vom Üblichen abweicht, als

Berufungsbericht, zugleich als Legitimation des Inhalts der Verkündigung
verstanden werden muss.1 Der Prophet wird Ohrenzeuge der Anweisungen,
die ein himmlischer Vezir überirdischen Kräften erteilt,2 die kosmischen
Voraussetzungen für eine Offenbarung der weltumspannenden Herrlichkeit
Gottes,3 zugleich für die Heimkehr der Vertriebenen zu schaffen. Das qôl
qôrë'Y. 3 wird V. 6 durch ein qôl omër wieder aufgenommen, und damit der
Auftrag an den Propheten eingeleitet, zu predigen, doch wohl das, was er
soeben gehört hat. Es liegt in der Linie der Berufungsgeschichten, dass der
Berufene den Versuch macht, sich der Sendung zu entziehen. Hier geschieht
es durch den Hinweis auf eine Hörerschaft, die durch das, was ihr widerfuhr,
zur Aufnahme einer tröstlichen Botschaft unfähig geworden ist.4

Die Verse 1 +2 enthalten die Überschrift. Sie gehören nicht zur Befehlsausgabe

an die Engelsmächte oder an den Propheten;5 sie sind vielmehr mit
nak'mû 'ammî das Thema, nicht nur für die folgenden Verse, sondern die

ganze Verkündigung.6 R.P.Merendino bezweifelt die Authentizität dieser

Verse, weil hier das Heil erst nach einer angemessenen Sühneleistung und
nicht aus freier Vergebungsbereitschaft Jahwes erfolgt.7 In anderer Richtung
hat einmal P.A.H. de Boer8 geurteilt, dass entgegen üblicher Auffassung
Deuterojesaja in der Linie partikularistischen Denkens bleibe und aus seiner
Botschaft kein universalistisches Konzept abgeleitet werden könne.9 Diese
beiden Beurteilungen, nämlich nomistisch hier (Merendino), keineswegs
universalistisch, sondern partikularistisch (de Boer), lassen es wieder einmal als

berechtigt erscheinen, nach der Bedeutung der Jerusalem V. 2 gemachten

1

M.Cross, The council of Yahwe in Second Isaiah, JNES 12 (1953) 274f.
2 Zu eng denkt R. P. Merendino (Der Erste und der Letzte, VTS 31 [1981] 35) an den

Propheten selbst als Rufer.
3 Anders Merendino (A. 2).
4 S. dazu H. J. Stoebe, Jes 40 v6, WuD 1950, 122 ff.
5 So Elliger, KATXI/1 z.St.
6 Vgl. 49,13; 51,3; 52,9; dazu T. Mettinger, Die Ebed-Jahwe-Lieder, ASTI 11 (1978) 71.
7 Merendino (A.2) 25.21.
8 Second Isaiahs Message. OTS 11 (1956). Kap. 5; The limits of Second Isaiahs Message,

85 ff.
9 Vgl. auch A.Schoors, I am God your saviour, VTS 24 (1973) 130.



H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11 105

Zusage zu fragen, die der Grund für das nah"mû und das dabbêr 'al lêb ist.
Dabei ist vor allem zu bedenken, ob es nicht weit über ein: jetzt hat die Not
ein Ende und wird alles wieder gut, hinausgeht, sondern eine vertiefte
Sinndeutung der vergangenen Zeit enthält.

Die erste mit kl eingeleitete Begründung ist mäle ah sebä 'äh. Nicht selten
wird säbä' ausdrücklich mit Frondienst übersetzt.10 Dann ist der Gedanke an
eine in der Gefangenschaft den Babyloniern zu leistende Arbeit unübersehbar;

die Erinnerung an die Sklaverei in Ägypten böte eine Anknüpfung. Auch
wo man mit Kriegsdienst übersetzt," gilt es als Metapher für die Leiden der
Knechtschaft.12 Nun hat aber L.G.Rignell, und m.E. durchaus begründet,
darauf hingewiesen, dass $äbä' sehr oft einen bemerkenswerten «sacred

sense» habe,13 und erinnert an die Gruppen, die etwa in einem Krieg in
heiliger Funktion handeln. Von daher wird seine eigene Erklärung, dass die

Gefangenen ihren Dienst für die Sünden des ganzen Volkes in seiner langen
Geschichte geleistet hätten, nicht recht befriedigend. Nun ist natürlich nicht
nur an Kampf zu denken; säbä' wird auch vom Dienst der Leviten gesagt

(Lev4,3.30.35; 8,24). Gerade von daher hat K. Elliger argumentiert, dass

säbä'eben auch ein aufgelegter Dienst sei, den man nicht für sich selber leiste,
wie es eben der untergeordnete Dienst der Leviten, aber auch des weiblichen
Tempelpersonals (Ex 38,8 ; I Sam 2,22) ist. Von diesen Stellen sollte man Ex
3 8,8 ; I Sam 2,22 ausser acht lassen ;14 aber auch sonst ist die Folgerung nicht
zwingend. Dass dieser Begriffnicht priesterliche Funktionen bedeuten kann,
ist bekannt, aber auch die von den Leviten geleisteten Dienste gehören damit
in den sakralen Bereich, dass sie für Jahwe vollbracht werden, säbä' ist also
nicht ein einer Fremdmacht geleisteter Frondienst, auch nicht ein Sühnewerk
im eigentlichen Sinne (s. o.). Gegen Elliger ist also daran festzuhalten, dass bei
dem, was geschehen ist, Jerusalem auch eine aktive Rolle gespielt hat. Zu
erwähnen ist wohl auch, dass die Obliegenheiten der Leviten einer zeitlichen
Begrenzung unterworfen sind (vom 30. bis zum 50. Jahr), die von Jahwe

festgesetzt ist. Das könnte für das Verständnis von mäle'äh, dessen Subjekt
Jerusalem ist, Bedeutung haben.15

10 Ich nenne nur die Namen geläufiger Auslegungen: Duhm, Westermann, Elliger, Frey,
TOB, ZB,LB; auch Merendino (A.2) u.a.

11 Etwa Marti, Volz, Budde (HSAT).
12 Besonders deutlich Ziegler (Echter-Bibel 1954).
13 A Study of Isaiah ch. 40-55 (1956) 10.
14 Zu I Sam 2,22 s. Stoebe (KAT VIII/1) z. St. Man könnte auch an den Einschub von'ö-'issäh

Num 6,2 erinnern.
15 Ob eine Verbindung mit dem halîpâ Hi 10,17; 14,14 gesehen werden darf, muss

offenbleiben. Verschleifung von Wortgrenzen in späteren Schriften, auch weisheitlichen Charakters,
ist anzunehmen.



106 H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11

Problematisch ist auch das nirsäh '"wönäh V.2aß. Die Übersetzung des

nirsäh mit «bezahlt, abgegolten» erweckte wohl den Eindruck, dass hier der
Glaube an die freie Gnade Jahwes zugunsten eines Vergeltungsdenkens (Me-
rendino) aufgegeben sei. Die Wiedergabe «abgezahlt» beruht auf der
Annahme einer Wurzel rsh II <ersetzen>, auch <ersetzt bekommend6 (Lev 26,34.
[II Chr 36,21], 41.43). Ohne auf das Problem dieser Stellen einzugehen, kann
darauf hingewiesen werden, dass die hier vorliegende Ni- Form für diesen
Stamm sonst nicht zu belegen ist, zudem eine Wurzel rsh II nicht allgemein
anerkannt ist.17 In einer ausführlichen Untersuchung stellt G. Gerleman18

fest, dass die Annahme zweier Wurzeln sich auch semasiologisch kaum
aufrechterhalten liesse, die Belege für ein angenommenes rsh II mühelos im
Sinnbereich von r s hl unterzubringen seien. In seiner eigentlichen Bedeutung,

Annahme auf Grund einer, meist positiven Einschätzung, begegnet es

besonders im theologischen Raum und kennzeichnet in priesterlicher
Kultsprache das göttliche Wohlgefallen,19 das über die Wirksamkeit eines Opfers
oder einer Leistung entscheidet (rsh Ni: Lev 1,4 ; 7,18 ; 22,23.25.27 ; dazu Qal
Mi 6,7; Mal 1,10.13. räsön: Lev 1,3; 19,5 ; 22,19.20.21.29). Mit dieser Erklärung

als einer wohlwollend angenommenen Leistung20 bliebe nirsäh in dem
durch säbä 'angetönten Bereich, denn dass die Aussage aufJahwe zu beziehen
ist, ist eindeutig.

'äwön als Subjekt bleibt freilich ungewöhnlich.21 Das Wort ist schwer zu
übersetzen, zum mindesten ist sein Umfang nicht eindeutig zu bestimmen,
weil es für verschiedene Aspekte einer Bewegung gebraucht werden kann, die
durch ein Lehlverhalten in Gang gekommen ist.22 So kann es das Fehlver-
halten selbst, die durch dieses bewirkte Schuld, aber auch die Lage, Not
bezeichnen, die diese zur Folge hat. Da es in der Linie biblischen
Gesamtheitsdenkens liegt, dass nie ein Aspekt für sich isoliert sein kann, ist die
Übersetzung «bezahlt» insofern unbefriedigend, als wohl eine Schuld, nicht
aber der durch sie bewirkte leidvolle Zustand abgezahlt werden kann. Wohl
aber mag, und das scheint ein Argument für die Ableitung von rsh I, eine

Notlage, auch wenn sie von der Schuld, die sie bewirkte, nicht zu trennen ist,
als Opfer gnädig angesehen werden. Vorerst heisst das nicht mehr, als dass

auch hier wie bei $äbä' ein aktives Moment mitzuschwingen scheint.
16 Vgl. GB; KBL; s. auch S. Porübcan, Sin in the Old Testament (1963) 107.
17 Z.B. nehmen HAL, KöW, Zorell nur eine Wurzel an.
18 THAT 11, Sp. 811ff.
19 R.RendtorfT, Priesterliche Kulttheologie und prophetische Kultpolemik ThLZ81

(1956).
20 So etwa Rignell, de Boer, auch G. A. F. Knight, Deutero-Isaiah (1965).
21 Vielleicht hat dieses Subjekt mit auf die Übersetzung «bezahlt» geführt.
22 Zum ganzen Komplex R. Knierim, THAT II, Sp.243ff.



H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11 107

Noch grössere Verlegenheit als die ersten beiden Glieder dieser Formel
bereitet wohl das kiplayim V. 2b ß. Zunächst ist deutlich, dass dieser Zustand
der Not von Jahwe ausgegangen ist (miyyädi). Dass hattat und 'äwön nicht
Synonyma sind, ist hier kaum von Bedeutung.23 kiplayim24 ist in seiner

Wortbedeutung klar, um so überraschender ist aber das, was damit gesagt sein

soll. Denn dass Gott eine doppelte Bestrafung auferlegt, passt nicht zur
Vorstellung von Gottes Gerechtigkeit.25 Aber die Textüberlieferung ist hier so

gut, dass Änderungen kaum vorgeschlagen wurden oder wenigstens keine
breitere Anerkennung gefunden haben. Die alte Auslegung suchte der
dogmatischen Schwierigkeit dadurch zu begegnen, dass sie, freilich ohne Anhalt
im Text, in kiplayim ein Zeichen der Gütes Gottes sah, der das, was durch die
Sünde erlitten wurde, durch doppelte Wohltat ersetzt.26 Sonst besteht
Einmütigkeit darin, dass man die Angaben nicht nachrechnen dürfe,27 sondern
sie als einen allgemeinen Ausdruck der Fülle zu nehmen habe;28 oder auch,
dass man orientalischem Stil entsprechend darin eine stimmungsmässig
dichterische Übertreibung sehen müsse.29 Freilich bliebe für eine «orientalische
Übertreibung» die präzise Angabe «ein Zwiefaches» einigermassen blass,
erschiene auch gegenüber einem Tun Gottes unangemessen, denn der
Vorwurf einer Ungerechtigkeit Gottes bestünde weiter. Das gilt auch von dem
Deutungsversuch von A. Philipps,30 durch die Länge der Heimsuchung seien
auch unschuldige Kinder mit getroffen worden.31 Doppelt so lang wäre ja
auch ungerecht.32 Auch die beiden anderen Erklärungen in letzter Zeit wollen
diesen Eindruck vermeiden. Wenig Zustimmung hat Tom33 mit seiner auf Ex
26,9; 28,16; 39,9 fussenden Erklärung einer vollständigen Bedeckung (für
die Sünden) gefunden. Diskutiert wird gegenwärtig die Herleitung des
Ausdrucks aus dem Rechtsleben und die Erklärung als eines doppelt geleisteten
Ersatzes (Ex 22,3.6.8)34 oder als einer angemessenen Entschädigung (Dt

23 Ps 51,4 stellen beide Begriffe miteinander den vollen Umfang einer Versündigung dar.
24 Es kommt noch Hi 41,5, dazu ungesichert Hi 11,6 vor.
25 Delitzsch; Frey (14).
26 So z. B. Delitzsch, aber auch noch Frey.
27 Westermann.
28 Frey Fohrer.
29 Duhm, Volz, Ziegler.
30 Double for all her sins, ZAW94 (1982) 130f.
31 Beachte übrigens die 70 Jahre Heimsuchung Jerusalems Jer 25,11-12; 29,10 und vgl. dazu

A. Malamat, AfO Bhftl9 (1982) 218.
32 Was etwa in der Linie der Deutung Rignells läge (s. o. A. 13).
33 Welke is de zin von het Düppel entvangen mit Jesaja 40,2?. GThT 1959, 122.
34 Also nach dem Strafrecht, Elliger; TOB.



108 H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11

15,18).35 Freilich wäre im Blick auf räsäh und säbä'eine Herkunft aus diesem
Bereich nicht unbedingt wahrscheinlich.

Von säbä' her gesehen, scheint es nicht abwegig, an einen Dienst zu denken,

den Israel für Jahwe damit zu leisten hatte, dass es nicht nur für sich,
sondern auch für die Welt und ihr Heil litt. Dieser Gedanke klingt bei de Boer
und Rignell an ; Knight (A. 20) erwägt ihn, kommt aber doch zu einer Ablehnung.

Ehe die theologischen Folgerungen, die sich aus dieser Auffassung ergeben

könnten, bedacht werden sollen, ist noch auf V. 9 bis V. 11, besonders V. 10

hinzuweisen. Die Verse bilden die Ausleitung zu V. 1 + 2 und sind mit diesen

zusammen der Rahmen für die Berufung. Angeredet ist die Freudenbotin,
Jerusalem, Zion, die es Israel und wohl der Welt verkünden soll: da ist euer
Gott! In diesem Zusammenhang begegnen die beiden Begriffe sekärö und
pe'ullätö. Da Jerusalem und Zion Feminina sind, beziehen eigentlich alle

Ausleger das Suffix auf Jahwe (was ja auch zunächst das Einleuchtendste zu
sein scheint) und deuten es so, dass vor Jahwe, als sein Lohn und Verdienst,
die befreiten Exilierten herziehen; sei es, dass sie die Beute waren, die er im
Kampf den Babyloniern abgenommen hatte,36 oder aber, dass sie - mit einer
Ergänzung des Bildes vom Krieger - der mühselige Erwerb eines «schweiss-
bedeckten Lohnknechtes» (Frey) waren.37 Ob man dann weiter auf Grund
von V. 11 an den Erwerb von Schafen und eine Anspielung auf Jacobs Lohn
bei Laban zu denken hat (Elliger), mag offenbleiben; wahrscheinlich ist es

nicht. Tatsächlich ist für beide Worte das Genitivobjekt, sei es nominal oder

pronominal, fast ausnahmslos auf den bezogen, der einen Lohn empfängt,
nicht auf den, der ihn auszahlt. Indessen sollte diese Beobachtung nicht
überlastet werden, denn bei einem Dienstverhältnis besteht eine so enge

Beziehung zwischen Geber und Empfänger (vgl. etwa Mal 3,5), dass die
Grenzen fliessend werden. Gewichtiger als sprachliche Argumente scheinen
hier inhaltliche Überlegungen. Der Gedanke von Jahwe als dem Krieger
findet sich zwar auch 42,2; aber der Skopus ist sehr verschieden. Es geht da
sehr viel allgemeiner darum, dass Jahwe als Herrscher seine Herrschaft wieder

sichtbar machen will. Dasselbe gilt auch von 43,3 f.38 Tatsächlich wurden
diese Worte von einem Lohn verstanden, den Jahwe gibt, als sie in den

Zusammenhang von Jes 63,11 übernommen wurden.39 Der Targum versteht
35 Nach dem Vermögensrecht, von Rad: kiplaim in Jes 40,2 Äquivalent? ZAW79 (1967).

Vincent, Studien zur literarischen Eigenart von Jes 40-55 (1977).
36 Z.b. Marti, Budde (HSAT); Haller (SAT) u.a.
37 Z. B. Fohrer, Elliger, Westermann, Merendino, ZB, LB.
38 Wohl redet Jes 43,22 ff. von der Mühe, die Israel durch seine Sünden Jahwe gemacht hat,

aber Wortgebrauch wie Gedanken sind andere und zielen auf lema'"nî.
39 Vgl. etwa Duhm, Volz.



H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11 109

in seiner Paraphrase, dass die Belohnung für alle, die seinen Anweisungen
folgen, bei Jahwe ist; in derselben Linie lag dann auch das Verständnis älterer
jüdischer Exegeten.40 Im 19. Jh. wird diese Auffassung dahin geändert, dass an
Lohn für die Treuen im Lande gedacht wurde.41 Freilich ist dann die Begrenzung

auf die Treuen im Land eine schwer verständliche Einschränkung,
abgesehen davon, dass diese Ansage nur bedingt tröstlich, letztlich auch
unrealistisch wäre. Viel überzeugender erklärt Knight es damit, dass Jahwes
dauernde Gegenwart Lohn und Entgelt für das arme exilierte Israel sein
werden. Wenn er auch die Frage nach der Beziehung des Suffixes nicht
ausdrücklich stellt, wird doch deutlich, dass er in Jahwe den Spender und nicht
den Empfanger eines Lohnes sieht. In diese Richtung weist es auch, wenn
49,4 der Befürchtung des Knechtes (Israel), dass er umsonst gearbeitet und
seine Kraft für nichts verzehrt habe,42 die Gewissheit entgegengestellt wird,
dass «mein Lohn (pe'ullâtî) bei meinem Gott ist». Als Ergänzung mag noch
49,15 angefügt werden; gegen allen bedrängenden Augenschein verlässt
Jahwe sein Volk nicht.

So bilden 40,2 und 9-10(11) den Rahmen für die Berufung und die
Beauftragung des Propheten durch den Gott, in dessen Plan43 auch 'äwön, Tat und
Folge, passt und zu einer von ihm geordneten Leistung wird, die als Sühneopfer

nicht nur für Israel, sondern durch das, was ihm widerfährt, zum Licht
der Heiden werden kann (49,6).

Der Glaube Dtjes ist nicht nur deswegen universalistisch, weil alle Götter,
soweit ihnen überhaupt Realität zukommt, Jahwe untergeordnet sind. Mit
dieser Beurteilung menschlicher Sünde beseitigt er, vielleicht noch halb
unbewusst, den letzten Anklang dualistischen Denkens. Denn wenn der
Mensch mit seiner Möglichkeit zu sündigen sich gegen Gott stellen kann, so

ist das der Rest eines Chaoskampfkonzepts, bei dem Gottes heilsame
Ordnung dadurch wieder hergestellt werden muss, dass er die Sünde bestraft, wie
es ja in allen Religionen geschieht.

Letztlich steht diese Frage schon im Hintergrund der sog. Sündenfallge-
schichte, wenn es dort heisst, dass die Schlange, von deren chthonischer Kraft
eine solche Verführungsgewalt über den Menschen ausgeht, klüger war als

alle (gemeint ist alle anderen) Tiere des Feldes, die Jahwe gemacht hatte (Gn
3,1).44

40 So Kimchi, Ibn Esra (zit. nach Elliger).
41 Etwa Dillmann, Delitzsch, Duhm.
42 yäga und koah sind Ausdrücke, die im Bedeutungsfeld von säkar stehen.
43 Zur Bedeutung von 'esäh bei Dtjes s. 40,13 ; 44,26; 46,10.11; indirekt auch 47,13.
44 In dieser Linie liegt es, wenn Jahwe der Schlange auf dem Boden des Meeres befiehlt, zu

beissen.



110 H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11

Das ist zweifellos eine Paradoxie. Sie wäre aber damit falsch verstanden,
dass durch diese Einordnung in einen göttlichen Plan die menschliche Sünde

an Gewicht verlöre und so sehr bagatellisiert würde, dass menschliches
Schuldbewusstsein ein krankhafter Zustand wird, der durch geeignete
Behandlung beseitigt werden kann. Es ist vielmehr biblische Einsicht, dass auch
schicksalhafte Verstrickung menschliche Schuld und damit auch die Bestrafung

nicht aufhebt.45 Wenn auch das Reden von der Sünde Israels bei Dtjes
zurücktritt - was ja bei einem Trostbuch nicht anders zu erwarten ist -, so

fehlt es doch nicht ganz. Um seiner Sünden willen war Israel dem Bann
übergeben und wurde gelästert (43,28). Seine Abtrünnigkeiten waren es, um
deretwillen Israel im Schmelzofen des Leidens geläutert werden musste

(48,10); aber es geschah lema'anî, denn «meine Ehre lasse ich keinem anderen»

(V. 11). Wenn es schliesslich 45,7 heisst, dass Jahwe sâlôm mache und ra
schaffe, so macht das gewichtige «Schaffen» (bärä) deutlich, welche Funktion

auch das ra in der sich immer wieder bewährenden Schöpfersouveränität
Jahwes hat, auch wenn offenbleiben muss, wie weit die Dimension des ra hier
zu fassen ist.

Für sich genommen hängen diese Überlegungen in der Luft. Solange ihnen
eine breitere Basis fehlt, wirken sie wenig überzeugend. Sie würden eine

Bekräftigung erfahren, wenn sie einen, wenigstens erwägenswerten Beitrag zu
Fragen leisten können, die viel diskutiert noch immer keine allgemein
befriedigende Beantwortung gefunden haben. Ich denke an das weite Gebiet der
Gottesknechtlieder. Der begrenzte Raum erlaubt hier nur einige Gedanken,
die unvermeidlich isoliert wirken müssen; er verbietet vor allem, auf literarische

Fragen, Abgrenzung der Lieder, Stellung im und Verhältnis zum
Kontext einzugehen. Gerade die letzte Frage hat jüngst eingehend T.N.D.
Mettinger behandelt.46 Er nimmt Stellung gegenüber der auf Duhm
zurückgehenden, darnach von den meisten übernommenen These von der
ursprünglichen Eigenständigkeit der Lieder und ihrer nachträglichen Einordnung

in ihren jetzigen Kontext, wobei die Frage nach dem zeitlichen Ansatz
sehr verschieden beantwortet wurde.47 Er begründet die Annahme der
organischen Zugehörigkeit der Lieder zum Buch mit eingehenden Überlegungen
zum kompositorischen Gesamtkonzept des Ganzen. Mögen seine
Argumente nicht überall gleichmässig überzeugend sein, so erhalten sie eine starke

Unterstützung durch die schon immer beobachteten sprachlichen Gemein-

45 Vgl. dazu Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniveralismus, ThZ 37 (1981).
46 A Farewell to the Servant Songs. Scripta minora Regiae Societatis Humaniorum Littera-

rum Lundensis, 1982-1983:3; ders. schon früher: die Ebed-Jahwe-Lieder, ein fragwürdiges
Axiom, ASTI XI (1977/78).

47 S. dazu Mettinger (A. 46) 13.



H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11 111

samkeiten. Ihr Gewicht, dazu die Fragen der Abgrenzung der Lieder
überhaupt,48 hat auch mir die Annahme einer ursprünglich selbständigen
Existenz der Perikopen immer mehr zweifelhaft werden lassen. Freilich besteht
eine Schwierigkeit. Der Gottesknecht müsste dann korporativ verstanden
und auf das exilierte Israel gedeutet werden. Das wäre einfach, wenn da nicht
Aussagen gemacht würden, die an ein aktiv handelndes, auch leidendes
Individuum denken lassen.49 Die an sich hilfreiche Einsicht in das Wesen der
Corporate Personality50 konnten die Spannungen nicht gänzlich beseitigen.51
Es bleiben die Divergenzen zwischen einem sündigen Israel und einem sündlosen

Knecht, zwischen einem, der blind ist, und dem, der anderen die Augen
öffnet.52 Die Geschichte der Forschung in dieser Frage mit ihren Kontroversen

über die Gestalt des Knechtes sind wohl ein Zeichen dafür, dass bei einem
Entweder-Oder immer ein unerklärbarer Rest bleibt.53

Ich versuche, eine kleine Frage einzugrenzen, und beginne mit meinen
Überlegungen bei 42,1-4, der Vorstellung des Knechtes. Nach Elliger findet
sie nicht vor Israel oder den Völkern statt, sondern im Himmel; der Prophet
ist wie 40, 3-6 Ohrenzeuge dieses Geschehens. Von den Prädikationen des

Knechtes bei dieser Vorstellung werden behîrî und 'etmok-bô auch vom Volk
gesagt (43,20; 45,4/41,10). Weiter heisst es von ihm, dass er nicht schreien,
seine Stimme nicht draussen erschallen lassen werde. Eine früher nicht
seltene Erklärung fand darin einen wohltuenden Gegensatz zu dem ekstatischen
Gebaren54 vormaliger Unheilspropheten.55 Andere sehen darin den Verzicht
aufkönigliches Brauchtum, nach dem ein Fürst seinen Regierungsantritt und
sein Recht durch Herolde öffentlich proklamiert.56 Dagegen spricht freilich,
dass saaq, wie weithin zugegeben ist, nie den Heroldsruf, sondern den
Notschrei um Hilfe bedeutet. Aber auch dann ist es eine wichtige Aussage, die
freilich nicht dahin zu verstehen ist, dass der Vers den ungehemmten
Siegeslaufdes Knechtes versichert, der gar keinen Grund zur lauten Klage haben

48 Vgl. dazu die Überlegungen bei J. Lindblom, The Servant Songs in Deutero-Isaiah, Lunds
Universt. Ârsskrift N.F. Avd.I Bd. 47, Nr. 5 (1951).

49 Z. B. klammert H. M. Orlinski, The so called "Servant of the Lord" and the Suffering
Servant, VTS 14 (1964), trotz grundsätzlich kollektiver Auffassung Jes 52,13-53,12 von dieser

aus.
50 W. Robinson, Corporate Personality, BZAW66 (1936) 49-62.
51 Vgl. etwa J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen (1962) 170.
52 Vgl. dazu Mettinger (A. 46) 34 f.
53 Ich verweise auf die aufschlussreiche Geschichte der Forschung bei Chr. North, The

suffering Servant in Deutero-Isaiah (1956).
54 Etwa Volz, Duhm.
55 Etwa Elliger.
56 Z. B. Westermann.



112 H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11

wird.57 Im Gegenteil, wenn selbst kein Hilferuf mehr gehört wird, ist der
Knecht resigniert, erwartet nichts mehr (vgl. 40,6-8). Das ist der Knecht bei
der Vorstellung. Nach üblicher Auffassung wird weiter von ihm gesagt, dass

er ein geknicktes Rohr nicht zerbrechen, einen glimmenden Docht nicht
auslöschen werde. Manche sehen darin ein besonderes Kennzeichen
seelsorgerlicher Behutsamkeit,58 andere postulieren alte Rechtsbräuche des

Stabbrechens,59 und denken, dass der Knecht auf jedes Todesurteil verzichten
werde. Elliger sieht dagegen, auch etwas gesucht,60 darin ein Bild dafür, dass

der Knecht nicht aufgeben werde, bis er mispät gebracht hat. In welcher
Funktion soll man sich dann aber diesen Knecht vorstellen? Das wäre nicht
nur für eine Einzelperson, sondern auch für ein Kollektiv eine Unmöglichkeit.61

Es scheint deswegen angebracht, hier an einen casus pendens mit
nominalem Relativsatz zu denken, in dem das Objekt zu yisbôr fehlt, das

Subjekt neutral zu fassen ist, so dass die Aussage zuletzt intransitiv verstanden

werden muss:62 Er ist ein geknicktes Rohr, aber er (man) zerbricht (ihn)
nicht, er ist ein (nur noch) glimmender Docht, aber er (man) verlöscht (ihn)
nicht.63

Von entscheidender Bedeutung für das Verständnis ist es, wie der hier
dreimal an entscheidender Stelle vorkommende Begriff mispät zu deuten ist.
Er lässt verschiedene Auslegungen zu.64 Meist begegnet eine nomistische
Auffassung; es sei der Inbegriff der heilsamen Institutionen des Gottesvol-
kes65 oder Kennzeichen des einzigartigen Rechtsanspruches Jahwes gegenüber

anderen Göttern und Völkern.66 Aber das, was hier gemeint ist, geht
wohl darüber hinaus. Elliger67 hat sicher recht mit der Feststellung, dass es

hier nicht um Ethik oder Dogmatik, sondern um die göttliche Politik geht,
seinen Begnadigungswillen und die Neuordnung der Welt, die mit der Her-

57 So O. Kaiser, Der Königliche Knecht, FLRANT NF 62 (1959) 27.
58 Duhm; vgl. auch Volz: «wenn er im Fleidentum, mitten im Aberglauben nur einen

Funken Glauben sieht!»
59 Doch ist das wohl eher ein germanisches Rechtsaltertum gewesen.
60 Aufdie noch gesuchtere Deutung von König (VT 1968) braucht hier nicht eingegangen zu

werden.
61 Das hat schon Budde betont.
62 Das scheint mir besser als die Annahme Rignells, dass Jahwe das Subjekt der Aussage

sei.
63 Ich sehe nachträglich, dass J. Marcus, The plain meaning of Isaiah 42,1-4, HThR (1937)

bereits ähnliche Gedanken entwickelt hat.
64 Vgl. etwa J.Jeremias, VT22 (1972) 31 ff.
65 Duhm, Volz.
66 Westermann; ähnlich Begrich: «sein Urteil bekannt geben.»
67 Vgl. auch A.M. Beuken, Mispät, The first Servant Song, VT21 (1971) 1-30.



H. J. Stoebe, Überlegungen zu Jesaja 40,1-11 113

ausfuhrung Israels aus der Gefangenschaft ihren aller Welt sichtbaren
Ausdruck erfahrt. Das ist ein Verständnis von mispät, das auch 40,27 oder 49,4
entspricht.

So wäre dieses Lied eine Illustration zu dem, was 40,2-8 gesagt ist, wie es

andererseits von dort ein Licht empfangt. Israel hat einen Kriegsdienst geleistet,

schwer und hart, bis an den Rand seiner Existenz, bis dahin, wo nichts
mehr zu sein schien und nichts mehr zu hoffen war. Aber Gott hat es, oder
auch sich mit ihm verherrlicht, töräh und mispät gehören zusammen, aber
sind inhaltlich durch das Ziel verschieden, auf das sie ausgerichtet sind.68

Zu fragen bliebe vor allem, ob und welcher Beitrag sich von diesen
Überlegungen her für das Verständnis von 52,13-53,12 gewinnen liesse.

Hans Joachim Stoebe

68 Wobei es für den Sinn unerheblich wäre, ob Jahwe (so Rignell) oder der Knecht Subjekt zu
yôsî' ist.


	Überlegungen zu Jesaja 40, 1-11 : zugleich der Versuch eines Beitrages zur Gottesknechtfrage

