Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 2

Artikel: Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11 : zugleich der Versuch eines
Beitrages zur Gottesknechtfrage

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11

Zugleich der Versuch eines Beitrages zur Gottesknechtfrage

Die Verkiindigung des zweiten Jesaja leitet Kap. 40,3-5 die Schilderung
einer Audition ein, die deutlich, auch wenn sie vom Ublichen abweicht, als
Berufungsbericht, zugleich als Legitimation des Inhalts der Verkiindigung
verstanden werden muss.! Der Prophet wird Ohrenzeuge der Anweisungen,
die ein himmlischer Vezir iiberirdischen Kriften erteilt,> die kosmischen
Voraussetzungen fiir eine Offenbarung der weltumspannenden Herrlichkeit
Gottes,? zugleich fiir die Heimkehr der Vertriebenen zu schaffen. Das gol
qoré’ V. 3 wird V. 6 durch ein g6l omér wieder aufgenommen, und damit der
Auftrag an den Propheten eingeleitet, zu predigen, doch wohl das, was er
soeben gehort hat. Es liegt in der Linie der Berufungsgeschichten, dass der
Berufene den Versuch macht, sich der Sendung zu entziehen. Hier geschieht
es durch den Hinweis auf eine Horerschaft, die durch das, was ihr widerfuhr,
zur Aufnahme einer trostlichen Botschaft unfahig geworden ist.*

Die Verse 1+ 2 enthalten die Uberschrift. Sie gehdren nicht zur Befehls-
ausgabe an die Engelsméchte oder an den Propheten;’ sie sind vielmehr mit
nah*mii ‘ammi das Thema, nicht nur fiir die folgenden Verse, sondern die
ganze Verkiindigung.® R.P.Merendino bezweifelt die Authentizitdt dieser
Verse, weil hier das Heil erst nach einer angemessenen Siihneleistung und
nicht aus freier Vergebungsbereitschaft Jahwes erfolgt.” In anderer Richtung
hat einmal P.A.H. de Boer® geurteilt, dass entgegen tliblicher Auffassung
Deuterojesaja in der Linie partikularistischen Denkens bleibe und aus seiner
Botschaft kein universalistisches Konzept abgeleitet werden kdnne.’ Diese
beiden Beurteilungen, ndmlich nomistisch hier (Merendino), keineswegs uni-
versalistisch, sondern partikularistisch (de Boer), lassen es wieder einmal als
berechtigt erscheinen, nach der Bedeutung der Jerusalem V.2 gemachten

I M. Cross, The council of Yahwe in Second Isaiah, JNES 12 (1953) 274f.

2 Zu eng denkt R.P. Merendino (Der Erste und der Letzte, VTS 31 [1981] 35) an den Pro-
pheten selbst als Rufer.

3 Anders Merendino (A.2).

4S. dazu H.J. Stoebe, Jes 40v6, WuD 1950, 122 ff.

3 So Elliger, KAT XI/1 z.St.

6 Vgl. 49,13; 51,3; 52,9; dazu T.Mettinger, Die Ebed-Jahwe-Lieder, ASTI 11 (1978) 71.

" Merendino (A.2) 25.21.

8 Second Isaiahs Message, OTS 11 (1956). Kap.5: The limits of Second Isaiahs Message,
851T.

9 Vgl. auch A.Schoors, I am God your saviour, VTS 24 (1973) 130.



H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, I-11 105

Zusage zu fragen, die der Grund fiir das nah*mii und das dabbér ‘al léb ist.
Dabei ist vor allem zu bedenken, ob es nicht weit tiber ein: jetzt hat die Not
ein Ende und wird alles wieder gut, hinausgeht, sondern eine vertiefte Sinn-
deutung der vergangenen Zeit enthilt.

Die erste mit k7 eingeleitete Begriindung ist mal®’ah s°ba’ah. Nicht selten
wird saba’ ausdriicklich mit Frondienst iibersetzt.'° Dann ist der Gedanke an
eine in der Gefangenschaft den Babyloniern zu leistende Arbeit uniiberseh-
bar; die Erinnerung an die Sklaverei in Agypten bote eine Ankniipfung. Auch
wo man mit Kriegsdienst {ibersetzt," gilt es als Metapher fiir die Leiden der
Knechtschaft.”? Nun hat aber L.G.Rignell, und m.E. durchaus begriindet,
darauf hingewiesen, dass saha’ sehr oft einen bemerkenswerten «sacred
sense» habe,” und erinnert an die Gruppen, die etwa in einem Krieg in
heiliger Funktion handeln. Von daher wird seine eigene Erkldarung, dass die
Gefangenen ihren Dienst fiir die Siinden des ganzen Volkes in seiner langen
Geschichte geleistet hdtten, nicht recht befriedigend. Nun ist natiirlich nicht
nur an Kampf zu denken; saba’ wird auch vom Dienst der Leviten gesagt
(Lev4,3.30.35; 8,24). Gerade von daher hat K. Elliger argumentiert, dass
saba’eben auch ein aufgelegter Dienst sei, den man nicht fiir sich selber leiste,
wie es eben der untergeordnete Dienst der Leviten, aber auch des weiblichen
Tempelpersonals (Ex 38,8 ;1 Sam 2,22) ist. Von diesen Stellen sollte man Ex
38,8;1Sam 2,22 ausser acht lassen;'* aber auch sonst ist die Folgerung nicht
zwingend. Dass dieser Begriff nicht priesterliche Funktionen bedeuten kann,
ist bekannt, aber auch die von den Leviten geleisteten Dienste gehdren damit
in den sakralen Bereich, dass sie fiir Jahwe vollbracht werden. saba’ ist also
nicht ein einer Fremdmacht geleisteter Frondienst, auch nicht ein Siihnewerk
im eigentlichen Sinne (s.0.). Gegen Elliger ist also daran festzuhalten, dass bei
dem, was geschehen ist, Jerusalem auch eine aktive Rolle gespielt hat. Zu
erwiahnen ist wohl auch, dass die Obliegenheiten der Leviten einer zeitlichen
Begrenzung unterworfen sind (vom 30. bis zum 50. Jahr), die von Jahwe
festgesetzt ist. Das konnte fiir das Verstindnis von mal¢’ah, dessen Subjekt
Jerusalem ist, Bedeutung haben.?

10 1ch nenne nur die Namen geliufiger Auslegungen: Duhm, Westermann, Elliger, Frey,
TOB, ZB,LB; auch Merendino (A.2) u.a.

I Etwa Marti, Volz, Budde (HSAT).

12 Besonders deutlich Ziegler (Echter-Bibel 1954).

13 A Study of Isaiah ch.40-55 (1956) 10.

14 7ulSam 2,22 s. Stoebe (KAT VIII/1) z. St. Man kdnnte auch an den Einschub von’é-'issah
Num 6,2 erinnern.

15 0Ob eine Verbindung mit dem h%ipa Hi 10,17; 14,14 gesehen werden darf, muss offen-
bleiben. Verschleifung von Wortgrenzen in spéteren Schriften, auch weisheitlichen Charakters,
ist anzunehmen.



106 H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, I-11

Problematisch ist auch das nirsah “wonah V.2aP. Die Ubersetzung des
nirsah mit «bezahlt, abgegolten» erweckte wohl den Eindruck, dass hier der
Glaube an die freie Gnade Jahwes zugunsten eines Vergeltungsdenkens (Me-
rendino) aufgegeben sei. Die Wiedergabe «abgezahlt» beruht auf der An-
nahme einer Wurzel rsh I <ersetzen, auch <ersetzt bekommen»'® (Lev 26,34.
[IT Chr 36,21].41.43). Ohne auf das Problem dieser Stellen einzugehen, kann
darauf hingewiesen werden, dass die hier vorliegende Ni-Form fiir diesen
Stamm sonst nicht zu belegen ist, zudem eine Wurzel r 5 4 II nicht allgemein
anerkannt ist."” In einer ausfiihrlichen Untersuchung stellt G. Gerleman®®
fest, dass die Annahme zweier Wurzeln sich auch semasiologisch kaum auf-
rechterhalten liesse, die Belege fiir ein angenommenes r § 4 II miihelos im
Sinnbereich von r § A I unterzubringen seien. In seiner eigentlichen Bedeu-
tung, Annahme auf Grund einer, meist positiven Einschatzung, begegnet es
besonders im theologischen Raum und kennzeichnet in priesterlicher Kult-
sprache das gottliche Wohlgefallen,” das iiber die Wirksamkeit eines Opfers
oder einer Leistung entscheidet (rsh Ni:Lev1,4;7,18;22,23.25.27; dazu Qal
Mi6,7;Mal 1,10.13. rasén: Lev 1,3;19,5;22,19.20.21.29). Mit dieser Erkla-
rung als einer wohlwollend angenommenen Leistung? bliebe nirsah in dem
durch saba’angetonten Bereich, denn dass die Aussage auf Jahwe zu beziehen
ist, ist eindeutig.

‘awon als Subjekt bleibt freilich ungewdhnlich.?! Das Wort ist schwer zu
libersetzen, zum mindesten ist sein Umfang nicht eindeutig zu bestimmen,
weil es fiir verschiedene Aspekte einer Bewegung gebraucht werden kann, die
durch ein Fehlverhalten in Gang gekommen ist.?> So kann es das Fehlver-
halten selbst, die durch dieses bewirkte Schuld, aber auch die Lage, Not
bezeichnen, die diese zur Folge hat. Da es in der Linie biblischen Gesamt-
heitsdenkens liegt, dass nie ein Aspekt fiir sich isoliert sein kann, ist die
Ubersetzung «bezahlt» insofern unbefriedigend, als wohl eine Schuld, nicht
aber der durch sie bewirkte leidvolle Zustand abgezahlt werden kann. Wohl
aber mag, und das scheint ein Argument fiir die Ableitung von r s A1, eine
Notlage, auch wenn sie von der Schuld, die sie bewirkte, nicht zu trennen ist,
als Opfer gnadig angesehen werden. Vorerst heisst das nicht mehr, als dass
auch hier wie bei saba’ ein aktives Moment mitzuschwingen scheint.

16 vgl. GB; KBL; s. auch S.Porabéan, Sin in the Old Testament (1963) 107.

17 7. B. nehmen HAL, K6W, Zorell nur eine Wurzel an.

I8 THATII, Sp.811ff.

19 R.Rendtorff, Priesterliche Kulttheologie und prophetische Kultpolemik ThLZ81

1956).
( 2O)So etwa Rignell, de Boer, auch G. A.F. Knight, Deutero-Isaiah (1965).

21 Vielleicht hat dieses Subjekt mit auf die Ubersetzung «bezahlt» gefiihrt.
22 7um ganzen Komplex R. Knierim, THATII, Sp.243ff.



H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11 107

Noch grossere Verlegenheit als die ersten beiden Glieder dieser Formel
bereitet wohl das kiplayim V.2b. Zunichst ist deutlich, dass dieser Zustand
der Not von Jahwe ausgegangen ist (miyyadi). Dass hatta’t und ‘Gwdn nicht
Synonyma sind, ist hier kaum von Bedeutung.”® kiplayim?* ist in seiner
Wortbedeutung klar, um so liberraschender ist aber das, was damit gesagt sein
soll. Denn dass Gott eine doppelte Bestrafung auferlegt, passt nicht zur Vor-
stellung von Gottes Gerechtigkeit.”> Aber die Textiiberlieferung ist hier so
gut, dass Anderungen kaum vorgeschlagen wurden oder wenigstens keine
breitere Anerkennung gefunden haben. Die alte Auslegung suchte der dog-
matischen Schwierigkeit dadurch zu begegnen, dass sie, freilich ohne Anhalt
im Text, in kiplayim ein Zeichen der Giites Gottes sah, der das, was durch die
Siinde erlitten wurde, durch doppelte Wohltat ersetzt.?® Sonst besteht Ein-
miitigkeit darin, dass man die Angaben nicht nachrechnen diirfe,?” sondern
sie als einen allgemeinen Ausdruck der Fiille zu nehmen habe;?® oder auch,
dass man orientalischem Stil entsprechend darin eine stimmungsmaéssig dich-
terische Ubertreibung sehen miisse.?’ Freilich bliebe fiir eine «orientalische
Ubertreibung» die prizise Angabe «ein Zwiefaches» einigermassen blass,
erschiene auch gegeniiber einem Tun Gottes unangemessen, denn der Vor-
wurf einer Ungerechtigkeit Gottes bestiinde weiter. Das gilt auch von dem
Deutungsversuch von A. Philipps,*® durch die Linge der Heimsuchung seien
auch unschuldige Kinder mit getroffen worden.? Doppelt so lang wére ja
auch ungerecht.’? Auch die beiden anderen Erklidrungen in letzter Zeit wollen
diesen Eindruck vermeiden. Wenig Zustimmung hat Tom?* mit seiner auf Ex
26,9; 28,16; 39,9 fussenden Erklarung einer vollstindigen Bedeckung (fiir
die Siinden) gefunden. Diskutiert wird gegenwartig die Herleitung des Aus-
drucks aus dem Rechtsleben und die Erkldarung als eines doppelt geleisteten
Ersatzes (Ex 22,3.6.8)* oder als einer angemessenen Entschiadigung (Dt

23 ps 51,4 stellen beide Begriffe miteinander den vollen Umfang einer Versiindigung dar.

24 Es kommt noch Hi 41,5, dazu ungesichert Hi 11,6 vor.

25 Delitzsch; Frey (14).

26 So z.B. Delitzsch, aber auch noch Frey.

27 Westermann.

28 Frey Fohrer.

29 Duhm, Volz, Ziegler.

30 Double for all her sins, ZAW 94 (1982) 130f.

31 Beachte iibrigens die 70 Jahre Heimsuchung Jerusalems Jer 25, 11-12; 29,10 und vgl. dazu
A.Malamat, AfO Bhft19 (1982) 218.

32 Was etwa in der Linie der Deutung Rignells lige (s.0. A.13).

33 Welke is de zin von het Duppel entvangen mit Jesaja 40,2?. GThT 1959, 122.

34 Also nach dem Strafrecht, Elliger; TOB.



108 H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, I-11

15,18).%° Freilich wire im Blick auf rasah und saba’ eine Herkunft aus diesem
Bereich nicht unbedingt wahrscheinlich.

Von saba’ her gesehen, scheint es nicht abwegig, an einen Dienst zu den-
ken, den Israel fiir Jahwe damit zu leisten hatte, dass es nicht nur fiir sich,
sondern auch fiir die Welt und ihr Heil litt. Dieser Gedanke klingt bei de Boer
und Rignell an; Knight (A. 20) erwégt ihn, kommt aber doch zu einer Ableh-
nung.

Ehe die theologischen Folgerungen, die sich aus dieser Auffassung ergeben
konnten, bedacht werden sollen, ist noch auf V. 9 bis V. 11, besonders V. 10
hinzuweisen. Die Verse bilden die Ausleitung zu V. 1 + 2 und sind mit diesen
zusammen der Rahmen fiir die Berufung. Angeredet ist die Freudenbotin,
Jerusalem, Zion, die es Israel und wohl der Welt verkiinden soll: da ist euer
Gott! In diesem Zusammenhang begegnen die beiden Begriffe s¢kdaré und
p¢ullaté. Da Jerusalem und Zion Feminina sind, beziehen eigentlich alle
Ausleger das Suffix auf Jahwe (was ja auch zunéchst das Einleuchtendste zu
sein scheint) und deuten es so, dass vor Jahwe, als sein Lohn und Verdienst,
die befreiten Exilierten herziehen; sei es, dass sie die Beute waren, die er im
Kampf den Babyloniern abgenommen hatte,*® oder aber, dass sie — mit einer
Ergidnzung des Bildes vom Krieger — der miihselige Erwerb eines «schweiss-
bedeckten Lohnknechtes» (Frey) waren.’” Ob man dann weiter auf Grund
von V. 11 an den Erwerb von Schafen und eine Anspielung auf Jacobs Lohn
bei Laban zu denken hat (Elliger), mag offenbleiben; wahrscheinlich ist es
nicht. Tatsdchlich ist fiir beide Worte das Genitivobjekt, sei es nominal oder
pronominal, fast ausnahmslos auf den bezogen, der einen Lohn empfingt,
nicht auf den, der ihn auszahlt. Indessen sollte diese Beobachtung nicht
iiberlastet werden, denn bei einem Dienstverhdltnis besteht eine so enge
Beziehung zwischen Geber und Empfinger (vgl. etwa Mal 3,5), dass die
Grenzen fliessend werden. Gewichtiger als sprachliche Argumente scheinen
hier inhaltliche Uberlegungen. Der Gedanke von Jahwe als dem Krieger
findet sich zwar auch 42,2 aber der Skopus ist sehr verschieden. Es geht da
sehr viel allgemeiner darum, dass Jahwe als Herrscher seine Herrschaft wie-
der sichtbar machen will. Dasselbe gilt auch von 43,3 .3 Tatsachlich wurden
diese Worte von einem Lohn verstanden, den Jahwe gibt, als sie in den
Zusammenhang von Jes 63,11 iibernommen wurden.* Der Targum versteht

35 Nach dem Vermogensrecht, von Rad: kiplaim in Jes 40,2 = Aquivalent? ZAW 79 (1967).
Vincent, Studien zur literarischen Eigenart von Jes 40-55 (1977).

36 7.b. Marti, Budde (HSAT); Haller (SAT) u.a.

37 7. B. Fohrer, Elliger, Westermann, Merendino, ZB, LB.

38 Wohl redet Jes 43,22 ff. von der Miihe, die Israel durch seine Siinden Jahwe gemacht hat,
aber Wortgebrauch wie Gedanken sind andere und zielen auf [°ma "“ni.

39 Vgl. etwa Duhm, Volz.



H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11 109

in seiner Paraphrase, dass die Belohnung fiir alle, die seinen Anweisungen
folgen, bei Jahwe ist; in derselben Linie lag dann auch das Verstindnis dlterer
judischer Exegeten.*’ Im 19. Jh. wird diese Auffassung dahin gedndert, dass an
Lohn fiir die Treuen im Lande gedacht wurde.* Freilich ist dann die Begren-
zung auf die Treuen im Land eine schwer verstindliche Einschrinkung,
abgesehen davon, dass diese Ansage nur bedingt trostlich, letztlich auch
unrealistisch ware. Viel iiberzeugender erkliart Knight es damit, dass Jahwes
dauernde Gegenwart Lohn und Entgelt fiir das arme exilierte Israel sein
werden. Wenn er auch die Frage nach der Beziehung des Suffixes nicht aus-
driicklich stellt, wird doch deutlich, dass er in Jahwe den Spender und nicht
den Empfinger eines Lohnes sieht. In diese Richtung weist es auch, wenn
49,4 der Befiirchtung des Knechtes (Israel), dass er umsonst gearbeitet und
seine Kraft fiir nichts verzehrt habe,*> die Gewissheit entgegengestellt wird,
dass «mein Lohn (p®‘ullati) bei meinem Gott ist». Als Erginzung mag noch
49,15 angefiigt werden; gegen allen bedringenden Augenschein verldsst
Jahwe sein Volk nicht.

So bilden 40,2 und 9-10(11) den Rahmen fiir die Berufung und die Beauf-
tragung des Propheten durch den Gott, in dessen Plan** auch ‘awon, Tat und
Folge, passt und zu einer von ihm geordneten Leistung wird, die als Siihne-
opfer nicht nur fiir Israel, sondern durch das, was ihm widerfahrt, zum Licht
der Heiden werden kann (49, 6).

Der Glaube Dtjes ist nicht nur deswegen universalistisch, weil alle Gotter,
soweit ihnen iiberhaupt Realitdt zukommt, Jahwe untergeordnet sind. Mit
dieser Beurteilung menschlicher Siinde beseitigt er, vielleicht noch halb
unbewusst, den letzten Anklang dualistischen Denkens. Denn wenn der
Mensch mit seiner Moglichkeit zu siindigen sich gegen Gott stellen kann, so
ist das der Rest eines Chaoskampfkonzepts, bei dem Gottes heilsame Ord-
nung dadurch wieder hergestellt werden muss, dass er die Siinde bestraft, wie
es ja in allen Religionen geschieht.

Letztlich steht diese Frage schon im Hintergrund der sog. Siindenfallge-
schichte, wenn es dort heisst, dass die Schlange, von deren chthonischer Kraft
eine solche Verfiihrungsgewalt iiber den Menschen ausgeht, kliiger war als
alle (gemeint ist alle anderen) Tiere des Feldes, die Jahwe gemacht hatte (Gn
3,1).4

40 So Kimchi, Ibn Esra (zit. nach Elliger).

41 Etwa Dillmann, Delitzsch, Duhm.

42 yaga' und ko% sind Ausdriicke, die im Bedeutungsfeld von sakar stehen.

43 Zur Bedeutung von ‘ésah bei Dtjes s.40,13; 44,26; 46,10.11; indirekt auch 47,13.

44 In dieser Linie liegt es, wenn Jahwe der Schlange auf dem Boden des Meeres befiehlt, zu
beissen.



110 H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11

Das 1st zweifellos eine Paradoxie. Sie wire aber damit falsch verstanden,
dass durch diese Einordnung in einen géttlichen Plan die menschliche Siinde
an Gewicht verlore und so sehr bagatellisiert wiirde, dass menschliches
Schuldbewusstsein ein krankhafter Zustand wird, der durch geeignete Be-
handlung beseitigt werden kann. Es ist vielmehr biblische Einsicht, dass auch
schicksalhafte Verstrickung menschliche Schuld und damit auch die Bestra-
fung nicht aufhebt.”” Wenn auch das Reden von der Siinde Israels bei Dtjes
zuriicktritt — was ja bei einem Trostbuch nicht anders zu erwarten ist —, so
fehlt es doch nicht ganz. Um seiner Siinden willen war Israel dem Bann
iibergeben und wurde geléstert (43,28). Seine Abtriinnigkeiten waren es, um
deretwillen Israel im Schmelzofen des Leidens geldutert werden musste
(48,10); aber es geschah [°ma“ni, denn «meine Ehre lasse ich keinem ande-
ren» (V. 11). Wenn es schliesslich 45,7 heisst, dass Jahwe salom mache und ra’
schaffe, so macht das gewichtige «Schaffen» (bara’) deutlich, welche Funk-
tion auch das ra'in der sich immer wieder bewahrenden Schopfersouveranitat
Jahwes hat, auch wenn offenbleiben muss, wie weit die Dimension des ra"hier
zu fassen ist.

Fiir sich genommen hingen diese Uberlegungen in der Luft. Solange ihnen
eine breitere Basis fehlt, wirken sie wenig iliberzeugend. Sie wiirden eine
Bekriftigung erfahren, wenn sie einen, wenigstens erwédgenswerten Beitrag zu
Fragen leisten konnen, die viel diskutiert noch immer keine allgemein befrie-
digende Beantwortung gefunden haben. Ich denke an das weite Gebiet der
Gottesknechtlieder. Der begrenzte Raum erlaubt hier nur einige Gedanken,
die unvermeidlich isoliert wirken miissen; er verbietet vor allem, auf litera-
rische Fragen, Abgrenzung der Lieder, Stellung im und Verhéltnis zum
Kontext einzugehen. Gerade die letzte Frage hat jiingst eingehend T.N.D.
Mettinger behandelt.*® Er nimmt Stellung gegeniiber der auf Duhm zuriick-
gehenden, darnach von den meisten iibernommenen These von der ur-
spriinglichen Eigenstindigkeit der Lieder und ihrer nachtriglichen Einord-
nung in ihren jetzigen Kontext, wobei die Frage nach dem zeitlichen Ansatz
sehr verschieden beantwortet wurde.*’ Er begriindet die Annahme der orga-
nischen Zugehorigkeit der Lieder zum Buch mit eingehenden Uberlegungen
zum kompositorischen Gesamtkonzept des Ganzen. Mégen seine Argu-
mente nicht iiberall gleichmaéssig liberzeugend sein, so erhalten sie eine starke
Unterstiitzung durch die schon immer beobachteten sprachlichen Gemein-

43 Vgl. dazu Stoebe, Siindenbewusstsein und Glaubensuniveralismus, ThZ 37 (1981).

46 A Farewell to the Servant Songs. Scripta minora Regiae Societatis Humaniorum Littera-
rum Lundensis, 1982-1983:3; ders. schon friiher: die Ebed-Jahwe-Lieder, ein fragwiirdiges
Axiom, ASTI XI (1977/78).

478, dazu Mettinger (A.46) 13.



H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, I-11 111

samkeiten. Ihr Gewicht, dazu die Fragen der Abgrenzung der Lieder iiber-
haupt,*® hat auch mir die Annahme einer urspriinglich selbstdndigen Exi-
stenz der Perikopen immer mehr zweifelhaft werden lassen. Freilich besteht
eine Schwierigkeit. Der Gottesknecht miisste dann korporativ verstanden
und auf das exilierte Israel gedeutet werden. Das wire einfach, wenn da nicht
Aussagen gemacht wiirden, die an ein aktiv handelndes, auch leidendes
Individuum denken lassen.* Die an sich hilfreiche Einsicht in das Wesen der
Corporate Personality*° konnten die Spannungen nicht ginzlich beseitigen.*!
Es bleiben die Divergenzen zwischen einem siindigen Israel und einem siind-
losen Knecht, zwischen einem, der blind ist, und dem, der anderen die Augen
Offnet.>? Die Geschichte der Forschung in dieser Frage mit ihren Kontrover-
sen iiber die Gestalt des Knechtes sind wohl ein Zeichen dafiir, dass bei einem
Entweder-Oder immer ein unerklidrbarer Rest bleibt.>?

Ich versuche, eine kleine Frage einzugrenzen, und beginne mit meinen
Uberlegungen bei 42,1-4, der Vorstellung des Knechtes. Nach Elliger findet
sie nicht vor Israel oder den Volkern statt, sondern im Himmel; der Prophet
ist wie 40, 3—6 Ohrenzeuge dieses Geschehens. Von den Priadikationen des
Knechtes bei dieser Vorstellung werden b¢hiri und *“tmok-bé auch vom Volk
gesagt (43,20; 45,4/41,10). Weiter heisst es von ithm, dass er nicht schreien,
seine Stimme nicht draussen erschallen lassen werde. Eine friither nicht sel-
tene Erkldrung fand darin einen wohltuenden Gegensatz zu dem ekstatischen
Gebaren’* vormaliger Unheilspropheten.’® Andere sehen darin den Verzicht
aufkonigliches Brauchtum, nach dem ein Fiirst seinen Regierungsantritt und
sein Recht durch Herolde 6ffentlich proklamiert.’® Dagegen spricht freilich,
dass sa'aqg, wie weithin zugegeben ist, nie den Heroldsruf, sondern den Not-
schrei um Hilfe bedeutet. Aber auch dann ist es eine wichtige Aussage, die
freilich nicht dahin zu verstehen ist, dass der Vers den ungehemmten Sie-
geslaufdes Knechtes versichert, der gar keinen Grund zur lauten Klage haben

48 ygl. dazu die Uberlegungen bei J. Lindblom, The Servant Songs in Deutero-Isaiah, Lunds
Universt. Arsskrift N.F. Avd.1 Bd.47, Nr.5 (1951).

49 7 B. klammert H.M. Orlinski, The so called “Servant of the Lord” and the Suffering
Servant, VTS 14 (1964), trotz grundsitzlich kollektiver Auffassung Jes 52,13-53,12 von dieser
aus.

50 W, Robinson, Corporate Personality, BZAW 66 (1936) 49-62.

31 Vgl. etwa J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen (1962) 170.

52 Vgl. dazu Mettinger (A.46) 34f.

53 Ich verweise auf die aufschlussreiche Geschichte der Forschung bei Chr. North, The
suffering Servant in Deutero-Isaiah (1956).

34 Etwa Volz, Duhm.

33 Etwa Elliger.

36 7 B. Westermann.



112 H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, I-11

wird.’” Im Gegenteil, wenn selbst kein Hilferuf mehr gehort wird, ist der
Knecht resigniert, erwartet nichts mehr (vgl. 40,6—8). Das ist der Knecht bei
der Vorstellung. Nach iiblicher Auffassung wird weiter von ihm gesagt, dass
er ein geknicktes Rohr nicht zerbrechen, einen glimmenden Docht nicht
ausloschen werde. Manche sehen darin ein besonderes Kennzeichen seelsor-
gerlicher Behutsamkeit,”® andere postulieren alte Rechtsbriuche des Stab-
brechens,” und denken, dass der Knecht auf jedes Todesurteil verzichten
werde. Elliger sieht dagegen, auch etwas gesucht,®® darin ein Bild dafiir, dass
der Knecht nicht aufgeben werde, bis er mispat gebracht hat. In welcher
Funktion soll man sich dann aber diesen Knecht vorstellen? Das wire nicht
nur fiir eine Einzelperson, sondern auch fiir ein Kollektiv eine Unmoglich-
keit.®' Es scheint deswegen angebracht, hier an einen casus pendens mit
nominalem Relativsatz zu denken, in dem das Objekt zu yishor fehlt, das
Subjekt neutral zu fassen ist, so dass die Aussage zuletzt intransitiv verstan-
den werden muss:** Er ist ein geknicktes Rohr, aber er (man) zerbricht (ihn)
nicht, er ist ein (nur noch) glimmender Docht, aber er (man) verloscht (ihn)
nicht.®

Von entscheidender Bedeutung fiir das Verstindnis ist es, wie der hier
dreimal an entscheidender Stelle vorkommende Begriff mispat zu deuten ist.
Er ldsst verschiedene Auslegungen zu.** Meist begegnet eine nomistische
Auffassung; es sei der Inbegriff der heilsamen Institutionen des Gottesvol-
kes®® oder Kennzeichen des einzigartigen Rechtsanspruches Jahwes gegen-
iiber anderen Gottern und Volkern.®® Aber das, was hier gemeint ist, geht
wohl dariiber hinaus. Elliger®” hat sicher recht mit der Feststellung, dass es
hier nicht um Ethik oder Dogmatik, sondern um die gottliche Politik geht,
seinen Begnadigungswillen und die Neuordnung der Welt, die mit der Her-

57 S0 O.Kaiser, Der Konigliche Knecht, FLRANT NF 62 (1959) 27.

38 Duhm; vgl. auch Volz: «wenn er im Heidentum, mitten im Aberglauben nur einen
Funken Glauben sieht!»

39 Doch ist das wohl eher ein germanisches Rechtsaltertum gewesen.

60 Aufdie noch gesuchtere Deutung von Konig (VT 1968) braucht hier nicht eingegangen zu
werden.

61 Das hat schon Budde betont.

62 Das scheint mir besser als die Annahme Rignells, dass Jahwe das Subjekt der Aussage
sei.

63 Ich sehe nachtriglich, dass J. Marcus, The plain meaning of Isaiah 42,1-4, HThR (1937)
bereits dhnliche Gedanken entwickelt hat.

64 Vgl. etwa J. Jeremias, VT 22 (1972) 31ff.

65 Duhm, Volz.

66 Westermann; dhnlich Begrich: «sein Urteil bekannt geben.»

67 ygl. auch A.M. Beuken, Mispat, The first Servant Song, VT 21 (1971) 1-30.



H. J. Stoebe, Uberlegungen zu Jesaja 40, 1-11 113

ausfiihrung Israels aus der Gefangenschaft ihren aller Welt sichtbaren Aus-
druck erfahrt. Das ist ein Verstdndnis von mispat, das auch 40,27 oder 49,4
entspricht.

So wire dieses Lied eine Illustration zu dem, was 40,2 -8 gesagt ist, wie es
andererseits von dort ein Licht empfangt. Israel hat einen Kriegsdienst gelei-
stet, schwer und hart, bis an den Rand seiner Existenz, bis dahin, wo nichts
mehr zu sein schien und nichts mehr zu hoffen war. Aber Gott hat es, oder
auch sich mit ihm verherrlicht. térah und mispat geh6ren zusammen, aber
sind inhaltlich durch das Ziel verschieden, auf das sie ausgerichtet sind.®®

Zu fragen bliebe vor allem, ob und welcher Beitrag sich von diesen Uber-
legungen her fiir das Verstdndnis von 52,13-53,12 gewinnen liesse.

Hans Joachim Stoebe

8 Wobei es fiir den Sinn unerheblich wire, ob Jahwe (so Rignell) oder der Knecht Subjekt zu
Vosi’ ist.



	Überlegungen zu Jesaja 40, 1-11 : zugleich der Versuch eines Beitrages zur Gottesknechtfrage

