Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 40 (1984)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Einfiihrung in das Studium der evangelischen Theologie, hg. von Henning Schréer in Verbin-
dung mit H.Dembowski u.a., Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1982. 1928S., kart.
DM 29.80.

Im Jahre 1947 gab H. Frick unter gleichem Titel eine Anleitung zum Theologiestudium heraus.

1964 tat R.Bohren ein gleiches. Im ersten Fall waren die Professoren der Theol. Fakultit

Marburg, im zweiten Fall die der Kirchlichen Hochschule Wuppertal an der Einfiihrung betei-

ligt. Bei der vorliegenden Verdffentlichung haben die Bonner Kollegen des Herausgebers mit-

gearbeitet. Das Buch geht auf Einfiihrungsvorlesungen zuriick, die in Bonn regelméssig veran-
staltet werden. Im ersten Teil bietet H. Schréer eine Einfiihrung in die Grundfragen der evan-
gelischen Theologie. Hier geht es um: (1) Theologie und Kirche, (2) Theologie als Beruf,

(3) Theologie als Wissenschaft, (4) Wort Gottes und Theologie, (5) Theologie und Gesellschaft,

(6) Theologie und Lebensstil. Dieser erste Teil spricht fiir den Studienanfanger iiberaus relevante

Fragen an. Exemplarisch sei genannt die Reflexion auf den Zusammenhang von Meinen, Wissen

und Glauben (3911), die Anthropologie als gemeinsames Thema (42) und die Wort-Gottes-

Thematik (47 ff.). Besonders bemerkenswert ist es, dass in diesem Einleitungsteil ein eigenes

Kapitel dem Verhéltnis von « Theologie und Lebensstil» (67 ff.), d. h. der aktuellen Frage heu-

tiger Lebensformen des christlichen Glaubens, gewidmet ist. Hier werden etwa wesentliche

Einsichten fiir ein evangelisches Meditationsverstiandnis formuliert, das als auf die biblischen

Texte bezogen reflektiert wird.

Der zweite Teil enthilt eine Einfiihrung in die einzelnen theologischen Disziplinen (77-192).
Alle Beitridge bemiihen sich durch Grundlagenreflexion wie konkrete Studienanleitung Zugénge
zur jeweiligen Disziplin zu eroffnen. Dabei wird die Verbindung von konkreter technischer
Anleitung zum Studium und von Ansitzen zur inhaltlichen Profilierung unterschiedlich aus-
gearbeitet. Im Bereich der biblischen Wissenschaften sind die Einflihrungen relativ formal und
inhaltlich zuriickhaltend. Im Blick auf das AT wird von H.-J. Hermisson als Ziel herausgestellt,
dass die Studenten «die Texte verstehend lesen lernen (sollen), mit dem Ziel, predigen und lehren
zu lernen» (89). Hinsichtlich des NT gibt W.Schrage den Ratschlag: «Im Studium sollten Sie
darum zuerst und vor allem das Fragen danach lernen, was die neutestamentlichen Autoren in
ihren Evangelien und Briefen ihren Adressaten sagen wollten, und nicht sofort danach, was sie
mir und der Gemeinde heute sagen» (92). Ich nehme an, dass diese Aussagen formuliert sind im
Blick auf eine kurzschliissige Praxishuberei und ein «Totschlagen» der geduldigen Riickfrage
zum biblischen Text durch die falsch verstandene Relevanz-Losung. Ich stehe nicht an, die
Notwendigkeit fachspezifischer Lehrveranstaltungen in den bibelwissenschaftlichen Bereichen
ohne den stindigen Blick auf die Praxis festzuhalten. Andererseits hat mir in den vergangenen
Jahren meine Tétigkeit als praktischer Theologe immer wieder die Schwierigkeit vor Augen
gefiihrt, denen Studenten sich gegeniiber sahen, wenn sie exegetisches Wissen im Zusammen-
hang praktischer Reflexionen «aktivieren» sollten. Mir scheint in diesem Zusammenhang fol-
gende Aussage Bultmanns auch heute noch erwigenswert: « Wenn wir nun die Bibel auslegen,
was ist dann unser Interesse ? Sicherlich ist die Bibel ein geschichtliches Dokument, und wir
miissen die Bibel mit den Methoden der Geschichtsforschung auslegen. Wir miissen die Sprache
der Bibel studieren, die geschichtliche Stellung der Verfasser u.s. w.. Was aber ist unser wahres
und echtes Interesse?... Ich denke, unser wirkliches Interesse ist, zu horen, was die Bibel in
unserer gegenwartigen Situation zu sagen hat, zu héren, was es wirklich mit unserem Leben und
unserer Seele auf sich hat» (Glauben und Verstehen, Bd.4, 1965, 167).



Rezensionen 71

J.F.G. Goeters fiihrt in einer interessanten Weise in die Disziplin der Kirchengeschichte ein,
indem er zugleich Bescheidenheit und Wiirde dieser Disziplin exemplifiziert. Er stellt heraus,
dass sie Anteil am Sinn der Geschichtsforschung und Geschichtswissenschaft habe, Lehrmeister
zum Leben zu sein und die theologischen Normen im Reichtum und in der Mannigfaltigkeit des
Lebens und der Beispiele zu spiegeln. — G. Sauter arbeitete heraus, dass es in der Systematischen
Theologie/Dogmatik um die Theologie als Ganzes gehe und dass das Reden von Gott Gegen-
stand der Dogmatik sei. — M. Honecker expliziert Systematische Theologie/Ethik im Blick auf
die Sachkunde und die Bildung von Urteilskriterien. Die Frage, ob die «Fiille an ethischen
Problemen, Themen und Literatur unendlich» sei (148), mogen die Fachkollegen ausdiskutie-
ren. Wire aber nicht fiir den Studienanfinger eine Reihe von iliberschaubaren, immer wieder-
kehrenden zentralen Thematiken im Blick auf die Ethik/Sozialethik benennbar?

H. Schréer fiihrt in die praktische Theologie ein und tut das in der bereits im ersten Teil
praktizierten Verknilipfung von Grundlagenthematik und praktischer Studienanleitung. —
H.Dembowski flihrt in die Philosophie ein, indem er ein Stiick konkreter philosophischer
Reflexion vorfiihrt und so einlddt, hier einzusteigen. Der gleiche Autor reflektiert zum Schluss
iiber die Einheit der Theologie. Hier wird eine ganz zentrale Frage des Studiums angesprochen.
Hier hitte man sich fast etwas weitergreifende Ausfiihrungen gewiinscht. Denn ob es gelingt,
hierauf eine Antwort zu finden, daran entscheidet sich letztlich auch die Frage nach der Sinn-
haftigkeit eines Theologiestudiums.

Die vorgelegte Einfiihrung ist aktuell. Sie ist in der Breite der Thematik so angelegt, dass die
verschiedenen Fragestellungen zu ihrem Recht kommen. Sie ist in ihrer Diktion m. E. bisweilen
etwas zu anspruchsvoll, so wenn etwa von «christologischer Theanthropologie» (42) gesprochen
wird, andererseits im ganzen auch wiederum erfrischend in der Bildhaftigkeit vieler Aussagen. Es
ist sicher kein Zufall, dass die praktische Theologie ein starkes Gewicht hat, indem der Vertreter
dieser Disziplin den Eréffnungspart iibernimmt und auf insgesamt 60 Seiten eine Einfiihrung in
die Grundfragen der evangelischen Theologie bietet. Dies ist sicher nicht Ausdruck einer
Anmassung, sondern Realisierung dessen, dass Theologie in einem konkreten Lebenszusam-
menhang zur Kirche steht. Die Begrenzung auf Kollegen der Bonner Fakultit brachte den
Verzicht auf die religionswissenschaftliche Perspektive mit sich. Das finde ich freilich scha-
de.

Dass Professoren einer Theol. Fakultit sich zur Zusammenarbeit bereit gefunden haben und
in dieser Weise eine Einflihrung in das Studium der evangelischen Theologie zu bieten verma-
gen, das spricht sicher fiir die Kommunikationsfahigkeit dieser Fakultit und ehrt dieselbe. Nach
den Worten des Hg.s soll das Buch eine Hilfe sein fiir denjenigen, der sich mit dem Gedanken
tridgt, Theologie zu studieren, oder der den Entschluss dazu schon gefasst hat und sich im 1. oder
2.Sem. befindet. Fiir den Studienanfinger liegt hiermit zweifellos eine Hilfe vor, die man
intensiver Lektiire empfehlen kann. Dabei scheint es mir besonders hervorhebenswert zu sein,
dass es in den Beitrdgen immer wieder Passagen gibt, die dazu geeignet sind, dem Studienan-
fanger zur Freude am Studium der Theologie zu verhelfen.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Walter Wink, Bibelarbeit — ein Praxisbuch fiir Theologen und Laien. Mit einer Einleitung von
Gerhard Marcel Martin, aus dem Englischen iibersetzt von Ingrid Koch-Dubbers, Kohl-
hammer-Verlag, Stuttgart 1982. 148 S., DM 29.80.

Nachdem W. in seiner Schrift «Bibelauslegung als Interaktion» (1973) den Bankrott der histo-

risch-kritischen Bibelauslegung ausgerufen und Andeutungen iiber eine existenznahe Methode

zur Bibelarbeit gemacht hat, greift man gespannt zu diesem neuen Buch, dem, wie auf den ersten



72 Rezensionen

Seiten behauptet wird, «ein Ansatz von geradezu revolutiondrer Tragweite» zugrunde liegen
soll. W. beschreibt eine Bibelarbeit mit Gruppen, bei der der Text im Mittelpunkt steht. Die
Gruppe wird durch den Leiter mit Hilfe von vorbereiteten Fragen so gelenkt, dass sie Schritt fiir
Schritt die Aussagen des Textes liberdenken muss. Die Fragemethode entspricht derjenigen, die
in einem guten, Lehrer-zentrierten Unterrichtsgesprich zur Text-Interpretation schon seit Jahr-
zehnten verwendet wird. Nur eine Frageart ist neu: sie fragt, im Sinn der Subjektstufe in der
Traumlehre von C.G. Jung, nach dem Personlichkeitsanteil, der durch eine bestimmte Figur
oder ein Element des Textes angesprochen wird (beim Pharisder und Zollner: «Wer ist der
Pharisder und der Zollner in uns ? Wie beurteilen wir uns insgeheim ?»). Neu an der Methode ist
ferner, dass der Leiter selber keine Antworten gibt und bei Beitrdgen der Teilnehmer nur reagiert,
wenn etwas «sachlich falsch» ist (was heisst das ?). Neu ist schliesslich, dass nach der ersten Phase
der Bibelarbeit, in der intellektuell (d.h. mit der linken Gehirnhilfte) nach der Aussage des
Textes gefragt wird, Ubungen zur Aktivierung der rechten Gehirnhilfte folgen (Bilder malen,
Dialoge zwischen einer Figur aus dem Text und dem eigenen Ich schreiben, Pantomimen,
Rollenspiele, Parodien, modellieren mit Ton, Gestaltiibungen mit zwei Stiihlen, Bewegungen
nach Musik, wiederholtes Rezitieren von einzelnen Sentenzen u.a.m.). Solche Ubungen sind
aber nicht sinnvoll, wenn sie bloss kurzweilig sind, sondern nur, wenn sie eine Beriihrung
zwischen dem Text und dem Leben der Teilnehmer ermoglichen, wenn sie also zu religidser
Selbsterfahrung fiihren. Das Buch enthilt brauchbare und seit langem bewidhrte Anweisungen an
Gruppenleiter und Beispielsammlungen fiir Leitfragen zu einzelnen Texten. Revolutionir
Neues habe ich darin nicht gefunden. Dies ist zum Thema Bibelarbeit eher der Fall in den
Biichern von D.Dormeyer und von H.Barth/T.Schramm.

Walter Neidhart, Basel.

Omar Carena, La Comunicazione Non-verbale nella Bibbia. Un approccio semiotico al ciclo di

Elia ed Eliseo: 1 Re 16,29 — 2 Re 13,25, Marietti, Torino 1981. pp.158, L.12.000.

Scopo die questo lavoro, come I’A. stesso scrive (p.11) non € I’analisi letteraria del testo biblico,
ma piuttosto I'individuazione e lo studio della comunicazione non-verbale contenuta nel testo
biblico, che per questo fine viene utilizzato come mezzo. Gli ebrei dell’AT, come tutti gli altri
popoli, si esprimono con dei messaggi non-verbali per comunicare coi loro contemporanei,
messaggi decodificati o da decodificare. Questa decodificazione ¢ compito della lettura semiotica
del testo biblico, che I’A. adotta. Questo, I’A. 10 scrive nella sua breve intraduzione, dove solo
accennati (e per questo motivo forse non del tutto precisi!) sono gli studi teologici precedenti sul
«linguaggio simbolico» dei profeti.

Dopo aver considerato brevemente I’'uso dei due verbi ebraici r 4 (=vedere), §m’(=udire) ed il
rapporto lingua/scrittura, lo studio di C. tratta nel 1° cap. esempi di parole, espressioni e metafore
concrete della Bibbia che esprimono concetti, sentimenti o «realta concettuali» (sic!). Tali
esempi sono divisi tra:a) termini anatomici, b) espressioni concrete, ¢) termini di gestualita
religiosa e cerimoniale. L’A. prosegue presentando un «glossario biblico della comunicazione»;
un tentativo di esporre una scelta die termini biblici tra i piu interessanti per la comunicazione
non-verbale: una settantina di termini di uso comune che evidenziano «usi folkloristici o etnici
della societa ebraica». Il capitolo si chiude trattando esempi di «codici binari»: casi di accordo
die linguaggio figurativo, come quando Gionatan e Davide (ISam 20, 11-23.35-42) si accordano
che se la freccia sara lanciata piu in qua di dove & nascosto Davide, questi dovra apparire, se
invece sara lanciata oltre, Davide dovra fuggire.

11 2° cap. ¢ diviso in tre parti in cui si affrontano i problemi storico-letterari, socio-culturali
e filologico-testuali dei testi riguardanti il ciclo di Elia ed Eliseo. Nell’affrontare il problema
storico-letterario, criticando i lavori di O.H. Steck, H.C.Schmitt e G.Hentschel su Elia ed



Rezensionen 73

Eliseo, L’A. espone le sue riserve sul metodo storico-critico che tali studiosi adottano. Un
paragrafo sull’origine e la provenienza dei testi in esame e un altro sull’unita del testo precedono
la seconda parte sui problemi socio-culturali in cui si accenna ai diversi tipi di profetismo
israelitico, in particolar modo alle «gilde profetiche» dei bny-hneby’ym (=«figli» dei profeti) ed
alle manifestazioni estatiche con le relative tecniche che le provocano. La terza parte tratta (in
maniera abbastanza sommaria!) problemi di critica testuale dei testi in esame.

I1 3° cap. presenta una «griglia di schedatura»: uno schema che tiene presente le varie costanti
che mettono in risalto gli elementi caratteristici di una comunicazione non-verbale. Tale «gri-
glia» ha i seguenti elementi: 1) mittente, 2) destinatario, 3) strumentario, 4) accompagnamento
del messaggio verbale, 5) esplicitazione, 6) volontarieta di emissione, 7) canale, 8) decodifica,
9) carattere, 10) significato, 11) accordo. Basandosi su tale griglia, I'A. passa a schematizzare i vari
episodi del ciclo di Elia ed Eliseo.

Ne 4° cap. viene presentato un tabulato generale, in cui C. mette insieme quanto ha finora
analizzato. Dopo avere approfondito i singoli elementi della «griglia di schedatura», con delle
«prove di lettura incrociata del tabulato», I’A. tenta una lettura comparata tra i vari episodi
(specialmente tra le azioni parallele di Elia ed Eliseo). Il capitolo si chiude con uno studio sui
diversi caratteri della comunicazione non-verbale die Elia da un lato ed Eliseo dall’altro.

I1 5° cap. affronta in un primo paragrafo la questione riguar — dante il rapporto tra i due profeti
e Mose, accennando anche brevemente all’ipotesi che non Elia ed Eliseo sarebbero modellati
sulla figura di Mose, ma viceversa. Questi parallelismi vengono trattati anche in un secondo
paragrafo, ma dal punto di vista ideologico e comunicativo. Il motivo ideologico sarebbe alla
base della riproposta di figure antiche per presentarne delle nuove che appoggino nuove situa-
zioni. Nell’ultima parte si affronta il rapporto tra Gesu ed Elia (con un breve excursus sui
parallelismi Mose-Elia—Gesu). In poche pagine I’A. riesce mirabilmente a tracciare la proble-
matica esistente in quelle parti del NT in cui si fa riferimento ad Elia, sia in modo esplicito che in
modo latente.

Nell'ultimo cap. viene brevemente presentata ’ermeneutica di una «comprensione visiva» o
«perspicua» i cui parametri di comprensione sono piu per legami die continuita e di affinita che
per «esplicitazioni teoriche espresse». Si tratterebbe di una «comprensione vicina alla sensibilita
artistica, mistica, etica e religiosa. .. che onsisterebbe nel porsi le cose direttamente davanti agli
occhi, senza veli»; senza, quindi, né precomprensioni né preinterpretazioni!

Volendo trarre delle riflessione dalla lettura di questo studio, per prima cosa fa un po’ pensare
I’elevato numero di comunicazioni non-verbali (115!) riscontrate nel solo ciclo di Elia ed Eliseo,
I’A. stesso ammette che forse il numero €& eccessivo. Resta il fatto che la ricerca semiotica el
condotta con la competenza di chi conosce gli strumenti per la lettura semiotica di un testo.
Quello che perd maggiormente colpisce € che I’A. non porti sufficienti argomentazioni a sostegno
delle sue tesi, soprattutto quando vuole distaccarsi dall’opinione di studiosi molto noti. A mio
avviso O.C. si espone alla superficialita quando, a pag. 12, acennando ai precedenti studi sulle
«azioni simboliche» dei profeti, cita tra i lavori «non del tutto adeguati» un’opera minore di
G. Fohrer, senza alcun ulteriore chiarimento ed al di fuori di un minimo inquadramento nella
ricerca veterotestamentaria, che I’A. sembra sconoscere. Non si dimostra del tutto convincente
I’A. quando vuol precisare piu volte di non seguire il metodo storico-critico, nell’analisi dei testi,
per «presupposti di ideologia letteraria» (39); al centro c’¢ il testo, tutto cio che lo precede
(oggetto di studio della critica delle fonti, della critica redazionale etc.) € un «pre-testo»! Forse
occorre piu di un gioco di parole per argomentare le proprie critiche, se non si vuol rischiare di
cadere in una sterile polemica.

Nelle note esegetiche I’A. si mostra categorico nelle sue scelte e nelle proposte, senza perd mai
sostenerle con uno studio accurato, limitandosi spesso al solo «lasciare com’é», «pud rimanere»,



74 Rezensionen

«puo restare tuttox, etc. Tutto sommatto ’esegesi ¢ affrontata in modo alquanto superficiale e 1
troppi «forse» e gli «a parer mio» ne rendono dubbia I’attendibilita. Non va certo a sostegno delle
tesi dell’A. il fatto che questi non cita mai degli esegeti, ma rimanda sempre a dizionari ¢
grammatiche (sempre cattolici!).

Tutto sommato il lavoro di C. da I'impressione di essere da un lato poco divulgativo, per il
linguaggio e gli argomenti trattati, e non sufficientemente approfondito per il lavoro di specia-
listi; resta un tentativo di ricerca per una lettura semiotica della Bibbia... 1 primi, incerti,
coraggiosi passi per un nuovo metodo di lettura della Bibbia!

Giuseppe La Torre, Rom

Eric Junod et Jean-Daniel Kaestli, L’ Histoire des Actes Apocryphes des Apotres du Ille au IXe
siecle. Le cas des Actes de Jean, Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 7,
Lausanne 1982. 154 S.

In der Westschweiz arbeitet eine Gruppe von Forschern an einer kritischen Ausgabe der apo-

kryphen Apostelakten. Sie wird in der Reihe Corpus Christianorum erscheinen. 1981 haben die

Mitarbeiter dieser Gruppe einen umfangreichen Band publiziert, der eine Reihe von Studien zu

den Apostelakten enthilt: F. Bovon, M. van Esbroek, R. Goulet, E.Junod, J.-D. Kaestli, F. Mo-

rard, G. Poupon, J.-M. Prieur, Y. Tissot, Les Actes apocryphes des Apotres, Editions Labor et

Fides, Genf1981. Als Sonderheft der Revue de Théologie et de Philosophie legen jetzt Eric Junod

und Jean-Daniel Kaestli eine Untersuchung vor, die sich mit der Geschichte der Johannesakten

vom 3. bis zum 9.Jh. beschiftigt.

Die Hauptfragen, denen diese Arbeit nachgehen will: Wer waren die Leser der Johannesak-
ten, wie haben sie diesen Text eingeschétzt, wie haben sie ithn verwendet ? Vermag die Geschichte
der Lektiire dieses Textes ein Stiick weit zu erkldren, warum er schlecht und unvollstindig
liberliefert worden ist?

In 8 Kapiteln wird der Stoff entfaltet. Das 1. Kap. wendet sich Euseb von Césarea zu, der als
erster —nach 300 - die Existenz der Johannesakten erwahnt. Das 2. Kap. stellt die Frage, warum
vor Euseb die Johannesakten nicht erwdhnt werden. Die Kap. 3 bis 6 untersuchen die Bedeutung
der Johannesakten in hiretischen Bewegungen der Alten Kirche: Enkratiten aus Kleinasien,
Bardesaniten, Manichéer, Priscillianisten. Im 7. Kap. geht es um die Bedeutung der Johannes-
akten im griechischen und byzantinischen Christentum des 4. bis 9. Jh.s, vor allem auch um ihre
Rolle im Bilderstreit. Das letzte Kap. schliesslich wendet sich Photius zu, dem belesenen Patri-
archen von Konstantinopel, der im 9.Jh. der letzte ist, von dem wir wissen, dass er die voll-
stindigen Johannesakten gelesen hat.

Die apokryphen Apostelgeschichten sind wichtige Zeugen der Volksfrommigkeit. Wer sich
fiir die Geschichte ihrer Uberlieferung und Wirkung interessiert, wird dankbar nach dem Buch
von Junod und Kaestli greifen. Auf Grund jahrelanger Forschungsarbeit sind sie zu kompetenten
Kennern der komplexen Materie geworden.

Rudolf Brdndle, Basel

Nigel Turner, Christian Words, Edinburgh, T.&T. Clark, 1980. Pp.xvii, 513; 13 £.

In this volume the well-known NT linguist N. Turner turns from his earlier work on syntax and
style to the vocabulary of the Greek NT. These short studies, approximately 460 of them, of
words and their cognates are arranged topically under English headings, alphabetically arranged.
Thus the first (and in this case only) entry under ‘Repentance’ is peTapélopai—pueTavosm—
petdvola. The discussion of these words is then divided, somewhat characeristically for all the
articles, into ‘secular greek’ and ‘Biblical greek’. Here one encounters a wealth of philological,



Rezensionen 75

historical, literary, exegetical, scriptural, and theological observations, interaction with com-
peting opinions, and documentation (unfortunately relegated to the end of the section ‘R’ and
inconveniently numbered in continuity with the documentation for all the other articles in that
section).

T.s controlling purpose, as stated in the Introduction, is twofold. First, and in a somewhat
practical vein, he announces, quite rightly and in contrast to some contemporary views, that the
proclamation of the NT message must, even today, seek to be faithful to its language and thus its
substance: « The language of the Church had better be the language of the NT. To proclaim the
Gospel with new terminology is hazardous when much of the message and valuable overtones
that are implicit in the NT might be lost for ever... We must translate. Else we shall continue to
speak Greek. But our peril is that of succumbing to modern language and failing to preach the
Gospel because we have made not only its language but its message ‘modern’» (viii). This
emphasis coheres rather naturally with T.s combination of a high view of inspiration with a
sensitivity to the humanness and contingency of the scriptures. Second, and more interesting
from a scholarly standpoint, as in earlier works, T. seeks to swing the pendulum back in the
direction of the uniqueness and special character of New Testament Greek—hence the title,
Christian Words. According to T., the view that emphasized the commonality of NT Greek with
the everyday Greek of the papyri discovered at Fayum and Oxyrhynchus has, after all, served to
distort and mispresent what is in fact distinctive in the language of the NT: «God seems not to
have used the contemporary vernacular speech without revolutionizing it, whether in style (or
lack of'it), whether in sentence construction, or whether in vocabulary. The early Christians had
their own form of speech, and I account it to be as ‘sacred’ in vocabulary as I found it in syntax and
style» (xi). Thus it is no surprise to find T. saying, for example in the case of pgtdavoua, etc., «To
look for the meaning in secular Greek is vain. Secular meanings give altogether a wrong
impression of Biblical penance and repentance» (377).

Not everyone will agree with everything in these articles, but neither can one afford to be
without this volume which should become a standard work of reference for all Biblical scholars
and ministers of the Word.

Ed. L. Miller, Boulder (Colorado)

Reiner Blank, Analyse und Kritik der formgeschichtlichen Arbeiten von Martin Dibelius und
Rudolf Bultmann, Theologische Dissertationen, hg. von Bo Reicke, Bd. 16, Basel, Friedrich
Reinhardt Kommissionsverlag, 1981. 220 S.; 38.—.

Rund zwei Menschenalter nach der Veroffentlichung der grundlegenden Arbeiten von Dibelius,

Formgeschichte des Evangeliums (1919), und Bultmann, Die Geschichte der synoptischen

Tradition (21921), mag es sinnvoll erscheinen, ihr Pionierwerk riickblickend zu werten. In einer

Diss. (Basel 1978) von rund 200 S. ist das allerdings nur in bestimmter Begrenzung maglich.

Blank zieht zwar beildufig noch weitere Arbeiten Dibelius’ und Bultmanns heran, wendet sich

aber vor allem den beiden eingangs genannten zu. Sodann nennt er Veréffentlichungen anderer,

die sich vor ihm mit D.s und B.s formgeschichtlicher Arbeitsweise befassten, nur in Auswahl (das

Referat von G.Iber in ThR NF24 [1957/58] 283-338 zu den entscheidenden Jahrzehnten der

Auseinandersetzung mit den Arbeiten D.s und B.s zur Formgeschichte wird ebensowenig im

Literaturverzeichnis erwdhnt wie mehrere wichtige Titel dort). Schliesslich liegt der Akzent

weithin mehr auf der Kritik als der Analyse. — «Die kritische Auseinandersetzung» findet, wie

einleitend bemerkt wird, «auf dem Boden der Exegese» statt (9). Dabei fligen sich umfassende

Urteile und die Besprechung von Einzelstellen ineinander.

In II (11-88) folgt B. einfach dem Aufbau der «Formgeschichte» D.s: Predigt, Paradigma,

Novelle usw. Er gibt zu, dass D. «die Priagekraft der urchristlichen Predigt fiir die Tradition



76 Rezensionen

erkannt und fiir eine formgeschichtliche Darstellung fruchtbar gemacht» hat (17). Und: «Es
bleibt ein Verdienst der Formgeschichtler, die soziologische Komponente der Form der Tradi-
tion ins Blickfeld gebracht zu haben» (53). Auch «die Situationsbezogenheit der literarischen
Formen gehort. .. zu den positiven Erkenntnissen der formgeschichtlichen Betrachtungsweise»
(191). «Ein wesentlicher Gewinn der formgeschichtlichen Arbeit war die Darstellung... der
relativen Geschlossenheit der Passionsberichte» (52).

Aber im ganzen hat B. entscheidende Bedenken anzumelden. Immer wieder tadelt er, dass
Dibelius von der Vorstellung einer literarischen und theologischen Entwicklung in der Weiter-
gabe der Jesustradition ausgehe und damit zugleich eine Diskontinuitéiit zwischen der Verkiin-
digung Jesu und der der Gemeinde behaupte (auch wenn «zweifelsohne» feststeht, dass «die
Interessen der Gemeinde die Uberlieferung... beeinflusst haben», 59; entspr. 112). Dabei
erscheint die Urchristenheit als eine unbekannte Grosse «im Dunkel der Geschichte» (26). Zu
der «historisch nicht verifizierbaren anonymen Urgemeinde» tritt als zweite entscheidende
Priimisse D.s die Zweiquellentheorie (77). Sie ist «formgeschichtlich als ein Uberbleibsel des
letzten Jahrhunderts zu beurteilen» (206). «Die Prioritit des Markus war und bleibt eine unbe-
wiesene Hypothese» (18). Q hat es nach B. jedenfalls nicht schriftlich gegeben (206f.; «als
Formprinzip» muss Q freilich immer «als methodisch gedachte Grosse bleiben» [94]).

Im ganzen lehnt sich auch die Behandlung der «Geschichte der synoptischen Tradition»
Bultmanns in III (89 -183) an deren Aufbau an. B. «erfasste... in der formalen Darstellung der
matthdischen und lukanischen Redaktion deren charakteristische Eigenart» (158). Aber insge-
samt sind auch die von Blank dargelegten Voraussetzungen Bultmanns «hypothetisch und
entbehren einer historischen und exegetischen Grundlage» (174). Die wertenden Sitze B.s sind
hier nicht weniger pointiert als die gegen Dibelius gerichteten. Bultmanns «Kriterium war eine
Uberlieferungsgeschichte, die nirgends dokumentiert ist» (101). «Bultmanns Argumente fiir
Gemeindebildungen... sind stets auf die Konstruktion einer Gemeindesituation angewiesen, die
geschichtlich nicht zu belegen ist» (113). Die Reinform von Herrenworten, die B. aus Parallel-
texten entwickelte, «ist formgeschichtlich ein konstruiertes Abstraktumy» (115). Usw.

In IV, «Zusammenfassende Darstellung und Kritik» (184-207), stellt B. u.a. gegeniiber der
Betonung der Diskontinuitdt zwischen Jesus und dem Gemeindeglauben die Kontinuitit der
Uberlieferung vom Leben Jesu her iiber die Apostel als Biirgen der Tradition heraus (200f.; doch
deuten Unterschiede z. B. in Gleichnisfassungen «auf verschiedene Traditionsreihen, die in den
Gemeinden kursierten», 136). «Mit dem Hinweis auf die miindliche Tradition» wird nach B.
«mehr erhellt als mit der Bezugnahme auf die Dokumentenhypothese» (206).

«Die formgeschichtliche Methode bedeutete als solche. .. einen positiven Schritt, die Uber-
lieferung zu verstehen und indirekt Aufschluss iiber den Prozess der Tradition im Lichte des
urchristlichen Gemeinedelebens zu gewinnen» (194 ; vgl. das «Fazit» 208 f.: Die Kritik B.s gilt
der Anwendung der Methode, nicht dieser selbst). Gerade wenn man geneigt ist, dem zuzustim-
men und andererseits der Handhabung der Methode bei Dibelius und Bultmann kritisch gegen-
iiberzustehen (oder auch gegeniiber einer fixierten Theorie der zwei synoptischen Quellen
Bedenken zu haben. Zur Frage der Markusprioritit hitte auf vielfiltige Arbeiten ausserhalb des
deutschen Sprachraums wenigstens anmerkungsweise hingezeigt werden konnen, wie zu Q [210f.
A.22]), mGchte man wiinschen, dass die Auseinandersetzung mit den beiden Vatern der Form-
geschichte in geringerem Umfang in apodiktischen Urteilen und extensiver «auf dem Boden der
Exegese» (s.0.), die weiterfiihrte, erfolgt wire. Dazu hitte die Begrenzung auf einen Teilbereich
helfen konnen. In der vorliegenden Gestalt vermag die Arbeit B.s auch fiir die Bearbeitung
speziellerer Themen mannigfache Hinweise und Anregungen zu geben.

Gerhard Delling, Halle/Saale (DDR)



Rezensionen 77

Michael Bachmann, Jerusalem und der Tempel. Die geographisch-theologischen Elemente in
der lukanischen Sicht des jiidischen Kultzentrums, Beitrige zur Wissenschaft vom Alten und
Neuen Testament, 6. Folge, Heft 9 (Der ganzen Sammlung Heft 109), Stuttgart 1980.
X +402 S.

Diese Diss. aus Miinster (1977/78, Doktorvater K. H. Rengstorf) hat ein relativ begrenztes Ziel:

Sie will ein «Beitrag zu einer Ermoglichung einer fundierten Beschreibung des Ausmasses und

der Art» (10) lukanischen Theologisierens unter Verwendung geographischer Vorstellungen

sein. Es sollen nicht die geographisch-theologischen Vorstellungen des «Lukas» selbst, sondern
deren Voraussetzungen geklart werden: das «Bild davon..., wie Lukas diese vorgegebenen
geographischen Grossen (sc. Jerusalem, der Tempel und ihr geographisches Beziehungsgefiige)
sich und seinem Adressatenkreis vorstellt» (9). Dieses begrenzte Ziel beruht auf einer metho-
dischen Vorsicht gegeniiber einem direkten Zugriffauf den theologischen Gehalt geographischer

Vorstellungen, wie ihn B. ganz besonders in H. Conzelmanns Lukasdarstellung gegeben sieht.

Seine Arbeit ist so auch iiber weite Passagen eine Widerlegung der einschligigen Aussagen in

Conzelmanns «Mitte der Zeit» (s. etwa 216-260 gegen Conzelmanns —63 - Behauptung, Lk

stelle sich Jerusalem «als freie Polis im Sinne des romischen Staatsrechts» und das Synedrium als

«Stadtrat von Jerusalem» vor; oder 67ff. besonders 101-104 gegen Conzelmanns Annahme, Lk

habe die falsche geographische Vorstellung, Galilda grenze direkt an Judaa [im engsten Sin-

ne)).

Die methodische Vorsicht prigt das gesamte Vorgehen. B. versucht, soweit wie nur irgend
moglich formale Sachverhalte (z. B. der Wortstatistik) auszuwerten, um «eine von Unsicher-
heitsfaktoren weithin freie Einsicht in die Anschauungen des Lukas» (149) zu vermitteln. Die
Vorsicht des Vorgehens wirkt bis hinein in die Sprache des Autors, die durch komplizierte
Nebensatzgefiige oft schwer lesbar ist. Andererseits hat sein Vorgehen zu einem m. E. iiberzeu-
genden Ergebnis gefiihrt: Lk habe durchaus nicht — wie Conzelmann meint — unzutreffende
geographische Vorstellungen, sondern ein «konventionelles» Bild, also ein Bild, das sowohl
«den bekannten alttestamentlichen und vor allem «spétjiidischen» Aussagen tiber Jerusalem (und
insbesondere den Tempel bzw. dessen innersten Bereich) als Zentrum der Welt» (380) entspricht
als auch dem Lukas voraufliegenden innerkirchlichen Uberlieferungsprozess (381). Lk betone
«den Tempel als eine ganz wesentlich die Bedeutung Jerusalems bestimmende Grosse» (170),
was sich schon an seinem Wortgebrauch von Teposoivpa im Unterschied zu Tepovsainu zeige,
denn er assoziiere mit Tepocdivpo. iepoév. Der Tempel sei nach Lk nicht nur Stadtheiligtum,
sondern habe wie das Synedrium Bedeutung fiir das ganze «Land der Juden», ja fiir die gesamte
Judenschaft der Erde (215). Lk schiitze den Tempel positiv ein als Ort der Gottesanbetung (312),
an dem das «ganze Volk» reprasentativ anwesend ist, und das Gesetz «einen, wenn nicht seinen
sichtbaren Haftpunkt hat» (289). Lk sei mit jiidischer Festpraxis vertraut und setze diese Ver-
trautheit auch bei seinen Adressaten voraus (305).

Auch wenn es nicht zum Ziel dieser Arbeit gehort, das lk. Bild von den geographischen und
institutionellen Gegebenheiten von Jerusalem und Tempel in Beziehung zum ausserchristlichen
historischen Befund zu setzen, so wird doch deutlich, dass B. annimmt, das lk. Bild stimme mit
der Wirklichkeit iiberein (so z.B. 204 zu dem insgesamt recht positiven Bild des Lk von den
Pharisdern).

Die sorgfiltigen und zuriickhaltenden Analysen der lk. Vorstellungen von Jerusalem, dem
Tempel und seinem institutionellen Umfeld sind ein wichtiges Hilfsmittel fiir eine weitere
Aufarbeitung des theologischen Denkens des Lk — wie von B. beabsichtigt. Dariiber hinaus
fordern sie auch zu weiterer historischer Aufarbeitung heraus: wie sich namlich die Vorstellun-
gen des Lk in die Geschichte der Juden im 1.Jh. einordnen lassen. Es wére allerdings hilfreich
gewesen, wenn die Differenz der Situation nach dem jlidisch-romischen Krieg 66 -70n. Chr., in



78 Rezensionen

der Lk schliesslich schreibt, zu der Zeit Jesu, der Apostel und des Paulus, die er darstellen will,
auch in die Analyse von Jerusalem- und Tempelvorstellung eingegangen wire. Schliesslich redet
Lk tliber den inzwischen zerstorten Tempel. So ist die Eingrenzung, die B. 171f. fiir das Material
tiber den Tempel vornimmt, unbefriedigend: Er wolle solche Textabschnitte nicht beriicksich-
tigen, «die allein und direkt der Erhellung der oder einer spezifisch «christlichen» Stellung zum
jerusalemischen Tempel dienen sollen»; vor allem ist dabei wohl Act 7,48ff. gemeint (172 A.1).
Gerade weil B. einleuchtend zeigt, dass der Tempel nach Lk Bedeutung fiir die ganze Welt hat,
miisste geklart werden, was die Zerstérung des Tempels fiir seine Gegenwart bedeutet. Die von B.
vorgenommene Selbstbeschrinkung auf das geographische Vorfeld des lk. Theologisierens ist
unbefriedigend.
Man vermisst ein Bibelstellenregister und ein Worterverzeichnis der wichtigsten griechi-
schen Worter.
Luise Schottroff. Mainz

Hans-Josef Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im friihen Christentum, Kathol. Bibelwerk,

Stuttgart 1981. 120 S.

«Die Hausgemeinde war... Griindungszentrum und Baustein der Ortsgemeinde, Stiitzpunkt der
Mission, Versammlungsstatte fiir das Herrenmahl, Raum des Gebets, Ort der katechetischen
Unterweisung, Ernstfall der christlichen Briiderlichkeit. Die Kirche des Anfangs hat sich <haus-
weise» konstituiert» (102). Klauck gliedert seine Untersuchung in 3 Kapitel: die Hausgemeinde
im urchristlichen Schrifttum (21-68), die Hauskirche in vorkonstantinischer Zeit (69 —81), reli-
gionsgeschichtliche Analogien (83-97). In einem Eingangskapitel kommt K. zur Feststellung,
dass nur derjeweilige Kontext dariiber entscheiden kann, ob der Oikos vom Wohnhaus oder aber
mehr von der Familie her definiert werden muss (11-20). Die Untersuchungen sind sorgfiltig
gearbeitet und geradezu spannend geschrieben. Auf die Entstehung des Urchristentums und
seine Sozialgeschichte fallt manch helles Licht.

An erster Stelle behandelt K. die Hausgemeinde der Priska und des Aquila in Korinth,
Ephesus und Rom (21-26); sodann weitere Hausgemeinden in Rom und Korinth (26-41).
Rom 16 ist fiir K. — ohne die Doxologie V.25-27 — integraler Bestandteil des Romerbriefs. Das
wird mit einleuchtenden Argumenten begriindet (24f.). Die besondere Bedeutung der Frau fiir
die urchristliche Mission auf der Basis der Hausgemeinde kommt in der Voranstellung der Priska
vor Aquila entgegen aller antiken Konvention zum Tragen: Act 18,18.26;R6m 16,3 ;11 Tim 4,19
(26). Andronikus und Junia (Rom 16,7) sind ein missionierendes Ehepaar. «Junia ist es in der
neuesten Exegese schlecht ergangen. Man hat sie konsequent zum Mann gemacht» (30). Ahnlich
ist es in der Textgeschichte Nympha ergangen (Kol 4,15). «Neben Priska, Phoebe, Lydia (Act
16,4) und Maria, der Mutter des Johannes Markus (Act 12,12), ist Nymphe ein weiterer Beweis
fiir die tdtige Mitarbeit der Frau in der urchristlichen Hausgemeinde» (45f.).

Das Haus des Gajus (R6m 16,23) scheint der regelmissige Treffpunkt der Gesamtgemeinde
von Korinth gewesen zu sein. Dort gab es vermutlich «ein Nebeneinander von Ortsgemeinde
und verschiedenen Hausgemeinden und somit auch verschiedene Versammlungstypen» (35). 1
Kor 14,23 wird eine solche Vollversammlung vorausgesetzt. K. vertritt die These, dass in
Korinth «eine herausgehobene Versammlung der Gesamtgemeinde mit den Bestandteilen Sit-
tigungsmahl — eucharistische Doppelhandlung — Wortgottesdienst» in Analogie zum antiken
Symposion vorausgesetzt werden darf, «wo eine Trinkspende vom Essen zu den Gesprichen
liberleitet» (37). Das Nebeneinander von Ortsgemeinde und Hausgemeinden mit ihren domi-
nierenden Einzelpersonlichkeiten konnte sich leicht zu konkurrierenden Gruppierungen aus-
wachsen. Auf diesem Hintergrund ist die Parteienbildung in Korinth zu verstehen (39).



Rezensionen 79

Sozialgeschichtlich wichtig ist die Feststellung, dass man in der urchristlichen Mission «auf
die Hauser jener verhiltnisméassig wenigen, besser gestellten und rein christlichen Familien»
angewiesen war (41). Von daher fillt auch Licht auf Luk 10, 5f. par.: das Gebot, in einem Haus zu
bleiben, ist «nur sinnvoll, wenn iiber die Konfrontation mit dem Heilsangebot hinaus an eine
weiterfiihrende Betreuung und die Griindung einer Gemeinde gedacht ist» (P. Hoffmann), nim-
lich einer Hausgemeinde (57). Das gilt ebenso fiir Stellen wie Mk 10,29f.: «Die neuen Hauser
aber, die neuen Verwandten und die auf den ersten Blick so befremdlichen neuen Acker, das sind
die christlichen Hausgemeinden, die mit ihrem ganzen Hab und Gut dem Missionar neue
Heimat, familidre Gemeinschaft und materielle Existenzsicherung bieten» (59).

Die Oikos-Formeln der Act sind hohen Alters (53). Fiir die Frage der Sduglingstaufe geben sie
nicht das Geringste her. Ihre eigentliche Funktion ist eine ganz andere: sie finden sich in
«Griindungsberichteny», «itiologischen Griindungslegenden» von alten Hausgemeinden (56).

Im Kapitel iiber die Hauskirche in der vorkonstantinischen Zeit (69ff.) beschreibt K. den
Ubergang vom Privathaus zum Kultgebiude. Der konsequente Schlusspunkt dieser Entwick-
lung wird durch die Synode von Laodicea zwischen 360 und 370 gesetzt (77): hier wird die
hiusliche Eucharistiefeier untersagt.

Eine ausgezeichnete Arbeit, die zu weiterem Nachdenken inspiriert.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Jean-Frangois Collange, De Jésus a Paul. L’éthique du Nouveau Testament, Le Champ éthique

n°3, Labor et Fides, Genf 1980. 313 S.

Der Autor ist zugleich Neutestamentler (er hat Kommentare zum II Kor und Phil geschrieben)
und Systematiker (Inhaber des Lehrstuhls fiir Systematik und Ethik an der protestantischen
Theol. Fakultit von Strassburg). Dieses doppelte Engagement kommt auch im besprochenen
Buch zum Zug; es ist seine Stdrke und vielleicht auch seine Schwiche. Einerseits ist das histo-
risch-neutestamentliche Interesse des Verf.s stark zu spiiren: er glaubt die Briicke zwischen
«Jesus und Paulus» im Kreis der Hellenisten um Stephanus gefunden zu haben (IN. B. der ja auch
als Milieu fiir den johanneischen Kreis angesprochen worden ist!); andererseits wird aber an
diesem Ausschnitt der Entwicklung, die von Jesus zu Paulus fiihrt, «die Ethik des Neuen
Testamentsy», wie der Untertitel sagt, dargestellt. Die ganze Fiille der ntl. ethischen Entwiirfe
wird in dieser Arbeit aber gerade nicht erfasst, und die Originalitat von Jesus und die Kontinuitat
des Heidenapostels zu ihm (woran dem Autor besonders gelegen ist) werden wohl etwas zu
systematisch herausgearbeitet. Die grundlegende Kontinuitdt zwischen der Ethik von Jesus und
derjenigen von Paulus soll jedenfalls darin liegen, dass sie beide die «Freiheit» in den Mittel-
punkt stellen (dabei kommt ja die éAevUepia gerade in den synoptischen Evangelien nicht vor!)
und im librigen alles Gewicht auf den konkreten Fall legen (das ist ein sehr allgemeines Krite-
rium!); die Verschiedenheit zwischen Jesus und Paulus wiirde demnach von der Verschiedenheit
der geschichtlichen Situation ihrer jeweiligen Predigt herzuleiten sein.

Wie dem auch sei, das Buch ist bemerkenswert durch seinen Dokumentationswert (der Autor
ist sehr belesen und referiert sachlich) und seinen Inhaltsreichtum. Der Hauptteil (Kap. [I-1V),
der die Ethik von Jesus und Paulus geschickt an den folgenden Stichworten entfaltet: «Von der
Nihe des Reiches Gottes zum Evangelium der Gerechtigkeit Gottes», «Von der Befreiung zur
Erprobung der Freiheit», «Von der Anwesenheit der Liebe zur Zeit der Liebe», «Von der
Glaubenserweckung zur Glaubensentfaltung», « Von der Nachfolge zur Nachahmung», «Von
der Jiingerschaft zur Gemeinde», « Vom Meister des Gesetzes zur Meisterung des Gesetzes», ist —
trotz der Spuren der eingangs erwédhnten Systematisation — sehr lesenswert; das angehingte
Kapitel iiber «Mann und Frau» wirkt allerdings etwas apologetisch.

Willy Rordorf Neuchétel



80 Rezensionen

Ralph P.Martin, Mark: Evangelist and Theologian, Exeter, The Paternoster Press, 1979;
pp. 240, $3.50.

This volume, a companion to I. Howard Marshall’s Luke: Historian and Theologian and

Stephen S. Smalley’s John: Evangelist and Interpreter, first appeared in 1972 and is now issued as

a handsome Paternoster paperback. The author, R. P. Martin of Fuller Theological Seminary,

continues to distinguish himself as an important spokesman for an evangelical perspective in

contemporary NT studies.

We are informed in the Introduction that ““the aim of this book is to set down in some detail
the fortunes and values of recent scholarship on the Gospel according to Mark™ (9). Though not
intending to offer another theory to the scholarly fraternity, M. gives expression here of a new
view of the circumstances of Mk’s publication: Against the “gnosticizing depreciation” of the
real humanity of Jesus, Mk appears as ‘‘the Pauline theologian of the cross.” In the desire to ward
off the same docetic distortions that Paul had struggled with, Mk, the first to compose a “Gos-
pel,” sought to put the reality of Jesus Christ into “the framework of a historical narration,
anecdotes and stories about Jesus’ earthly career which rooted him firmly in real life situations™
(13). In this, Mk becomes more the man of Paul than of Peter. M. relunctantly frees Mk from
Peter. Mk becomes more credible as an “independent theologian and creative Christian writer”
than as a scissors and paste anthologizer of Petrine traditions (14).

Ch.I, “Reading the Gospels Today,” provides a discussion of the Gattung “‘gospel.” M.
follows Marxsen’s view of the first line of Mk, ““The beginning of the gospel of Jesus Christ, the
Son of God,” as a title which Mk has affixed over his entire work, suggesting thereby that the good
news of the Christian Gospel had its origins in the historical life, death, and resurrection of Jesus.
Ch.II, “Mark’s Gospel in the Church” is a wonderfully concise and readable history of the role
and progress of Mk in Gospel criticism from Augustine to the present. Especially useful and
perceptive is M.’s treatment of Bultmann’s historical scepticism in relation to the “new ques-
tion” of the historical Jesus. In Ch.II, “Mark in the Frame of History,” the author argues that,
though freed from the apron-strings of Peter, Mk (who is the John Mark mentioned elsewhere in
the NT) must be yet conceived as a close associate of Peter and as having composed his Gospel —
utilizing the reminiscences of Peter —in Rome and against the background of Roman persecution
and partly as an answer to the question: What does the exalted one do in the interim period ? MKk’s
answer: He strengthens those who confess him under persecution. Here M. also provides deci-
sively critical treatments of Marxsen’s thesis that Mk was composed as a call for the Jerusalem
Christians to flee to Pella at the outbreak of the Jewish Warin AD 66, and also of Brandon’s thesis
that the mk Gospel was an attempt to ingratiate the church with the Romans in the months
following the War, i.e. AD 71-72. As an appendix to this chapter M. has affixed a very tight but
useful discussion of Papias’ all-important witness to Mk found in Eusebius, Hist. Eccl., III, 39.
Ch.IV, “Mark as a Theological Document,” raises several versions of ‘““patternism,” or the
attempt to discern in Mk some arrangement of the material in a pattern suggestive of the
evangelist’s purpose, and dispels, in turn, the calendrical hypothesis (the view that the mk
material was intended for lectionary use), the Passover Haggadah theory (the mk material is
patterned after the Passover Haggadah recited annually on the occasion of the Passover festival),
“prefigurations” (the discovery of the cyclical movements and rhythms of thought in the evan-
gelist’s mind), catechetical structure (material was arranged appropriately for catechetical
instruction), and geographical emphases (pattern of mk material is disclosed in geographical
allusions. Also found here are extensive and critical discussions of Wrede’s hypothesis of the
Messiasgeheimnis, which, though epoch-making as calling attention to the theologizing char-
acter of Mk, cannot in its specific form be sustained against competing explanations of supposed
secrecy and silence which shrouds Jesus’ messiahship in MKk. In the section “Mark’s Hellenistic



Rezensionen 81

Theology,” M. shifts from the title “Christ” to the more significant mk title, “Son of God.” He
rejects the view (most notably of Vielhauer) that Mk’s “Son of God” is an adaptation of the
hellenistic Ugiog dvnp: rather, it is rooted in the Old Testament tradition of one especially chosen,
invested with a mission, and obedient. In Ch. V, “Special Emphases in Mk’s Christology,” M.
argues that MK’s dialectical portrayal of Jesus both in his humanness and deity is suitably
reflected in the titles of the two sections of this chapter: “The Jesus of History and Mark’s
Factualness” and “The Christ of Faith and Mark’s Numinous Christology.” He also discusses the
rugged and primitive character of Mk’s representation of the historical Jesus (“improved” and
smoothed out by Mt and Lk) and the high Christology involved in Mk’s overarching represen-
tation (cf. 1:1and 15:39) of Jesus as “Son of God.” In Ch. VI, “Why Mark Wrote His Gospel,” the
author accepts Kahler’s well-known judgment that the Gospels are ““passion narratives with
extended introductions.” On the other hand, this fails to account adequately for the “rather long
introductions which involve the teaching and acts of Jesus, it fails to do justice to the Jesus
traditions themselves, it fails to explain the motivation beyond Mk’s invention of the Gattung
“gospel,” and it fails to explain the centrality in the introductory material of the miracle-stories
and controversy-narratives. The flow of mk studies now views Mk “as a church teacher who is
engaged in a struggle with false doctrine and who by this publication to which he gives the
innovative name of ‘gospel’ seeks to enter the lists on behalf of an apostolic understanding of the
gospel message” (143). M. then considers possible explanations of Mk’s union of the stories of the
earthly Jesus and of his death and saving work: The correcting of false messianic notions, the
opposing of heretical Christological beliefs, as an antidote to docetic tendencies, and as a sup-
plement to Paul’s Kerygma.

Ch. VII, “A Theory Tested,” is in some ways the center of gravity of this book. Unfortunately,
this chapter, which M. himself calls “lengthy and somewhat discursive’ (205), is also the most
opaque in terms of its coherence and progress. At the end, M. summarizes the thesis of the
chapter: “It was Jesus’ consistent and undeviating purpose not to give any proof of this messianic
authority which could be construed as demonstrating who he was. Right up to the last he refused
to accede to the request that he should so declare himself. Then, as a direct consequence of this
determination, he freely accepted his commitment to rejection, humiliation and suffering as part
of his destiny” (205). But it is (to me, at least) often unclear just how a given discussion in this
chapter (and there are many rich ones) relates to this specific issue. In spite of his efforts M. does
not succeed, for example, in showing explicitly why Jesus held back from such a demonstration.
And from an epistemological standpoint, his brief discussion of the “true nature of faith” leaves
much to be desired. Even though “faith can never be satisfied with a tangible proof of Jesus’
authority” (173), faith’s perception of Jesus must surely be founded on some rational and per-
suasive evidence (even as M.’s statement implies: ‘A recognition of Jesus as the bringer of God’s
salvation waits on the understanding of faith” (173, my italics) if it is not to be utterly arbitrary
and irrational.

At the beginning of Ch. VIII, ““Mark’s Gospel in Today’s World,”” M. stresses that his book is
not intended as “simply an academic exercise of a strictly historical enquiry” (206), and thus he
passes in this last chapter to a consideration of the results of this study for our own contemporary
situation. Actually, except for the last page and a half, this concluding chapter is rather on the
application of M.’s results to Mk’s contemporary situation. In any event, it provides a useful
recapitulation of the book’s main conclusion.

This volume is, to be sure, somewhat mavarick in its approach (which I take to be a plus), and
at the very least it is a gold mine of information. It may well be the best introductory book on Mk
today.

Ed. L. Miller, Boulder, Colorado (USA)



82 Rezensionen

Rainer Riesner, Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien-Uber-
lieferung, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, 2. Reihe7, Verlag
J.C.B.Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1981. 614S.

H. Schiirmann hat 1960 in einem bahnbrechenden Aufsatz tiber die «vorosterlichen Anfange der

Logientradition» der neutestamentlichen Forschung die Aufgabe gestellt, schon in der Umge-

bung des irdischen Jesus einen «Sitz im Leben» fiir die Uberlieferung der Jesusworte zu suchen.

J.Jeremias hat 1971 dann in seiner «Neutestamentlichen Theologie» neue sprachliche, stilisti-

sche und metrische Kriterien geltend gemacht, wie wir mit einiger Sicherheit zur urspriinglichen

Gestalt der Jesusworte zuriickgelangen konnen.

In dieser Linie geht nun die Tiibinger Diss. von Rainer Riesner einen wesentlichen Schritt
weiter, indem er als vordsterlichen «Sitz im Leben» fiir einen grossen Teil der in den Synoptikern
enthaltenen Jesusworte die bewusste Lehrtétigkeit Jesu geltend macht. Er kann sich dabei auf
umfangreiche neutestamentliche, judaistische und profanhistorische Studien stiitzen und
kommt in der Auseinandersetzung mit einer Fiille dlterer und neuerer deutschsprachiger Lite-
ratur sowie in breiter Verarbeitung angelsdchsischer Autoren zur These, Jesus habe als prophe-
tischer Weisheitslehrer mit messianischem Hoheitsanspruch die sorgfiltige und gepflegte Uber-
lieferung seiner Worte im Jiingerkreis selbst bewusst in Gang gesetzt.

In einem 1. grossen Kap. tiber die «Jesusiiberlieferung» (§§1-5) legt er seine Voraussetzungen
dar, die in manchen Teilen die spiteren Ergebnisse schon enthalten. Die «Q-Hypothese» scheint
ithm keineswegs tiber alle Zweifel erhaben zu sein. Die Markusprioritit vereinfacht seiner Mei-
nung nach den Sachverhalt in der synoptischen Frage erheblich. «Die minor agreements zwi-
schen Matthdus und Lukas, Anzeichen fiir <conflation» im Markusevangelium, Einfluss von
Traditionsvarianten auf den lukanischen (Markusstoff>, Auftauchen typisch matthiischer Ele-
mente bei Markus, stilistische Inversionen bei allen drei Synoptikern und andere Phinomene
lassen Forscher nach befriedigenderen Losungen suchen als sie das Zwei-Quellen-Schema bie-
tet» (3). R. ldsst daher die Frage nach der Prioritdt von vorliegenden Quellen fiir die Synopti-
kerexegese grundsdtzlich offen, um dem Einzelfall unvoreingenommen gerecht werden zu kon-
nen. Im Verlauf seiner Arbeit zeigt sich, wie berechtigt ein solcher methodischer Ansatz fiir
einmal sein kann, ist doch in weit bedeutenderem Mass mit mnemotechnischen Vorgidngen im
Uberlieferungsprozess zu rechnen, als sich dies eine einseitig quellenkritische und formge-
schichtliche Exegese bewusst ist. Die grundsétzliche Skepsis der «klassischen Formgeschichte»
(Martin Dibelius und Rudolf Bultmann, deren Schiiler und theologische Nachfahren) gegeniiber
dem historischen Gehalt der Jesusiiberlieferung weist R. als spéte Bliite romantisch beeinflusster
Folkloreforschung zuriick. Er rechnet vielmehr mit durchgehender Personalkontinuitit von
Augen- und Ohrenzeugen (z. B. dem Petrusgefahrten Johannes Markus als Verfasser des zweiten
Evangeliums und dem Paulusbegleiter Lukas als «didaktischem Biographen Jesu» und Histo-
riker des Urchristentums). Die These, dass die Evangelienstoffe lediglich aufgrund der prakti-
schen Bediirfnisse der nachosterlichen Gemeinden weitergegeben worden seien, lehnt R. ab.
«Nichtpraktische Tradierungsmotive» sind seiner Meinung nach a) das eigenstidndige geschicht-
liche Interesse der Gemeinden und b) ihre Konzentration auf die eine Autoritit in der Gemeinde
(Mt 23,8.9f.), wie sie bezeichnenderweise der rabbinischen Uberlieferung gerade fernlag.

Im 2. grossen Kap. (§§ 6-9) stellt R. dar, was wir iiber die «jlidische Volksbildung» zur Zeit
Jesu wissen konnen. Drei geschichtliche Langsschnitte zu den jiidischen Bildungsinstitutionen
des Elternhauses (§6), der Synagoge (§ 7) und der Schule (§8) erweisen sich als fruchtbar fiir die
zeitgeschichtliche Auswertung, wie wir uns die Bildung des irdischen Jesus vorzustellen haben
(§9). Dass die viterliche Unterweisung in Israel seit dem Dt (11,18 f.) und schon friiher (Dt 32,7;
Gen 18,19 ) eine bedeutende Rolle gespielt hat, liberrascht nicht. Schon sehr friih ist nach R. mit
verbreiteten Lese- und Schreibkenntnissen auch in Israel zu rechnen (den Gezerkalender aus



Rezensionen 83

dem frithen 9. Jh. interpretiert er als Schiilertafel). Schon bei dieser Gelegenheit macht R. auf die
zentrale Funktion des Auswendiglernens im jiidischen Bildungswesen (wie in der Antike iiber-
haupt) aufmerksam (Exkurs II, 119-123). Die Synagoge ist nach R. eine hellenistisch-jiidische
Einrichtung mit Wurzeln in der persischen Zeit. Fiir die Zeit Jesu gilt, dass es in Jerusalem tiber
100 Synagogen gegeben haben muss (nach dem Talmud 400 «Lehrhduser»). Von 9 archidologisch
belegten Synagogen Palistinas liegen 6 im Wirkungsgebiet Jesu (4 in Galilia, je | in der Deka-
polis und in der Gaulanitis), von der durch die Theodotos-Inschrift indirekt belegten Synagoge in
Jerusalem noch abgesehen. Die Synagogenrdume dienten dem Gottesdienst, seiner Vorbereitung
iber den kostbaren Schriftrollen (vgl. Act17,10f.) sowie dem jiidischen Elementarunterricht. Die
judische Schule erhielt durch Esra, Ben Sira und die vormakkabaischen Chasidim wichtige
volksbildnerische Impulse. Eine hochentwickelte Schriftgelehrsamkeit entfalteten die Essener.
Die Pharisder brachten es nach friiheren Versuchen erst in den 60er Jahren des 1. Jh.s zustande,
dass die Schule zur 6ffentlich-rechtlichen Institution wurde.

Im 3.Kap. wendet R. die gewonnenen zeitgeschichtlichen Erkenntnisse nun auf den «Au-
toritdtsanspruch» Jesu an und schildert ihn als Lehrer (§10), Propheten (§11) und Messias (§12).
Gegen F. Hahn zeigt er, dass das dlteste Urchristentum in der Bezeichnung Jesu als Lehrer keine
gentligende Beschreibung seiner Hoheit erblickt hat und gerade dieser unchristologische Ge-
brauch von d1dderalrog fiir Jesus bei den Synoptikern sowie die Logien Mt 10,24 f./Lk 6,40 und
Mt 23,8-10 auf den historischen Sachverhalt hinweisen, dass Jesus als Lehrer aufgetreten ist.
Freilich erschopfte sich darin sein Anspruch in keiner Weise. Hatten sich die prophetischen
Traditionen in den Jahrhunderten v. Chr. priesterlichem und weisheitlichem Denken je langer,
je mehr gedffnet (R. zeichnet eine durchgehende Linie von den Prophetenjiingern im Elia-
Elisa-Kreis tiber jene der grossen und kleinen Schriftpropheten bis hin zu den essenischen und
pharisdischen Schiilerkreisen), so gilt fiir Jesus und die Urgemeinde nun sehr ausgepragt, dass
zwischen Lehre und Prophetie kein Gegensatz besteht. Jesus war prophetischer Lehrer mit
messianischem Anspruch. Auch das Messiasgeheimnis hilt R. flir jesuanisch. Es enthalt auf-
grund der historischen Zugehorigkeit Jesu zu den Davididen realen politischen Ziindstoff. Eine
ausfiihrliche traditionsgeschichtliche Untersuchung beantwortet in §12 die Frage nach der Ver-
bindung des Lehrer-Seins Jesu mit seinem messianischen Anspruch. Hier zeigt R. auf, wie die
Vorstellung vom lehrenden Messias vor der Zeitenwende in jiidischen Schriften an Raum
gewinnt und man aufgrund der semitisierenden, seiner Meinung nach sogar jesuanischen Logien
Mt 12,42/Lk 11,31; Mt 11,16 =19/Lk 7,31-35; Mt 23,37-39/Lk 13,34f.; Mt 11,28 =30 u.a. den
Hoheitsanspruch Jesu durchaus auf den einen Begriff des «messianischen Weisheitslehrers»
bringen kann. Der Messiasanspruch Jesu war also schon vor Ostern das eigentliche Tradie-
rungsmotiv. «Da es die Hauptaufgabe der personifizierten Weisheit darstellte, offenbarend zu
lehren, war Jesu Wirken als Lehrer im Zentrum seines Hoheitsanspruches verankert» (352).

Seinen damit gewonnenen Ansatz fithrt R. nun in zwei weiteren grossen Kapiteln an den
Texten durch. Die «6ffentliche Lehre» Jesu schildert er in Kap. 4, indem er Jesu Wanderpredigt,
seine Lehrweise (mit Aufmerksamkeitsaufforderungen, Einpriagungshilfen wie Kiirze, Bildhaf-
tigkeit etc. und ganz bestimmten poetischen Formen) und das Sprachmilieu darstellt (§§ 13-16).
Die «Jiingerlehre» behandelt er schliesslich im letzten, 5. Kap., indem er den Jiingerkreis nach
seiner Lebensform, seiner tiberlieferungsgeschichtlichen Funktion und seiner Methode darstellt
(§17), die Aussendung der Jiinger und deren Sendungsbewusstsein (§18) sowie die «esoterische
Unterweisung» (§19) eigens erortert, um schlussendlich auch die «ortsfesten Anhédnger Jesu» in
seine neue Sicht der Uberlieferung der Evangelienstoffe einzubeziehen (§20).

Eine Zusammenfassung macht noch einmal die Intention R. klar, schon der irdische Jesus
habe seinen Jiingern gepriigte Worte und ganze Wortreihen zum Zweck gepflegter Uberlieferung
auf den Weg gegeben. Seine These diirfte noch viel Diskussionsstoff abgeben. 65 Seiten Litera-



84 Rezensionen

turverzeichnis und 33 Seiten Stellenregister zur Auffindung seiner Quelleninterpretationen zei-
gen, wie umfassend der Verf. an die Arbeit gegangen ist. Gewiss ist es hier zu friih, eine solche
Fundgrube eingehend kritisch zu wiirdigen. Zu hoffen ist fiirs erste, dass dieser Neuansatz in der
Beurteilung des irdischen Jesus und des Uberlieferungsprozesses der Evangelienstoffe in der
Forschung auch wirklich die gebiihrende Aufmerksamkeit finden wird.

Alfred Friedrich Zimmermann, Grinenmatt/Liitzelfliih

John Paul Heil, Jesus Walking on the Sea. Meaning and Gospel Functions of Matt 14:22-33;
Mark 6,45-52 and John 6,15b-21, Analecta Biblica 87, Biblical Institute Press, Rom 1981.
VIII+2008S., $23,35.

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um die Uberarbeitung einer Diss., die 1979
unter der Leitung von Fritzleo Lentzen-Deis SJ am Pipstlichen Bibelinstitut in Rom abge-
schlossen wurde. Wihrend neuere Arbeiten die Perikope vom Seewandel nur sehr kurz oder
lediglich in einzelnen Aspekten behandeln, bietet Heil eine eingehende Analyse aller drei
evangelischen Versionen. Er konzentriert sich dabei neben der Einzelexegese ganz auf die Gat-
tungsbestimmung und die Funktion der Erzahlung innerhalb der einzelnen Evangelien. Man
kann es als Mangel empfinden, dass die literarkritischen, liberlieferungsgeschichtlichen und
historischen Fragen nicht aufgegriffen werden. Aber diese Selbstbeschriankung des Verf.s mahnt
uns auch, zuerst einmal die vorhandenen Evangelien als Ganzheit ernst zu nehmen, ehe wir nach
der Vorgeschichte der einzelnen Stoffe zuriickfragen.

Im 1.Kap. (1-7) gibt H. eine Ubersetzung der drei Versionen. Aus einem ersten Vergleich
schliesst er, dass trotz der feststellbaren Abweichungen sich dieselben Hauptmotive in allen drei
Fassungen aufweisen lassen, so dass man sie derselben literarischen Gattung zuordnen kann.

Das 2. Kap. beginnt mit einem Vergleich zwischen der Seewandelgeschichte und neutesta-
mentlichen Angelo- und Christophanien (8 -17), der zum Ergebnis fiihrt, dass wir es mit einer
Epiphanieerzihlung zu tun haben. Als gegeniiber den anderen ntl. Epiphaniegeschichten ein-
zigartiges Motiv erweist sich das Gehen Jesu iiber die Wasser, das zur Errettung seiner Jiinger aus
Lebensgefahr fiihrt. Der Verf. bestimmt die Gattung der Erzdhlung deshalb weiter als «Seeret-
tungs-Epiphanie» (sea-rescue epiphany). Da die Sturmstillung dieselbe Rettungsfunktion erfiillt
wie Jesu Seewandel, rechnet H. auch die Sturmstillungsgeschichten (Mt 8,23-27; Mk 4,35-41;
Lk 8,22-25) zu dieser Gattung. Ein Vergleich mit eschatologisch gefiarbten Texten aus TestN
6,1-10 sowie 1QH 3,1-18; 6,22-25; 7,4f. legt es nahe, dass die Hauptmotive der Seewandel-
Epiphanie vom AT inspiriert sind (17-30).

Im 3.Kap. geht es um die Bedeutung jeder einzelnen der drei Versionen (31-83). Dabei
gelingt es dem Verf., in subtiler sprachlicher Analyse immer wieder Beziechungen zum AT
wahrscheinlich zu machen oder doch zumindest moglich erscheinen zu lassen. Das Seewandel-
motiv hat seine nidchste alttestamentliche Parallele in der Herrschaft Gottes liber die Chaos-
wasser (vgl. besonders Hi 9,8; Ps 77,20). Ohne einmal seinen Namen zu nennen, weckt H.
Zweifel an R. Bultmanns Urteil, dass bei der Formung der ntl. Wundergeschichten «als Quelle
das AT (nicht) hervorragend in Betracht kommt» (Geschichte der synoptischen Tradition,
71967, 246). Uberzeugend wird auch die weithin akzeptierte Deutung der Mt-Fassung durch H. J.
Held (in: G.Bornkamm u.a., Uberlieferung und Auslegung im Matthdusevangelium, 21961,
193-195) kritisiert: Beim Seewandel Jesu geht es nicht primdr um den Glauben der Jiinger,
sondern um die einzigartige Bedeutung seiner Person. “It is a special private revelation to the
disciples that Jesus is the one equipped with absolute divine power, which enables him to fulfill
God’s salvific will towards his people” (82). Die soteriologischen und ekklesiologischen Dimen-
sionen der Geschichte erwachsen aus ihrer christologischen Aussage.



Rezensionen 85

Das 4. Kap. untersucht die Funktion der Seewandel-Epiphanie in den drei verschiedenen
Evangelien (84-174), bei denen H. jeweils eine iiberlegte, ja kunstvolle Kompositionsstruktur
aufzeigen kann. Bei Mt (84-117) beantwortet die Seewandel-Epiphanie die Frage nach der
Person Jesu, wie sie durch die Sturmstillungsgeschichte (8,27) aufgeworfen wurde. Das Ende der
Seewandelgeschichte (14,33) bereitet zielstrebig das herausragende Petrus-Bekenntnis (16,16)
vor. Untibersehbare Beziehungen finden sich auch zum ersten (1,1-4,16) und letzten
(16,21-28,20) Hauptteil des Evangeliums, in denen es in besonderer Weise um die Gottessohn-
schaft Jesu geht. Im Mk-Evangelium (118 —144) bedeutet der Seewandel einen kritischen Héhe-
punkt im Jiingerunverstindnis, wie es sich schon bei der Sturmstillung (4,38.40f.) zeigte. Die
sich mit wachsender Spannung einstellende Frage, wer Jesus eigentlich sei (4,41; 6,2f.; 8,27),
wird erst im Petrus-Bekenntnis (8,29) und im noch weiterreichenden Bekenntnis des Centurio
unter dem Kreuz (15,39) gelost. Beim Joh-Evangelium (144-170) beschrinkt sich H. auf eine
Kompositionsanalyse von Kap. 6. Im dortigen Kontext soll der Seewandel die falsche Reaktion
der Volksmassen auf die wunderbare Speisung (6,15) korrigieren. Ganz eng sind der Seewandel
(6,15-21) und die Brotrede (6,22 -59) aufeinander bezogen, indem sie sich gegenseitig interpre-
tieren und legitimieren: Der Seewandel weist auf das gottliche Leben in Jesus hin und die
Errettung der Jiinger aus Lebensgefahr unterstiitzt die Verheissung ewigen Lebens. Schliesslich
bereitet auch bei Joh der Seewandel das fiir alle Jesus-Jiinger vorbildliche Petrus-Bekenntnis
(6,68f.) vor.

Beim 4. Kap. ergeben sich gegeniiber den beiden vorangegangenen Hauptteilen einige Wie-
derholungen. Das wird manchen stéren, kann aber auch noch einmal die innere Geschlossenheit
der hier vorgetragenen Exegese unterstreichen. Innerhalb ihrer selbst gesteckten Grenzen han-
delt es sich um eine nach Uberzeugung des Rez. vorbildlich gelungene Arbeit, die Massstibe fiir
die Gattungs- und Funktionsbestimmung anderer Evangelien-Perikopen setzt. Es spricht auch
keineswegs gegen H.s Monographie, dass ihre Lektiire die geistliche Lesung der Evangelientexte
befruchten kann.

Rainer Riesner, Tiibingen

Robert Jewett, Paulus-Chronologie. Ein Versuch, Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1982. 184 S.,
28.— DM.
Die Untersuchung von J. geht in ihrer Entstehung auf eine masch. Diss. des Verf.s zuriick, die
1966 in Tiibingen vorgelegt wurde (The Pauline Anthropological Terms. Their Use in the
Struggle against Early Christian Heresy, Leiden 1971). Sie fiigt sich ein in die gegenwirtige
Diskussion um Probleme ntl. Chronologie, fiir die neben amerikanischen Studien in Deutsch-
land vor allem die Veroffentlichungen von A.Suhl (Paulus und seine Briefe. Ein Beitrag zur
paulinischen Chronologie. StNT 11, 1975) und G. Liidemann (Paulus, der Heidenapostel. Bd.I:
Studien zur Chronologie. FRLANT 123, 1980) stehen. J. bezieht sich mit prasenter Kenntnis der
relevanten, vor allem auch der amerikanischen und englischen Literatur stets auf diese Diskus-
sion.
J.s Analyse gliedert sich nach der Einleitung (13 ff.), die wichtige methodische Prolegomena
enthilt, in sechs umfangreiche Kapitel:
I.  Methodische Quellenbenutzung (23 ff))
II.  Aus historischen und archdologischen Zeugnissen nachweisbare Spannen fiir Zeitanga-
ben (49 ff.)
III.  Aus Apostelgeschichte und Paulusbriefen nachweisbare Zeitrdume und Spannen fiir
zeitangaben (87 ff.)
IV. Uberpriifung der bisherigen Chronologien auf Grund der Zeugnisse (109 ff.)



86 Rezensionen

V.  Die Hauptursachen der chronologischen Zwangslage (143 ff.)
VI. Die experimentelle Hypothese (1511f))

Die detaillierten Forschungen J.s konnen nicht in allen Einzelheiten nachgezeichnet werden,
sie beruhen auf umfassender Durchdringung der Sekundarliteratur wie auch der Priméarquellen
und werden deshalb von zukiinftiger Behandlung ntl. Chronologie sorgfiltig berticksichtigt
werden miissen. J. kommt abschliessend zu folgender Chronologie (157 ; vgl. auch das Diagramm
am Ende des Buches):

Bekehrung des Paulus 3. oder 8.10.34
Zeitraum von drei Jahren Oktober 34 -Oktober 37
1. Jerusalemreise Oktober 37

Zeitraum von vierzehn Jahren Oktober 37-Oktober 51
Ankunft des Paulus in Korinth Februar 50

Abreise von Korinth August 51
Apostelkonzil Oktober 51

(zur weiteren Paulus-Chronologie vgl. 157 ff.).

Entscheidende Voraussetzung dieses Entwurfs, ihr eigentlicher Ausgangspunkt liegt neben
der Destruktion bestehender Losungen in der (auch von Liidemann vertretenen) Hypothese
begriindet, dass Act 18,22 f. die Reise des Paulus zum «Apostelkonzil» meint. Diese Hypothese
setzt dann in Verbindung mit den anderen Quellen die weiteren Daten aus sich heraus.

Zu den methodischen Pridmissen von J. gehort unter Berufung auf K. Popper der offene,
experimentelle Charakter seiner Studie, der bis in den Stil hineinreicht (dies kommt auch in der
Ubersetzung von G. Koster sehr deutlich zum Ausdruck). Aufder einen Seite wird so der eigenen
Hypothese keine absolute Giiltigkeit zugesprochen, auf der anderen bleibt sie aber so lange
akzeptabel, wie sie durch die Uberpriifung an den Primérquellen nicht als falsch erwiesen wird
(207). Von erheblicher Bedeutung fiir das methodische Vorgehen ist zugleich der Nachdruck, mit
dem J. den Vorrang der pln. Briefe als eigentlicher Primérquelle betont (vgl. nur 138). Dieser
prinzipielle Primat der pln. Briefe fordert zugleich eine redaktionskritische Analyse der Act,
wobei die auf solche Weise erhobenen Traditionen sich als zuverldssig erweisen kdnnen.

Eine Kritik an J. notigt letztlich zur begriindeten Darlegung der eigenen Chronologie des
Urchristentums. Wenn dies nicht im Rahmen einer Rez. geschehen kann, so lassen sich dennoch
zu einigen Punkten des Beweisgangs der Studie kritische Bedenken dussern:

Die Uberpriifung bisheriger Forschung (109 ff.) - es handelt sich wirklich um eine Geschichte
der Irrungen — bewirkt beim Betrachter tiefes Erschrecken: Es gibt in der Tat nichts, was hier
nicht moglich wire. Deshalb wird man J. in seiner Destruktion anderer Entwiirfe weithin folgen
konnen, und auch seine Auseinandersetzung mit Suhl bzw. Liidemann entbehrt nicht der
Schliissigkeit. Dennoch entgeht auch J. nicht jener Gefahr, die vielen chronologischen Unter-
suchungen eignet, dass zwar der Splitter im Auge anderer Analysen gesehen, die Schwichen
eigener Hypothese aber verringert werden.

So erscheint die Identifizierung von Act 18,22 f. mit Gal 2,1{f. (deren hypothetische Mog-
lichkeit nicht geleugnet werden soll) als kaum bewiesen; es bleibt nach wie vor fraglich, ob Act
18,22 f. die aufgebiirdete Beweislast trigt. Dass die Reise des Paulus zum Apostelkonzil nach der
Griindung der korinthischen Gemeinde stattfand, erscheint auf Grund der pln. Textzeugen (vor
allem des Gal- und der Kor-Briefe) als wenig wahrscheinlich und wird sich auch kiinftig
bestreiten lassen.

J. hat, um die Hypothese der Reise zum Apostelkonzil nach Griindung der korinthischen
Gemeinde zu begriinden, auf die Unmoglichkeit hingewiesen, die gangige Festsetzung des
Zusammentreffens in Jerusalem aufdas Jahr 48 (oder 49) durchzuhalten. Das scheitere, weil sich
die Spanne von siebzehn Jahren zwischen Bekehrung und Apostelkonzil (nach Gal 1.2) wie auch



Rezensionen 87

die Reise nach Korinth im Anschluss an dies Zusammentreffen bis zur Gallio-Episode nicht
unterbringen lasse. J. kritisiert in diesem Zusammenhang mit grosser Schirfe und erheblichem
Nachdruck bisherige Losungsversuche (dem iibrigens die Nachsicht gegeniiber der eigenen
Hypothese auffillig kontrastiert). Solcher Kritik kann man weithin zustimmen; aber dass die
Angaben des Paulus in Gal 1.2 auf 17 Jahre hochgerechnet werden miissen und nicht auch den
Schluss auf 15 bzw. 13-17 Jahre wegen der antiken Zidhlweise zulassen, hat auch J. nicht
eigentlich widerlegt. Die Berechnung der Reise des Paulus nach Korinth im Anschluss an das
Treffen in Jerusalem, bei der J. von den Notizen der Act (!) ausgeht und auf einen Zeitraum von
drei bis vier Jahren kommt, wird auch weiterhin die Moglichkeit der Reise erst nach dem
«Apostelkonzil» nicht ausschliessen.

Die aufschlussreiche Berechnung der Herrschaft des Aretas iiber Damaskus, auf die J. wegen
II Kor 11,32 f. grossen Wert legt, bleibt ebenfalls im Bereich des Vermuteten. Es wird weiterhin
strittig sein, ob sich wirklich die Machtausiibung des Aretas so prizis auf die Jahre 37-39
terminieren ldsst (und ob II Kor 11,32f. solche Prazisierung liberhaupt fordert).

J. vermutet im Anschluss an Harnack (56 ff.) auf Grund apokrypher Traditionen, der Auf-
erstandene sei Paulus achtzehn Monate nach der Auferstehung erschienen. Wenn gesehen wird,
wie eine ganze Literaturgattung aus dem theologischen Interesse entsteht, iiber die Zeit zwischen
Auferstehung und Himmelfahrt Genaueres zu wissen, so bleibt solche Notiz historisch ohne
Beweiswert.

Im methodischen Weg, den die Untersuchung von J. nimmt, liegt ihr grosser Wert. Dies gilt
vom Beharren auf dem experimentellen Charakter der eigenen Hypothese (obwohl auch bei J.
mit fortschreitender Analyse ein gewisser Systemzwang nicht zu verkennen ist). Es trifft aber
auch auf das methodische Prinzip J.s zu, von den pln. Briefen als eigentlicher Primarquelle
auszugehen. Wenn dennoch an wichtigen Punkten mit Hilfe redaktionskritischer Forschung die
Act bzw. ihre Traditionen herangezogen werden, so hat dies zuweilen den Charakter des Zufdl-
ligen. Gerade auf Grund des Buches von J. wird zu {iberlegen sein, ob nicht noch nachhaltiger auf
die Benutzung der Nachrichten aus den Act fiir die Chronologie zu verzichten ist.

Wer sich mit chronologischen Untersuchungen kritisch beschiftigt, gerit leicht in die Ver-
suchung, ihre differierenden Ergebnisse nebeneinander zu riicken und gegeneinander auszuspie-
len. Dabei wird jedoch die objektive Notigung zu solchen Studien zu leicht libersehen. Dennoch
bleiben Ratlosigkeit, auch eine gewisse Resignation angesichts der vorhandenen Schwierigkeiten
einer Chronologie bestehen. Moglicherweise macht es dies unumgénglich, auch nach den lei-
tenden Interessen solcher Untersuchungen zu fragen: J. verweist zwar immer wieder auf den
experimentellen Charakter seiner Forschungen, aber die kurze Bemerkung auf S.163 zeigt, wie
weitreichend die Folgerungen aus der Chronologie sein konnen (vor allem im Blick auf die
Genese der pln. Theologie). J. bleibt zuriickhaltend, und in der Tat lassen sich auch zuklinftig auf
so schwankendem Boden kaum grosse theologische Gebidude errichten.

Eins trifft jedoch zu: In der Sittigung mit Fakten widerstreitet die Studie von J. historischem
wie auch theologischem Doketismus. Darin liegt ihre Bedeutung. Ob sie allerdings nicht wie-
derum entgegen dem Rekurs auf Popper den Gefahren des Historismus erliegt und schliesslich
nur der Eindruck auswegloser Relativitat bleibt, dariiber nachzudenken gehért zu jener Provo-
kation, die J. auslost.

Henning Paulsen, Bielefeld

John H.Yoder, The Politics of Jesus. Vicit Agnus Noster, William B.Eerdmans Publishing
Company, Grand Rapids, Michigan, 1972, 6th printing 1979. 260 S.

Die Politik Jesu — Der Weg des Kreuzes. Aus dem Amerikanischen von Wolfgang Krauss, mit
einem Vorwort von Jiirgen Moltmann, Agape Verlag, Maxdorf 1981. 233 S., 19.80 DM.



88 Rezensionen

«Ich will versuchen, ein Verstdndnis von Jesus und seinem Dienst zu skizzieren, aus dem die
direkte Bedeutung Jesu fiir die Sozialethik ersichtlich wird... Ich werde ausserdem zeigen, dass
Jesus, so verstanden, nicht nur relevant, sondern auch normativ ist fiir eine zeitgendossische
christliche Sozialethik» (21).

Das tut Y. in 12 Kapiteln. Die Uberschriften sind essayistisch. Erst beim Lesen kommt man
darauf, dass die Kapitel zwei Hauptteile mit einer Briicke dazwischen bilden, eingerahmt von
Einleitung und Schluss. Kap.1 («Die Moglichkeit einer messianischen Ethik») handelt von der
Abwesenheit Jesu in der gegenwirtigen Sozialethik: weil man dergleichen an ihm nicht sucht,
sondern nur zum Beispiel Siindenvergebung oder vorbildlichen Glauben, oder weil man es bei
ihm nicht findet, sondern allenfalls Individualethik. Kap.2-5 setzen dem einen anderen Jesus
entgegen, vor allem auf Grund des Lk. Y. hilt dessen Grundlinien fiir zutreffend, ohne sich auf
die Echtheit jedes Strichs zu versteifen. Er glaubt wie die meisten, dass Jesus sich vor allem um
das Reich Gottes gemiiht hat und deswegen am Kreuz gestorben ist. Aber: Das Reich war fiir ihn
weder eine kiinftige Welt jenseits kosmischer Katastrophen noch ein Kulturziel noch Gottes
Herrschaft iiber Menschenherzen, sondern eine soziale Ordnung, ndmlich die, deren Grundziige
die biblische Uberlieferung iiber das Jobeljahr Lev 25 gibt. Nach Y. hat Jesus im Jahr 26 als
Auftakt zum Reich ein Jobeljahr ausgerufen: Das Land soll brach liegen (darum Lk 12,22-31
par.), alle Schulden sollen gestrichen werden, die Sklaven freigelassen, die Produktionsmittel neu
verteilt. Gott selber setzt diese Sozialordnung durch, so wie er schon immer fiir Israel gestritten
hat, angefangen am Roten Meer (Ex 14,13). Also lehnte Jesus die bewaffnete Revolution der
Zeloten ab und ging statt dessen den nicht weniger revolutiondren Weg ans Kreuz, den einzigen,
der Gottes Alleinherrschaft nicht durch Menschengewalt korrumpierte und trotzdem eine poli-
tische Chance hatte. Y. unterstreicht das mit Beispielen erfolgreichen gewaltfreien Widerstands
aus Josephus.

In Kap. 6 («Zwischenbilanzy») sagt Y., wie Jesus heute sozialethisch relevant wird. Er wird es
dann, wenn man sich nicht in falsche theologische Alternativen treiben lisst wie die, dass ein
politischer Jesus per se nicht der Gekreuzigte und Auferstandene sein oder die Botschaft von
Kreuz und Auferstehung keine unmittelbare politisch-soziale Dimension haben kann; und
wenn man sich philosophisch nicht eine Sicht der Geschichte aufdringen ldsst, nach der man sie
nur dann zum Guten verdndern kann, wenn man die Stellwerke der Macht besetzt. Y. glaubt an
die Geschichtsmichtigkeit alternativer Gruppen, die sich weigern, Macht zu libernehmen. Die
Politik Jesu tut das am konsequentesten, weil sie gewaltlos ist, nicht um Macht zu kultivieren,
sondern um Gottes willen. Insofern ist das Buch hier fast zu Ende; nicht ganz, weil Y.s Sicht der
Geschichte erst im letzten Kapitel ausfiihrlicher herauskommt. Andererseits fragt sich Y., ob
sein Jesus hinter dem NT steht, nur Historikeraugen eben noch erkennbar, oder auch in ihm: nur
dann kann er fiir einen reformatorischen Theologen normativ sein. Insofern ist Kap. 6 die Briicke
zum zweiten Teil des Buches.

Kap. 7-11 zeigen, dass das NT, recht verstanden, das Wesentliche von «the Jesus kind of life»
(94)— «Jesu Lebensweise» (835) ist zu individuell — weithin bewahrt oder jedenfalls sachgerecht in
andere kulturelle Kontexte iibersetzt. Jesu Forderung, auf Macht und Feindschaft absolut zu
verzichten, lebt in den Mahnungen zur Kreuzesnachfolge und Nachahmung Jesu weiter; hier
und nur hier verpflichtet das NT zu imitatio Christi. Entwirft etwa der Kol eine kosmische
Christologie, dann soll das die machtlose Kirche als die gesellschaftliche Macht definieren, die
anderen Michten gegeniiber so wirkt wie der machtlose Mensch Jesus gegeniiber seinen Mit-
menschen. Die ntl. Haustafeln propagieren im traditionellen Rollenspiel Wandel durch Dienen
nach dem Vorbild Jesu. Rém 13 fordert, Polizei und Justiz als staatliche Aufgaben zu respek-
tieren; Todesstrafe, allgemeine Wehrpflicht, Krieg als Mittel der Politik sind nicht eingeschlos-
sen. Die paulinische Rechtfertigungslehre, die Y. von Eph 2 aus angeht, besagt, dass Gott den



Rezensionen 89

siindigen Menschen nicht nur vor sich gelten lasst, sondern so zurechtriickt, dass er friedensfiahig
wird.

In Kap. 12 fasst Y. zusammen und wirft gleichzeitig einen Blick auf die Apk. Dort kommt das
geschlachtete Lamm zu Ehre und Macht wie der historische Jesus, der vom Kreuz aus
Geschichte machte, weil er darauf verzichtete, sie zu lenken. Schluss: «Ein Lebensstil, dessen
Charakteristikum die Griindung einer neuen Gemeinschaft und die Ablehnung jeglicher Gewalt
ist: das ist das Thema der neutestamentlichen Verkiindigung, vom Anfang bis zum Ende, von
rechts nach links. Das Kreuz Christi ist das Modell fiir die soziale Wirksamkeit der Christen.
Denen, die daran glauben, ist es die Macht Gottes» (219).

Es tut uns gut, dass hier «endlich die mennonitische, <tduferische» und friedenskirchliche
Stimme in unseren gegenwirtigen, theologischen und politischen Diskussionen zu Gehdr»
kommt (J. Moltmann), und das nicht nur als prophetisches Wort, sondern mit ntl. Begriindung.
Y .s exegetische Perspektive hat ihr Recht. Ich denke auch, dass das Reich Gottes, fiir das Jesus
kdmpfte (unsere oft unberatene militaristische Metaphorik ist hier schriftgemiss und nicht
einmal metaphorisch: Lk 11,20 par.), soziale Dimensionen hat, die bis zu uns reichen. Und im
Urchristentum steckt mehr von Jesus und diesem Jesus, als wir oft sehen. Andererseits ist die
exegetische Durchfiihrung, die Y. bescheiden als Mosaik aus vorhandenen Einzelergebnissen
bezeichnet, oft anfechtbar. Der irdische Jesus scheint durch das lukanische Bild vielleicht doch
undeutlicher durch, als Y. meint. Die Idee mit dem Jobeljahr, die Y. von A. Trocmé iibernimmt,
kommt mir exegetisch so fragwiirdig vor wie religionsgeschichtlich, obwohl auch ein Kalender-
fachmann wie A. Strobel sie vertritt. Der exegetisch Interessierte muss auch zu Y.s Auslegung
noch einiges dazutun, um sie an die Szene hier und heute, 10 Jahre spiter, anzukoppeln.
Inzwischen haben zum Beispiel P.Stuhlmacher oder U. Wilckens die paulinische Rechtferti-
gungslehre weiter bedacht. Die Haustafeln hat etwa D.Liihrmann neu belichtet (sie stammen
wohl nicht aus der stoischen Lebenslehre, sondern der antiken Okonomik); seine Forderung
einer sozialen Hermeneutik wird Y. sympathisch sein. Uberhaupt ist die ntl. Ethik in den letzten
Jahren ein Hauptthema geworden, zum Beispiel durch W.Schrage und G. Strecker, um zwei
evangelisch-«grosskirchliche» Forscher zu nennen. Auch in der Hauptsache ist Y. kein Rufer in
der Wiiste mehr, jedenfalls kein einsamer. Es gibt, gerade was Jesus angeht, verwandte Arbeiten
etwa von L. Schottroff, W. Stegemann, G. Theissen, die Y. ergdnzen und korrigieren kdnnen und
umgekehrt.

Die deutsche Ausgabe finde ich nicht ganz gegliickt. In den Anmerkungen ist reichlich lokale
amerikanische Literatur besprochen, die hierzulande kaum jemandem etwas sagt; ein Geburts-
fehler vieler derartiger Ubersetzungen. Dafiir ist deutschen Lesern A. Trocmé eher auf englisch
zugidnglich (Jesus and the Nonviolent Revolution, Herald Press, Scottdale, Pennsylvania, 1973).
Die Ubersetzung selber trifft 6fter daneben. Ist the substance of ethics «die Fundamente der
Ethik» (18), outline «Abfolge», survey «Gutachten» (23), most ingenious «genial» (34), assorted
practices «ausgesuchte Rituale» (126)? Fremd- und Fachworter stimmen nicht immer: «Tem-
peloffizier» (45, gemeint ist der Tempelhauptmann), «der» Partikel (48), «projezieren», «die
Philipperhymnex (6fter). «Jubeljahr» kommt von Jobeljahr (Jobel ist das Widderhorn, das dann
geblasen werden soll), weckt aber falsche Assoziationen. Druckfehler stéren. Vielleicht ist das
der Preis fiir den Preis.

Ein erstes Wort, noch nicht das letzte. Das miissen Pionierleistungen auch nicht sein.

Christoph Burchard, Heidelberg

Alfonso Verdu, The Philosophy of Buddhism. A «Totalistic» Synthesis, Martinus Nijhoff
Publishers, The Hague, Boston, London, 1981.
Unter dem anspruchsvollen Titel «Die Philosophie des Buddhismus» unternimmt Alfonso



90 Rezensionen

Verdu den Versuch, das buddhistische Denken von seinen Zusammenhingen mit dem Brah-
manismus und Hinduismus im Hinayana und Mahayana bis zur Ausbildung der Zen-, Reine
Land- und Nichiren-Schulen als eine Einheit in Mannigfaltigkeit und Mannigfaltigkeit in Ein-
heit darzustellen. Diese Ganzheitssicht gewinnt und entwickelt er unter drei Gesichtspunkten:
einem philosophisch-systematischen, einem historisch-problemgeschichtlichen und einem dog-
matisch-spekulativen. Den Gegenstand des ersten grundlegenden Gesichtspunktes bilden die
Kausalitdtstheorie als Lehre von der «Entstehung in gegenseitiger Abhangigkeit» (Pratitya-
samutpada) und die Skandha-Theorie, die beide ein substantielles Ich ausschliessen. Unter dem
zweiten Gesichtspunkt zeigt er in problemgeschichtlicher Weise, wie die verschiedenen Schulen
des Buddhismus auseinander erwachsen, indem jede folgende die Probleme der voraufgehenden
aufnimmt und zu 16sen versucht, so dass sie je nur auf dieser Grundlage zu verstehen sind, und
alle zusammen ein in sich geschlossenes Ganzes bilden. Dogmatisch sieht V. diese Ganzheit
verkorpert in der Spekulation der Trikaya-Lehre, in der ihm zufolge die einzelnen Auspriagun-
gen des Buddhismus den Wandlungsleib bilden, wahrend der Herrlichkeitsleib dem Bodhisattva-
Sein entspricht, und der Wahrheitsleib der Erleuchtung des in allen Erscheinungen gegenwir-
tigen Buddha. Fiir diese Darlegungen beruft sich V. auf ein reiches Uberlieferungsmaterial, vor
allem die Prajnaparamita-Sutren und Ashvaghosas «Erwachen des Glaubens», die Lankavatara-
Hua-yen- und Lotus-Sutra, die er alle sowohl in ihren chinesischen als auch japanischen Fas-
sungen zu lesen und in vielen Einzelheiten sehr aufschlussreich zu erkldren vermag.

Zu bedauern ist, dass V. bei der Verwendung seines Materials nicht auch dessen Interpre-
tation in heutiger japanischer Religionsphilosophie in Betracht zieht. Er wiirde dabei feststellen
miissen, dass hier der von ihm unter seinem dritten Gesichtspunkt herangezogenen Trikaya-
Lehre keine so grosse Bedeutung beigemessen wird, jedenfalls nicht in der Art, wie er den
Wandlungsleib historisiert. Interessanter ist dagegen sein zweiter, problemgeschichtlicher
Aspekt — nur dass sich daraus nicht die Totalitatsschau des Buddhismus ergibt, die er damit
begriinden will, weil — im Gegensatz dazu — die Vertreter der einzelnen Schulen je ihre Sicht fiir
die totale halten. Gerade die Tendai-Schule, die eine solche offenbarungsgeschichtlich bedingte
Abfolge von Lehrformen kennt, betrachtet sich selber als die allein vollkommene. Einen, auch
fiir das Gesprich mit dem Buddhismus weiterfiihrenden Aspekt erdffnet V. dagegen unter sei-
nem ersten Gesichtspunkt, indem er die dort erorterte Pratitya-samutpada mit Whitehead und
der Relativitédtstheorie und Quantenphysik in Verbindung bringt. Er kénnte sich dafiir auch auf
die im gleichen Verlag wie sein Buch erschienene «Relational Philosophy» seines amerikani-
schen Kollegen H. H. Oliver berufen. Aber der Méglichkeit, dass dieser «Relationalismus» eine
Briicke zwischen ferndstlichem und westlichem Denken darstellen konnte, steht nun wiederum
im Wege, dass er sowohl von seinen westlichen Vertretern als auch, soweit er heute von Bud-
dhisten vertreten wird, als die Synthese verabsolutiert wird und sich damit in Gegensatz stellt zu
allen, die im Osten wie im Westen ihr mit guten Griinden nicht beizupflichten vermogen. V.s
«totalistische Synthese» ist eine interessante, aber historisch und systematisch kaum aufrecht zu
haltende Konstruktion. (Vgl. meine Ausfiihrungen zu Verdu in «Der Buddha-Christus als der
Herr des wahren Selbst, Die Religionsphilosophie der Kyoto-Schule und das Christentum»y», Paul
Haupt, Bern 1982.)

Fritz Buri, Basel

Dietrich Stollberg, Lernen, weil es Freude macht. Eine Einflihrung in die Themenzentrierte
Interaktion. Miinchen, Kdosel-Verlag, 1982. 179 S., DM 24 .80.

Der Verf., Praktologe und selbst begabter TZI-Lehrer, wiirdigt das Lebenswerk von Frau R.C.

Cohn (auch als Ehrung zu deren 70. Geburtstag). Er beschreibt und erldutert die Regeln der



Rezensionen 91

Methode, stellt dar, wie man sie lehrt und lernt (wohl wissend, dass man sie eigentlich nicht durch
ein Buch lernen kann), entfaltet die «TZI-Philosophy» und geht den Wurzeln dieser Lehre nach
in Tiefenpsychologie, Gruppendynamik und Humanistischer Psychologie. Dann berichtet er
aus der Praxis liber Anwendungsméglichkeiten der Methode in theologischen Seminarien, bei
Veranstaltungen mit einem Referenten und einem grosseren Zuhorerkreis und iiber verheis-
sungsvolle, aber oft schwierige Transfermoglichkeiten der Regeln in der kirchlichen Praxis
(Religionsunterricht, Seelsorge, Predigt). D. Freudenreich informiert ergiinzend iiber ihre Erfah-
rungen mit TZI in der Praxis der Hauptschule.

S.s Ausfiihrungen klingen dhnlich wie das, was ich von verschiedenen TZI-Lehrern in
Kursen gehort habe. Es scheint sich hier also um eine Art standardisiertes Basis-Wissen fiir
Anfingerin der Lehre zu handeln. Bin ich ein zu wenig lernbegieriger Schiiler, dass mir manches
in diesem Buch nicht recht einleuchtet? Oder bin ich zu dumm, um das Geheimnis der Balance-
Regel zu verstehen, mit der man schwierige qualitative Probleme mit einem so einfachen
quantitativen Kriterium 16st? Woran liegt’s, dass ich mit dem Modell des gleichschenkligen
Dreiecks mit seinem Umkreis, mit dem vollig verschiedenartige Aspekte und Sachverhalte
anscheinend so klar und leicht fasslich umschrieben und verstandlich gemacht werden — einfach
nichts anfangen kann? Liegt es vielleicht daran, dass D. Stollberg fiir seine Ausfiihrungen aus-
schliesslich das in TZI-Kreisen giiltige und einleuchtende Begriffs-System beniitzt, aber die
Sachverhalte nicht auch in ein anderes Begriffs-System iibersetzt und sie darin erldutert, wie das
ein anderer TZI-Lehrer neulich so lehrreich getan hat (s. H. Raguse: Was ist Themenzentrierte
Interaktion? WzM 1982, 8/9)?

Walter Neidhart, Basel

Personalia

An der Theologischen Fakultit kamen 1983 folgende Promotionsverfahren zum Abschluss:
David Alan Black aus La Mirada/Ca. U.S.A. mit einer Dissertation iiber: « The Pauline Weak-
ness Motif. Asthéneia and its Cognates in the Pauline Literature» (Referenten Prof. Dr. B. Reicke
und Prof. Dr. H. Baltensweiler); Ki-Hwan Chung aus Seoul, Korea: «Kirchliche und politische
Verhiltnisse zur Zeit Cyprians» (Referenten Prof. Dr. B. Reicke und PD Dr. R. Brindle); Jonas
N. Dah aus Kamerun: « The Basel Mission in Cameroon 1886-1914: A Critique of late nineteenth
century Missionary Motivations» (Referenten: Prof. Dr. W.Bieder und Prof. Dr. J. M. Loch-
man); Richard C. Gamble aus Philadelphia/Pa. U.S.A.: «Augustinus contra Maximinum. An
Analysis of Augustine’s Antiarian Writings» (Referenten Prof. Dr. B.Reicke und Prof. Dr.
M. A. Schmidt); Steven Craig Glickman aus Dallas/Texas U.S.A.: « The Temptation Account in
Matthew and Luke» (Referneten Prof. Dr. B.Reicke und Prof. Dr. J.M.Lochman); Heinz
Kiilling von Wilchingen, Pfarrer in Leutmerken (TG): « Wahrheit als Richtigkeit. Eine Unter-
suchung zur Schrift <De veritate> von Anselm von Canterbury» (Referenten Prof. Dr.
M. A.Schmidt und Prof. Dr. H. Ott; David Paul Moessner aus Lincoln/Ne. U.S.A.: «Lord of the
Banquet. The Prophet like Moses of the Lukan Travel Narrative» (Referenten Prof. Dr.
B.Reicke und Prof. Dr. M. Barth); Luis Marcos Sander aus Novo Hamburgo (Brasilien): «Die
Christologie der Befreiung bei Leonardo Boff» (Referenten Prof. Dr. J. M. Lochman und Prof.
Dr. W.Bieder); John Ivan Snyder aus Glendale/Ca. U.S.A.: «The Promise of His Coming. The
Eschatology of 2 Peter» (Referenten Prof. Dr. B. Reicke und Prof. Dr. H. Baltensweiler). — Dr.
John Elbert Wilson aus Millen/Georgia U.S.A., z.Zt. Pfarrer in Schinznach-Bad (AG) habili-
tierte sich im Fach Kirchen- und Theologiegeschichte. — Die Wiirde eines Dr. theol. h.c. verlieh
die Theologische Fakultdt am 25. November 1983 Dr. Anton Hdnggi, ehemals Bischof von Basel
und Solothurn.



	Rezensionen

