Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)
Heft: 1
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Zum buddhistischen Verstdindnis von Wirklichkeit

Die mir freundlicherweise zugedachte Betrachtung «Das buddhistische Verstdndnis der
Wirklichkeit als paticca samuppada» von Georg Schmid ThZ 38 (1982) kommt u. a. zu folgenden
Ergebnissen:

1. Der Buddha sucht «nie Welterkldrung oder Weltdeutung um ihrer selbst willen... Die
Wirklichkeit wird als Geschehen, als Bedingungsreihe gedeutet, um zu erkennen, wie dieses
Geschehen zur Ruhe kommen kann. Die Welt soll nur durchschaubar werden, um nachher ganz
zu verschwinden... Der Weltprozess kommt zu seinem Ende dort, wo eine entscheidende
Bedingung fiir weiteres Werden nicht mehr gegeben ist» (229).

Im ersten Satz ist von Kosmogonie die Rede und wird gesagt, der Buddha verzichte auf eine
solche, weil Erkennen der dusseren Wirklichkeit des Kosmos nicht zur Befreiung fiihre. Der
zweite Satz handelt von Wirklichkeit, d.h. von der Art und Weise, wie der kosmische Prozess in
menschliches Bewusstsein tritt (bzw. er-fasst wird). In buddhistischer Sicht erweist sich Wirk-
lichkeit — in Ubereinstimmung mit Kant — immer als Welt-Erleben, d. h. bedingt durch unsere
spezifische conditio humana oder durch den Bedingtheits-Nexus des paticca samuppada, der in
Interaktion

nama - rlpa

Psyche - Objekt (‘Welt’) griindet.

Fehlt einer dieser beiden Interaktions-Partner, ist Bewusstheit, d. h. Bewusstseins-Prozess
nicht moéglich, worauf das Pali-Wort fiir Bewusstsein, vififidna (sansk. vijiidna) hinweist. Vi-jia:
Zwei-Wissen, Interaktion. Wenn in den Sutrentexten des Pali-Kanons ‘Welt” erwidhnt wird,
handelt es sich um “Welt” im psychologischen Sinn, also um Welt als Objekt oder riipa: der
Psyche begegnende Form. Dies verliert der letztzitierte Satz aus dem Blick; an Stelle von
‘Weltprozess’ miisste ‘Bewusstseinsprozess’ stehn.

2. Auf'S. 230 heisst es in bezug auf die Reihen oder Listen des pa. sam.: «Um den einzigarti-
gen Wert dieser Listen zu entdecken, miissen wir versuchen, nochmals aufs Grundsitzliche zu
achten, uns nicht in der Besinnung auf einzelne Bedingungen verlieren, sondern uns fragen, was
mit der Welt und dem Menschen in diesen Listen geschieht.»

Dass Welt hier wieder als Kosmos verstanden wird, bestitigt das Folgende: «Die Bedin-
gungsreihen zeigen uns in seltener Eindringlichkeit die ganze Welt als Prozess. Nirgends stossen
wir im Strom des Werdens und Vergehens auf Entititen, aufunverinderliche Wirklichkeit. Auch
Identitit ist hier nirgends zu finden.» — Da Entitiit Identitit beinhaltet, sollte der dritte Satz aus
buddhistischer Sicht lauten: Deshalb ist Identitéit (hier) nirgends zu finden. « Denn kein Gewor-
denes», steht weiter, «ist tiber den Moment hinaus unverindert sich selbst. Alles ist ein standiger
Wandel, ein dauerndes Werden, Sich-Verdndern und Vergehn» (im Sinne Heraklits). Dieser
Befund steht im Einklang mit den Ergebnissen moderner Forschung, die den Gesamtkosmos —
nicht allein psychisches Geschehen — als energetischen Prozess versteht. Die Moglichkeit ver-
schiedener Alle in anfangs- und endlosem Wechsel zeichnet sich ab. Die wenigen Bemerkungen
des Buddha tiber dussere Wirklichkeit bzw. Kosmos lassen auf dhnliche Sicht schliessen.

3. Im folgenden weist Schmid darauf hin, dass der Buddha alle kosmogonische Spekulation
ablehnt und nur «das ihm in der Erfahrung Zuteilgewordene» erldutert. «Daraus folgt», fahrt
Schmid fort, «dass das Verstindnis der Welt als paticca samuppada jede Kosmogonie, jede
Schopfungslehre und jeden Schopfungsmythos eriibrigt.» Unzutreffend ist die erste Behauptung.
Der pat. sam. ‘eriibrigt’ Kosmogonie keineswegs, er hat sie aber nicht ndtig und ldsst die Frage



Miszelle 67

offen. Im Anschluss daran werden folgende Sitze des Buddha zitiert: «Ihr mochtet euch an etwas
halten, das ewig, unverdndlich und dem Wandel nicht unterworfen ist, ihr mochtet eine Lehre
vom Selbst annehmen, die bei dem, der sie annimmt, nicht entstehen liesse Gram und Leiden.
Seht ihr ein solches Gut oder eine solche Lehre ? Ich sehe sie nirgends.» Schmid bemerkt dazu:
«Jeder Schépfungsmythos und jede Schépfungslehre ist der Versuch, sich aufs Grundlegende,
Uranfingliche und so oder so Bleibende zu besinnen. Gautama verzichtet auf diesen Versuch...»
Hier sei auf das zweite Wort des Buddha hingewiesen, «ihr mdchtet» — darin zeigt sich, dem pat.
sam. zufolge, Bediirfnis, m.a. W. Wunsch oder tanha, Durst nach Festhalten: upadana, und die
Folgerung von Schmid wandelt sich, buddhistisch gesehen, in den Satz: Jeder Schépfungsmythos
und jede Schopfungslehre entspringt dem Wunsch bzw. dem Bedlirfnis (tanh4) oder der Begierde
festzuhalten (upAdana). Was aber sind, aus dem Verstidndnis des pat. sam., ‘Bewusstsein’, ‘Spra-
che’, ‘Begriff” letztlich anderes als Synonyme fiir das Festhalten und Anhaften — upadana? Auch
Wissenschaft kann, was diesen Aspekt betrifft, im Kosmos weder Identitdt noch Kontinuitét im
wortlichen Sinn entdecken. Die kleinsten Energieclemente sind bestenfalls als Wirbel vorstell-
bar; der ‘Schwingungsstatus’ der Atome eines Diamanten z. B. (eines der bestindigsten, ‘unver-
anderlichsten’ Stoffe) wechselt von Moment zu Moment. Nicht anders zeigt sich Lebenswirk-
lichkeit: die lebende Zelle ist Prozess. Beim Einzeller (Infusorium z. B.) hat sie die Fihigkeit, alle
Stoffwechsel- und Lebensfunktionen zu bewiltigen; héhere Organismen entwickeln fiir diese
Aufgabe Organe. Augenfillig ist jeder Organismus, auch der menschliche Kérper, ein anderer
bei seinem Tode als im Augenblick seiner Geburt. Keine einzige seiner Zellen ist ‘identisch’
geblieben mit ihren Vorgidngerinnen oder ‘Eltern’ — das Schiefe und Widersinnige des Identi-
tatsanspruchs in solchem Zusammenhang wird deutlicher. Aber, so erkennt Wissenschaft, auch
die Gesamtheit unseres Korpers bleibt damit in keinem Moment ‘identisch’. Jeder Atemzug
fiihrt zu chemischen Umsetzungen, Zellen bilden sich, alte werden abgestossen usf. Steht es
anders mit der Psyche? Konnte es sich, wie bei allen energetischen Prozessen, um ein diskon-
tinuierliches Geschehen handeln, m.a. W. zeigt sich Bewusstsein letztlich als eine Folge einzel-
ner, schnell aufblitzender Bewusstheitsfunken — dhnlich den belichteten Feldern eines Film-
streifens, die ein Kontinuum nur vortduschen ? Die theistischen Religionen sagen nein, Sasana
(Botschaft des Buddha) wie Wissenschaft neigen zum Ja (vgl. Einsteins Ausserungen betr.
Buddhismus).

4. Abschnitt4 (233) beruht 1) auf einer Verwechslung, 2) auf einer Fehlinterpretation des
Begriffs satta; in Wirklichkeit findet sich kein Widerspruch. Dass die in den Upanischaden
sichtbar werdende Lehre vom Karma einen Atman, ein attd voraussetzt, ist fiir sie charakteri-
stisch, nichts weiter; ein Irrtum dagegen die Behauptung, sie miisse ein attd voraussetzen. Ebenso
fehl geht die Behauptung, « Wiedergeburt ist nicht zu denken ohne ein Wesentliches.. ., das die
verschiedenen aufeinanderfolgenden Existenzen miteinander verbindet.» Seelenwanderung der
Upanischaden wird verwechselt bzw. gleichgesetzt mit Wiedergeburt, welches die spezifische
Bezeichnung fiir die Wiedererscheinungsform der karmageschaffenen identititsleeren fiinf
Daseinsfaktoren (khandha) als neues Wesen, als satta, ist. Ein Widerspruch ergibt sich nur, wenn
dem Wesen, satta, die Bedeutung von atta (Selbstheit) unterschoben wird — was hier geschieht,
denn die Revolution des Buddha gegeniiber der vedischen Tradition besteht einzig und allein
darin, dass er den Atman als Selbsttduschung entthront und als einen Andtman bezeichnet.
(Ausdriicklich und wiederholt verwahrt sich der Buddha gegen den Vorwurf von Zeitgenossen,
ein ‘Leugner der Wesen’ (satta) zu sein.) Weder im dusseren Rupa-Kosmos noch im inneren
Psychebereich zeigt sich ein bleibendes Phidnomen, eine in sich selbst unverdnderliche Erschei-
nung oder Struktur. Dies ist ein sachlicher Befund. Die Annahme eines solchen Gutes, zeigt der
Buddha, entspringt dem Bediirfnis nach Existenz (Lebensgier) und dem dadurch bedingten
Zwang zum Festhalten. Befreiung bedeutet soviel wie Aufgabe, wie das Fahrenlassen dieser



68 Miszelle

subtilen Gier, dieses innersten Dranges nach Existenz bzw. unverinderlichem ‘Sein’. Wunsch-
Energie (Gier) ist es, die das Rad des sarhsidra, der Wiedergeburten, in Schwung hilt. Der
grobstoffliche Korper, welcher geboren wird und vergeht (riipa-kdya), kann erfahren werden als
Hiille des feinstofflichen Empfindungskorpers (nama-kdya), welcher ebenso stetem Wandel
unterworfen bleibt, dem jedoch die Erinnerung an alle friiheren Formen (Kdrper) unter gewissen
Umstéinden offensteht. Diesen Komplex von ripa-kidya und nama-kaya — von kérperlicher und
psychischer Energie —nennen die Sutren satta, ‘Wesen’, dessen ‘Kontinuitdt’ von Augenblick zu
Augenblick und tiber den Tod hinaus einzig ein diskontinuierliches Bewusstsein im oben
erlduterten Sinn (Filmstreifen) sichert. Auf das, was mit Wesen oder satta gemeint ist, trifft am
ehesten die Vorstellung eines Energiewirbels bzw. Wasserwirbels um eine leere Mitte zu — ist die
Energie abgebaut, bleibt da nichts iibrig, das als ‘Wesenskern’ gelten konnte. “Weder einem
Ding’, so lehrt die erste der vier edlen Wahrheiten, ‘noch dem Unbedingten (nirvina) kann ein
Selbst zugeschrieben werden.” Wenn G.Schmid auf S.234 behauptet: «Kein Wesen (satta)
wandert von diesem Leben ins ndchste», so meint er Seelenwanderung und versteht Wesen (satta)
als attd (Selbstheit) in offenem Widerspruch zum Pali-Kanon, wo die diesbeziiglichen Texte
formelhaft 4hnlich lauten. Von dem Meditanten, der hhere Einsicht ggewonnen hat, heisst es da:
«An mannigfaltige friihere Daseinsformen erinnert er sich, an eine Geburt, an zwei, drei, vier
und fiinf Geburten, an mancherlei Weltentstehung und Weltuntergiange: ‘Dort war ich, solchen
Namen hatte ich... dort abgeschieden trat ich wieder ins Dasein...” Mit dem himmlischen Auge,
dem abgekldrten, iibermenschlichen, sieht er die Wesen abscheiden und wiedererscheinen,
gemeine und edle, schone und héssliche, gliickliche und ungliickliche, sieht er die Wesen ihren
Taten entsprechend wiedererscheinen...» Wie wir sehen, wird ein Ego, ein Ich keineswegs
geleugnet, dieses 16st sich aber mit dem stofflichen Korper auf. Auch Kontinuitidt wird nicht
geleugnet, im Gegenteil, die Riickerinnerung auf friihere Existenzen kann sich als eine durch
Askese erworbene Fihigkeit einstellen. Die Natur dieser Kontinuitit zeigt sich dem Meditie-
renden aber als Resultante der vier psycho-energetischen Grundprozesse: Gefiihl, Wahrneh-
mung, Willensaktivitit (in Gedanken, Wort und Werk) und Bewusstsein. Was diese an heilsamer
(zum Abbau von Bedingtheit fiihrender) oder unheilvoller (weiter anhdufender) Energie sam-
meln, das verkorpert sich aufgroberer Energiestufe zu neuer Existenz. Die aufS. 234 angefiihrten
Verse:

«Niemand vollbringt eine Tat,

niemand den Lohn davon hat..» usf.
besagen lediglich, dass es sich bei Person, Mensch usw. um Phidnomene ohne Selbstheit, ohne
Identitdtskern im dargelegten Sinn handelt.

5. Schmids Betrachtung schliesst mit der Alternative: entweder «das Nirvana ist nichts» oder
aber «Nur Nirvina ist». Im letzten Abschnitt wird aus rein teleologischer Sicht vom Buddha-
Dharma behauptet: «Der Sinn des Werdens ist Entwerden. Die Welt kommt an ihr Ziel, wo sie
sich selbst authebt. Der Sinn des Lebensprozesses liegt in seinem Erliegen... Der einzige Sinn
alles Seienden liegt darin, dass es aufhort zu sein. Dies ist das radikalste Verstindnis von
Wirklichkeit, das ich mir vorstellen kann.» Wie zu Anfang wird hier ‘alles Seiende’, also dusserer
Kosmos, gleichgesetzt mit “‘Welt” bzw. Bewusstheit und auf Grund dieses Missverstandnisses die
Frage nach dem Sinn gestellt. Was radikales Wirklichkeitsverstandnis betrifft, sei auf zwei
westliche zeitgendssische Denker hingewiesen. In Martin Heideggers Vorlesung « Was ist Meta-
physik ?» (1929), welche von der beriihmten Frage handelt: « Warum ist iiberhaupt Seiendes und
nicht vielmehr Nichts?», wird gesagt:

«Wenn diese Frage nicht bei dem Seienden ansetzt (wie bei Leibniz), um fiir dieses die erste
seiende Ursache zu erkunden, dann muss sie bei dem ansetzen, was nicht das Seiende ist. Solches
nennt die Frage das Nichts... Dann aber muss die Grundfrage so gestellt werden: Woher kommt



Miszelle 69

es, dass iiberall Seiendes den Vorrang hat und jegliches ‘ist’ fiir sich beansprucht, wihrend das,
was nicht ein Seiendes ist, das so verstandene Nichts als das Seiende selbst vergessen
bleibt 7»

Heideggerscher Jubel mag hermetisch klingen:

«Wo immer und wie weit auch alle Forschung das Seiende absucht, nirgends findet sie das
Sein (vgl. obiges Buddha-Zitat). Sie trifft immer nur das (bedingte) Seiende, weil sie zum voraus in
der Absicht ihres Erkliarens (im Wunsche, tanhd) beim Seienden beharrt. Das Sein jedoch ist
keine seiende Beschaffenheit am Seienden. Sein ldsst sich nicht gleich dem Seienden gegen-
stiandlich vor- und herstellen. Dies schlechthin Andere zu allem Seienden ist das Nicht-Seiende.
Aber dieses Nichts west als das Sein.»

Einem Buddhisten sind diese Sitze spontan verstdndlich und beinhalten seine Meditations-
erfahrung, wogegen die folgenden Sitze René Guénons mehr zum intellektuellen Erfassen
(upadana) beitragen. Auf S.26 von «Les états multiples de ’étre, Véga, Ed. Paris 1932, wird
gesagt:

«On peut dire aussi que le Non-Etre, dans le sens que nous venons d’indiquer, est plus que
I’Etre, si I’on entend par la que ce qu’il comprend est au dela de 1’extention de I’Etre, et qu’il
contient en principe I’Etre lui-méme. .. En ce qui concerne les rapports de I’Etre et du Non-Etre,
il est essentiel de remarquer que ’état de manifestation est toujours transitoire et conditionné, et
que, méme pour les possibilités qui comportent la manifestation, I’état de non-manifestation est
seul absolument permanent et inconditionné.»

Fiir den wertvollen Hinweis G. Schmids auf die verschiedenen Entwicklungsstadien des pat.
sam. im Pali-Kanon und darauf, dass Siddhattha ihn bereits vor der Erleuchtung darlegt, bin ich
dankbar.

Abschliessend sei bemerkt, dass der Einbruch des Nichts (nirvdna) im zeitlosen Leere-
Erlebnis des sog. Klarblicks (vipassand) bzw. das Ereignis von suiifiatd nichts Deprimierendes im
Sinne eines nihilistischen «Nichts» bedeutet, sondern spontane Erfahrung der Wesenlosigkeit,
d.h. der Leere aller Erscheinung, welche von einem Gliicksempfinden begleitet ist, das anné-
hernd umschrieben werden kann mit der Bedeutung des Wortes sufifiata als Leere im Sinne von
Fiille, Gebldhtsein, etwa einer Seifenblase. Urs Oberlin, Greifensee

Der Dhamma ist aus Meditationserfahrung geboren und als Beschreibung eines Medita-
tionsweges gedacht. Gerade deshalb — so scheint mir — sollten wir vielleicht gar nicht mehr vom
Dhamma als «Lehre» sprechen. Denn eine «Lehre», eine «Doktrin», die mit anderen Lehren
iibereinstimmt oder anderen Lehren widerspricht, ist der Dhamma sicher nicht. Er ist Ausdruck
einer iiberwiltigenden originalen Erfahrung. Der Buddha spricht seine Erfahrung aus, um sie
auch anderen zu eréffnen. Als Beschreibung eines Meditationsweges ist der Dhamma von seinem
Ursprung her durchaus kein System. Die Dogmatiker unter den Nachgeborenen versuchten ihn
zu systematisieren. Zum Gliick zeigen uns noch einige Systemwidrigkeiten, dass die meditative
Erfahrung mehr galt und mehr gilt als das System. Wie sollen wir den Dhamma aber nennen,
wenn ein Begriff wie « Lehre» nicht das Eigentliche trifft, sondern zu sehr an Doktrin oder System
erinnert? Vielleicht kann der Begriff der «Methode» weiterhelfen. Der Dhamma ist in seinem
Kern eine Methode, eine Anleitung zu eigener meditativer Erfahrung und eine Methode, sein
Leben als Mensch getragen von dieser eigenen Erfahrung zu bestehen. Der Dhamma will nicht
systematisiert, er will praktiziert werden. Georg Schmid, Chur



	Miszelle

