Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 1

Artikel: Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes :
Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet

Autor: Eibach, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sprache leidender Menschen und der Wandel
des Gottesbildes

Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet.

I. Leidenserfahrungen und Sprache des Leidens
1. Soziale Wandlungen und die Sprache des Leidens

Die Erfahrung von Leiden wird immer weniger in einer religiosen Sprache
ausgesprochen. Esist nicht zufillig, dass die bis in die Neuzeit weit verbreitete
Literatur zur Kunst des Sterbens mit dem Aufkommen aufklirerischen Den-
kens und der naturwissenschaftlich-technischen Medizin allméahlich ver-
schwindet. Hilfe zur Bewaltigung der Krankheit wird nun immer weniger von
religiosen Traditionen und immer mehr von der Medizin erwartet, auf die
sich die Hoffnungen fortschrittsglaubiger Menschen zunehmend in pseudo-
religioser Weise richten. Der Gebrauch religioser Trostliteratur! und Sprach-
formen gilt als Zeichen von Unaufgeklirtheit, die nur in die noch nicht von
naturwissenschaftlichem Denken und der Medizintechnik gepriagte Atmo-
sphire der Hospize des vorindustriellen Zeitalters passen. Diese sahen ihre
Aufgaben noch darin, fiir das ewige Heil und das irdische Wohl der Menschen
zugleich zu sorgen. Im vortechnischen Zeitalter konnte man nicht der Fiktion
einer Bewaltigung des Leidens und des Sterbens durch technische Mittel
erliegen.

Daran, dass diese «Trostliteratur» heute keinen breitenwirksamen Ein-
fluss mehr ausiibt, ist trotz der gegenwirtigen Flut moderner religioser Lite-
ratur nicht zu zweifeln. Dies ist einmal ein Hinweis darauf, dass der Gottes-
glaube seine bestimmende Kraft verloren hat, und zum anderen Zeichen fiir
eine zunehmende Privatisierung der Bereiche um Krankheit, Altern und
Tod, d.h. ihrer Verdrangung aus dem offentlichen Leben in die gut abge-
schirmten Bereiche der Kranken- und Pflegeinstitutionen. Dies hat zur Folge,
dass der Mensch heute oft nicht eher mit diesen Bereichen des Lebens kon-
frontiert wird, bis sie ihn selbst treffen.? Dies ist ein Novum des heutigen
gesellschaftlichen Lebens. Dem entspricht es, dass der Mensch kaum noch in
der realen Begegnung mit leidenden Menschen auf die Zeit seines eigenen
Leidens emotional vorbereitet wird und dass er deshalb auch keine Sprach-

I Sie scheint im katholischen Bereich heute noch verbreitet zu sein und dort mitunter an die
Stelle zu treten, die in evangelisch(-pietistischen) Kreisen die Bibel einnimmt.
2 ygl. U.Eibach, «Der verdringte Tod», ThB6 (1975) 1931F.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 35

Jformen mehr ausbildet, die der Situation schweren Leidens angemessen sind
und die eine Kommunikation angesichts schweren Leidens mdglich machen;
denn solche Sprachformen werden nur selten erst in der jeweils gegebenen
Leidenssituation ausgebildet, sie sind vielmehr durch die Tradition vorgege-
ben oder im Laufe des Lebens geprigt und angeeignet. Der Verlust einer
angemessenen allgemeinen und individuellen Sprache des Leidens ist ein
Indiz dafiir, wie sehr alle Formen schweren Leidens aus den offentlichen
Lebensbereichen verdriangt sind.

Nicht zuletzt der Verlust dieser Sprache vereinsamt den Menschen zusatz-
lich, einmal, weil er fiir sein Leiden, seine Gefiihle keine addquate Sprache
zur Verfligung hat und — wenn er sie hétte — sie von den anderen vielleicht
nicht genligend verstanden wiirde, zum anderen, weil die Besucher keine dem
Leiden angemessene Sprache mehr haben, sie also oft nur oberflichlich
kommunizieren konnen. So bleibt, selbst nach Besuch von vertrauten Ange-
horigen, oft eine Leere und Traurigkeit zurtick, die mit der Enttiduschung
liber das misslungene Gespriach mit dem Arzt nach einer Visite zu verglei-
chen ist, wenn dieser sich der objektivierenden medizinischen Fachsprache
bedient, die die Patienten schon allein deshalb nicht selten zusétzlich beun-
ruhigt, weil sie sie nicht verstehen, und mit der — wenn sie sie verstehen — die
seelischen Probleme von Menschen nicht erfasst und beantwortet werden
konnen.? Diese Fachsprache und die tabuisierende und mitunter auch iro-
nisierende Krankenhaussprache dient nur dem Personal und schiitzt es vor
den unangenehmen Fragen der Patienten, indem man durch sie den Schein
der Macht iiber schwere Krankheit und Sterben aufrechtzuerhalten versucht.
Durch solche Sprache wird in dem auf Macht iiber Krankheit, ja den Tod hin
organisierten Krankenhausbetrieb oft nur die Ohnmacht gegeniiber der allzu
haufigen Ubermacht der Krankheit von Menschen {iberspielt.

Schweres Leiden macht ohnmaéchtig, und in der Ohnmacht verschldgt es
dem Menschen die Sprache, sowohl dem Kranken als auch denen, die ihm
begegnen. Andererseits kann das Fehlen einer angemessenen Sprache nicht
nur peinliche Situationen auslésen, sondern auch in Ohnmacht versetzen.

3 Es handelt sich dabei — nach den Unterscheidungen von P.Watzlawick u.a. (Die
menschliche Kommunikation, 1969, 61ff.) um eine, auf die Mitteilung von Tatsachen ausge-
richtete «digitale Kommunikation», die die Sprache so aufdie Sachebene reduziert, dass sie auch
Computern eingegeben werden kann. Davon ist nach Watzlawick die «analoge Kommunika-
tion» zu unterscheiden, bei der es um Beziehungen geht und in der die Sprache Ausdruck von
subjektiven Befindlichkeiten ist, in der sie deshalb auch Appellcharakter hat. Diese urspriingli-
chere Sprachform ist nicht, wie die digitale Sprache, auf die Sachebene beschrinkt und auf
Abstraktion ausgerichtet, sondern bedient sich nicht zuletzt der Sprache der Bilder, Gleichnisse
und Symbole, in denen sich Empfindungen und Erlebnisse gleichnishaft (analog) mitteilen
lassen. Der Leidensituation kann nur eine solche Sprache angemessen sein.



36 U. Eibach

Die Bewiltigung von Ohnmachtsgefiihlen hat es also nicht zuletzt mit der
Gewinnung von Sprache zu tun, die — wenn es dabei nicht hauptsachlich um
die Abwehr von aufkommenden eigenen Ohnmachtsgefiihlen geht — bei
meinem Gegeniiber ankommen und ihn aus seiner Ohnmacht ein Stiick
befreien und zum Sprechen befdhigen kann.

Der Seelsorger nimmt teil an der allgemeinen Sprachverarmung und
Sprachlosigkeit gegentiiber den Leidenssituationen des Menschseins. Fiir den
seelsorgerlichen Umgang mit Kranken wirkt es sich dabei insbesondere nega-
tiv aus, dass unabhédngig von den schon je nach der Sozialisation usw. recht
unterschiedlichen Sprachformen die religiose Sprache kaum noch vertraut ist
und so keine die Kommunikation erleichternde und verbindende Sprache
mehr darstellt. Gegenseitiges Verstehen ist nicht zuletzt an eine solche
gemeinsame Sprache gebunden. Kann man diese nicht mehr voraussetzen, so
bedarf es oft mehrerer Gespridche, um iiberhaupt zu einer Verstandigung zu
kommen. Die religiose Sprache, die im Alltag kaum gesprochen oder auch
peinlichst vermieden wird, stellt sich auch bei denen in der Zeit der Krankheit
nicht mehr selbstverstandlich als hilfreiche Sprache wieder ein, die sie noch
durch Elternhaus, Unterricht usw. erlernt, sich ihrer aber danach nicht mehr
bedient haben. Bei den dlteren Generationen, die die iiberwiegende Zahl der
Patienten ausmachen, kann man zu einem grossen Teil voraussetzen, dass die
religiose Sprache noch verstanden wird. Der Besuch eines Seelsorgers wirkt
auf sie dann mitunter wie eine Einladung, sich der religiosen Sprache
zundchst zogernd und dann offen zu bedienen.*

In Zukunft wird eine im Elternhaus, im christlichen Gemeindeleben, im Religionsunterricht
erworbene religiose Sprache jedoch fiir immer weniger Menschen eine verstdndliche Sprache
sein. Ein nicht unerheblicher Teil der religidsen Sprache ist bezogen auf die mit Krankheit und
Sterben aufbrechenden Krisensituationen des Lebens. Wahrend dltere Menschen das erlernte
religiose Gedanken- und Sprachgut nicht selten verinnerlicht haben, so dass es in Krisenzeiten zu
reaktivieren ist, haben nur noch wenige junge Menschen iiberhaupt religiose Texte erlernt,
geschweige denn so verinnerlicht, dass sie in Krisenzeiten aufsie zuriickgreifen und in ihnen eine
Hilfe finden konnen. Wenn man bedenkt, dass sich in vielen biblischen Texten, in Liedern,
Gebeten und religiosen Schriften Erfahrungen des Leidens und seiner Bewéltigung niederge-
schlagen haben, die auch heute noch in dhnlicher Weise gemacht werden, so ist es ein unver-
zeihlicher Mangel des Religionsunterrichts, wenn solche Texte in keiner Weise mehr bekannt
gemacht, erlernt und verinnerlicht werden, denn es ist eine sattsam bekannte Tatsache, dass in
Krisenzeiten kaum neue Inhalte erlernt werden k6nnen, sondern dass das trigt, was im Leben

4 Vor Herzoperationen hort der Verfasser des dfteren Formulierungen wie die: «Da hat auch
noch ein Héherer seine Hand im Spiel. Wenn der es nicht will, dann klappt es sowieso nicht.»
Antwort Seelsorger: «Sie meinen, dass Gott Ihr Leben in seiner Hand halt und das Ende letztlich
bestimmt.» Antwort Patient: «Genau! Es hitte bei dem Herzinfarkt ja genauso mit mir zu Ende
sein konnen; nein, unser Leben ist bestimmt; Zufall gibt es da nicht.»



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 37

angeeignet wurde und sich auch dort schon als lebenbestimmendes Wort bewihrt hat. Es reicht
also nicht aus, im Religionsunterricht usw. die Leiden verursachenden Krisen des Lebens in
einer theoretisch abstrahierenden Sprache zu reflektieren. Auf diese Weise ldsst sich weder die
existentiell betroffen machende Begegnung mit den Bereichen um Krankheit und Tod ersetzen
noch erst recht nicht eine in diesen Krisenzeiten wieder zu belebende hilfreiche Sprache erler-
nen.’

2. Sprachlosigkeit und Sprache in der Seelsorge
an leidenden Menschen

Beim Blick in die Psalmen entdeckt man bald, dass die Sprache des lei-
denden Menschen die direkte Rede, der Dialog von Menschen mit sich selbst,
mit anderen und mit Gott ist, der aus der Tiefe der Seele aufsteigt und in
entsprechender Dynamik sich ausdriickt. Der Pfarrer hat diese Sprache in
seiner Ausbildung nicht gelernt. Die theologische Fachsprache ist ebensoweit
wie die medizinische Fachsprache von der Erfahrung und der Sprache des
Leidens entfernt. Der eigentliche Sitz im Leben dieser Sprache ist die gelebte
Frommigkeit, das geistliche Leben. Aus thm, seiner Anfechtung und Bewéh-
rung in der Zeit des Leidens erwichst diese Sprache und geht von ihm aus -
nicht zuletzt vermittelt durch die religiose Dichtung und Literatur — ins
allgemeine religiose Sprachgut ein. Jeder Seelsorger wird irgendwann ver-
spiiren, wie wesentlich es ist, dass er auf diese tradierte biblische und aus-
serbiblische Uberlieferung jederzeit zuriickgreifen kann; das heisst meist,
dass er sie in seinem Gedédchtnis gespeichert und im geeigneten Augenblick
prasent haben muss.

Nun kann eine tradierte religiose Sprache die seelischen Probleme des Kranken auch ver-
decken oder zudecken, vor allem dann, wenn in ihr fiir die gesamte Spannweite des seelischen
Erlebens und der aufbrechenden Fragen kein Platz ist, wenn sie etwa zu einseitig die Ergebung ins
Leiden nahelegt, fiir Klage, Ausdruck von Verzweiflung usw. aber keine Sprachformen anbietet.
Auf die Individualitdt des Erlebens und die Gefahr des «Zudeckens» durch die «fromme»
Sprache hat man in der neueren Pastoralpsychologie zu Recht aufmerksam gemacht. Doch ist
dieser, hauptsichlich gegen ein Verstindnis von Seelsorge als Verkiindigung an den einzelnen
gerichtete Vorwurf im Vergleich zur gegenteiligen Gefahr, dem Verlust einer der Leidenssitu-
ation entsprechenden Sprache, meist iibertrieben worden. Es geht bei dem Versuch, eine Sprache
des Leidens zu gewinnen — auch aus den literarischen Zeugnissen der Vergangenheit —, nicht

3 Dies ist in den in den letzten beiden Jahrzehnten vorgelegten Konzeptionen fiir den Reli-
gionsunterricht iiberhaupt nicht bedacht worden.

6 Das Fehlen einer religiosen Sprache wirkt sich besonders in der seelsorgerlichen Begleitung
von Sterbenden belastend aus, weil das, worliber im Sterben gesprochen wird, wenn es nicht ein
oberfliachliches Gespriach bleibt, fast immer eine religiose Dimension hat. Wenn der Sterbende
keine Beziehung zum Glauben hat, ist eine Kommunikation oft sehr schwierig oder oberfldch-
lich.



38 U. Eibach

darum, dass der Seelsorger mittels der Zuhandenheit von Sprache die Erfahrung der eigenen
Ohnmacht und der aus ihr resultierenden Sprachlosigkeit angesichts des Leidens iiberspielt.
Diese eigene Betroffenheit durch das Leiden, das Aushalten der Ohnmacht angesichts der
Ubermacht des Leidens ist eine fiir den Seelsorger immer wieder neu notwendige Erfahrung, sie
ist gleichsam das «Nadelohr», durch das alle Sprache hindurch muss, wenn sie der je indivi-
duellen Situation des Leidens angemessen sein und nicht vorschnell religiose oder nichtreligidse
Deutungsmuster des Leidens beschwichtigend anbieten will. Das Aushalten des Gefiihls der
Ohnmacht ist also fiir den Seelsorger notwendig, damit sein Handeln und Reden nicht zur
Routine und zu einer Strategie der Abwehr und der vorschnellen Beruhigung von leidenden
Menschen oder auch zur Rechtfertigung Gottes und der Sinnhaftigkeit des Lebens und Welt-
geschehens angesichts des Leidens (Theodizee) wird.

Dass sich der Seelsorger vom Leiden anderer betreffen ldsst, dass er seine
eigene Ohnmacht wahmimmt, sprachlos wird und schweigt, ist jedoch noch
keine Hilfe fiir den leidenden Nachsten. Diese Betroffenheit durch das Leiden
anderer verleiht auch nicht aus sich heraus eine befreiende Sprache. Die
Freunde des Hiob waren durchaus betroffen von Hiobs Leiden. Und sie
hielten in dieser Betroffenheit sieben Tage schweigend bei thm aus. Und doch
fanden sie nicht zu dem Wort, in dem Hiob sich verstanden fiihlte und das das
Ritsel und die Dunkelheit seines Leidens recht erfasste. Die Erfahrung von
Ohnmacht kann sprachlos machen, aber die Sprachlosigkeit kann auch Ohn-
macht ausldsen oder vorhandene Hilflosigkeit verstirken. Deshalb ist das
Schweigen angesichts des Leidens nur selten eine letzte Losung; denn Schwei-
gen wird ja nicht immer als Form der Anteilnahme und des hilfreichen
Beistands und Naheseins erfahren; es kann — wie die unangemessene Ge-
schwitzigkeit und das dauernd optimistische Reden — auch peinlich, ja eine
Hilflosigkeit sein, die den leidenden Nichsten zusétzlich belastet.

Die Wichtigkeit des Sprechens und der Sprachfihigkeit und Sprache fiir die Auf-, Durch-
arbeitung und Bewiltigung des eigenen Leidens und fiir die Therapie psychischer Leiden wird in
den meisten Formen der Psychotherapie und den sich an sie anschliessenden pastoralpsycho-
logischen Methoden betont. Dies gilt nicht nur fiir die Psychoanalyse und vor allem die
Gesprichstherapie, sondern auch fiir diejenigen Methoden, die die nonverbale Kommunikation,
die Korpersprache usw. in den Mittelpunkt ihres Therapiekonzepts riicken. Nicht nur diejeni-
gen, die zur Introspektion unfdhig sind, sondern auch die, die nicht iiber ein ausreichendes
Sprachvermégen verfligen, gelten daher fiir diese Psychotherapieformen als ungeeignet. Sie
werden von Therapien, die das sprachliche Darstellen subjektiven Befindens voraussetzen,
ausgeschaltet, denn die Sprache gilt bei diesen geradezu als das « Therapeutikumpy», als das Mittel
zur Erhellung und Entfaltung des eigenen Daseins, das Mittel, sich selbst zu verstehen, die
seelischen Lebenshemmungen abzubauen und sich selbst besser zu verwirklichen. Das Sprechen
ist z. B. fiir S. Freud ein Instrument, die traumatisierenden Erlebnisse, speziell der Kindheit, zu
verarbeiten und so ihre negativen Folgen zu iiberwinden. Es kommt daher in allen diesen
Therapieformen hauptsidchlich auf die Sprachfiahigkeit und das Sprechen des Klienten und erst
in zweiter Linie aufdas Sprechen des Therapeuten an. In der Gesprachstherapie geht dies so weit,
dass der Therapeut eigentlich nur die Aussagen des Klienten mit anderen, ein Verstehen des
Gesagten andeutenden und darin wieder zu einem besseren Sich-selbst-Verstehen des Klienten



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 39

anregenden Worten wiederholen soll, ohne zu deuten. Gerade diese Therapieform macht deut-
lich, dass es darum geht, den Klienten zu sich selbst, zu dem ihm eigenen Anliegen und ihrer
Entfaltung und seiner Reifung, zur Selbstverwirklichung zu bringen, ihn seinen ihm eigenen und
als Anlage vorgezeichneten Weg gehen zu lassen und 1hn nicht von aussen her zu beeinflussen,
ihn nicht auf eine ausserhalb seiner selbst liegende « Wahrheit» hin auszurichten.’” Die Person-
lichkeitstheorien und die anthropologischen Grundkonzeptionen dieser Therapieformen sind
individualistisch, wenn nicht gar solipsistisch, sie sind nur auf die Reifung der Personlichkeit
ausgerichtet, und im Dienste dieses Zieles steht die Sprache.® Es soll mittels des Sprechens das
aus dem Patienten herausgeholt werden, was in ihm ist an Hindernissen oder Moglichkeiten der
Verwirklichung seiner selbst.

Fragt man, ob und — wenn ja — inwieweit sich die Theologie diesem Ver-
standnis von Sprache anschliessen und ihre Funktionsbestimmung fiir die
Seelsorge libernehmen kann, so sind zunédchst die diesen Psychotherapieme-
thoden zugrundeliegenden wertbestimmten anthropologischen Konzeptio-
nen auf ihre Vereinbarkeit mit theologischen Aussagen vom Menschen zu
iiberpriifen.’ Dieses grundsétzliche Problem ist hier nicht eingehender zu
verfolgen. Die Nihe dieses Verstindnisses von der Funktion der Sprache zum
Sprachverstiandnis in der Hermeneutik'° und deren Rezeption in der existen-
tialen Interpretation sollte nicht liber die bestehenden Unterschiede wegtiu-
schen. Es geht der Hermeneutik um ein «Sich-Verstehen» im Lichte und
Medium einer Sprache, die andere sprechen oder gesprochen haben und die
mir von aussen her angeboten wird. Darin wird die solipsistische Tendenz
aufgebrochen, der Mensch nicht nur in Beziehung zu seinen Trieben oder
seiner individuellen Biographie (Psychogenese) und seinen ihm immer schon
eigenen Moglichkeiten gesetzt, sondern auch in Beziehung zu einer liberin-
dividuellen Vergangenheit, seiner Kultur und der Tradition, in die er sich so
einordnen und aus der heraus er sich verstehen kann. Damit wird der kul-
turelle Aspekt der Sprache deutlich. Sie hilft zum Verstehen der eigenen
Biographie und zu ihrer Sinndeutung im Lichte der in der Sprache sich
niederschlagenden Deutungsmuster der Vergangenheit und der gleichzeitig
lebenden Menschen.

Das hermeneutische Verstindnis von Sprache bleibt jedoch auch noch auf
das Individuum und seine Selbstwerdung konzentriert. Es erfasst nicht genii-

7 Dass eine Anpassung der Klienten an das Wertsystem des Therapeuten trotzdem geschieht
und methodisch nie ganz auszuschalten ist, ist flir alle Therapiemethoden nachweisbar (vgl.
H. Stauss, Beratung zwischen Manipulation und engagiertem Dialog, WzM 30 (1978) 134 fT.).
Davon zu unterscheiden sind die den Therapiemethoden zugrundeliegenden wertbestimmten
Anthropologien.

8 Vgl. L. A. Pervin, Personlichkeitstheorien, 1981.

9 Vgl. G.Ebeling, Wort und Glaube Bd.III, 1975, 380ff.

10'yg|. hierzu P.Ricceur, Hermeneutik und Psychoanalyse, 1974 ders., Die Interpretation,
1969.



40 U. Eibach

gend die Dimension der Sozialitit des Menschen, dass Sprache Beziehungen
schafft zwischen einem Ich und einem Du, dass Sprache den Menschen, der
hort, weg versetzt von sich selbst und dem Kreisen um sich selbst, sein
Selbstverstandnis, seine Selbstwerdung und Selbstfindung. Der kirchlichen
Predigt, Seelsorge und Unterweisung ist es sicherlich bei ihrem Erinnern an
die vergangenen Taten Gottes und die Erfahrungen vergangener Generatio-
nen mit Gott immer auch darum gegangen, dass die Menschen sich heute im
Spiegel dieser erinnernd und als «Paradigmeny» erzdhlten Geschichten in
ithrem Geschick selbst verstehen, dass sie sich mit dem Geschick anderer
1dentifizieren, so aus ihrem Gefiihl befreit werden, in ihrer schweren Situa-
tion allein dazustehen. Im Spiegel erzdhlter Geschichten des Leidens anderer
konnen leidende Menschen aus der Isolierung befreit werden, in die das
Leiden oft hineintreibt, konnen sie ihr Leiden deuten und eher bewaltigen.!!
Diese Funktion wird gerade der Krankenseelsorger nicht unterschitzen, der
stidndig erfahrt, wie oft Menschen glauben, ihr Schicksal sei unvergleichlich
schwer, auf sie allein breche das ganze Elend dieser Welt herein. Allein die
Wahrnehmung des Leidens der Mitpatienten kann schon wie eine Befreiung
wirken. Und mit dem Erzdhlen des Leidens und der Leidensbewaltigung
anderer werden nicht nur Identifikationsmoglichkeiten und Méglichkeiten
der Sinndeutung von Leiden geschaffen, sondern kann der leidende Mensch
auch von dem Kreisen um sich selbst und sein Leiden, dem Ubel der «Fi-
xiertheit» auf die Krankheit, weggerissen und so verdandert werden. Voraus-
gesetzt ist dann, dass man nicht mehr von einem starren und individualisti-
schen Konzept des «Selbst» ausgeht, sondern davon, dass der Mensch sich
wesentlich von dem her empfingt, was auf ihn zukommt, aus der Begegnung,
die ihm wirklich neue Méglichkeiten des Verstehens seiner selbst und des
Lebens erofinet, die so in ihm selbst nicht angelegt sind, die erst moglich und
wirklich werden konnen, indem in der Begegnung Neues von aussen her auf
ithn zukommt. Wenn durch solches Sprechen auch der Blick des leidenden
Menschen auf Gott eroffnet werden soll, dann ist es erfordert, dass der Seel-
sorger die Gottesvorstellungen seines Gespriachspartners zu ermitteln und
kldren versucht und dass er sie mit dem, was der christliche Glaube von Gott
sagt, in Beziehung setzt und von daher Gott in der jeweiligen Situation zur
Sprache bringt.

' Djese Funktion des Erzihlens wird ganz allmihlich jetzt auch in der Psychoanalyse
erkannt. Vgl. St. Kepnes, Erzihlen und Wiedererzihlen in der Psychoanalyse, in: Concilium 18
(1982) 390fT.; N. Peseschkian, Geschichten als Traditionstriger, in: Psycho 8 (1982), 734f. Die
Wiederentdeckung der Bedeutung der Mairchen ist ebenfalls in diesem Zusammenhang zu
schen.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 41
II. Gottesvorstellungen und die Sprache des Leidens

Wir haben darauf hingewiesen, dass die Verdringung von Krankheit,
Altern und Tod aus dem oOffentlichen Leben ein wesentlicher Grund fiir das
weitgehende Fehlen einer Sprache des Leidens ist. Dies ist auch ein Zeichen
dafiir, dass der Gottesglaube seine Selbstverstiandlichkeit eingebiisst hat. Da
gerade das Leiden die Frage nach dem Sinn des Daseins und nach Gott
wachhdlt oder weckt, 1st anzunehmen, dass der Mangel an wirklicher Aus-
einandersetzung mit den Bereichen um Krankheit und Tod und das Zutrauen
in die Fahigkeiten der Medizin, diese zu liberwinden, die Utopie einer leid-
freien Welt und die unrealistische Vorstellung, der Mensch sei oder werde
schon «Herr» iiber Krankheit und Tod werden, aufkommen liess, also einen
Fortschrittsglauben, der das Vertrauen in den Menschen und seine Fahig-
keiten gegen das Vertrauen in Gott ersetzte.'> Auszuschliessen ist freilich
auch nicht, dass der Verlust des Gottesglaubens ebenso im Zusammenhang
mit der Erfahrung des Leidens in dieser Welt steht. Jedoch resultiert die
Bestreitung der Existenz Gottes offenbar vielmehr aus dem reflexiven Den-
ken tiber das Leiden als aus dem unmittelbaren Erleben des Leidens.

1. Gott und Leiden in der Sprache leidender Menschen

Theodizeen und Sinndeutungen des Leidens haben ihren Platz im refle-
xiven Denken und in der Auseinandersetzung mit thm. Es stellt sich daher die
Frage, ob, wann und wie religiose Sinndeutungen des Leidens und die ver-
schiedenen Formen einer Theodizee in der Seelsorge an leidenden Menschen
eine Rolle spielen und ob es hilfreich und theologisch erfordert ist, entspre-
chend formulierte Fragen in der Seelsorge als Problem des Denkens zu
behandeln. Dass das Theodizeeproblem ansprechende Fragen standig an die
Seelsorger gerichtet werden, steht ausser Zweifel. Dabei sollte der Seelsorger
genau darauf achten, ob diese Frage auf dem Hintergrund eines iiberhaupt
noch irgendwie lebendigen Glaubens an Gott gestellt wird und dann als eine
existentielle, in und unter dem Leiden aufbrechende Frage und also als
Anfechtung des Glaubens zu verstehen ist oder ob die Frage mehr theore-
tischer Art, mehr ein Denkakt 1st, der moglicherweise den Unglauben schon
voraussetzt. Diese Unterscheidung ist wichtig, weil sie ein unterschiedliches
Vorgehen im seelsorgerlichen Gesprach notig macht. Abgesehen von dieser

12 ygl. U.Eibach, Medizin und Menschenwiirde, 21981, 20fF.; L. Illich, Die Enteignung der
Gesundheit — Medical Nemesis, 1975; H. E. Richter, Der Gotteskomplex, 1979, 127ff.



42 U. Eibach

Unterscheidung ist es besonders wesentlich, die Ausserungen aufdie in ihnen
implizierten verschiedenen Vorstellungen von Gott und den Zusammenhang
von Gott und Leiden hin zu priifen. Dabesi ist zu beachten, dass unterschied-
liche Gottesvorstellungen verschiedene Deutungen des Leidens nach sich
ziehen und die religiése Sprache des Leidens auch entsprechend prigen.
Deshalb gilt es, darauf zu achten, ob die Dimension des Leidens der Kreatur
in den Gottesvorstellungen von vornherein impliziert ist oder ob ein be-
stimmtes Gottesbild erst im nachhinein mit der Tatsache dieses Leidens in
Einklang gebracht wird. Im letzteren Falle drangt sich fast immer die Theo-
dizeefrage in den Vordergrund und wird hiufig wortlich ausgesprochen.

Zur Vorbereitung dieses Themas habe ich einmal besonders auf Formulierungen von Patien-
ten geachtet, in denen sich die Gottesvorstellungen und der Zusammenhang Gottes mit dem
Leiden aussprechen. Es wird hier moglichst authentisch eine Auswahl davon wiedergegeben:
«Was habe ich bloss getan? Ich bin doch auch nicht schlechter als andere, und denen geht es
gut!» «Also, der Tumor, kommt der von Gott, schickt Gott das einem?... Was, 1300 kranke
Leute hier? O Gott, wie kann Gott das zulassen? Warum macht der das nicht alles weg. Ich
meine, der ist doch allméchtig, der kann das doch?... Der ist doch allmichtig.» « Wenn es Gott
gibe, dann hitte ich das Ding nicht in der Brust !» (gemeint war: Lungenkarzinom). «Gott, nein,
lassen Sie mich damit in Ruhe. Im Krieg, da ist mir der Glaube an Gott vergangen» (gesagt in
Antwort auf die Aussage eines Mitpatienten, der mit Dankbarkeit gegen Gott angesichts einer
bevorstehenden Herzoperation von seiner wundersamen Errettung im Krieg sprach). «Ich hab
die Holle erlebt (gemeint war das Erleben aufder Intensivstation). Schlimmer kann es nicht mehr
werden; aber Gott hat mich daraus errettet. Jetzt habe ich vor nichts mehr Angst.» «Gott treibt
ein grausames Spiel mit miry» (Patient mit schweren Schmerzen). «Nachts, des Teufels Fratze
schaut mich da leibhaftig an» (ein tiefgliubiger Christ). «Also, wenn ich so das ganze Elend
gesehen habe, da hab ich manchmal richtig mit Gott geschimpft, obwohl ich weiss, das sollte man
eigentlich nicht» (Pflegeri. R., selbst Patient). « Wissen Sie, Herr Pfarrer, wenn man soviel Elend
erlebt, dann hadert man mit Gott. Ich meine, das war immer nur fiir Augenblicke. Das kénnen
Sie doch verstehen?! Da gerdt manchmal alles ins Wanken.» «Warum, so fragt man oft.
Oder,was hat das fiir einen Sinn. Nein, einen Sinn, den kann ich da nicht sehen... Die Frage wird
wohl erst in Gottes Ewigkeit eine Antwort finden» (unter schweren Schmerzen leidender ster-
bender Mensch). «Da fragt man sich, was das alles soll. Das ist ein Rétsel. Aber es wird schon
irgendeinen Sinn haben!» Ein Patient im Gesprdch zum anderen: «Es heisst auch in einem
Spruch: Wen Gott liebt, den ziichtigt er. Krankheit ist eine Priifung.» Antwort des anderen: «Sie
wollen doch nicht sagen, dass man das verdient hat. Auf so eine Liebe kann ich gerne verzich-
ten !» «Ich habe mich doch immer bemiiht, ein guter Mensch zu sein. Ich bin auch immer in die
Kirche gegangen. Was hat man nun davon? Wie kann Gott einem das bloss antun ?»

Uberblickt man diese Ausserungen, so fillt zum einen auf, dass es den kranken Menschen
schwerfillt, Gott mit ihrer Leidenssituation in Verbindung zu bringen, dass sie aber doch mei-
nen, dass eine solche Verbindung bestehen muss, weil Gott — ausgesprochen oder unausgespro-
chen — als ein allmdchtiges Wesen gedacht wird, von dem alles kommt. Zum anderen wird
ersichtlich, dass die einen darauf verzichten, den Zusammenhang zwischen Gott und ihrem
Geschick zu durchschauen und ihrem Geschick einen Sinn zu geben, die anderen aber von der
Vorstellung geleitet sind, dass Gott der Garant einer gerechten Weltordnung und eines gerechten
Zusammenhangs zwischen Tun und Ergehen sein miisse. Einige der vorgelegten Ausserungen



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 43

lassen erkennen, dass die Betroffenen sich mit ihrem Leiden und Nichtverstehen des Leidens
direkt klagend an Gott gewandt haben; sie sind sich dabei aber unsicher, ob man das als Christ
iiberhaupt darf. Auch diese Unsicherheit mag mit dem Vorherrschen der Vorstellung vom
allmichtigen Gott, der alles lenkt und mit allem Geschehen einen Sinn verfolgt, zusammen-
héngen.

Der Seelsorger kann solche Ausserungen nicht einfach unbeantwortet
stehenlassen oder sie nur auf die dahinterstehenden psychologischen Pro-
bleme des Patienten hin betrachten. Diese Fragen sind keine Scheinproble-
me, solange der Gottesglaube ernst genommen wird. Eine theologische
«Sprachpriifung» wird im Gespriach mit dem Patienten kldren miissen, wo
fiir ihn ein existentielles Problem steckt und ob und in welcher Sprache es
vom christlichen Glauben her in der Seelsorge am besten beantwortet werden
kann. Dazu ist es zunédchst erfordert, dass der Seelsorger sich selbst Klarheit
liber die gedusserten Gottesvorstellungen und ihre christlich-theologische
Wahrheit verschafft.

2. Gottesvorstellungen und das Problem des Leidens

Keine Vorstellung von Gott ist so verbreitet wie die von Gott dem all-
mdchtigen Wesen, und dies sicher nicht nur, weil das Pradikat «allmachtig»
ins Glaubensbekenntnis eingegangen ist. Trotz der dort gegebenen Verbin-
dung von «allmachtig» und «Vater» dominiert bei den meisten Menschen
der Gedanke der «Allmacht» Gottes so, dass die « Vater»-Bezeichnung Got-
tes von ihr verschlungen wird, nicht zuletzt auch deshalb, weil die herk6mm-
liche Sicht vom Vater viel mehr von dem Pradikat « Macht», « Herrschaft» als
von den Prddikaten «Giite» und «Liebe» gepréagt ist, die neutestamentlich
gesehen (Lk 15,11ff)) die bestimmenden Prddikationen von Gott als dem
Vater sind. Die klassische Formulierung des Theodizee-Problems durch
Epikur bezieht sich freilich auf beide Gottespradikate: «Gott will entweder
das Ubel abschaffen, aber er kann nicht — dann ist er ohnmaéchtig und nicht
Gott, oder er kann es und will es nicht —dann ist er bose, im Grunde ist er dann
ein Teufel, oder er will weder noch kann er es — was auf beide Folgerungen
zugleich hinauslduft, oder er will und kann es — woher dann das Bose ?»!? Fiir

13 7it. nach W. Kasper, Das Bose als theologisches Problem, in: F. Béckle u.a. (Hg.), Christ-
licher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 9, 1981, 177; das Zitat findet sich bei Laktanz, De ira
Dei, 13, MPL7, 121; ferner findet sich das Argument dann wieder bei D. Hume, Dialoge iiber
natiirliche Religion, Philos. Bibl. 36, 86; vgl. W.Sparn, Leiden — Erfahrung und Denken.
Materialien zum Theodizeeproblem, ThB 67 (1980) 22. Der Begriff Theodizee stammt von
Leibniz. Darunter wird der Versuch verstanden, «Gottes Allmacht und Liebe auf der einen Seite



44 U. Eibach

Epikur war das Argument ein Beweis dafiir, dass die Gotter keinerlei Anteil
an der Welt nehmen und dass von einer gottlichen Zweckbestimmung dieser
Welt keine Rede sein kann. Die Formulierung dieses Problems ist so nur auf
dem Hintergrund der griechischen Metaphysik mdéglich, in der Gott als der
erste Beweger, seine Allmacht als Allkausalitdt, der Kosmos und seine
behauptete Harmonie als Widerspiegelung der Gottheit und das von Men-
schen empfundene Ubel entweder als Vorsehung Gottes oder als Schein oder
als Folge menschlicher Freiheit (Bose) gedeutet wurde.

Die Bibel redet nicht in derart abstrakter Weise von Gott; sie schliesst
nicht von dem, was ist und sich bewegt, auf einen ersten Beweger, den sie
Gott, das hochste Sein und Gut nennt, an dem alles Seiende partizipieren und
also gut sein muss. Sie redet zwar von Gottes Gtite, aber nicht davon, dass die
Welt, wie sie ist, nur Ausfluss und Widerspiegelung Gottes und seiner Giite
sei.'* Sie nimmt das Ubel und das Bose in dieser Welt wahr, fiihrt es aber
weder auf Gott'° als Verursacher noch nur auf den Menschen zuriick.'® Das
Ubel wird nicht im Rahmen einer Ontologie erklirt und in seinem Sinn
gedeutet und doch in den Glauben an Gott hineingenommen.

a) Gott als hochstes Sein und Sinngebung des Leidens

Das von Epikur ausgesprochene Problem erledigt sich damit nicht. Aber es muss doch gefragt
werden, ob das Ubel und der Zusammenhang zwischen Gott und dem Ubel iiberhaupt einer
Erkldrung bediirfen, m.a. W. ob das Leiden iiberhaupt in seinem Sinn gedeutet und verstanden
werden muss, ob nicht vielmehr andere Weisen des Umgangs mit dem Leiden dem biblischen
Gottesglauben angemessen sind. Unter Sinndeutung'” verstehen wir dabei das Bemiihen des
Menschen, sein individuelles, moglicherweise widerspruchsvoll erscheinendes Leben von per-
sonlichen oder iibergeordneten Wertsystemen, Lebensordnungen und Wirklichkeitsauffassun-
gen herso zu verstehen, dass sein Leiden als Teil des Ganzen sinnvoll erscheint fiir das Ganze, das
in sich sinnvoll sein soll und das es daher auch ausschliesst, dass es in Teilen des Ganzen
wirkliche, den Sinn des Ganzen gefahrdende Sinnlosigkeit gibt. Sinngebung wire mithin iden-

und die Wirklichkeit des Ubels in der Welt auf der anderen Seite so zusammenzusehen, dass der
Widerspruch aufgelost und Gott nicht mehr vom Ubel her angefochten werden kann» (H. Goll-
witzer, Krummes Holz - aufrechter Gang, 1970, 377).

14 Das «und es war (sehr) gut» in Gen 1 ist mit C. Westermann, Genesis, BK Bd. 1 (1966 ff.) 229
im Sinne von: «Es war sehr geeignet fiir Gottes Absicht mit», also nicht im Sinne von «un-
iiberbietbar vollkommen» zu verstehen. So schon vorher K. Barth, KD III/1, 248; vgl. A.20.

15 Nur Jes 45,7 wird Gott auch als der Schopfer des Bosen bezeichnet.

16 Dies geht trotz Gen 3 aus vielen Stellen des ATs hervor (vgl. Jes 65, 17ff., Hiob u.a.).

17 Zum vielschichtigen Begriff «Sinn» vgl. R. Schaeffler, Artikel «Sinn», in: Handbuch phi-
losophischer Grundbegriffe Bd. 5 (hg. von H. Krings) 1974, 1325ff.; H. Gollwitzer, Krummes
Holz, 46ff.; G. Sauter, Sinn und « Wahrheit», EvTh 40 (1980) 93ff.; ders., Was heisst: Nach dem
Sinn fragen?, 1982, 27ff., 71ff.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 45

tisch mit dem Verstehen der Bedeutung des personlichen Geschicks im Horizont einer als
notwendig und gut erkannten persénlichen oder liberindividuellen Lebenswirklichkeit. In sol-
chen Sinn- und Systementwiirfen der Wirklichkeit und den ihnen entsprechenden Menschen-
bildern werden das Bose, das Leiden und der Tod als notwendig auf dem Weg der Fort- und
Hoherentwicklung der Menschheit positiv eingeplant und eingeordnet, oder es wird dem Leiden
lebenermoglichende Kraft zur Reifung der Personlichkeit zugesprochen, oder es wird als der
Preis und notwendige dialektische Gegenpol von Freiheit und Sittlichkeit (Liebe) verstanden.'®
Dabei wird immer vorausgesetzt, dass der Sinn des Leidens der Wirklichkeit immanent und
entsprechend aufweisbar ist. Alles Leiden muss dann zur hoheren individuellen oder geschicht-
lichen und kosmischen Ganzheit integrierbar, also zur Reifung der Personlichkeit oder zum
Fortschritt der Menschheit oder zu beidem gut sein.

Werden solche Sinn- und Systementwiirfe der Wirklichkeit — wie in der griechischen Meta-
physik ' oder in einem mehr geschichtlichen Denken wie der Philosophie G. W.F. Hegels oder
auch der Theophilosophie Teilhard de Chardins — mit dem Gottesgedanken verklammert, so
wird Gott mehr oder weniger als das hochste Sein, der Grund, die Ursache, die Summe und das
Ziel allen Seins verstanden und letztlich von der erfahrbaren oder als System gedachten Wirk-
lichkeit nicht recht unterschieden. Mit solchen Geschichts- und Wirklichkeitsentwiirfen ist
daher meist eine Vermischung von Gott und dem Ganzen der Wirklichkeit verbunden. Dies
bedingt, dass das Bdse (bzw. Ubel) nicht als eine dem Willen Gottes widersprechende und daher
wirklich sinnlose faktische Wirklichkeit verstanden werden kann, dass Gottes Schopfung und
das Zerstorerische in ihr nicht wirklich geschieden werden und dass geleugnet wird, dass es
absolut sinnloses Leiden in dieser Welt gibt, bei dem auch die behauptete zukiinftige bessere Welt
den Betroffenen keinen Sinn zu schaffen vermag. Gott und die Welt mit ihrem Ubel werden in
diesem Denken so zu einer Einheit verbunden, dass der Gottesgedanke zur Rechtfertigung der
vorfindlichen Welt eingefiihrt oder gebraucht wird. Dabei wird, weil der als hochstes Sein und
der verursachende und ordnende Grund aller Dinge vorgestellte Gott von allem Leiden frei als
«apathisches» Wesen gedacht wird, aus dem Gottesgedanken eine « Kosmodizee», eine Recht-
fertigung der Welt, wie sie ist, als Widerspiegelung der Gedanken Gottes und der gottlichen, von
Leiden unberiihrten Harmonie.2?

18 Vgl. G.Greshake, Der Preis der Liebe. Eine Besinnung iiber das Leid, 1978; W. Kasper
(A.13) 1761, ; vgl. dazu kritisch U. Eibach, Leidenserfahrung und Leidensbewiltigung in der Zeit
der Krankheit, WPKG 68 (1979) 213fT.

19 7u ihrem Einfluss auf die Gottesvorstellung in der friihen Christenheit vgl. M. Pohlenz,
Vom Zorne Gottes. Eine Studie iiber den Einfluss der griechischen Philosophie auf das alte
Christentum, 1909 ; W. Pannenberg. Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dog-
matisches Problem in der friihchristlichen Theologie, in: ders., Grundfragen systematischer
Theologie, Ges. Aufsitze Bd.1, 31979, 296ff. Wie sehr dieses griechische Erbe noch die gegen-
wirtige Gotteslehre bestimmt, zeigt B. Klappert, Tendenzen der Gotteslehre in der Gegenwart,
EvTh 35 (1975) 1891t

20 Dije Stoiker verstanden die wirkliche Welt als Ausdruck der Vernunft (logos), deren
Inbegriff Gott ist. Gott und die verniinftige Struktur der Welt sind identisch. Der Weltlauf fallt
daher mit der verniinftigen Vorsehung Gottes zusammen. Deshalb kann es in der Welt nichts
wirklich Schlechtes geben, es muss — auch wenn es den Menschen so erscheint — doch ein
zweckmidssiger Bestandteil des vollkommenen Ganzen sein, der entweder erzieherisch wirksam
sein muss oder den Menschen nur schlecht erscheint. Gegeniiber dem «Ubel» hat der Mensch
daher eine innere Gelassenheit und Unerschiitterlichkeit (ataraxia) zu bewahren. Die neupla-



46 U. Eibach

Dadurch, dass sich die altkirchliche und mittelalterliche Theologie an die griechische
Metaphysik anschloss, wird verstandlich, dass sie das Leiden der Welt aus dem Gottesgedanken
ausschaltete und viel {iber die Einordnung des Leidens in Gottes Welt und Geschichtsplan und
die Ergebung ins Leiden, die Bewédhrung, ja die Unerschiitterlichkeit im Leiden, also viel Ethi-
sches, aber nur wenig iiber den Widerspruch zwischen dem Leiden am Ubel und Gottes Willen
und Verheissung, die Klage des Menschen, das Seufzen der Kreatur unter dem Leiden gesagt
hat.2! Gegen einen als Summe alles Seins und Garanten der Sinnhaftigkeit der erlebten Wirk-
lichkeit vorgestellten Gott kann der Mensch auch nicht klagen, geschweige denn — wie Hiob —
sich auflehnen. Leiden muss unter der metaphysischen Voraussetzung der Einheit von Gott und
Welt, deren Grenzfall der Pantheismus ist, in seinem immanenten (z. B. ethischen) und metaphy-
sischen Sinn verstanden und gedeutet werden, kann jedoch kaum in seiner Sinnlosigkeit und
Ratselhaftigkeit stehengelassen und als erfahrener Widerspruch zwischen Gott und seiner Ver-
heissung einerseits und der leidvollen Wirklichkeit dieser Welt andererseits in Bitte und Klage
vor Gott gebracht werden. In solchen Sinndeutungen des Ubels und des Leidens an ihm wird
versucht, den erfahrenen und zu durchlebenden Widerspruch zwischen dem geglaubten Schop-
fersein Gottes und seiner Gilite einerseits und dem Elend und der Sinnlosigkeit des Leidens
andererseits durch einen Denkakt aufzuheben, der entweder zur Theodizee und Kosmodizee
oder zum Atheismus oder Nihilismus fiihrt. Die Frage ist aber, ob sich existenzerschiitternde
Lebenserfahrungen mittels spekulativen Denkens (Vernunft) iiberhaupt verstehen, klaren und
bewaltigen lassen, ob — wenn iiberhaupt —nicht nur ein Lebensakt wie das Gesprich, das Gebet,
also die direkte Rede zu Gott (Gebet) und nicht die Rede tiber ihn (Denken) das als sinnlos
erfahrene Leiden bestehen oder durchstehen ldsst.2? Letztlich bedeutet dies, dass keine Erkla-
rung und kein Verstehen des Leidens, sondern allein die Begegnung mit Gott der wahre, den-
kerisch nicht fassbare « Trost» im Leiden ist (Hi 19,25; 42,5).

b) Gott als Garant der gerechten Harmonie zwischen Tun und Ergehen

Ein anderer Versuch, die Harmonie der Weltordnung angesichts erfahrenen Leidens zu
behaupten, besteht darin, einen Zusammenhang zwischen sittlicher und physischer Weltord-
nung, zwischen Tun und Ergehen herzustellen und nachzuweisen, dass Leiden Folge béser Taten
ist, dass es also eine gerechte moralische Weltordnung gibt. Gott fungiert in diesem Denksystem

tonische, auch Augustin noch stark beeinflussende Gottesvorstellung betonte noch mehr als die
Stoa die Unveridnderlichkeit Gottes und sah vor allem in allem Seienden einen Ausfluss der
Gottheit, musste Gott so als Allurheber und Allverursacher denken. Vgl. dazu J. Barion, Plotin
und Augustinus, 1935, 130ff.; W. Maas, Unveridnderlichkeit Gottes — Zum Verhiltnis von grie-
chisch-philosophischer und christlicher Gotteslehre, 1974.

21 Dabei spielten sicherlich — wie die Mirtyreridee zeigt — auch andere Einfliisse, wie der
Gedanke der Imitatio Christi, die platonisch-neuplatonische Abwertung des Leibes und des
Irdischen u. a. eine grosse Rolle. Vgl. K. Beyschlag, W. Weismann, Das Problem des Leidens in
der frithen Christenheit, in: H. Schulze (Hg.), Der leidende Mensch, 1974, 95ff.; Th. Riither, Die
sittliche Forderung der Apatheia in den beiden ersten Jahrhunderten und bei Klemens Alexan-
drinus, 1949.

22 G. Ebeling (Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I, 1979, 1581f) hat seine Gotteslehre
am Gebet orientiert und dementsprechend zwischen einem Reden iiber und einem Reden zu
Gott unterschieden.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 47

als derjenige, der fiir den gerechten Ausgleich zwischen Tun und Ergehen, die Gerechtigkeit der
Weltordnung zu sorgen hat. Dieses Denken entspricht — wie unsere Zusammenstellung der
Ausspriiche von kranken Menschen zeigt —einem tief verwurzelten anthropologischen Bediirfnis
nach «Gerechtigkeit», vor allem fiir sich selbst. Diese, im AT besonders im weisheitlichen
Denken hervortretende Vorstellung geht davon aus, dass Wohlergehen vor allem der Lohn fiir
Frommigkeit und Beachtung der Gebote Gottes ist. Wo, wie im weisheitlichen 73. Psalm, die
Erkenntnis sich durchsetzt, dass dies im Leben oft nicht zutrifft, dass es vielmehr dem Gottlosen
gut und dem Frommen schlecht geht, wird der Blick auf das Ende der Gottlosen, aufein Jenseits
dieses Lebens und Gottes gerechten Ausgleich im Jenseits gelenkt.

Noch I. Kant hat diese offensichtliche Ungerechtigkeit zwischen Tun und Ergehen zu einem
moralischen Beweis der Unsterblichkeit und einem Gottesbeweis ausgestaltet, der das Sein
Gottes aufgrund des Bediirfnisses nach Sinnhaftigkeit und Gott als den moralisch denknotwen-
digen Garanten einer sittlichen Weltordnung postuliert. Kant vermochte die Hioberzahlung, die
die weisheitliche Vorstellung, dass Wohlergehen Folge von Frémmigkeit und moralisch gutem
Handeln ist, grundsitzlich in Frage stellt,2? deshalb auch nur so zu verstehen, dass Hiob von Gott
Recht bekommt, weil er einen besseren Charakter, eine bessere Gesinnung als seine Freunde
hatte.2* Diese Deutung steht zu der eigentlichen Aussage des Hiobbuches im Widerspruch, in
dem es gerade um den «Test» geht, ob es einen Menschen gibt, der Gott «umsonst», also nicht
um des zu erwartenden Lohnes (Wohlergehen) willen liebt (Hi 1,9).

Die Vorstellung, dass Leiden Gottes Vergeltung fiir individuelle Siinde sei, wurde von Jesus
ausdriicklich abgelehnt (Lk 13,1ff.; vgl. Joh 9,3). Nicht bestritten wird im Neuen Testament
jedoch der Zusammenhang zwischen allgemeiner Schuldverfallenheit und Leiden, das im Tod
seinen sichtbarsten Ausdruck findet (R6 5,12; Jak 1,15). Damit soll nicht eine moralische oder
metaphysische Rechtfertigung von Leiden geliefert, sondern nur darauf aufmerksam gemacht
werden, dass Siinde und Leiden zugleich zu den Méachten des Nichtigen gehoren, die Gott nicht
will und nicht geschaffen hat. Die Fragen nach der letzten Ursache und dem Sinn des Bosen und
des Ubels in dieser Weltzeit werden damit nicht beantwortet. Sie bleiben letztlich unerklirliche
Ritsel, auch wenn es unbestreitbar im NT Ansitze zu Sinndeutungen des Leidens gibt,2’ wie die,
dass am Leiden oder in der Zeit des Leidens Gehorsam gelernt wird (Hebr 5,8 12,11f)) und dass
sich im Leiden Glaube und Hoffnung bewdhren (Rom 5,1ff.). Und selbst der weisheitliche
Gedanke (Prov 3, 11f.; Hi 5,17), dass Leiden eine Ziichtigung durch Gott sein und deshalb einen
piadagogischen Sinn haben kann und als Form der Liebe Gottes zu verstehen sei, wird im NT
aufgenommen (Hebr 12,6 ff.; Apk 3,19). Doch wird damit nicht alles Leiden als von Gott
geschickt gerechtfertigt, geschweige denn ein durchschaubarer Sinn allen Leidens behauptet und
seine Ritselhaftigkeit aufgeldst.

Der Seelsorger stosst immer wieder auf das Bediirfnis von Menschen nach einem gerechten
Zusammenhang zwischen Tun und Ergehen oder auf den Gedanken, dass Leiden eine Strafe
Gottes sein konnte. Dahinter steht oft auch der Wunsch von Menschen, vom Geistlichen
bestétigt zu bekommen, dass sie diese Strafe nicht verdient haben, dass sie gute Menschen sind,
die zu Unrecht leiden. Es ist nicht unproblematisch, wenn der Seelsorger auf dieses Bediirfnis

23 vgl. H. Gese, Die Frage nach dem Lebenssinn. Hiob und die Folgen, ZThK 79 (1982) 161fF.,
K.Seybold, in: ders. u. U.Miiller, Krankheit und Heilung, 1978, 46ff.

24 ygl. I. Kant, Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche einer Theodizee, Akad.
Ausg. Bd. 8, 264fT.

25 Vgl. E.Gerstenberger/W. Schrage, Leiden, 1977, 120, 177ff; zum AT ebd., 91ff und
E.Kutsch, in: H. Schulze (Hg.), (A.21) 73ff.



48 U. Eibach

nach Selbstbestitigung und Selbstrechtfertigung so eingeht, dass er den Zusammenhang zwi-
schen Tun und Ergehen einfach bestreitet. Dem steht nicht nur entgegen, dass dieser bei vielen
Erkrankungen auf der Hand liegt,?® auch nicht nur, dass nach christlicher Lehre ein Zusam-
menhang zwischen allgemeiner Schuldverfallenheit und Leiden besteht, bei dem der Mensch nie
nur Opfer, sondern immer — wenn auch nicht in individuell kausal verrechenbarer und durch-
schaubarer Weise — Tater ist, sondern vor allem, dass der Seelsorger sich nicht in die Rolle dessen
hineindringen lassen soll, der die Rechtfertigung Gottes gegeniiber dem Leidenden oder die
Rechtfertigung des Menschen gegeniiber Gott zu libernehmen hat. Er nimmt dann ndmlich
angesichts des Leidens nicht nur die Rechtfertigung des Menschen, die Gott allein zusteht (vgl.
Hi 38 11.), vorweg, sondern er vollzieht sie auch aufgrund der Taten der Menschen und ldsst sich
damit auch in die Rolle des Stellvertreters eines Gottes dringen, der fiir den gerechten Ausgleich
zwischen Tun und Ergehen zu sorgen hat. Ausgehend von der theologischen Erkenntnis, dass
Gottes Handeln mit dem und sein Gericht tiber den Menschen sich nicht nach menschlichen und
von Menschen durchschaubaren Massstdben von Gerechtigkeit vollzieht, dass Gott sich nicht
vor den Menschen rechtfertigen muss (Hi 7,20f.; 9; 39,31ff), dass die Rechtfertigung des
Menschen durch Gott aufgrund von Gottes Barmherzigkeit geschieht, hitte der Seelsorger dar-
aufhin zu wirken, dass die Menschen das Rétsel des Zusammenhangs von Tun und Ergehen und
der Rolle, die Gott dabei spielt, als undurchschaubar stehenlassen und der Rechtfertigung durch
Gott iiberlassen. Selbst wenn Gott etwas mit dem Ubel zu tun hat, ja wenn er mit ihm sogar einen
Plan verfolgen wiirde, reicht des Menschen Weisheit doch nicht aus, Gottes Weisheit zu durch-
schauen und sein Handeln zu berechnen. Das schliesst ein, dass der Seelsorger sich auch einer
Deutung des Leidens im Sinne einer durch Gott verhingten oder zugelassenen piadagogischen
Massnahme oder Strafe enthilt, dass diese Deutung — wenn tiberhaupt — nur vom Betroffenen
selbst vollzogen werden kann, dass sie jedoch — wenn sie sich flir ihn als eine seelische Last
darstellt — auch vom Seelsorger aufgrund dessen hinterfragt werden darf, dass Gottes Barmher-
zigkeit und Giite Grund allen Richtens ist, dass Gott letztlich nicht der strafende Gott ist,
sondern dass Gottes Liebe der entscheidende Grundzug des in Christus offenbarten Gottes
ist.27

¢) Gottes Giite und Allmacht und die Erfahrung des Leidens

Mit den letzten Hinweisen sind wir auf das grundlegende christliche Bekenntnis verwiesen,
dass Gott gut ist, dass selbst sein Richten von seiner Giite, Barmherzigkeit und Liebe umfasst ist,
dass Gott nicht den Tod, sondern das Leben, nicht die Zerstorung, sondern die Heilung will.
Allerdings schliesst dieses Bekenntnis nicht — wie die stoische oder andere Konzeptionen der
Einheit von Gott und Kosmos2® - ein, dass aus der Giite Gottes das durchgehende Gutsein und
die Sinnhaftigkeit der faktischen Welt einschliesslich des Ubels gefolgert werden kann. Der Bibel
ist eine solche Einordnung des Leidens in Gottes Plan mit seiner Schopfung und damit eine
Verharmlosung des Leidens fremd.?? Die Giite Gottes kann deshalb nicht aus dem Seienden
abgeleitet werden, das als gut gedacht wird, weil es direkt an Gottes Sein partizipieren soll. Sie
griindet vielmehr in seinen Verheissungen und in seiner Treue zu ihnen. Sie kann auch abge-
sehen von der sinnlich erfahrbaren schlechten und leidvollen Welt bestehen, weil die Bibel ganz

26 vgl. U.Eibach, Gesundheit und Krankheit, ZEE22 (1978) 162fF.

27ygl. U.Eibach, Depression und Glaube, PTh72 (1983) 9ff.

28 vgl. oben A.20.

29 ygl. E. Gerstenberger/W. Schrage, Leiden, 1977; K. Seybold/H. Miiller, Krankheit, 1978.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 49

entscheidend den Unterschied zwischen Gott und Welt betont und die vorfindliche Wirklichkeit
als «verderbte» Schopfung versteht. Nicht zuletzt deshalb kann das Verhaltnis zwischen Gott
und Mensch nicht primér durch die sinnlich erfahrbare Wirklichkeit vermittelt sein, die Zuwen-
dung und Treue Gottes also z. B. nicht unmittelbar von Gesundheit und Wohlergehen abhangig
gemacht werden. Vielmehr wird die Gewissheit, dass Gott ist und dass er der den Menschen
zugewandte Gott ist und bleibt, durch das Wort und das Héren der Verheissung vermittelt, die
moglicherweise gegen die Erfahrung steht und gegen sie geglaubt und im Glauben behauptet
werden muss (Rom 8,35fT).

In der Bibel ist das Wissen darum beherrschend, dass Gott das zerstdrerische Leiden 3° nicht
will, dass er dem sehnsiichtigen Seufzen der Kreatur (Rom 8,191ff.) und den Trinen, Schmerzen
und Leiden ein Ende bereiten wird (Apk 21,1ff.). Leiden macht also primar bewusst, dass die
Welt nicht ist, wie sie nach Gottes Willen sein soll. Es fordert nicht in erster Linie zu einer
Sinngebung, sondern zur Hoffnung auf die Erfiillung der Verheissung einer neuen Schopfung
heraus. Zerstorerisches Leiden gehort zu den Gestalten des « Nichtigen» und den «Nachtseiten»
der Schopfung, die Gott nur verneint und die daher keinen Sinn in sich tragen.?! In den Kran-
kenheilungen Jesu, in seinem Leiden und Tod und seiner Auferstehung wird der Widerspruch
Gottes gegen diese Gestalten des Nichtigen sichtbar und sein endgiiltiger Sieg iiber sie verheissen.
Was Jesus zeichenhaft fiir das verheissene Reich Gottes bekampft und Gott daher auch verneint
hat, kann keinen Sinn in sich selbst haben, also auch nicht in sich eine Verheissung haben, nicht
gut und heilsam sein. Wahrhaft gut und sinnvoll ist nur das, was eine Zukunft bei Gott hat, was
Gott geschaffen hat, was er will und daher bejaht und mit einer Verheissung der Teilhabe am
Reich Gottes belegt. So gesehen haben wir allen Anlass zu behaupten, dass der letzte Sinn des
Leidensin seiner Vernichtung, in der Erlésung aller Kreatur vom Leiden besteht, die wir mit dem
Einbruch des Reiches Gottes und von Gottes neuer Schopfung erwarten. Die Erlosung des
Leibes ist also die Losung der Frage nach dem Sinn des Leidens.>*

Mit diesem theologischen Ansatz ist jede Einbeziehung des Nichtigen, das Leben zerstort, in
Gottes gute Schopfung und jede theoretische Synthese von Schopfung und Leiden abgewehrt,
well sie Leiden zu etwas «Natiirlichem» und so von Gott Gewolltem verharmlost und daher in
der Gefahr steht, die Tiefe des Leidens der Kreatur zu verh6hnen. Es wird zwar anerkannt, dass
das Leiden eine reale faktische Macht in dieser Welt ist, zugleich jedoch gesagt, dass sie im
Widerspruch zu Gottes verheissenem Heil steht. Damit wird auch bestritten, dass das Leiden ein
Recht in Gottes Schdpfung hat.>? Es werden also alle Versuche abgewehrt, die Notwendigkeit
und den Sinn von Leiden zu erweisen, Leiden also ontologisch in ein Welt- und Gottesbild
einzuordnen, denn solche Versuche verteidigen nur die Wirklichkeit des Elends gegen das
«Nein», das Gott dartiber gesprochen hat und einst endgiiltig dariiber sprechen wird. Wenn also
dem Leiden {iberhaupt ein Sinn zukommen soll, dann kann dieser Sinn nicht schopfungstheolo-

30 Zur Unterscheidung von tragbarem und untragbarem (zerstorerischem) Leiden, Leiden als
Fluch und Leiden als Folge der gottgewollten Endlichkeit vgl. U.Eibach, Leidenserfahrung
(A.18), 220ff.; ders., Medizin und Menschenwiirde, 120fF.

31 yvgl. K. Barth, KD1I1/3, 327ff. Fiir Barth ist das Nichtige die reale Entsprechung zu Gottes
Nichtwollen des Bosen, die Kehrseite seines Erwihlens und Bejahens (ebd. 4021T.). Neben Gott
und seiner Schopfung ist das Nichtige also die dritte Weise des «Seins», das doch kein Sein ist,
weil es nicht von Gott geschaffen und erwihlt ist.

32 Damit soll nicht bestritten werden, dass es im NT auch Ansitze gibt, das Leiden zu
begreifen; vgl. W.Schrage (A.25), 120.

33 ygl. R.Weth, Freispruch und Zukunft der Welt, in: H.G. Geyer (Hg.), Freispruch und
Freiheit. Aufsdtze fiir W. Kreck, 1973, 406ff., bes. 425f¥.



50 U. Eibach

gisch als ontologisch Vorhandenes, nicht als der Wirklichkeit des Leidens an sich immanenter
und in ihr aufweisbarer Sinn behauptet werden, sondern nur als etwas, was von Gottes Tat und
Verheissung her als Zuspruch auszusagen und zu glauben ist und sich angesichts des Leidens als
Hoffnhung gegen die faktische, augenscheinliche Wirklichkeit bewahrt.

Die Gefahr der gezeichneten theologischen Sicht von Leiden besteht darin, dass sie sich trotz
aller Ablehnung einer ontologischen Einordnung des Leidens einem Dualismus nihert, so als sei
das Ubel eine unabhiingig von menschlichem Handeln und von Gott existierende, ihm nicht
untergebene und ihm widersprechende Realitit, gleichsam Werk einer Gegengottheit. Das Neue
Testament gibt — vor allem wenn Paulus davon spricht, dass der letzte Feind, der Tod, Gott noch
nicht unterworfen ist (I Kor 15,25)** — dazu mehr Anlass als das AT, das aufgrund seines strenger
monotheistischen Gottesbildes und antidualistischen Wirklichkeitsverstindnisses das Leiden
letztlich als unmittelbar von Gott kommend und trotzdem in seinem Sinn nicht verstehbar
betrachtet.?> Dem entspricht freilich, dass der schwer leidende Mensch es auch wagt, Gott
anzuklagen, den Leiden bringenden und ritselhaften Gott so mit seinen eigenen Verheissungen
zu konfrontieren (Jes 38,12; Ps 77,8,11; 88; Hi 16,18-21), dass Goit gegen Goti als Zeuge
angerufen wird. Die Anfechtungim Leiden erreicht also dort ihren Héhepunkt, wo das Leiden als
von Gott kommend gedacht wird und wo deshalb in der Klage Protest bei Gott angemeldet wird,
weil — wenn das Leiden von Gott kommt — nur Gott aus ihm zu erretten vermag. Deshalb wird
«die Anklage Gottes als Bestandteil der Klage des sein Leiden zu Gott Klagenden» bejaht.3¢ Dies
besagt wenigstens, dass das Leiden aus der Beziehung des Glaubens zu Gott nicht herausfillt,
dass der Glaubende es wagt, auch im rdtselhaften Leiden an Gott festzuhalten und Gottes Giite
und seine Verheissungen gegen die augenscheinlich leidvolle Wirklichkeit so zu glauben, dass sie
grosser als die erfahrene Macht des Leidens sind und durch sie hindurchtragen. Damit wird das
Riitsel des schweren Leidens in Gott selbst hineingenommen und doch an der Giite und dem
rettenden Handeln Gottes als dem eigentlichen Wesen Gottes im Glauben so festgehalten, dass
sie grosser als das von Gott kommende Leiden gedacht werden. Dieses Anliegen hat vor allem
M. Luther in seine Gotteslehre aufgenommen.?” Die Grundintention, dass auch die letzte Not des
Menschen von Gottes Giite umfasst ist, entspricht den Aussagen des Paulus, dass wir dem Herrn
gehdren, ob wir leben oder sterben (Rém 14,8), oder dass uns nichts von der Liebe Gottes zu
scheiden vermag (R6m 8,35 ff.). Nurbesagen diese Verheissungen eben nicht, dass das subjektive
Empfinden des Verlassenseins von Gott, ja der «Gottesfinsternis» (vgl. Ps 22,2; 77,81t.; 88 u.
Hiob) iiberhaupt nicht aufkommen, dass das Vertrauen zu Gott in dem Strudel der Anfechtung
durch das Leiden nicht versinken kann.

Die Frage stellt sich freilich, wie wir iberhaupt zu dem Bekenntnis kommen, dass selbst die
grossten «Leiden dieser Weltzeit» (R6m 8,18) von dem noch grosseren Gott und seiner Giite
umfangen sind, wenn dies nicht aus den Gegebenheiten dieser Welt erkannt werden kann. Nicht
einmal die Leiden dieser Zeit konnen aus sich und der Welt heraus, sondern nur von Kreuz und

34 Der dualistische Zug tritt auch hervor, wenn Paulus IT Kor 12,7 von seiner Krankheit als
von «Satans Engel» spricht. Vgl. auch die oben in 11/2 angegebene Ausserung eines todkranken
Menschen: «Des Teufels Fratze schaut mich leibhaftig an.»

35 Vgl. E.Kutsch (A. 21,25), 75.

36 C. Westermann, Heilung und Heil in der Gemeinde aus der Sicht des Alten Testaments,
WzM 27 (1975) 7.

37 Luther kann daher auch die Anfechtung, die aus der Verginglichkeit des Leibes aufsteigt,
als Werk Gottes verstehen. Vgl. H. Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott, 1958, 83ff. Ein
eindrucksvolles Zeugnis dieser Sicht ist auch B.Pascals «Gebet in der Krankheit» (hg. von
P. Wolff, 1976).



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 51

Auferweckung Jesu her verstanden werden.>® Diese sind als die Antwort Gottes darauf zu
verstehen, dass das Nichtige, die lebenzerstorende Macht der Siinde und des Ubels und des in
ihrem Gefolge auftretenden Todes in die Schopfung Gottes eingebrochen ist, dass ein Kampf
Gottes gegen diese Méchte stattfindet, der noch im Gange ist (I Kor 15,22 -28), so dass Gott noch
nicht alles vollkommen untertan ist und so noch nicht der allméchtige, alles beherrschende Gott
ist. Gottes Allmacht ist daher nicht abstrakt so zu verstehen, «dass Gott fiir sich und als solcher
mit dem Nichtigen schlechterdings fertig, dass es fiir ihn als Gott nicht nur das Nichtige, sondern
Nichts sei».>? Von Gottes Allmacht wird also mit Blick aufseine in dieser Welt wirkende, Siinde,
Leiden und Tod tiberwindende Kraft (R6m 4, 16) und seinen noch ausstehenden endgiiltigen Sieg
iiber die Michte des Nichtigen gesprochen. « Allmacht» ist also letztlich ein eschatologisches
Pridikat Gottes. Die Hoffnung auf Erlosung setzt im NT die Uberzeugung aus sich heraus
(sicherlich manchmal auch voraus), dass Gott schon protologisch der Herr der Wirklichkeit ist,
aber doch nicht im Sinne einer ungeschichtlich gedachten Willkiirmacht (potentia Dei absolu-
ta)*® und Omnipotenz, sondern als Gottes Uberlegenheit iiber das Nichtige, als seine Macht,
seinen Willen mit seiner Schopfung in die Tat umzusetzen, also seine Verheissungen zu erfiillen,
seine Treue zu seinem Geschopf durchzuhalten, sich nicht von ihm scheiden zu lassen (R6m
8,38).

Es wird also in der Bibel nicht aufgrund eines abstrakten Begriffs von Allmacht (als unbe-
grenztem Vermogen und durch nichts begrenztem Wollen) dariiber spekuliert, was Gott kann,
ob er alles kann, sondern es wird bezeugt, was er in der Geschichte Israels und in Jesus Christus
getan hat, was er verheisst und aufgrund seiner Verheissung tun wird. Gott kann, was er verheisst.
Gottes Allmacht ist also die konkrete Macht, seine Verheissungen Tat und Wirklichkeit werden
zu lassen.! Und in seinen Verheissungen definiert sich Gott selbst in seinem Willen. Diese aber
zeigen, dass Gott das Bose aus seinem Willen ausschliesst, dass sein Wille mithin Giite gegen sein

38 vgl. W.Schrage (A. 25), 179.

39 K. Barth, KD II1/3, 341.

40 Selbst wenn die Gotteslehre des Nominalismus der Spétscholastik den metaphysischen
Gottesbegriff dahingehend radikalisierte, dass Gott in seinem Walten nicht durch die Gesetz-
massigkeiten der Welt bestimmt ist und daher scheinbar willkiirlich handelt, unterscheidet sich
diese Rede von Gott doch grundsitzlich von der biblischen Rede von Gott, die nicht von der
sichtbaren Wirklichkeit auf das hochste Sein als Ursache und allméachtigen Verursacher alles
Seienden schliesst. Sie geht vielmehr aufgrund der Erfahrungen der leidvollen Wirklichkeit und
der ihnen widersprechenden Verheissungen Gottes davon aus, dass Gott das Reich erst noch
einnehmen, die Konigsherrschaft erst noch mit Macht antreten muss und dass er sich darin erst
als der «Allherrscher» in dieser Welt erweisen wird. Vgl. K. Haacker, Das kommende Reich
Gottes..., TB 13 (1982) 252f.

41 Das im apost. Glaubensbekenntnis zweimal enthaltene Pridikat Pantokrator kommt bei
Paulus II Kor 6,18 in einem LXX-Zitat vor, sonst nur in der Apk (vgl. aber auch die Vorstel-
lungen vom Sieg und Herrschen des erh6hten Christus im Kol und Eph und Mt 28,18), aber nicht
als Spekulation iiber eine Eigenschaft Gottes, sondern gemass atl. Vorstellung von der Konigs-
herrschaft Gottes (vgl. Apk 19,6) als Aussage iiber das konkrete Herrschen Gottes iiber die Welt
(Allherrscher). Die Aussagen stehen im Rahmen von Doxologien, in denen Gott schon jetzt als
der Allherrscher angebetet wird, der er erst in Zukunft sein wird. Dem AT ist der Begriff
Pantokrator fremd, die Sache, dass Gott letztlich doch schon alles untertan ist und dass er allein
der Herr ist, tritt als Bekenntnisaussage aufgrund des atl. Monotheismus jedoch deutlicher als im
NT hervor.



52 U. Eibach

Geschopf ist und seine Allmacht die Macht, diese Giite Wirklichkeit werden zu lassen.*?> Man
kann daher sagen, dass zwischen Gottes Willen und seiner Umsetzung in die Tat als unerklér-
liches Rétsel das Bose als Widerspruch gegen Gottes Willen und Storung und Zerstérung seiner
Umsetzung in die Wirklichkeit hineingekommen ist, dass mithin ein Kampfzwischen Gott und
dem Bosen stattfindet, dass Gottes Sieg allerdings seit der Auferweckung Christi von den Toten
feststeht, dass Gott also der liberlegene Sieger sein wird und schon ist. Gottes Allmacht wére dann
seine Uberlegenheit iiber das Bose. Das Argument Epikurs, dass Gott nicht Gott sei, wenn er das
Ubel nicht ohne Widerspruch problemlos abschaffen kann, leugnet die Gott widerstreitende
Macht des Bosen, es versteht sowohl Gottes Macht als auch Gottes Giite abstrakt ungeschichtlich
und verkennt, dass es bei Gottes Macht um die Beziehung Gottes zu seinem Geschopf, um die
Durchsetzung seines Willens in der Schopfung und bei seiner Giite um die konkret geschichtliche
Zuwendung zum Geschopf und um die Treue zum Geschopf angesichts des Gott widerstrei-
tenden Bosen geht.

Dieses Verstindnis von der Allmacht Gottes ist nicht ohne Bedeutung fiir die Seelsorge, die
davon ausgehen kann, dass das Heilwerden und Heilsein der Wille Gottes mit seinem Geschopf
ist, die aber — wenn dies nicht eintritt — nicht folgern muss, dass Gott seinen Willen gedndert hat
oder dass er ihn nicht Wirklichkeit werden lassen kann. Gott hat in Tod und Auferweckung
Christi gezeigt, dass er will und kann, dass er in einen zum Siege fiihrenden Kampfgegen das Bose
eingetreten ist. Die Anrufung Gottes um Heilung durch den leidenden Menschen im Bitigebet
kann nun — anthropomorph gesprochen - so verstanden werden, dass sie Gott in seinem Kampf
gegen das Bose bestirkt und «anfeuert», dadurch, dass er das Elend seiner Geschdpfe hort.*? Ziel
dieses Kampfes Gottes ist die Uberwindung des Bosen und allen Leidens und des Todes (Apk
21,3f.), der Einbruch des Reiches Gottes, die neue Schopfung. Alle Bitte, auch die Bitte um das
personliche Heilwerden, zielt letztlich auf das Kommen des Reiches Gottes, in das die Indivi-
dualitdt des Menschen eingeordnet ist und dessen Kommen sein Heilwerden mit sich bringt.
Alles Bitten um individuelle Heilung erfleht den zeichenhafien Durchbruch und Vorschein des
Reiches Gottes in diesem Leben. Bei solchem Bitten geht es nicht darum, dass Gott im Sinne
eines abstrakten Allmachtigkeitsgedankens das «Unmdgliche» kann und tut und dass er es vor
allem an mir tut, sondern darum, dass er seine Treue zum Geschopf im Kampf gegen das Bose
bewihrt und dass er ein individuell erfahrbares Zeichen seines Zugewendetseins zum Geschopf,
seiner Gegenwart gibt. In diesem Sinne wird auch die von Menschen durch die Moglichkeiten der
Medizin gewirkte und erklirbare Gesundung ein Zeichen des Willens Gottes und Vorschein
seines Reiches sein und nicht nur die unerkléirliche, die wundersame Heilung.

Die Bitte um Heilung muss befreit werden von der abstrakten Vorstellung von der Allmacht
Gottes. Hilt sie sich davon fern, so ist sie immer berechtigt, ja esist in der Seelsorge geradezu dazu
zu ermuntern, weil alles Gebet Gott an das Leiden erinnert, seinen Kampf gegen das Bose starkt
und das Kommen des Reiches fordert. Deshalb hat auch das personliche Bittgebet um person-
liche Heilung einen tiberindividuellen Sinn, einen Bezug aufdas Reich Gottes und das Leiden der
Mitmenschen, auch dann, wenn es nicht zum zeichenhaften Vorschein des Reiches Gottes in der
Gesundung oder Besserung meiner selbst kommt. Der Sinn des Bittgebets geht nicht in diesem
«Nutzen» fiir mich selbst, in meinem besseren Ergehen auf. Es trigt vielmehr seinen Sinn als

42 Insofern sieht S. Kierkegaard recht, wenn er behauptet: «Gottes Allmacht ist darum seine
Giite» (Tagebiicher, hg.v. Th. Haecker, 239f.).

43 Vgl. hierzu die Aussage iiber die Gebete der Heiligen in Apk. 5,8; 7,911 ; ferner den Schrei
um Hilfe Mk 10,46fT., das Seufzen der Kreatur Rém 8,22 und insgesamt die Klagegebete des
ATs.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 53

Anruf Gottes in sich selbst, in der Tatsache, dass Gott iiberhaupt angerufen und so in seinem
Gottsein und seinem Kampf gegen das Bose ernst genommen wird. Das Bittgebet ist Ausdruck
des Glaubens, dass Gott gegenliber dem Bosen {iberlegen ist und der Sieger bleiben wird. Dann ist
auch aus der Nichterhorung des Bittgebetes im Sinne meines Wunsches fiir mich nicht abzu-
leiten, dass Gott mich nicht hort oder dass Gott nicht helfen will oder kann, und vor allem nicht,
dass er sich von mir abgewandt hat, dass seine Liebe und Treue ein Ende hat oder dass er gar «tot»
ist. Der Seelsorger wird diese, mit dem abstrakten Allmachtsgedanken zusammenhidngenden
Fehldeutungen des Gebetes und auch des « Wunders» zu bedenken haben, vor allem, wenn das
Gebet von Patienten gewiinscht wird.** Dazu wird nicht selten auch ein den abstrakten All-
machtsgedanken korrigierendes Gesprich nétig und hilfreich sein. Dann ist der hdufig beschrit-
tene Weg, die Bitte um Gesundung zugunsten der Bitte um Kraft und Gnade zum Ertragen der
Krankheit auszuklammern, auch nicht mehr der einzige Ausweg, ein Missverstdndnis des Bitt-
gebetes zu verhindern.

d) Der im Leiden mitleidende und mitgehende Gott

Die Ausfiihrungen zu Gottes Kampf gegen das Bose erwecken den Eindruck, dass einem
dualistischen Denken Vorschub geleistet und in allzu anthropomorpher Weise von Gott wie von
einem unvollkommenen Wesen gesprochen wird. Dies widerspricht einem an die griechische
Metaphysik anschliessenden Weg der Lehre von Gottes Eigenschaften, in dem «via negationis»
Gott alle Unvollkommenheiten des Menschen abgesprochen werden und in dem Gott als vollig
bediirfnisloses, sich selbst geniigendes und unveridnderliches Wesen und als reine Ursdchlichkeit
gedacht wird, so dass er durch keine dusseren Umstdnde beriihrt und angefochten werden,
geschweige denn an ihnen leiden kann.*® Gott ist daher — wie Aristoteles es formuliert — lei-
densunfihig.*® Die Aussage, dass Gott in seiner Schépfung noch nicht ist, was er sein wird,
nidmlich unangefochtener Herr der Welt, scheint Gott zu einem schwachen, vom Bdsen ange-
fochtenen und unter ihm leidenden Wesen zu erniedrigen.

Die in der griechischen Gotteslehre behauptete Leidensunfahigkeit Gottes bedeutet «im
physischen Sinne Unveranderlichkeit, im psychischen Sinne Unempfindlichkeit und im ethi-
schen Sinne Freiheit»,*” Autarkie, Bediirfnislosigkeit und Unangefochtenheit durch alles in und
ausserhalb seiner selbst. Der Begriff « Apatheia» bezeichnet so die metaphysische und ethische
Vollkommenheit Gottes. In der Stoa wird diese Vorstellung von Gott zum fiir den weisen
Menschen zu erstrebenden ethischen Ideal erhoben, der seine Freiheit als Unerschiitterlichkeit
(ataraxia) von niederen Trieben und dusseren Einfliissen bewihrt. In dem Versuch der Anné-
herung des Menschen an das apathische Sein Gottes «entfaltete sich der Mensch zum homo
apatheticus»*®. Das Ideal des unerschiitterten und integrierten Sterbens hat in dieser stoischen
Ethik ebenso seinen Ursprung wie die dem entsprechende Forderung und Praktizierung des
Freitods, wenn sich die innere Gelassenheit und Unerschiitterlichkeit des Daseins in der Krank-
heit nicht durchhalten lasst.*

44 Die Ausserung: «Das Gebet hilft nichts» oder «hat nicht geholfen», mit dem Ton der
Enttduschung gesagt, ist ofters zu horen. Nicht selten wird der Seelsorger auch als « Mittler» zum
«himmlischen Arzt» dann in Anspruch genommen, wenn sonst alle Hilfe versagt. Die «Ent-
tduschung» iiber Gott kann dann nicht ausbleiben.

43 vgl. W.Maas, (A.20).

46 Theos apathes, Metaphysik XII, 1073a 11.

47 J.Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 1972, 256.

48 J.Moltmann, (A.47), 261.

49 ygl. U.Eibach, Medizin (A.12), 212fF.



54 U. Eibach

Der jlidischen Gotteslehre ist trotz ihrer Betonung des Monotheismus und des Schopferseins
Gottes und seines Herrseins iiber die Geschichte die Vorstellung vom leidenschaftslosen und
selbstgeniigsamen Gott fremd.* Sie hat freilich die bei den Propheten, vor allem in der Aussage
vom leidenden Gottesknecht bei Deuterojesaja enthaltenen deutlichen Ansétze zu einer Theo-
logie des Leidens Gottes am Bdsen und zur Korrektur der Vorstellung von der Allmacht Gottes
erst in der Erfahrung des unermesslichen Leidens des jiidischen Volkes zunichst in der spateren
Kabbala im Gedanken der Selbstbeschrinkung Gottes®! und dann in der Vorstellung der Teil-
habe Gottes am Leiden seines Volkes ausgebaut. Ein Gott, der von dem Geschehen in «Au-
schwitz» nicht angefochten ist, an ihm nicht leidet, an dem Leiden der Menschen nicht teil-
nimmt, wire ein «Gotze», ein Ddmon.

Hauptsichlich aufgrund des Vorherrschens der griechischen Gotteslehre ist in der Theologie
der Christenheit nur unzureichend erkannt worden, welche Bedeutung das Kreuz Jesu Christi fiir
die Frage nach der Beziehung zwischen Gott und dem Leiden hat. Wenn man das Kreuz des
Gottessohnes als Offenbarung Gottes ernst nimmt, dann muss alles Reden von der Allmacht und
der Allgegenwart Gottes durch das «NadelGhr» des recht verstandenen Kreuzesgeschehens, das
verhindert, dass Allmacht so verstanden wird, dass Gott alles wollen und tun kann, dass er
{iberall und dann auch nirgends anwesend ist.*> Wenn Gott im Kreuz seines Sohnes erkennbar
und anwesend ist, besonders in der in ihm sichtbaren Weise mit der Welt handelt, dann hat der
Allmachtsgedanke in diesem Handeln Gottes seine Begrenzung und dann gewinnt er von ihm her
seine Eindeutigkeit. Selbst wenn man mit M. Luther >3 die Leiden als Form der Weltregierung des
ratselhaften, ja des im Widerspruch zum offenbaren Gott handelnden verborgenen Gottes ver-
steht, bleibt doch der im Kreuz offenbare Gott das wahre Angesicht Gottes.® Es zeigt uns, dass
die grundlegende Eigenschaft Gottes seine Liebe ist, von der her auch seine Allmacht und seine
Gerechtigkeit zu verstehen sind. Gott hat sich selbst zum Bund, zur Gemeinschaft mit dem
Menschen bestimmt, dessen Vollzug die Liebe ist. Er ist der zur Liebe und in der Liebe Freie;
seine Liebe hat kein Ende, sie ist grenzenlos, sie hort nie auf (I Kor 13,8; R6m 8,35fT) und ist

30 G.Scholem (Und alles ist Kabbala, 1980; Von der mystischen Gestalt der Gottheit,
stw209, 1973) halt die Selbstbeschrinkung Gottes fiir das grundlegende Symbol der spateren
Kabbala, das mit der Erfahrung der spanischen Juden, der Grausamkeit des Exils zusammen-
hingt, die in diesem Symbol auf Gott selbst tibertragen wird.

3! Der Gedanke wurde vor allem vom jiidischen Rabbiner und Philosophen A.J. Heschel in
seiner Darlegung der Gottesverkiindigung der Propheten herausgestellt. Vgl. A.J. Heschel, Die
Prophetie, 1936; ders., Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums, 1980; vgl.
J.Moltmann, a.a. 0., 259ff.; zur Vorstellung vom Leiden Gottes im AT vgl. E. Gerstenberger,
(A.25), 851t

52 ygl. E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, 1977, 82.

53 Vgl. H. Bandt, (A.37), 83ff. Luther hat sicherlich das Leiden Christi am Kreuz zu aus-
schliesslich mit der Siinde des Menschen in Verbindung gebracht, diese Gestalt des Nichtigen
nicht geniigend vom Ubel (Krankheit usw.) unterschieden, weil er im Tode (als Vollendung allen
Ubels) nur der «Siinde Sold» sah. (Vgl. WA 40 111, 513, 25f.; dazu P.Althaus, Die Theologie
M. Luthers, 1963, 339ff.). Das Bése sollte aber von dem Ubel unterschieden werden. Leiden kann
weder nur von der Siinde her erkldrt noch kann die Siinde — wie im Marxismus — nur auf von
Mingeln der Natur oder Gesellschaft verursachte Leiden zuriickgefiihrt werden, wie es im
Anschluss an den Marxismus am deutlichsten U. Hedinger (Wider die Versohnung Gottes mit
dem Elend, 1972) versucht.

34 Vgl. E. Jiingel, Quae supra nos, nihil ad nos, EvTh32 (1972) 197ff.; E. Brunner, Dogmatik
Bd.2, 31972, 217.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 55

eben deshalb allméchtig, d. h. iiberméchtig iiber all das, was Gott auch sonst noch in Beziehung
zum Menschen ist (z. B. Zorn Gottes). Und in eben dieser freien Beziehung zum Menschen leidet
Gott am Bésen, das die Beziehung in Frage stellt, an der Siinde und am Ubel. Gott leidet aus
Liebe, er leidet an der Siinde, die ihm ebenso Miihe und Arbeit macht (Jes 43,24) wie die
Uberwindung des Ubels, der Kampf gegen das Bose. Gott leidet am Menschen und mit dem
Menschen und bewihrt in diesem Leiden seine Treue zu seinem Bundesversprechen. Gott ist
nicht nur ein im Leiden mitgehender, sondern auch ein am Leiden schwer tragender, ein mit-
leidender Gott (Hosea 11,8 ; Hebr 4,15). Wenn Gott leidet, dann «wird er nicht passiv vom Bosen
betroffen, er lasst sich in der Freiheit seiner Liebe betreffen; sein Leiden ist nicht — wie bei uns —
Ausdruck eines Mangels an Sein, sondern Ausdruck seiner Fiille, ja seiner Uberfiille an Liebe».”
Gott leidet also gerade insofern, als er mit seinem Geschdpfin Beziehung steht, weil er in seiner
Liebe treu ist und bleibt und so in Widerspruch tritt zu Siinde und Elend, die diese Beziehung
oder sein Geschopf bedrohen. Der Tod Jesu Christi ist also die besondere Form der Durchset-
zung und die endgiiltige Bewidhrung des Bundes angesichts der Siinde und des Leidens. Das
Leiden bleibt damit Gott nicht dusserlich, es trifft ithn in seiner Selbstbestimmung zum Sein mit
dem Menschen wirklich innerlich, obwohl es in seinem Sein selbst keinen Platz hat. Wire es in
Gottes Sein selbst, dann miisste Gott nicht gegen es kimpfen, dann wére es ewig und notwendig,
in seiner Rétselhaftigkeit auflosbar, in seinem Sinn deutbar und letztlich nicht das von Gott stets
verneinte und bekdmpfte Nichtige. Leiden sollte also nicht ontologisch in ein Welt- und
Geschichtsbild, auch nicht in ein Bild des trinitarischen Gottes selbst eingeordnet werden,>®
denn Gott leidet nicht an sich selbst, sondern er leidet, indem er sich in Liebe zu seinen
Geschopfen in die Situation des Leidens begibt und dem «Nichtigen» darin widerspricht.
«Gott am Kreuz», das war fiir F. Nietzsche eine «schauerliche Paradoxie».’’ Die von ihm
vermutete «furchtbare Hintergedanklichkeit dieses Symbols» °8 besteht in der Umwertung aller
antiken Werte des Schonen und Guten «ins Lebensfeindliche»,>® in der Glorifizierung der
Schwachheit und des Leidens und in einer Erkrankung des Willens zur Macht, zum héheren
Typus Mensch.?° Nietzsche hat zwar — wie kein anderer zu seiner Zeit — den Kern der christ-

>3 W. Kasper (A.13), 192.

36 Vor allem J. Moltmann (Der gekreuzigte Gott, 1972) hat versucht, das Leiden in Gottes
Sein selbst hineinzunehmen: «Gottes Sein ist im Leiden, und das Leiden ist in Gottes Sein selbst,
weil Gott Liebe ist» (ebd., 214, vgl. 1421f.; 179ff.; 214ff.). Zu dhnlichen Tendenzen vgl. auch
E. Jiingel, Unterwegs zur Sache, 1972, 1051f.; W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte, KuD23
(1977) 76ff. Moltmann kritisiert K. Barths nicht konsequent trinitarische Redeweise von Gott.
Barth hingegen geht es nicht um Gottes Sein abgesehen vom Menschen. Er hilt daran fest, dass
Gottes Sein im Bund ist, dass Gott in Bewédhrung dieses Bundes leidet (vgl. KD 111/3, 4171). «Die
Trinitdtslehre Barths ist die Einzeichnung des Versohnungsgeschehens, ...des differenzierten
Zusammenhangs von Kreuz und Auferstehung in den Gottesbegriff» (B. Klappert, Die Aufer-
weckung des Gekreuzigten, 1971, 187). Gott bleibt also nur in der Weise der Negation auf das
Leiden bezogen, wie es in der 6konomischen Trinititslehre festgehalten ist. Das schliesst sicher-
lich ein, dass Gott leidensfahig ist, ohne dass man deshalb das Leiden in einer immanenten
Trinitédtslehre in Gottes Sein selbst hineinnimmt und so erkldrt und es damit «verewigt». Zum
Problem vgl. B. Klappert, Gottverlassenheit Jesu und der gekreuzigte Gott, VuF (1975) 39ff.

37 Werke Schlechta’sche Ausgabe Bd.Il, 1955, 610 u. 781; vgl. dazu U. Eibach, Recht auf
Leben — Recht auf Sterben, 21977, 2581F.

38 Werke Bd. I, 1217.

% Ebda. 1156f.

60 Ebda. 610, 780f., 796fF.



56 U. Eibach

lichen Gotteslehre richtig erkannt; und doch geht es bei der Rede vom gekreuzigten Gott nicht
um eine hintergedankliche Umwertung von Schwachheit und Ohnmacht in Stirke, um einen
Austausch der Lehre von Gott als dem hochsten Sein und Gut und von Gottes Allmacht gegen
die von Gottes Schwachheit und Leiden. Es geht vielmehr darum, wo Gott in dieser Welt zu
suchen und in erster Linie zu finden ist. Dass Gott uns in Jesus Christus primér in der Gestalt des
«leidenden Gottesknechts» (Jes 53) begegnet, bedeutet keine Versohnung Gottes mit dem Elend
der Welt, aber doch, dass Gott zuerst bei denen zu finden ist, die in den Augen der Welt armselig
und schwach sind (Lk 14,21; Mt 5,3 ff.; 1 Kor 15,25 ff.). Gott ist in der Tat besonders im Leiden da
und mit den Leidenden. Zugleich ist das Leiden aber auch insbesondere der Ort der Infrage-
stellung seines Naheseins, der Ort der Anfechtung des Glaubens, der Ort der Erfahrung der
Gottverlassenheit.! Nur so sind die in den Psalmen immer wieder zu lesenden Bitten zu ver-
stehen, dass Gott den Beter nicht verlassen oder vergessen (Ps22,2f.; 77,8 ff.), auf sein Beten und
Schreien horen (Ps 61,21T.; 86,1 u. 7; 88 u.6.), sein Angesicht nicht von ihm wenden (Ps 42 ; 88
u.0.), ihn nicht verstossen moge (Ps 43,2 ; 74,1). Dass Gott am Kreuz selbst leidet, 16st weder das
Ritsel des Leidens noch das Ritsel, das es unserem Vorstellungsvermdgen von Gott auferlegt. Es
deutet das Leiden nicht in seinem Sinn.

Paulus zeichnet zwar unverkennbar eine Analogie zwischen Christusschicksal und Chri-
stenschicksal im Leiden,%2 bezieht in diese Deutung aber nur die meist von Menschen zugefiigten
Leiden in der Nachfolge Christi ein und klammert das physische Ubel « Krankheit» aus dieser
Deutung aus.®® Es ist daher unhaltbar, zu behaupten, seit Jesus seien «Alter, Krankheit und
Hilflosigkeit kein Fluch mehr» und giben sie «dem Leidenden das Vorrecht, durch die zerbre-
chende Gestalt hindurch den leidenden Christus zu zeigen und so mit ihm eine Gestalt zu
werden. Und das bedeutet auch, dass er auf diese Weise sich mit dem eigenen unansehnlichen,
zugrunde gehenden Menschen versshnen darf.»%* Solche in der Tradition der altchristlichen
Mirtyrertheologie®® stehenden Behauptungen verkennen nicht nur die qualitative Differenz
zwischen Christi eigenem Kreuz und dem Kreuz seiner Nachfolger,%° sondern auch, dass das
kreatiirliche Leiden nicht an das Christsein, sondern an das Kreatursein gebundenes Leiden ist,
das in sich keine Bezeugung von Gottes positiver Tat fiir den Menschen sein kann, sondern
allenfalls dessen, was Gott noch zu tun hat, damit er «sei alles in allem» (I Kor 15,28). Es kann
also auch keine Teilhabe an Gottes Leiden am kreatiirlichen Leiden sein, weil Gott nicht an sich,

61 Zur Interpretation des Verzweiflungsschreis Jesu am Kreuz Mk 15,33f. vgl. H. Gollwitzer,
Krummes Holz, 250fF.; J. Moltmann, (A.56), 138ff.; H. Gese, Psalm 22 und das Neue Testa-
ment, ZThK 65 (1968) 1ff.; X. Tilliette, Der Kreuzesschrei, EvTh43 (1983) 3ff.

62 ygl. W.Schrage (A. 25), 155fT,, 1791f.; E. Lohse, Mirtyrer und Gottesknecht, 1963, 1931F.;
E. Giittgemanns, Der leidende Apostel und sein Herr, 1966, 1541F., 323ff,

63 Paulus nimmt nur selten auf das kreatiirliche Leiden Bezug. Dieses Leiden, das dem
Menschen passiv widerfihrt, das er nicht in der Nachfolge Christi bewusst auf sich nimmt, gilt
ithm in Rom 8,18ff. nur als Ursache des Seufzens der Kreatur nach Erlosung. In II Kor 12,7
spricht er von seiner Krankheit als von des «Satans Engel». Sie wird nur deshalb sinnvoll und
tragbar, weil er sie dem Hauptsinn seines Lebens (seinem Missionsauftrag) ein- und unterordnen
kann. Vgl. zur Krankheit des Paulus, K. Seybold, U. Miiller, (A. 23), 148ff.

64 3. Zink, Wie wir beten konnen, 1970, 144.

65 Vgl. H.v. Campenhausen, Die Idee des Martyriums in der alten Kirche, 21964; E. Lohse
(A. 62), 193ff.

66 D. Bonhoeffer, Nachfolge, 1961, 61ff.; J. Moltmann (A. 56), S5ff.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 57

sondern nur an diesem Leiden seiner Kreatur leidet. Es ware daher ein Missverstdndnis, das
Kreuz Christi als ein Symbol dafiir zu interpretieren, dass Schwachheit aus sich heraus in Starke,
Ohnmacht sich in Macht verkehrt, dass das Leiden an sich stark macht, zur sittlichen oder
sonstigen Reifung oder gar zur Vollendung des Menschen fiihren muss, so als gibe es nach dem
Tod Christi kein sinnloses und unertrigliches Leiden, kein Leiden als Fluch mehr, weil er uns ein
Vorbild gegeben hat, wie man im Leiden reift und stark wird.®” Dieser Art ist die Paradoxie des
Kreuzes schon deshalb nicht, weil der Schrei Jesu am Kreuz (Mk 15,33 ff.) nicht im Sinne der
Mirtyrerchristologie als letzte Bewdhrung in der Anfechtung des Leidens, sondern als wirklicher
Verzweiflungsschrei dariiber zu deuten ist, dass das Leiden ins Verlassensein von Gott hinein-
fiihrt.68

Die Anfechtung im Leiden besteht darin, dass es in die Gottverlassenheit hineinfiihren kann,
dass die Angst aufkommt, dass Gott und Mensch geschieden werden (Rom 8,35fT.). Dass das
Leiden zugleich der Ort der besonderen Gottesnihe sein soll, ist im Kreuz Christi darin begriin-
det, dass hier einmal Gott selbst in seinem Sohn leidet, und zum anderen, dass er den in die
Gottverlassenheit des Todes, des wirklichen Getrenntseins von Gott, gestossenen Christus durch
eine gegeniiber dem Kreuz wirklich neue Tat, die Auferweckung von den Toten, aus diesem
Tode zum Leben mit Gott auferweckt hat. Darin zeigt sich, dass das Kreuz sein Ziel in der
Auferweckung von den Toten, in der endgililtigen Vernichtung der Miachte des Nichtigen und der
durch sie nicht mehr angefochtenen vollendeten Gottesgemeinschaft hat. Ohne diese Auferwek-
kung wire das Kreuz lediglich ein Symbol der Ohnmacht, und zwar Gottes und des Menschen,
und ihres Getrenntwerdens im Leiden, nicht aber des Mitgehens, Naheseins und Mitleidens
Gottes. Das besagt, dass die Rede vom mitleidenden Gott christlich nur sinnvoll ist, wenn sie der
Rede von der totenerweckenden Macht Gottes (Rom 4,16 1 Kor 15), von seiner Uberlegenheit
{iber die Michte des Nichtigen ein- und untergeordnet ist.®” Ansonsten wiirde die herkémmliche
Rede von der Allmacht Gottes nur gegen die wenig tréstliche Rede vom ohnmaéchtigen Gott
ausgetauscht, der — weil er ohnmaéchtig ist — ebensowenig hilfreich nahe sein kann wie ein
distanziert tiber den Leiden der Welt schwebender allméchtiger Gott. Das Mitleiden Gottes hat
im Kampf gegen das Leiden und in dem Sieg iiber den Tod sein Ziel, in dem sich auch das
Nahesein Gottes zum Schauen Gottes vollendet.

Die Rede vom Mitleiden Gottes liberwindet die abstrakte Vorstellung von
Gott als dem hochsten Wesen und seiner Allmacht. In ihr geht es um das
Zugewendetsein Gottes zu seinen Geschopfen, um Gottes Menschenfreund-
lichkeit, um sein Beriihrtsein von ihrem Geschick, denn ein Gott, der nicht

67 Diesen Aspekt hat D. Solle (Leiden, 1973) iiberzeugend und einseitig so dargestellt, dass der
leidende Mensch in dem Aussprechen seines Leidens, in der Klage sein Leiden bewiltigt und im
und am Leiden stark wird. «Der Weg fiihrt aus der Isolation des Leidens tiber die Kommuni-
kation in der Klage zur Solidaritit der Verdnderung» (95). In anderer Weise betont vor allem
auch J. B. Metz (Glaube in Geschichte und Gesellschaft, 1977, bes. 921F.), dass Leiden sinnvoll ist,
wenn es als verdndernde Kraft wirksam wird. Die «gefahrliche Erinnerung» des Leidens (176),
das «Gedichtnis des Leidens» (98) dient der Suche nach einer Praxis der Uberwindung des
Leidens, vor allem durch politisches Handeln. Ahnliche Tendenz bei E. Schillebeeckx, Christus
und die Christen, 1977, 65I1fT.

68 Vgl. die oben 11/2 wiedergebenen Ausserungen von des Teufels Fratze und der Hélle.

69 vgl. K.Barth, KD IV/1, 327fF.



58 U. Eibach

mitleiden kann, kann der leidenden Kreatur nicht nahe sein. Dass Gott mit
den Menschen ist, das ist der Sinn des alttestamentlichen Gottesnamens
«Jahwe», «ich bin da» (Ex 3,14), der — weil er einen Namen hat und nicht ein
metaphysisches Prinzip ist — auch anrufbar ist. Das Nahesein Gottes im
Leiden muss nicht minder geglaubt und im Glauben oft gegen die faktische
Erfahrung des Leidens behauptet werden wie die Macht Gottes iiber den Tod
und die Verheissung der Uberwindung allen Leidens. Wenn gerade die Situa-
tion des Leidens der Ort der Anfechtung des Glaubens ist und wenn die
Infragestellung des Naheseins Gottes das physische Leiden um eine «meta-
physische» Dimension radikalisiert, die sich als Gefiihl des absoluten Ver-
lassenseins und der Sinnlosigkeit des Lebens, ja eines Kampfes mit Teufel
und Holle dussern kann,’® dann stellt sich fiir den Seelsorger die Frage, wie
der kranke Mensch diese Erfahrung des Verlassenseins von Gott iberwinden
und das Nahesein Gottes erleben kann und was er als Seelsorger dazu bei-
tragen kann, dass Gott nicht in Dunkelheit verhiillt bleibt. Die vorangegan-
genen theologischen Erlduterungen liber das Mitleiden Gottes dienen nur der
Kldrung, dass das Nahesein Gottes nicht am Erweis seiner (All-)Macht, d. h.
dem Schwinden der Krankheit, der Besserung des Zustands abzulesen ist,
dass Gott vielmehr auch und gerade in der Schwachheit da ist (II Kor 12,9).
Die bloss begriffliche Behauptung, dass Gott ein mitleidender Gott ist, und
der Versuch, diesen Gedanken ins Denksystem des kranken Menschen zu
vermitteln, hilft selten wirklich weiter, nicht zuletzt auch deshalb nicht, weil
die Vorstellung von der Allmacht Gottes so stark und tief verwurzelt ist und
sich auch mit dem Wunsch nach Heilung verbindet, dass die Behauptung,
Gott sei gerade im Leiden da, oft nur schwer Anklang findet und mit der
Aufforderung der Ergebung ins Leiden verwechselt wird. Aber was hilft es
schon, wenn sich das Leiden in eine Vorstellung von Gott denkerisch inte-
grieren ldsst, wenn Gott selbst sein Nahesein im Leiden jedoch nicht erweist.
Es wire dann nur eine andere Form der Sinndeutung des Leidens, eine Art
Theodizee, wie sie in rationalen Denkakten geleistet oder bestritten werden
kann. Solcher Sinndeutungen des Leidens bedarfes erst dann als «Menschen-
werk», wenn die Erfahrung der gniddigen Ndhe Gottes ausbleibt oder wenn
der Glaube bereits vor der bestehenden Leidenssituation zerbrochen ist oder
iiberhaupt nie vorhanden war. In der existentiellen Anfechtung eines noch
bestehenden Glaubens oder fiir die Hinflihrung zum Glauben in der Zeit des
Leidens sind sie meist wenig hilfreich.

70 Gerade die Dunkelheit der schlaflosen Nacht ist dazu angetan, in der Einsamkeit diese
Dimension der Anfechtung zu erleben.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 59

II1. Seelsorge als Hilfe zur «Sprache des Leidens» auf Gott
hin und zu Gott

Seelsorge soll gerade in bezug auf Ausserungen, die den Zusammenhang
zwischen Gottesvorstellungen und Leiden ansprechen, auf dem Hintergrund
eines theologisch verantwortbaren Redens von Gott geschehen. Der Seelsor-
ger hat zundchst einmal die Sprache der leidenden Menschen auf ihren mit-
unter verborgenen theologischen Sinn hin abzukldren. Bei dieser Priifung der
«religiosen» Sprache geht es einmal darum, unnotigerweise belastende reli-
giose Vorstellungen abzubauen oder wenigstens nicht zu verfestigen, wie es
etwa der Gedanke sein kann, dass die Krankheit Strafe Gottes sei. Zum
anderen geht es auch um die Wahrheitsfrage, um das rechte Reden des Seel-
sorgers von Gott angesichts des Leidens in der von ithm frei formulierten oder
aus der Tradition und Literatur libernommenen Sprache. Der Seelsorger
kann sich von dieser «theologischen Sprachpriifung» nicht dispensieren. Sie
bleibt eine notwendige Aufgabe nicht nur der Predigt, denn auch das seel-
sorgerliche Reden bedarf der Klarheit, einmal um nicht theologisch unbe-
griindete seelische Belastungen hervorzurufen, zum andern aber auch, um
Gottes Handeln und Verheissungen so anzusagen, dass eine Beziehung des
leidenden Menschen zu Gott er6ffnet wird. Deshalb ist es auch entscheidend,
wie und in welchen Sprachformen in der jeweils konkreten Situation recht von
Gott gesprochen wird. Unbestreitbar kann es in der Situation weit verbreiteter
Gottlosigkeit auch wesentlich sein, die im Theodizee-Problem formulierten
Fragen in logischer Begriffssprache anzugehen und Sinndeutungen des Lei-
dens vorzunehmen, doch stdsst man dabei — wie unsere Darlegungen zeigten —
auf Probleme, die mittels eines Denkaktes gar nicht zu kldren sind. Vor allem
aber erdffnet solches Reden iliber Gott selten den Weg zur heilsamen Erfah-
rung des Naheseins Gottes im Leiden. Wenn sich die Frage nach der Bezie-
hung zwischen Gott und der leidenden Kreatur als spekulatives Problem
tiberhaupt nicht denkerisch 16sen lisst, dann gehort sie nicht in das Reden
tiber Gott, sondern in das Reden zu und mit Gott. Dies ist wenigstens die
Antwort, die die Konfessionen des Jeremia, die Psalmen und das Buch Hiob
geben. Bei ihnen wird die im Theodizee-Problem formulierte Frage aus dem
unmittelbaren Erleben des Leidens heraus und nicht als spekulatives Pro-
blem angegangen, nicht zuletzt weil ihnen die neuzeitliche Infragestellung
Gottes fremd ist. Dies liesse sich z. B. an einem Vergleich des Buches Hiob mit
F. Dostojewskijs Erzdhlung «Der Grossinquisitor» in seinem Roman «Die
Briider Karamasow» zeigen.

So konsequent, wie Hiob sich gegen jede Sinndeutung des Leidens durch
seine Freunde wehrt, so konsequent halt er daran fest, dass das Leiden in die



60 U. Eibach

Beziehung zu seinem Gott hineingehort, so dass er sein Leiden in Klage und
Anklage vor Gott bringt. Und gerade in diesem Sprechen und aufgrund dieses
Sprechens widerfahrt ithm die Erkenntnis, dass sein Erloser lebt, und die
Antwort der Gottesbegegnung. Daher wird man sagen konnen, dass selbst bei
Hiob und erst recht in den Psalmen und im NT alle Klage noch von dem
Wissen um den Sieg Gottes und daher auch vom Lob Gottes umfangen ist,
dass deshalb aber auch bei Gott in der Klage, die sich bis zur Anklage steigern
kann, Protest gegen das Leiden und Gottes Verborgensein im Leiden einge-
legt werden darf. Das Wissen um die «Allmacht» Gottes unterdriickt die
Klage nicht, weil Gott aufgrund seiner Verheissungen als der dem Menschen
zugewandte Gott geglaubt und bei seinen Verheissungen behaftet werden darf
(Ps 77,9). Das Wissen um das Herrsein Gottes iiber die Welt und die
Geschichte erlaubt die Steigerung der Klage bis hin zur Anklage (Jes 38,12 ; Ps
77,8.11; Ps 88), sofern der leidende Mensch «nur wirklich zu Gott redet»’!
und darin Gottes Zuwendung und Eingreifen erfleht. Und solange der
Mensch dies noch tut, ist er immer noch auf Gott ausgerichtet, fiihlt er sich
nicht total von ihm geschieden, nicht in seinen Leiden total isoliert und nur
auf sich selbst und seinen Schmerz bezogen (vgl. jedoch Ps 88). Letztlich ist
alles Klagen bis hin zum Anklagen Gebet, Anrufungund Herbeirufung Gottes
und seines Reiches.

Wenn die im Leiden aufbrechenden Fragen nach dem Sinn des Lebens und
nach Gott letztlich nur im Reden zu Gott und in der Erfahrung der Zuwen-
dung Gottes zum Menschen eine Antwort finden kénnen, dann ist damit
auch fiir die Seelsorge am leidenden Menschen eine Zielangabe gemacht. Die
Seelsorge hatte ihr Ziel darin, den leidenden Menschen dazu zu ermuntern
und auch zu befahigen, seine Leidenserfahrung zu Gott hin auszusprechen,
sich in seinem Leiden an Gott zu wenden, und sie hitte zugleich zu versu-
chen, ihm die gniadige Nihe des mitleidenden Gottes und seine Verheissung
des Sieges liber das Leiden, also — wie M. Luther es ausdriickte — Christus vor
Augen zu malen. Dies kann zunachst dadurch geschehen, dass der Seelsorger
in mitmenschlicher Weise dem leidenden Menschen nahe ist. Bliebe es dabe,
so konnte dieses Dasein auch deshalb sprachlos sein, weil die im Leiden
erfahrene Ohnmacht sprachlos macht. Wie wir andeuteten, 16st jedoch auch
das Fehlen von Sprache Ohnmacht aus. Solches sprachloses «Da-sein» ist
nicht damit theologisch zu rechtfertigen, dass Gott selbst sich in die Ohn-
macht des Leidens der Kreatur inkarniert hat, denn — wie wir sahen — ist die
Rede vom leidenden Gott grundsitzlich von der Behauptung der Ohnmacht

71 M. Buber, Der Glaube der Propheten, 1950, 237.
72 ygl. die Hinweise zum Bittgebet in 11/2/c.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 61

Gottes, die als Konsequenz die Rede vom Tode Gottes nach sich zieht, zu
unterscheiden. Die Rede vom Leiden Gottes legitimiert nicht die Schwiche,
sondern meint die Macht der Liebe Gottes, die Beziehung zwischen Gott und
Mensch gerade im Leiden stiftet und so aus der Ohnmacht, der Isolierung und
der Sprachlosigkeit befreit. Vor allem aber ermutigt das sprachlose Da-sein
den leidenden Menschen nicht zur eigenen Sprache des Leidens zu Gott hin.
Diese ist nicht nur deshalb wesentlich, weil eine Bewiltigung des Leidens
nicht zuletzt mittels des sprachlichen Ausdrucks von Leidenserfahrungen
geschieht, sondern auch deshalb, weil in dem Sprechen auf Gott hin sich die
Erfahrung der Nédhe Gottes, dass er hort und da ist, ereignen kann und so das
Isoliertsein im Leiden auf Gott hin aufgebrochen wird, wie es vor allem in den
Psalmen deutlich wird.

Solches Aussprechen des Leidens, die Klage des Leidens auf Gott hin ist
sicherlich zu unterscheiden vom «Jammern», in dem der Mensch ganz auf
sich und seine Krankheit fixiert ist und gar keine Wendung nach aussen
vollziehen kann, sondern mit sich und seinem Elend allein in der Selbstiso-
lation bleibt, wie sie nicht zuletzt in der Depression in Erscheinung tritt.”* Das
immer gleichsinnige Jammern iiber die Krankheit kann freilich auch darin
seinen Grund haben, dass keine andere Sprache des Leidens mehr eingeiibt
und zuhanden ist. Schon diese Sprachverarmung ist eine Herausforderung an
den Seelsorger, dem leidenden Menschen andere und hilfreichere Sprach-
formen des Leidens anzubieten, ihm eine, durch das Sprechen befreiende
Sprachform der Klage vorzusprechen, mit ihm in entsprechender Weise zu
Gott zu beten, das Klagegebet nicht zu unterbinden, es vielmehr gerade zu
einer wirklichen Klage vor Gott zu gestalten. Das Recht auf Klage hat im
Widerspruch Gottes gegen die Michte des Nichtigen, im Bekenntnis zur
Uberlegenheit Gottes iiber sie und in der Verheissung seines Reiches seinen
Grund. Die Unterdriickung der Klage in der Christenheit, vor allem durch
den Einfluss des griechischen Gottesbildes, hat dazu gefiihrt, dass der Seel-
sorger — ausser in den Psalmen — nur auf wenige hilfreiche literarische Zeug-
nisse zuriickgreifen kann, an denen er eine eigene Sprache des Leidens aus-
bilden und die er auch dem leidenden Menschen anbieten kann. Das Fehlen
einer Sprache des Leidens macht sich deshalb auch besonders im Fehlen der
Sprache der Klage bemerkbar. Auf dem Hintergrund des herausgestellten
Gottesbildes, das das Recht auf Klage nicht unterdriickt, sondern gerade zur
Klage befreit, bediirfte die Seelsorge in Anlehnung an die noch immer hilf-
reiche Sprache der Klage in den Psalmen des der heutigen Zeit und Sprache
angemessenen «Sprachgewinnsy.

73 ygl. U.Eibach, Depression und Glaube (A. 27), 2.



62 U. Eibach

Die Klage ist an sich auf die Herstellung einer Beziehung zu einem Du, zu
dem hin man klagt, und so auf Antwort angelegt. Sie hat — von Grenzfallen
abgesehen (z.B. Ps 88; Jes 38,11-26) — nicht monologischen, sondern dialo-
gischen Charakter.”* Die «Klage bleibt nicht bei den korperlichen Qualen
und Leiden stehen. Vielmehr beklagt sie in dem Zustand des Krankseins die
Gottverlassenheit, die Gottesferne, die sich fur sie darin ausdriickt».” Das
Klagen und das klagende Fragen sind in sich selbst aber noch nicht die
Uberwindung dieser Gottverlassenheit; sie sind noch nicht die Antwort, sie
bringen sie auch nicht von selbst.

Zwischen der Klage und dem Umschwung zum «Dennoch» des Glaubens oder gar dem
Dank fiir die Erfahrung der rettenden Zuwendung Gottes hat man sich bei vielen Psalmen den
Zuspruch, das Reden des Priesters und die Erfahrung des Lobes Gottes in der Gemeinde zu
denken, die dem Klagenden neue Zuversicht, neue Gewissheit der Gegenwart Gottes, die
Zuwendung seines Angesichts vermittelt, ja deren Lob ihn selbst vom Blick auf sich selbst
wegreisst und ihn ins Lob des rettenden Handelns Gottes in der Geschichte Israels und im
Erleben anderer einstimmen lésst. Oft ist es die Erinnerung an die grossen Taten Gottes in der
Geschichte oder in der Schopfung, daran, dass dem Gott Israels keiner gleicht (Ps 86,81T.;
77,121F.; 102 u.d.), die dem Beter neue Zuversicht und den Blick auf Gottes «Angesicht» neu
erdffnet.’® Die Freunde Hiobs, die von dem Elend des Hiob so betroffen waren, dass sie sieben
Tage lang schweigend bei ihm sassen, fanden nach diesem Schweigen nicht zum rechten Reden,
weil sie den Versuch einer Theodizee unternahmen und so Hiob auf der Grundlage des Dogmas,
dass Leiden Strafe Gottes fiir offene oder verborgene Siinden sei, nur auf'sich selbst zurtickwar-
fen, ihm also nicht den Blick auf Gottes Barmherzigkeit und Treue eréffneten.

Der Gottesgedanke, in dessen Mittelpunkt der mitgehende und mitlei-
dende und der gegen das Leiden kimpfende Gott steht, kann letztlich nur «als
Erzihlung von Geschichte gedacht werden... Der Menschlichkeit Gottes
vermag der Mensch sprachlich nur dadurch zu entsprechen, dass er sie stets
aufs neue erzdhlt. Er erkennt damit an, dass Gottes Menschlichkeit auch als
geschehene Geschichte nicht aufhort, geschehende Geschichte zu sein»,”’

74 Schon der Hiob-Dichter hat erkannt, dass weder Reden noch Schweigen an sich den
Schmerz lindert: «Rede ich, mein Schmerz wird nicht gelindert, und schweige ich, was weicht
von mir?» (16,6). (Vgl. F. Horst, Hiob I, BK XVI/1, 1968, 246f.). Entgegen D. Sélles Darstellung
ist die Klage selbst nicht schon die befreiende Uberwindung des stumm machenden Leidens. Vgl.
insgesamt K.Seybold, Das Gebet des Kranken im Alten Testament BWANT 99 (1973);
O. Fuchs, Die Klage als Gebet, 1982 ; A. Heschel, Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen
zum Gebet und zur Symbolik, 1982.

5 K.Seybold, (A. 23), 43f.

76 Dabei sollte nicht verkannt werden, dass dem Umschwung in die Erfahrung des «Den-
noch» des Glaubens und das Lob nur in den wenigsten Psalmen eine wirkliche Heilung bzw.
Errettung aus dem Elend zugrunde liegt (Ps 22), sondern meist nur die aus dem Zuspruch
resultierende neue Gewissheit, dass «Gott» trotz des Leidens auch im Leiden da ist (Ps 13; 102
u.0.).

T E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, 1977, 414f. Auf die Nowendigkeit einer «narra-
tiven Theologie» gerade angesichts des Leidens hat zuerst J.B.Metz (Kleine Apologie des



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 63

dass Gott nicht aufhéren will, im Leiden nahe zu sein und aus dem Leiden zu
erretten. So eroffnet das Erzdhlen der Geschichte Gottes Hoffnung auf Gottes
Zukunft und den Blick auf Gott, der auch neue Moglichkeiten des Lebens und
des Verstehens seiner selbst schafft, der den Menschen vor allem von dem
Fixiertsein auf sich und seine Krankheit befreit, schon allein dadurch, dass
das Erzidhlen den Menschen mit seiner Krankheit einordnet in die Geschichte
des Leidens anderer, ihres Durchlebens des Leidens oder ihrer Errettung
durch Gott. So wird dem leidenden Menschen auch zum «Subjektsein» vor
Gott verholfen.

Dem theologischen Verstandnis von Sprache geht es also nicht nur—wie in
der Hermeneutik — darum, dem Menschen Verstehens- und Sinndeutungs-
moglichkeiten seiner Existenz anzubieten, und auch nicht nur darum, dass
die Sprache Beziehungen zwischen einem Ich und einem Du schafft und so
die Anteilnahme am personlichen Geschick des anderen ermdoglicht. Die
Sprache gilt vielmehr auch als Trager und Vermittler dessen, wovon sie redet,
einer Wahrheit, die die Ich-Du-Beziehung nochmals auf den hin transzen-
diert, an dessen Taten und heilsame Gegenwart der Seelsorger erzdhlend
errinnern soll. Indem er die Erfahrungen des Leidens anderer und ihre Erfah-
rungen Gottes im Leiden und damit auch die Taten Gottes und seine Ver-
heissungen kundmacht, will er nicht nur Sinndeutungen des Leidens durch
andere als Identifikationsmdglichkeiten anbieten, sondern rechnet er damit,
dass sich dem leidenden Mitmenschen die heilsame Gegenwart und das
Mitgehen Gottes selbst im Leiden so erschliesst, dass er in seinem Leiden in
Beziehung zu Gott versetzt wird und so seine Empfindungen gegeniiber dem
Du Gottes im Gebet aussprechen kann.”

Erzdhlens, in: Concilium9 [1973] 334ff.; jetzt enthalten in: ders., Glaube in Geschichte und
Gesellschaft, 1977, §12) aufmerksam gemacht. Vgl. E. Schillebeeckx (A.67), 679. Zur narrativen
Theologie vgl. G. Baudler, Wahrer Gott und wahrer Mensch. Entwiirfe zur narrativen Christo-
logie, 1977; B.Wacker, Narrative Theologie, 1977. Vgl. in bezug auf die Seelsorge H. Tacke,
Glaubenshilfe als Lebenshilfe, 1975, 771f.

78 Das «Formular» der Klagepsalmen (Anrufung des Namens Jahwes, Klage und Elend-
schilderung, Bitte, Vertrauensidusserung, Gewissheit der Erh6rung) kann durchaus ein auch fiir
die heutige Zeit noch anregendes «Schemax sein, das mehr geeignet ist, subjektives Empfinden
im Leiden auszudriicken als zu unterdriicken. Ubernimmt der Seelsorger die Psalmgebete direkt
oder lehnt er sein Gebet daran an, so sollte allerdings zwischen Klage (Elendsschilderung) und
Bitte einerseits und Zusage des Naheseins Gottes und die Erhorung durch Gott (bzw. der
Bestidrkung des Vertrauens) andererseits auch im Gebet eine Zdsur liegen, die der Klage genii-
gend Raum gibt, sie gegebenenfalls im Gesprach noch weiter aufarbeitet. Nur so wird verhindert,
dass die Klage nicht ernst genommen wird und gleich durch den Zuspruch «zugedeckt» wird.
Dies entspricht meist einem Bediirfnis des Seelsorgers, jedoch nicht der Erfahrung, die hinter den
Klagepsalmen steht. In ihnen ist der Klage «Zeit» eingerdumt, ehe es zum Umschwung in die
Zuversicht des Naheseins Gottes kommt. Vgl. Lit. A.74.



64 U. Eibach

Es ist nicht zufillig, dass M. Buber erkannte, dass das Erzdhlen der Geschichte Gottes
grundlegend fiir eine Begegnung mit dem biblischen Gott ist, der sein Sein im Bund mit dem
Menschen bewihrt, und dass er dies auch als den wesentlichen Sinn der von ihm gesammelten
«Erzihlungen der Chassidim» herausstellte.”” Mit dem Erzihlen der Taten Gottes, seiner Ver-
heissungen und der Erfahrungen mit Gott im Leiden ergibt sich fiir den leidenden Menschen die
Moglichkeit, dass er seine Leidenssituation auf Gott hin transzendiert, dass er Gottes Dasein und
Mitsein in und trotz des Leidens glaubt und dass er es im Spiegel dieser Geschichten und Sprache
selbst lernt, sein Leiden in bezug auf Gott auszusprechen, sei es in den ihm mit den iiberlieferten
sprachlichen Zeugnissen angebotenen Worten, sei es in selbst formulierter Sprache. Dabei kann
es sehr hilfreich sein, wenn der Seelsorger dies zunichst stellvertretend fiir den Kranken und mit
ihm tut, wenn er ihn dann auch ermuntert, es selbst zu tun, und wenn er ihm dazu auch
entsprechende Texte an die Hand geben kann. Auf diese Weise hilft der Seelsorger, dass der
leidende Mensch eine Sprache fiir sein Leiden gewinnt, in der er sein Leiden ausdriickt, nicht
zuletzt in der direkten Rede zu Gott, die die Erfahrung der Zuwendung und des Mitseins Gottes
im Leiden nach sich ziehen kann.

Sicher hat es der Seelsorger auch durch eine noch so eindrucksvolle Spra-
che nicht in der Hand, das Ereignis einer Begegnung mit Gott und den
Glauben an das Mitgehen Gottes im Leiden herbeizufiihren, nicht einmal,
dass der horende Mensch das Aussprechen seines Leidens auf Gott hin wagt,
aber auch nicht, dass er in den erinnernd erzdhlten Erfahrungen des Leidens
anderer einen Sinn fiir sein eigenes Leiden findet und dass er sein Leiden auf
diese Weise besser ertragen kann. Diese Unverfiigbarkeit Gottes und der
Wirkung des Wortes entbindet den Seelsorger freilich nicht von der Aufgabe,
eine der Situation des Leidens angemessene hilfreiche eigene Sprache zu
finden und einzuiiben und sie dem leidenden Menschen als Hilfe anzubieten.
Zu diesem Zweck liesse sich nicht nur aus der biblischen Uberlieferung,
sondern auch aus der jiidischen, nicht zuletzt auch aus der chassidischen, aber
auch aus dem christlichen Liedgut, den Gebeten und aus der Erbauungsli-
teratur und aus Biographien von «Zeugen des Leidens» vieles finden, das der
Erinnerung und der Weitergabe wert ist, weil sich darin Erfahrungen im
Leiden niedergeschlagen haben, die noch heute die Seele vieler leidender
Menschen anzusprechen und zu bewegen vermdgen. So gesehen hat sich der
Seelsorger auch als « Traditor» von Leidens- und Gotteserfahrungen im Lei-
den zu verstehen. Dies — wie auch das eigene Erzdhlen und Sprechen -
schliesst freilich die Aufgabe ein, die tiberlieferte und die eigene Sprache und
die Sprache der kranken Mitmenschen theologisch auf die « Wahrheit» der in
ithnen enthaltenen Aussagen iliber das Leiden, Gott, den Zusammenhang von
Gott und Leiden usw. zu priifen, die Sprachformen gegebenenfalls zu ver-
andern und fiir die jeweilige Situation geeignet zu machen. Auch beim

79 M. Buber, Erzihlungen der Chassidim, 1948, Einleitung 15ff.; vgl. St.Kepnes (A.11),
393fT.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 65

Erzahlen kann man nicht darauf verzichten, sich eine theologisch-begriffli-
che Klarheit tiber das zu schaffen, was man erzdhlen will, und das Erzdhlen
entsprechend zu kontrollieren und gegen Missverstindnisse zu schiitzen.®
Dies ist nicht nur gegeniiber der iiberlieferten «Erbauungsliteratur»®!, son-
dern auch gegeniiber der eigenen Sprache und der religiosen Sprache der
leidenden Menschen notwendig, denn diese ist — wie wir sahen — auch von
theologisch problematischen Gottesbildern bestimmt, die weder theologisch
wahr noch fiir das Ziel der Seelsorge, im Leiden die befreiende Beziehung zu
Gott zu ermdglichen, hilfreich sind. Deshalb bleibt eine theologische Kli-
rung und Priifung der Sprache in der Seelsorge unerlasslich.

Ulrich Eibach, Bonn

80 ygl. E.Jiingel, Gott als Geheimnis, 414.

81 Die gerade in der religidsen Traktatliteratur weitergegebenen Anschauungen von Krank-
heit und Gottes Absicht mit ihr sind im Lichte einer theologischen Kritik mitunter unhaltbar
(vgl. J.Brenning u.a., Leid und Krankheit im Spiegel religiGser Traktatliteratur, ThPr7 (1972)
3021T), doch sollte man auch die vor allem in vielen Sterbeliedern enthaltene Symbolsprache
nicht nur nach rational-theologischen Gesichtspunkten beurteilen (vgl. H.Chr. Piper, Ars
moriendi und Kirchenlied, JLH19 (1975) 105f%.).



	Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes : Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet

