
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 1

Artikel: Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes :
Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet

Autor: Eibach, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprache leidender Menschen und der Wandel
des Gottesbildes

Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet.

I. Leidenserfahrungen und Sprache des Leidens

1. Soziale Wandlungen und die Sprache des Leidens

Die Erfahrung von Leiden wird immer weniger in einer religiösen Sprache
ausgesprochen. Es ist nicht zufällig, dass die bis in die Neuzeit weit verbreitete
Literatur zur Kunst des Sterbens mit dem Aufkommen aufklärerischen Denkens

und der naturwissenschaftlich-technischen Medizin allmählich
verschwindet. Hilfe zur Bewältigung der Krankheit wird nun immer weniger von
religiösen Traditionen und immer mehr von der Medizin erwartet, auf die
sich die Hoffnungen fortschrittsgläubiger Menschen zunehmend in
pseudoreligiöser Weise richten. Der Gebrauch religiöser Trostliteratur1 und Sprachformen

gilt als Zeichen von Unaufgeklärtheit, die nur in die noch nicht von
naturwissenschaftlichem Denken und der Medizintechnik geprägte
Atmosphäre der Hospize des vorindustriellen Zeitalters passen. Diese sahen ihre
Aufgaben noch darin, für das ewige Heil und das irdische Wohl der Menschen

zugleich zu sorgen. Im vortechnischen Zeitalter konnte man nicht der Fiktion
einer Bewältigung des Leidens und des Sterbens durch technische Mittel
erliegen.

Daran, dass diese «Trostliteratur» heute keinen breitenwirksamen Ein-
fluss mehr ausübt, ist trotz der gegenwärtigen Flut moderner religiöser
Literatur nicht zu zweifeln. Dies ist einmal ein Hinweis darauf, dass der Gottesglaube

seine bestimmende Kraft verloren hat, und zum anderen Zeichen für
eine zunehmende Privatisierung der Bereiche um Krankheit, Altern und
Tod, d.h. ihrer Verdrängung aus dem öffentlichen Leben in die gut
abgeschirmten Bereiche der Kranken- und Pflegeinstitutionen. Dies hat zur Folge,
dass der Mensch heute oft nicht eher mit diesen Bereichen des Lebens
konfrontiert wird, bis sie ihn selbst treffen.2 Dies ist ein Novum des heutigen
gesellschaftlichen Lebens. Dem entspricht es, dass der Mensch kaum noch in
der realen Begegnung mit leidenden Menschen auf die Zeit seines eigenen
Leidens emotional vorbereitet wird und dass er deshalb auch keine Sprach-

1 Sie scheint im katholischen Bereich heute noch verbreitet zu sein und dort mitunter an die

Stelle zu treten, die in evangelisch(-pietistischen) Kreisen die Bibel einnimmt.
2 Vgl. U.Eibach, «Der verdrängte Tod», ThB6 (1975) 193fT.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 35

formen mehr ausbildet, die der Situation schweren Leidens angemessen sind
und die eine Kommunikation angesichts schweren Leidens möglich machen ;

denn solche Sprachformen werden nur selten erst in der jeweils gegebenen
Leidenssituation ausgebildet, sie sind vielmehr durch die Tradition vorgegeben

oder im Laufe des Lebens geprägt und angeeignet. Der Verlust einer

angemessenen allgemeinen und individuellen Sprache des Leidens ist ein
Indiz dafür, wie sehr alle Formen schweren Leidens aus den öffentlichen
Lebensbereichen verdrängt sind.

Nicht zuletzt der Verlust dieser Sprache vereinsamt den Menschen zusätzlich,

einmal, weil er für sein Leiden, seine Gefühle keine adäquate Sprache

zur Verfügung hat und - wenn er sie hätte - sie von den anderen vielleicht
nicht genügend verstanden würde, zum anderen, weil die Besucher keine dem
Leiden angemessene Sprache mehr haben, sie also oft nur oberflächlich
kommunizieren können. So bleibt, selbst nach Besuch von vertrauten
Angehörigen, oft eine Leere und Traurigkeit zurück, die mit der Enttäuschung
über das misslungene Gespräch mit dem Arzt nach einer Visite zu vergleichen

ist, wenn dieser sich der objektivierenden medizinischen Fachsprache
bedient, die die Patienten schon allein deshalb nicht selten zusätzlich
beunruhigt, weil sie sie nicht verstehen, und mit der - wenn sie sie verstehen - die
seelischen Probleme von Menschen nicht erfasst und beantwortet werden
können.3 Diese Fachsprache und die tabuisierende und mitunter auch
ironisierende Krankenhaussprache dient nur dem Personal und schützt es vor
den unangenehmen Fragen der Patienten, indem man durch sie den Schein
der Macht über schwere Krankheit und Sterben aufrechtzuerhalten versucht.
Durch solche Sprache wird in dem aufMacht über Krankheit, ja den Tod hin
organisierten Krankenhausbetrieb oft nur die Ohnmacht gegenüber der allzu
häufigen Übermacht der Krankheit von Menschen überspielt.

Schweres Leiden macht ohnmächtig, und in der Ohnmacht verschlägt es

dem Menschen die Sprache, sowohl dem Kranken als auch denen, die ihm
begegnen. Andererseits kann das Fehlen einer angemessenen Sprache nicht
nur peinliche Situationen auslösen, sondern auch in Ohnmacht versetzen.

3 Es handelt sich dabei - nach den Unterscheidungen von P.Watzlawick u.a. (Die
menschliche Kommunikation, 1969, 61 ff.) um eine, auf die Mitteilung von Tatsachen
ausgerichtete «digitale Kommunikation», die die Sprache so aufdie Sachebene reduziert, dass sie auch

Computern eingegeben werden kann. Davon ist nach Watzlawick die «analoge Kommunikation»

zu unterscheiden, bei der es um Beziehungen geht und in der die Sprache Ausdruck von
subjektiven Befindlichkeiten ist, in der sie deshalb auch Appellcharakter hat. Diese ursprünglichere

Sprachform ist nicht, wie die digitale Sprache, auf die Sachebene beschränkt und auf
Abstraktion ausgerichtet, sondern bedient sich nicht zuletzt der Sprache der Bilder, Gleichnisse
und Symbole, in denen sich Empfindungen und Erlebnisse gleichnishaft (analog) mitteilen
lassen. Der Leidensituation kann nur eine solche Sprache angemessen sein.



36 U. Eibach

Die Bewältigung von Ohnmachtsgefühlen hat es also nicht zuletzt mit der
Gewinnung von Sprache zu tun, die - wenn es dabei nicht hauptsächlich um
die Abwehr von aufkommenden eigenen Ohnmachtsgefühlen geht - bei
meinem Gegenüber ankommen und ihn aus seiner Ohnmacht ein Stück
befreien und zum Sprechen befähigen kann.

Der Seelsorger nimmt teil an der allgemeinen Sprachverarmung und
Sprachlosigkeit gegenüber den Leidenssituationen des Menschseins. Für den

seelsorgerlichen Umgang mit Kranken wirkt es sich dabei insbesondere negativ

aus, dass unabhängig von den schon je nach der Sozialisation usw. recht
unterschiedlichen Sprachformen die religiöse Sprache kaum noch vertraut ist
und so keine die Kommunikation erleichternde und verbindende Sprache
mehr darstellt. Gegenseitiges Verstehen ist nicht zuletzt an eine solche

gemeinsame Sprache gebunden. Kann man diese nicht mehr voraussetzen, so

bedarf es oft mehrerer Gespräche, um überhaupt zu einer Verständigung zu
kommen. Die religiöse Sprache, die im Alltag kaum gesprochen oder auch
peinlichst vermieden wird, stellt sich auch bei denen in derZeit der Krankheit
nicht mehr selbstverständlich als hilfreiche Sprache wieder ein, die sie noch
durch Elternhaus, Unterricht usw. erlernt, sich ihrer aber danach nicht mehr
bedient haben. Bei den älteren Generationen, die die überwiegende Zahl der
Patienten ausmachen, kann man zu einem grossen Teil voraussetzen, dass die

religiöse Sprache noch verstanden wird. Der Besuch eines Seelsorgers wirkt
auf sie dann mitunter wie eine Einladung, sich der religiösen Sprache
zunächst zögernd und dann offen zu bedienen.4

In Zukunft wird eine im Elternhaus, im christlichen Gemeindeleben, im Religionsunterricht
erworbene religiöse Sprache jedoch für immer weniger Menschen eine verständliche Sprache
sein. Ein nicht unerheblicher Teil der religiösen Sprache ist bezogen auf die mit Krankheit und
Sterben aufbrechenden Krisensituationen des Lebens. Während ältere Menschen das erlernte

religiöse Gedanken- und Sprachgut nicht selten verinnerlicht haben, so dass es in Krisenzeiten zu
reaktivieren ist, haben nur noch wenige junge Menschen überhaupt religiöse Texte erlernt,
geschweige denn so verinnerlicht, dass sie in Krisenzeiten aufsie zurückgreifen und in ihnen eine

Hilfe finden können. Wenn man bedenkt, dass sich in vielen biblischen Texten, in Liedern,
Gebeten und religiösen Schriften Erfahrungen des Leidens und seiner Bewältigung niedergeschlagen

haben, die auch heute noch in ähnlicher Weise gemacht werden, so ist es ein
unverzeihlicher Mangel des Religionsunterrichts, wenn solche Texte in keiner Weise mehr bekannt
gemacht, erlernt und verinnerlicht werden, denn es ist eine sattsam bekannte Tatsache, dass in
Krisenzeiten kaum neue Inhalte erlernt werden können, sondern dass das trägt, was im Leben

4 Vor Herzoperationen hört der Verfasser des öfteren Formulierungen wie die : « Da hat auch
noch ein Höherer seine Hand im Spiel. Wenn der es nicht will, dann klappt es sowieso nicht.»
Antwort Seelsorger: «Sie meinen, dass Gott Ihr Leben in seiner Hand hält und das Ende letztlich
bestimmt.» Antwort Patient: «Genau! Es hätte bei dem Herzinfarkt ja genauso mit mir zu Ende
sein können; nein, unser Leben ist bestimmt; Zufall gibt es da nicht.»



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 37

angeeignet wurde und sich auch dort schon als lebenbestimmendes Wort bewährt hat.5 Es reicht
also nicht aus, im Religionsunterricht usw. die Leiden verursachenden Krisen des Lebens in
einer theoretisch abstrahierenden Sprache zu reflektieren. Auf diese Weise lässt sich weder die

existentiell betroffen machende Begegnung mit den Bereichen um Krankheit und Tod ersetzen

noch erst recht nicht eine in diesen Krisenzeiten wieder zu belebende hilfreiche Sprache erlernen.6

2. Sprachlosigkeit und Sprache in der Seelsorge

an leidenden Menschen

Beim Blick in die Psalmen entdeckt man bald, dass die Sprache des

leidenden Menschen die direkte Rede, der Dialog von Menschen mit sich selbst,
mit anderen und mit Gott ist, der aus der Tiefe der Seele aufsteigt und in
entsprechender Dynamik sich ausdrückt. Der Pfarrer hat diese Sprache in
seiner Ausbildung nicht gelernt. Die theologische Fachsprache ist ebensoweit
wie die medizinische Fachsprache von der Erfahrung und der Sprache des

Leidens entfernt. Der eigentliche Sitz im Leben dieser Sprache ist die gelebte

Frömmigkeit, das geistliche Leben. Aus ihm, seiner Anfechtung und Bewährung

in der Zeit des Leidens erwächst diese Sprache und geht von ihm aus -
nicht zuletzt vermittelt durch die religiöse Dichtung und Literatur - ins
allgemeine religiöse Sprachgut ein. Jeder Seelsorger wird irgendwann
verspüren, wie wesentlich es ist, dass er auf diese tradierte biblische und aus-
serbiblische Überlieferung jederzeit zurückgreifen kann; das heisst meist,
dass er sie in seinem Gedächtnis gespeichert und im geeigneten Augenblick
präsent haben muss.

Nun kann eine tradierte religiöse Sprache die seelischen Probleme des Kranken auch
verdecken oder zudecken, vor allem dann, wenn in ihr für die gesamte Spannweite des seelischen

Erlebens und der aufbrechenden Fragen kein Platz ist, wenn sie etwa zu einseitig die Ergebung ins

Leiden nahelegt, für Klage, Ausdruck von Verzweiflung usw. aber keine Sprachformen anbietet.

Auf die Individualität des Erlebens und die Gefahr des «Zudeckens» durch die «fromme»
Sprache hat man in der neueren Pastoralpsychologie zu Recht aufmerksam gemacht. Doch ist

dieser, hauptsächlich gegen ein Verständnis von Seelsorge als Verkündigung an den einzelnen

gerichtete Vorwurf im Vergleich zur gegenteiligen Gefahr, dem Verlust einer der Leidenssituation

entsprechenden Sprache, meist übertrieben worden. Es geht bei dem Versuch, eine Sprache
des Leidens zu gewinnen - auch aus den literarischen Zeugnissen der Vergangenheit -, nicht

5 Dies ist in den in den letzten beiden Jahrzehnten vorgelegten Konzeptionen für den

Religionsunterricht überhaupt nicht bedacht worden.
6 Das Fehlen einer religiösen Sprache wirkt sich besonders in der seelsorgerlichen Begleitung

von Sterbenden belastend aus, weil das, worüber im Sterben gesprochen wird, wenn es nicht ein
oberflächliches Gespräch bleibt, fast immer eine religiöse Dimension hat. Wenn der Sterbende
keine Beziehung zum Glauben hat, ist eine Kommunikation oft sehr schwierig oder oberflächlich.



38 U. Eibach

darum, dass der Seelsorger mittels der Zuhandenheit von Sprache die Erfahrung der eigenen
Ohnmacht und der aus ihr resultierenden Sprachlosigkeit angesichts des Leidens überspielt.
Diese eigene Betroffenheit durch das Leiden, das Aushalten der Ohnmacht angesichts der
Übermacht des Leidens ist eine für den Seelsorger immer wieder neu notwendige Erfahrung, sie

ist gleichsam das «Nadelöhr», durch das alle Sprache hindurch muss, wenn sie der je
individuellen Situation des Leidens angemessen sein und nicht vorschnell religiöse oder nichtreligiöse
Deutungsmuster des Leidens beschwichtigend anbieten will. Das Aushalten des Gefühls der
Ohnmacht ist also für den Seelsorger notwendig, damit sein Handeln und Reden nicht zur
Routine und zu einer Strategie der Abwehr und der vorschnellen Beruhigung von leidenden
Menschen oder auch zur Rechtfertigung Gottes und der Sinnhaftigkeit des Lebens und
Weltgeschehens angesichts des Leidens (Theodizee) wird.

Dass sich der Seelsorger vom Leiden anderer betreffen lässt, dass er seine

eigene Ohnmacht wahrnimmt, sprachlos wird und schweigt, ist jedoch noch
keine Hilfe für den leidenden Nächsten. Diese Betroffenheit durch das Leiden
anderer verleiht auch nicht aus sich heraus eine befreiende Sprache. Die
Freunde des Hiob waren durchaus betroffen von Hiobs Leiden. Und sie

hielten in dieser Betroffenheit sieben Tage schweigend bei ihm aus. Und doch
fanden sie nicht zu dem Wort, in dem Hiob sich verstanden fühlte und das das

Rätsel und die Dunkelheit seines Leidens recht erfasste. Die Erfahrung von
Ohnmacht kann sprachlos machen, aber die Sprachlosigkeit kann auch
Ohnmacht auslösen oder vorhandene Hilflosigkeit verstärken. Deshalb ist das

Schweigen angesichts des Leidens nur selten eine letzte Lösung; denn Schweigen

wird ja nicht immer als Form der Anteilnahme und des hilfreichen
Beistands und Naheseins erfahren; es kann - wie die unangemessene
Geschwätzigkeit und das dauernd optimistische Reden - auch peinlich, ja eine

Hilflosigkeit sein, die den leidenden Nächsten zusätzlich belastet.

Die Wichtigkeit des Sprechens und der Sprachßhigkeit und Sprache für die Auf-,
Durcharbeitung und Bewältigung des eigenen Leidens und für die Therapie psychischer Leiden wird in
den meisten Formen der Psychotherapie und den sich an sie anschliessenden pastoralpsychologischen

Methoden betont. Dies gilt nicht nur für die Psychoanalyse und vor allem die

Gesprächstherapie, sondern auch für diejenigen Methoden, die die nonverbale Kommunikation,
die Körpersprache usw. in den Mittelpunkt ihres Therapiekonzepts rücken. Nicht nur diejenigen,

die zur Introspektion unfähig sind, sondern auch die, die nicht über ein ausreichendes

Sprachvermögen verfügen, gelten daher für diese Psychotherapieformen als ungeeignet. Sie

werden von Therapien, die das sprachliche Darstellen subjektiven Befindens voraussetzen,
ausgeschaltet, denn die Sprache gilt bei diesen geradezu als das «Therapeutikum», als das Mittel
zur Erhellung und Entfaltung des eigenen Daseins, das Mittel, sich selbst zu verstehen, die
seelischen Lebenshemmungen abzubauen und sich selbst besser zu verwirklichen. Das Sprechen
ist z. B. für S. Freud ein Instrument, die traumatisierenden Erlebnisse, speziell der Kindheit, zu
verarbeiten und so ihre negativen Folgen zu überwinden. Es kommt daher in allen diesen

Therapieformen hauptsächlich auf die Sprachfähigkeit und das Sprechen des Klienten und erst
in zweiter Linie aufdas Sprechen des Therapeuten an. In der Gesprächstherapie geht dies so weit,
dass der Therapeut eigentlich nur die Aussagen des Klienten mit anderen, ein Verstehen des

Gesagten andeutenden und darin wieder zu einem besseren Sich-selbst-Verstehen des Klienten



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 39

anregenden Worten wiederholen soll, ohne zu deuten. Gerade diese Therapieform macht deutlich,

dass es darum geht, den Klienten zu sich selbst, zu dem ihm eigenen Anliegen und ihrer
Entfaltung und seiner Reifung, zur Selbstverwirklichung zu bringen, ihn seinen ihm eigenen und
als Anlage vorgezeichneten Weg gehen zu lassen und ihn nicht von aussen her zu beeinflussen,
ihn nicht auf eine ausserhalb seiner selbst liegende «Wahrheit» hin auszurichten.7 Die
Persönlichkeitstheorien und die anthropologischen Grundkonzeptionen dieser Therapieformen sind

individualistisch, wenn nicht gar solipsistisch, sie sind nur auf die Reifung der Persönlichkeit
ausgerichtet, und im Dienste dieses Zieles steht die Sprache.8 Es soll mittels des Sprechens das

aus dem Patienten herausgeholt werden, was in ihm ist an Hindernissen oder Möglichkeiten der

Verwirklichung seiner selbst.

Fragt man, ob und - wenn ja - inwieweit sich die Theologie diesem
Verständnis von Sprache anschliessen und ihre Funktionsbestimmung für die
Seelsorge übernehmen kann, so sind zunächst die diesen Psychotherapiemethoden

zugrundeliegenden wertbestimmten anthropologischen Konzeptionen

auf ihre Vereinbarkeit mit theologischen Aussagen vom Menschen zu
überprüfen.9 Dieses grundsätzliche Problem ist hier nicht eingehender zu
verfolgen. Die Nähe dieses Verständnisses von der Funktion der Sprache zum
Sprachverständnis in der Hermeneutik10 und deren Rezeption in der existen-
tialen Interpretation sollte nicht über die bestehenden Unterschiede wegtäuschen.

Es geht der Hermeneutik um ein «Sich-Verstehen» im Lichte und
Medium einer Sprache, die andere sprechen oder gesprochen haben und die
mir von aussen her angeboten wird. Darin wird die solipsistische Tendenz
aufgebrochen, der Mensch nicht nur in Beziehung zu seinen Trieben oder
seiner individuellen Biographie (Psychogenese) und seinen ihm immer schon
eigenen Möglichkeiten gesetzt, sondern auch in Beziehung zu einer
überindividuellen Vergangenheit, seiner Kultur und der Tradition, in die er sich so

einordnen und aus der heraus er sich verstehen kann. Damit wird der
kulturelle Aspekt der Sprache deutlich. Sie hilft zum Verstehen der eigenen
Biographie und zu ihrer Sinndeutung im Lichte der in der Sprache sich
niederschlagenden Deutungsmuster der Vergangenheit und der gleichzeitig
lebenden Menschen.

Das hermeneutische Verständnis von Sprache bleibt jedoch auch noch auf
das Individuum und seine Selbstwerdung konzentriert. Es erfasst nicht genü-

7 Dass eine Anpassung der Klienten an das Wertsystem des Therapeuten trotzdem geschieht
und methodisch nie ganz auszuschalten ist, ist für alle Therapiemethoden nachweisbar (vgl.
H. Stauss, Beratung zwischen Manipulation und engagiertem Dialog, WzM30 (1978) 134 ff.).
Davon zu unterscheiden sind die den Therapiemethoden zugrundeliegenden wertbestimmten
Anthropologien.

8 Vgl. L. A.Pervin, Persönlichkeitstheorien, 1981.
9 Vgl. G. Ebeling, Wort und Glaube Bd. III, 1975, 380fF.
10 Vgl. hierzu P. Ricœur, Hermeneutik und Psychoanalyse, 1974; ders., Die Interpretation,

1969.



40 U. Eibach

gend die Dimension der Sozialität des Menschen, dass Sprache Beziehungen
schafft zwischen einem Ich und einem Du, dass Sprache den Menschen, der
hört, weg versetzt von sich selbst und dem Kreisen um sich selbst, sein

Selbstverständnis, seine Selbstwerdung und Selbstfindung. Der kirchlichen
Predigt, Seelsorge und Unterweisung ist es sicherlich bei ihrem Erinnern an
die vergangenen Taten Gottes und die Erfahrungen vergangener Generationen

mit Gott immer auch darum gegangen, dass die Menschen sich heute im
Spiegel dieser erinnernd und als «Paradigmen» erzählten Geschichten in
ihrem Geschick selbst verstehen, dass sie sich mit dem Geschick anderer
identifizieren, so aus ihrem Gefühl befreit werden, in ihrer schweren Situation

allein dazustehen. Im Spiegel erzählter Geschichten des Leidens anderer
können leidende Menschen aus der Isolierung befreit werden, in die das

Leiden oft hineintreibt, können sie ihr Leiden deuten und eher bewältigen.11
Diese Funktion wird gerade der Krankenseelsorger nicht unterschätzen, der
ständig erfährt, wie oft Menschen glauben, ihr Schicksal sei unvergleichlich
schwer, auf sie allein breche das ganze Elend dieser Welt herein. Allein die

Wahrnehmung des Leidens der Mitpatienten kann schon wie eine Befreiung
wirken. Und mit dem Erzählen des Leidens und der Leidensbewältigung
anderer werden nicht nur Identifikationsmöglichkeiten und Möglichkeiten
der Sinndeutung von Leiden geschaffen, sondern kann der leidende Mensch
auch von dem Kreisen um sich selbst und sein Leiden, dem Übel der «Fi-
xiertheit» auf die Krankheit, weggerissen und so verändert werden. Vorausgesetzt

ist dann, dass man nicht mehr von einem starren und individualistischen

Konzept des «Selbst» ausgeht, sondern davon, dass der Mensch sich
wesentlich von dem her empfängt, was auf ihn zukommt, aus der Begegnung,
die ihm wirklich neue Möglichkeiten des Verstehens seiner selbst und des

Lebens eröffnet, die so in ihm selbst nicht angelegt sind, die erst möglich und
wirklich werden können, indem in der Begegnung Neues von aussen her auf
ihn zukommt. Wenn durch solches Sprechen auch der Blick des leidenden
Menschen auf Gott eröffnet werden soll, dann ist es erfordert, dass der
Seelsorger die Gottesvorstellungen seines Gesprächspartners zu ermitteln und
klären versucht und dass er sie mit dem, was der christliche Glaube von Gott
sagt, in Beziehung setzt und von daher Gott in der jeweiligen Situation zur
Sprache bringt.

11 Diese Funktion des Erzählens wird ganz allmählich jetzt auch in der Psychoanalyse
erkannt. Vgl. St. Kepnes, Erzählen und Wiedererzählen in der Psychoanalyse, in: Concilium 18

(1982) 390ff.; N.Peseschkian, Geschichten als Traditionsträger, in: Psycho 8 (1982), 734f. Die

Wiederentdeckung der Bedeutung der Märchen ist ebenfalls in diesem Zusammenhang zu
sehen.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 41

II. Gottesvorstellungen und die Sprache des Leidens

Wir haben darauf hingewiesen, dass die Verdrängung von Krankheit,
Altern und Tod aus dem öffentlichen Leben ein wesentlicher Grund für das

weitgehende Fehlen einer Sprache des Leidens ist. Dies ist auch ein Zeichen
dafür, dass der Gottesglaube seine Selbstverständlichkeit eingebüsst hat. Da
gerade das Leiden die Frage nach dem Sinn des Daseins und nach Gott
wachhält oder weckt, ist anzunehmen, dass der Mangel an wirklicher
Auseinandersetzung mit den Bereichen um Krankheit und Tod und das Zutrauen
in die Fähigkeiten der Medizin, diese zu überwinden, die Utopie einer
leidfreien Welt und die unrealistische Vorstellung, der Mensch sei oder werde
schon «Herr» über Krankheit und Tod werden, aufkommen liess, also einen

Fortschrittsglauben, der das Vertrauen in den Menschen und seine Fähigkeiten

gegen das Vertrauen in Gott ersetzte.12 Auszuschliessen ist freilich
auch nicht, dass der Verlust des Gottesglaubens ebenso im Zusammenhang
mit der Erfahrung des Leidens in dieser Welt steht. Jedoch resultiert die

Bestreitung der Existenz Gottes offenbar vielmehr aus dem reflexiven Denken

über das Leiden als aus dem unmittelbaren Erleben des Leidens.

1. Gott und Leiden in der Sprache leidender Menschen

Theodizeen und Sinndeutungen des Leidens haben ihren Platz im
reflexiven Denken und in der Auseinandersetzung mit ihm. Es stellt sich daher die
Frage, ob, wann und wie religiöse Sinndeutungen des Leidens und die
verschiedenen Formen einer Theodizee in der Seelsorge an leidenden Menschen
eine Rolle spielen und ob es hilfreich und theologisch erfordert ist, entsprechend

formulierte Fragen in der Seelsorge als Problem des Denkens zu
behandeln. Dass das Theodizeeproblem ansprechende Fragen ständig an die

Seelsorger gerichtet werden, steht ausser Zweifel. Dabei sollte der Seelsorger

genau darauf achten, ob diese Frage auf dem Hintergrund eines überhaupt
noch irgendwie lebendigen Glaubens an Gott gestellt wird und dann als eine

existentielle, in und unter dem Leiden aufbrechende Frage und also als

Anfechtung des Glaubens zu verstehen ist oder ob die Frage mehr theoretischer

Art, mehr ein Denkakt ist, der möglicherweise den Unglauben schon
voraussetzt. Diese Unterscheidung ist wichtig, weil sie ein unterschiedliches
Vorgehen im seelsorgerlichen Gespräch nötig macht. Abgesehen von dieser

12 Vgl. U.Eibach, Medizin und Menschenwürde, 21981, 20ff.; I.Illich, Die Enteignung der
Gesundheit - Medical Nemesis, 1975; Ei. E. Richter, Der Gotteskomplex, 1979, 127fF.



42 U. Eibach

Unterscheidung ist es besonders wesentlich, die Äusserungen auf die in ihnen
implizierten verschiedenen Vorstellungen von Gott und den Zusammenhang
von Gott und Leiden hin zu prüfen. Dabei ist zu beachten, dass unterschiedliche

Gottesvorstellungen verschiedene Deutungen des Leidens nach sich
ziehen und die religiöse Sprache des Leidens auch entsprechend prägen.
Deshalb gilt es, darauf zu achten, ob die Dimension des Leidens der Kreatur
in den Gottesvorstellungen von vornherein impliziert ist oder ob ein
bestimmtes Gottesbild erst im nachhinein mit der Tatsache dieses Leidens in
Einklang gebracht wird. Im letzteren Falle drängt sich fast immer die Theo-
dizeefrage in den Vordergrund und wird häufig wörtlich ausgesprochen.

Zur Vorbereitung dieses Themas habe ich einmal besonders aufFormulierungen von Patienten

geachtet, in denen sich die Gottesvorstellungen und der Zusammenhang Gottes mit dem

Leiden aussprechen. Es wird hier möglichst authentisch eine Auswahl davon wiedergegeben:
«Was habe ich bloss getan? Ich bin doch auch nicht schlechter als andere, und denen geht es

gut !» «Also, der Tumor, kommt der von Gott, schickt Gott das einem Was, 1300 kranke
Leute hier? O Gott, wie kann Gott das zulassen? Warum macht der das nicht alles weg. Ich

meine, der ist doch allmächtig, der kann das doch?... Der ist doch allmächtig.» «Wenn es Gott
gäbe, dann hätte ich das Ding nicht in der Brust!» (gemeint war: Lungenkarzinom). «Gott, nein,
lassen Sie mich damit in Ruhe. Im Krieg, da ist mir der Glaube an Gott vergangen» (gesagt in
Antwort auf die Aussage eines Mitpatienten, der mit Dankbarkeit gegen Gott angesichts einer
bevorstehenden Herzoperation von seiner wundersamen Errettung im Krieg sprach). «Ich hab

die Hölle erlebt (gemeint war das Erleben aufder Intensivstation). Schlimmer kann es nicht mehr
werden; aber Gott hat mich daraus errettet. Jetzt habe ich vor nichts mehr Angst.» «Gott treibt
ein grausames Spiel mit mir» (Patient mit schweren Schmerzen). «Nachts, des Teufels Fratze
schaut mich da leibhaftig an» (ein tiefgläubiger Christ). «Also, wenn ich so das ganze Elend

gesehen habe, da hab ich manchmal richtig mit Gott geschimpft, obwohl ich weiss, das sollte man
eigentlich nicht» (Pfleger i. R., selbst Patient). «Wissen Sie, Herr Pfarrer, wenn man soviel Elend

erlebt, dann hadert man mit Gott. Ich meine, das war immer nur fur Augenblicke. Das können
Sie doch verstehen?! Da gerät manchmal alles ins Wanken.» «Warum, so fragt man oft.

Oder,was hat das für einen Sinn. Nein, einen Sinn, den kann ich da nicht sehen... Die Frage wird
wohl erst in Gottes Ewigkeit eine Antwort finden» (unter schweren Schmerzen leidender
sterbender Mensch). «Da fragt man sich, was das alles soll. Das ist ein Rätsel. Aber es wird schon

irgendeinen Sinn haben!» Ein Patient im Gespräch zum anderen: «Es heisst auch in einem

Spruch: Wen Gott liebt, den züchtigt er. Krankheit ist eine Prüfung.» Antwort des anderen: «Sie

wollen doch nicht sagen, dass man das verdient hat. Auf so eine Liebe kann ich gerne verzichten

!» «Ich habe mich doch immer bemüht, ein guter Mensch zu sein. Ich bin auch immer in die
Kirche gegangen. Was hat man nun davon? Wie kann Gott einem das bloss antun?»

Überblickt man diese Äusserungen, so fallt zum einen auf, dass es den kranken Menschen

schwerfallt, Gott mit ihrer Leidenssituation in Verbindung zu bringen, dass sie aber doch meinen,

dass eine solche Verbindung bestehen muss, weil Gott - ausgesprochen oder unausgesprochen

- als ein allmächtiges Wesen gedacht wird, von dem alles kommt. Zum anderen wird
ersichtlich, dass die einen darauf verzichten, den Zusammenhang zwischen Gott und ihrem
Geschick zu durchschauen und ihrem Geschick einen Sinn zu geben, die anderen aber von der

Vorstellung geleitet sind, dass Gott der Garant einer gerechten Weltordnung und eines gerechten
Zusammenhangs zwischen Tun und Ergehen sein müsse. Einige der vorgelegten Äusserungen



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 43

lassen erkennen, dass die Betroffenen sich mit ihrem Leiden und Nichtverstehen des Leidens
direkt klagend an Gott gewandt haben; sie sind sich dabei aber unsicher, ob man das als Christ
überhaupt darf. Auch diese Unsicherheit mag mit dem Vorherrschen der Vorstellung vom
allmächtigen Gott, der alles lenkt und mit allem Geschehen einen Sinn verfolgt, zusammenhängen.

Der Seelsorger kann solche Äusserungen nicht einfach unbeantwortet
stehenlassen oder sie nur auf die dahinterstehenden psychologischen
Probleme des Patienten hin betrachten. Diese Fragen sind keine Scheinprobleme,

solange der Gottesglaube ernst genommen wird. Eine theologische
«Sprachprüfung» wird im Gespräch mit dem Patienten klären müssen, wo
für ihn ein existentielles Problem steckt und ob und in welcher Sprache es

vom christlichen Glauben her in der Seelsorge am besten beantwortet werden
kann. Dazu ist es zunächst erfordert, dass der Seelsorger sich selbst Klarheit
über die geäusserten Gottesvorstellungen und ihre christlich-theologische
Wahrheit verschafft.

2. Gottesvorstellungen und das Problem des Leidens

Keine Vorstellung von Gott ist so verbreitet wie die von Gott dem
allmächtigen Wesen, und dies sicher nicht nur, weil das Prädikat «allmächtig»
ins Glaubensbekenntnis eingegangen ist. Trotz der dort gegebenen Verbindung

von «allmächtig» und «Vater» dominiert bei den meisten Menschen
der Gedanke der «Allmacht» Gottes so, dass die «Vater»-Bezeichnung Gottes

von ihr verschlungen wird, nicht zuletzt auch deshalb, weil die herkömmliche

Sicht vom Vater viel mehr von dem Prädikat «Macht», «Flerrschaft» als

von den Prädikaten «Güte» und «Liebe» geprägt ist, die neutestamentlich
gesehen (Lk 15,11 ff.) die bestimmenden Prädikationen von Gott als dem
Vater sind. Die klassische Formulierung des Theodizee-Problems durch
Epikur bezieht sich freilich auf beide Gottesprädikate: «Gott will entweder
das Übel abschaffen, aber er kann nicht - dann ist er ohnmächtig und nicht
Gott, oder er kann es und will es nicht - dann ist er böse, im Grunde ist er dann
ein Teufel, oder er will weder noch kann er es - was auf beide Folgerungen
zugleich hinausläuft, oder er will und kann es - woher dann das Böse ?»13 Für

13 Zit. nach W. Kasper, Das Böse als theologisches Problem, in: F. Böckle u. a. (Hg.), Christlicher

Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 9,1981,177; das Zitat findet sich bei Laktanz, De ira
Dei, 13, MPL7, 121; ferner findet sich das Argument dann wieder bei D. Hume, Dialoge über
natürliche Religion, Philos. Bibl. 36, 86; vgl. W. Sparn, Leiden - Erfahrung und Denken.
Materialien zum Theodizeeproblem, ThB 67 (1980) 22. Der Begriff Theodizee stammt von
Leibniz. Darunter wird der Versuch verstanden, «Gottes Allmacht und Liebe aufder einen Seite



44 U. Eibach

Epikur war das Argument ein Beweis dafür, dass die Götter keinerlei Anteil
an der Welt nehmen und dass von einer göttlichen Zweckbestimmung dieser
Welt keine Rede sein kann. Die Formulierung dieses Problems ist so nur auf
dem Hintergrund der griechischen Metaphysik möglich, in der Gott als der
erste Beweger, seine Allmacht als Allkausalität, der Kosmos und seine

behauptete Harmonie als Widerspiegelung der Gottheit und das von
Menschen empfundene Übel entweder als Vorsehung Gottes oder als Schein oder
als Folge menschlicher Freiheit (Böse) gedeutet wurde.

Die Bibel redet nicht in derart abstrakter Weise von Gott; sie schliesst
nicht von dem, was ist und sich bewegt, auf einen ersten Beweger, den sie

Gott, das höchste Sein und Gut nennt, an dem alles Seiende partizipieren und
also gut sein muss. Sie redet zwar von Gottes Güte, aber nicht davon, dass die

Welt, wie sie ist, nur Ausfluss und Widerspiegelung Gottes und seiner Güte
sei.14 Sie nimmt das Übel und das Böse in dieser Welt wahr, führt es aber
weder auf Gott15 als Verursacher noch nur auf den Menschen zurück.16 Das
Übel wird nicht im Rahmen einer Ontologie erklärt und in seinem Sinn
gedeutet und doch in den Glauben an Gott hineingenommen.

a) Gott als höchstes Sein und Sinngebung des Leidens

Das von Epikur ausgesprochene Problem erledigt sich damit nicht. Aber es muss doch gefragt
werden, ob das Übel und der Zusammenhang zwischen Gott und dem Übel überhaupt einer
Erklärung bedürfen, m. a. W. ob das Leiden überhaupt in seinem Sinn gedeutet und verstanden
werden muss, ob nicht vielmehr andere Weisen des Umgangs mit dem Leiden dem biblischen
Gottesglauben angemessen sind. Unter Sinndeutung17 verstehen wir dabei das Bemühen des

Menschen, sein individuelles, möglicherweise widerspruchsvoll erscheinendes Leben von
persönlichen oder übergeordneten Wertsystemen, Lebensordnungen und Wirklichkeitsauffassun-

gen her so zu verstehen, dass sein Leiden als Teil des Ganzen sinnvoll erscheint für das Ganze, das

in sich sinnvoll sein soll und das es daher auch ausschliesst, dass es in Teilen des Ganzen

wirkliche, den Sinn des Ganzen gefährdende Sinnlosigkeit gibt. Sinngebung wäre mithin iden-

und die Wirklichkeit des Übels in der Welt auf der anderen Seite so zusammenzusehen, dass der
Widerspruch aufgelöst und Gott nicht mehr vom Übel her angefochten werden kann» (H.
Gollwitzer, Krummes Holz - aufrechter Gang, 1970, 377).

14 Das «und es war (sehr) gut» in Gen 1 ist mit C. Westermann, Genesis, BKBd. 1 (1966 ff.) 229

im Sinne von: «Es war sehr geeignet für Gottes Absicht mit», also nicht im Sinne von
«unüberbietbar vollkommen» zu verstehen. So schon vorher K.Barth, KD III/l, 248; vgl. A.20.

15 Nur Jes 45,7 wird Gott auch als der Schöpfer des Bösen bezeichnet.
16 Dies geht trotz Gen 3 aus vielen Stellen des ATs hervor (vgl. Jes 65, 17ff, Hiob u.a.).
17 Zum vielschichtigen Begriff «Sinn» vgl. R. Schaeffler, Artikel «Sinn», in: Handbuch

philosophischer Grundbegriffe Bd. 5 (hg. von H.Krings) 1974, 1325ff; H.Gollwitzer, Krummes
Holz, 46ff. ; G. Sauter, Sinn und «Wahrheit», EvTh 40 (1980) 93 ff. ; ders., Was heisst: Nach dem
Sinn fragen?, 1982, 27ff, 7Iff.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 45

tisch mit dem Verstehen der Bedeutung des persönlichen Geschicks im Horizont einer als

notwendig und gut erkannten persönlichen oder überindividuellen Lebenswirklichkeit. In
solchen Sinn- und Systementwürfen der Wirklichkeit und den ihnen entsprechenden Menschenbildern

werden das Böse, das Leiden und der Tod als notwendig auf dem Weg der Fort- und
Höherentwicklung der Menschheit positiv eingeplant und eingeordnet, oder es wird dem Leiden
lebenermöglichende Kraft zur Reifung der Persönlichkeit zugesprochen, oder es wird als der
Preis und notwendige dialektische Gegenpol von Freiheit und Sittlichkeit (Liebe) verstanden.18

Dabei wird immer vorausgesetzt, dass der Sinn des Leidens der Wirklichkeit immanent und
entsprechend aufweisbar ist. Alles Leiden muss dann zur höheren individuellen oder geschichtlichen

und kosmischen Ganzheit integrierbar, also zur Reifung der Persönlichkeit oder zum
Fortschritt der Menschheit oder zu beidem gut sein.

Werden solche Sinn- und Systementwürfe der Wirklichkeit - wie in der griechischen
Metaphysik

19 oder in einem mehr geschichtlichen Denken wie der Philosophie G. W. F. Hegels oder
auch der Theophilosophie Teilhard de Chardins - mit dem Gottesgedanken verklammert, so

wird Gott mehr oder weniger als das höchste Sein, der Grund, die Ursache, die Summe und das

Ziel allen Seins verstanden und letztlich von der erfahrbaren oder als System gedachten
Wirklichkeit nicht recht unterschieden. Mit solchen Geschichts- und Wirklichkeitsentwürfen ist
daher meist eine Vermischung von Gott und dem Ganzen der Wirklichkeit verbunden. Dies

bedingt, dass das Böse (bzw. Übel) nicht als eine dem Willen Gottes widersprechende und daher
wirklich sinnlose faktische Wirklichkeit verstanden werden kann, dass Gottes Schöpfung und
das Zerstörerische in ihr nicht wirklich geschieden werden und dass geleugnet wird, dass es

absolut sinnloses Leiden in dieser Welt gibt, bei dem auch die behauptete zukünftige bessere Welt
den Betroffenen keinen Sinn zu schaffen vermag. Gott und die Welt mit ihrem Übel werden in
diesem Denken so zu einer Einheit verbunden, dass der Gottesgedanke zur Rechtfertigung der
vorfindlichen Welt eingeführt oder gebraucht wird. Dabei wird, weil der als höchstes Sein und
der verursachende und ordnende Grund aller Dinge vorgestellte Gott von allem Leiden frei als

«apathisches» Wesen gedacht wird, aus dem Gottesgedanken eine «Kosmodizee», eine
Rechtfertigung der Welt, wie sie ist, als Widerspiegelung der Gedanken Gottes und der göttlichen, von
Leiden unberührten Harmonie.20

18 Vgl. G.Greshake, Der Preis der Liebe. Eine Besinnung über das Leid, 1978; W.Kasper
(A. 13) 176 ff. ; vgl. dazu kritisch U. Eibach, Leidenserfahrung und Leidensbewältigung in der Zeit
der Krankheit, WPKG 68 (1979) 213 ff.

19 Zu ihrem Einfluss auf die Gottesvorstellung in der frühen Christenheit vgl. M. Pohlenz,
Vom Zorne Gottes. Eine Studie über den Einfluss der griechischen Philosophie auf das alte

Christentum, 1909 ; W. Pannenberg. Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als

dogmatisches Problem in der frühchristlichen Theologie, in: ders., Grundfragen systematischer
Theologie, Ges. Aufsätze Bd. 1,31979, 296ff. Wie sehr dieses griechische Erbe noch die
gegenwärtige Gotteslehre bestimmt, zeigt B. Klappert, Tendenzen der Gotteslehre in der Gegenwart,
EvTh 35 (1975) 189ff.

20 Die Stoiker verstanden die wirkliche Welt als Ausdruck der Vernunft (logos), deren

Inbegriff Gott ist. Gott und die vernünftige Struktur der Welt sind identisch. Der Weltlauf fallt
daher mit der vernünftigen Vorsehung Gottes zusammen. Deshalb kann es in der Welt nichts
wirklich Schlechtes geben, es muss - auch wenn es den Menschen so erscheint - doch ein
zweckmässiger Bestandteil des vollkommenen Ganzen sein, der entweder erzieherisch wirksam
sein muss oder den Menschen nur schlecht erscheint. Gegenüber dem «Übel» hat der Mensch
daher eine innere Gelassenheit und Unerschütterlichkeit (ataraxia) zu bewahren. Die neupla-



46 U. Eibach

Dadurch, dass sich die altkirchliche und mittelalterliche Theologie an die griechische
Metaphysik anschloss, wird verständlich, dass sie das Leiden der Welt aus dem Gottesgedanken
ausschaltete und viel über die Einordnung des Leidens in Gottes Welt und Geschichtsplan und

die Ergebung ins Leiden, die Bewährung, ja die Unerschütterlichkeit im Leiden, also viel
Ethisches, aber nur wenig über den Widerspruch zwischen dem Leiden am Übel und Gottes Willen
und Verheissung, die Klage des Menschen, das Seufzen der Kreatur unter dem Leiden gesagt
hat.21 Gegen einen als Summe alles Seins und Garanten der Sinnhaftigkeit der erlebten
Wirklichkeit vorgestellten Gott kann der Mensch auch nicht klagen, geschweige denn - wie Hiob -
sich auflehnen. Leiden muss unter der metaphysischen Voraussetzung der Einheit von Gott und
Welt, deren Grenzfall der Pantheismus ist, in seinem immanenten (z. B. ethischen) und metaphysischen

Sinn verstanden und gedeutet werden, kann jedoch kaum in seiner Sinnlosigkeit und

Rätselhaftigkeit stehengelassen und als erfahrener Widerspruch zwischen Gott und seiner
Verheissung einerseits und der leidvollen Wirklichkeit dieser Welt andererseits in Bitte und Klage

vor Gott gebracht werden. In solchen Sinndeutungen des Übels und des Leidens an ihm wird
versucht, den erfahrenen und zu durchlebenden Widerspruch zwischen dem geglaubten Schöpfersein

Gottes und seiner Güte einerseits und dem Elend und der Sinnlosigkeit des Leidens
andererseits durch einen Denkakt aufzuheben, der entweder zur Theodizee und Kosmodizee
oder zum Atheismus oder Nihilismus führt. Die Frage ist aber, ob sich existenzerschütternde

Lebenserfahrungen mittels spekulativen Denkens (Vernunft) überhaupt verstehen, klären und
bewältigen lassen, ob - wenn überhaupt -nicht nur ein Lebensakt wie das Gespräch, das Gebet,
also die direkte Rede zu Gott (Gebet) und nicht die Rede über ihn (Denken) das als sinnlos
erfahrene Leiden bestehen oder durchstehen lässt.22 Letztlich bedeutet dies, dass keine Erklärung

und kein Verstehen des Leidens, sondern allein die Begegnung mit Gott der wahre,
denkerisch nicht fassbare «Trost» im Leiden ist (Hi 19,25; 42,5).

b) Gott als Garant der gerechten Harmonie zwischen Tun und Ergehen

Ein anderer Versuch, die Harmonie der Weltordnung angesichts erfahrenen Leidens zu
behaupten, besteht darin, einen Zusammenhang zwischen sittlicher und physischer Weltordnung,

zwischen Tun und Ergehen herzustellen und nachzuweisen, dass Leiden Folge böser Taten
ist, dass es also eine gerechte moralische Weltordnung gibt. Gott fungiert in diesem Denksystem

tonische, auch Augustin noch stark beeinflussende Gottesvorstellung betonte noch mehr als die
Stoa die Unveränderlichkeit Gottes und sah vor allem in allem Seienden einen Ausfluss der

Gottheit, musste Gott so als Allurheber und Allverursacher denken. Vgl. dazu J. Barion, Plotin
und Augustinus, 1935,130ff. ; W. Maas, Unveränderlichkeit Gottes - Zum Verhältnis von
griechisch-philosophischer und christlicher Gotteslehre, 1974.

21 Dabei spielten sicherlich - wie die Märtyreridee zeigt - auch andere Einflüsse, wie der
Gedanke der Imitatio Christi, die platonisch-neuplatonische Abwertung des Leibes und des

Irdischen u. a. eine grosse Rolle. Vgl. K. Beyschlag, W. Weismann, Das Problem des Leidens in
der frühen Christenheit, in: H. Schulze (Hg.), Der leidende Mensch, 1974,95ff. ; Th. Rüther, Die
sittliche Forderung der Apatheia in den beiden ersten Jahrhunderten und bei Klemens Alexan-
drinus, 1949.

22 G. Ebeling (Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I, 1979,158ff.) hat seine Gotteslehre

am Gebet orientiert und dementsprechend zwischen einem Reden über und einem Reden zu
Gott unterschieden.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 47

als derjenige, der für den gerechten Ausgleich zwischen Tun und Ergehen, die Gerechtigkeit der

Weltordnung zu sorgen hat. Dieses Denken entspricht - wie unsere Zusammenstellung der

Aussprüche von kranken Menschen zeigt - einem tiefverwurzelten anthropologischen Bedürfnis
nach «Gerechtigkeit», vor allem für sich selbst. Diese, im AT besonders im weisheitlichen
Denken hervortretende Vorstellung geht davon aus, dass Wohlergehen vor allem der Lohn für
Frömmigkeit und Beachtung der Gebote Gottes ist. Wo, wie im weisheitlichen 73. Psalm, die
Erkenntnis sich durchsetzt, dass dies im Leben oft nicht zutrifft, dass es vielmehr dem Gottlosen

gut und dem Frommen schlecht geht, wird der Blick aufdas Ende der Gottlosen, auf ein Jenseits

dieses Lebens und Gottes gerechten Ausgleich im Jenseits gelenkt.
Noch 1. Kant hat diese offensichtliche Ungerechtigkeit zwischen Tun und Ergehen zu einem

moralischen Beweis der Unsterblichkeit und einem Gottesbeweis ausgestaltet, der das Sein

Gottes aufgrund des Bedürfnisses nach Sinnhaftigkeit und Gott als den moralisch denknotwendigen

Garanten einer sittlichen Weltordnung postuliert. Kant vermochte die Hioberzählung, die
die weisheitliche Vorstellung, dass Wohlergehen Folge von Frömmigkeit und moralisch gutem
Handeln ist, grundsätzlich in Frage stellt,23 deshalb auch nur so zu verstehen, dass Hiob von Gott
Recht bekommt, weil er einen besseren Charakter, eine bessere Gesinnung als seine Freunde
hatte.24 Diese Deutung steht zu der eigentlichen Aussage des Hiobbuches im Widerspruch, in
dem es gerade um den «Test» geht, ob es einen Menschen gibt, der Gott «umsonst», also nicht
um des zu erwartenden Lohnes (Wohlergehen) willen liebt (Hi 1,9).

Die Vorstellung, dass Leiden Gottes Vergeltung für individuelle Sünde sei, wurde von Jesus

ausdrücklich abgelehnt (Lk 13,Iff.; vgl. Joh 9,3). Nicht bestritten wird im Neuen Testament
jedoch der Zusammenhang zwischen allgemeiner Schuldverfallenheit und Leiden, das im Tod
seinen sichtbarsten Ausdruck findet (Rö 5,12; Jak 1,15). Damit soll nicht eine moralische oder
metaphysische Rechtfertigung von Leiden geliefert, sondern nur darauf aufmerksam gemacht
werden, dass Sünde und Leiden zugleich zu den Mächten des Nichtigen gehören, die Gott nicht
will und nicht geschaffen hat. Die Fragen nach der letzten Ursache und dem Sinn des Bösen und
des Übels in dieser Weltzeit werden damit nicht beantwortet. Sie bleiben letztlich unerklärliche
Rätsel, auch wenn es unbestreitbar im NT Ansätze zu Sinndeutungen des Leidens gibt,25 wie die,
dass am Leiden oder in der Zeit des Leidens Gehorsam gelernt wird (Hebr 5,8 ; 12,1 ff.) und dass

sich im Leiden Glaube und Hoffnung bewähren (Rom 5,Iff.). Und selbst der weisheitliche
Gedanke (Prov 3,11 f. ; Hi 5,17), dass Leiden eine Züchtigung durch Gott sein und deshalb einen
pädagogischen Sinn haben kann und als Form der Liebe Gottes zu verstehen sei, wird im NT
aufgenommen (Hebr 12,6 ff. ; Apk 3,19). Doch wird damit nicht alles Leiden als von Gott
geschickt gerechtfertigt, geschweige denn ein durchschaubarer Sinn allen Leidens behauptet und
seine Rätselhaftigkeit aufgelöst.

Der Seelsorger stösst immer wieder auf das Bedürfnis von Menschen nach einem gerechten
Zusammenhang zwischen Tun und Ergehen oder auf den Gedanken, dass Leiden eine Strafe
Gottes sein könnte. Dahinter steht oft auch der Wunsch von Menschen, vom Geistlichen
bestätigt zu bekommen, dass sie diese Strafe nicht verdient haben, dass sie gute Menschen sind,
die zu Unrecht leiden. Es ist nicht unproblematisch, wenn der Seelsorger auf dieses Bedürfnis

23 Vgl. H.Gese, Die Frage nach dem Lebenssinn. Hiob und die Folgen, ZThK79 (1982) lölff.,
K.Seybold, in: ders. u. U.Müller, Krankheit und Heilung, 1978, 46ff.

24 Vgl. I. Kant, Über das Misslingen aller philosophischen Versuche einer Theodizee, Akad.
Ausg. Bd. 8, 264fr.

25 Vgl. E. Gerstenberger/W. Schräge, Leiden, 1977, 120, 177ff.; zum AT ebd., 91ff. und
E.Kutsch, in: H.Schulze (Hg.), (A.21) 73ff.



48 U. Eibach

nach Selbstbestätigung und Selbstrechtfertigung so eingeht, dass er den Zusammenhang
zwischen Tun und Ergehen einfach bestreitet. Dem steht nicht nur entgegen, dass dieser bei vielen

Erkrankungen auf der Hand liegt,26 auch nicht nur, dass nach christlicher Lehre ein
Zusammenhang zwischen allgemeiner Schuldverfallenheit und Leiden besteht, bei dem der Mensch nie

nur Opfer, sondern immer - wenn auch nicht in individuell kausal verrechenbarer und
durchschaubarer Weise - Täter ist, sondern vor allem, dass der Seelsorger sich nicht in die Rolle dessen

hineindrängen lassen soll, der die Rechtfertigung Gottes gegenüber dem Leidenden oder die

Rechtfertigung des Menschen gegenüber Gott zu übernehmen hat. Er nimmt dann nämlich
angesichts des Leidens nicht nur die Rechtfertigung des Menschen, die Gott allein zusteht (vgl.
Hi 38 ff.), vorweg, sondern er vollzieht sie auch aufgrund der Taten der Menschen und lässt sich

damit auch in die Rolle des Stellvertreters eines Gottes drängen, der für den gerechten Ausgleich
zwischen Tun und Ergehen zu sorgen hat. Ausgehend von der theologischen Erkenntnis, dass

Gottes Handeln mit dem und sein Gericht über den Menschen sich nicht nach menschlichen und

von Menschen durchschaubaren Massstäben von Gerechtigkeit vollzieht, dass Gott sich nicht
vor den Menschen rechtfertigen muss (Hi 7,20f.; 9; 39,31 ff.), dass die Rechtfertigung des

Menschen durch Gott aufgrund von Gottes Barmherzigkeit geschieht, hätte der Seelsorger
daraufhin zu wirken, dass die Menschen das Rätsel des Zusammenhangs von Tun und Ergehen und
der Rolle, die Gott dabei spielt, als undurchschaubar stehenlassen und der Rechtfertigung durch
Gott überlassen. Selbst wenn Gott etwas mit dem Übel zu tun hat, ja wenn er mit ihm sogar einen
Plan verfolgen würde, reicht des Menschen Weisheit doch nicht aus, Gottes Weisheit zu
durchschauen und sein Handeln zu berechnen. Das schliesst ein, dass der Seelsorger sich auch einer

Deutung des Leidens im Sinne einer durch Gott verhängten oder zugelassenen pädagogischen
Massnahme oder Strafe enthält, dass diese Deutung - wenn überhaupt - nur vom Betroffenen
selbst vollzogen werden kann, dass sie jedoch - wenn sie sich für ihn als eine seelische Last
darstellt - auch vom Seelsorger aufgrund dessen hinterfragt werden darf, dass Gottes Barmherzigkeit

und Güte Grund allen Richtens ist, dass Gott letztlich nicht der strafende Gott ist,

sondern dass Gottes Liebe der entscheidende Grundzug des in Christus offenbarten Gottes

c) Gottes Güte und Allmacht und die Erfahrung des Leidens

Mit den letzten Hinweisen sind wir auf das grundlegende christliche Bekenntnis verwiesen,
dass Gott gut ist, dass selbst sein Richten von seiner Güte, Barmherzigkeit und Liebe umfasst ist,
dass Gott nicht den Tod, sondern das Leben, nicht die Zerstörung, sondern die Heilung will.
Allerdings schliesst dieses Bekenntnis nicht - wie die stoische oder andere Konzeptionen der
Einheit von Gott und Kosmos28 - ein, dass aus der Güte Gottes das durchgehende Gutsein und
die Sinnhaftigkeit der faktischen Welt einschliesslich des Übels gefolgert werden kann. Der Bibel
ist eine solche Einordnung des Leidens in Gottes Plan mit seiner Schöpfung und damit eine

Verharmlosung des Leidens fremd.29 Die Güte Gottes kann deshalb nicht aus dem Seienden

abgeleitet werden, das als gut gedacht wird, weil es direkt an Gottes Sein partizipieren soll. Sie

gründet vielmehr in seinen Verheissungen und in seiner Treue zu ihnen. Sie kann auch
abgesehen von der sinnlich erfahrbaren schlechten und leidvollen Welt bestehen, weil die Bibel ganz

26 Vgl. U. Eibach, Gesundheit und Krankheit, ZEE22 (1978) 162ff.
27 Vgl. U.Eibach, Depression und Glaube, PTh72 (1983) 9ff.
28 Vgl. oben A.20.
29 Vgl. E. Gerstenberger/W. Schräge, Leiden, 1977; K. Seybold/H. Müller, Krankheit, 1978.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 49

entscheidend den Unterschied zwischen Gott und Welt betont und die vorfmdliche Wirklichkeit
als «verderbte» Schöpfung versteht. Nicht zuletzt deshalb kann das Verhältnis zwischen Gott
und Mensch nicht primär durch die sinnlich erfahrbare Wirklichkeit vermittelt sein, die Zuwendung

und Treue Gottes also z. B. nicht unmittelbar von Gesundheit und Wohlergehen abhängig
gemacht werden. Vielmehr wird die Gewissheit, dass Gott ist und dass er der den Menschen

zugewandte Gott ist und bleibt, durch das Wort und das Hören der Verheissung vermittelt, die

möglicherweise gegen die Erfahrung steht und gegen sie geglaubt und im Glauben behauptet
werden muss (Rom 8,35 ff.).

In der Bibel ist das Wissen darum beherrschend, dass Gott das zerstörerische Leiden30 nicht
will, dass er dem sehnsüchtigen Seufzen der Kreatur (Rom 8,19ff.) und den Tränen, Schmerzen
und Leiden ein Ende bereiten wird (Apk 21,Iff.). Leiden macht also primär bewusst, dass die
Welt nicht ist, wie sie nach Gottes Willen sein soll. Es fordert nicht in erster Linie zu einer
Sinngebung, sondern zur Hoffnung auf die Erfüllung der Verheissung einer neuen Schöpfung
heraus. Zerstörerisches Leiden gehört zu den Gestalten des «Nichtigen» und den «Nachtseiten»
der Schöpfung, die Gott nur verneint und die daher keinen Sinn in sich tragen.31 In den

Krankenheilungen Jesu, in seinem Leiden und Tod und seiner Auferstehung wird der Widerspruch
Gottes gegen diese Gestalten des Nichtigen sichtbar und sein endgültiger Sieg über sie verheissen.

Was Jesus zeichenhaft für das verheissene Reich Gottes bekämpft und Gott daher auch verneint
hat, kann keinen Sinn in sich selbst haben, also auch nicht in sich eine Verheissung haben, nicht
gut und heilsam sein. Wahrhaft gut und sinnvoll ist nur das, was eine Zukunft bei Gott hat, was
Gott geschaffen hat, was er will und daher bejaht und mit einer Verheissung der Teilhabe am
Reich Gottes belegt. So gesehen haben wir allen Anlass zu behaupten, dass der letzte Sinn des

Leidens in seiner Vernichtung, in der Erlösung aller Kreatur vom Leiden besteht, die wir mit dem
Einbruch des Reiches Gottes und von Gottes neuer Schöpfung erwarten. Die Erlösung des

Leibes ist also die Lösung der Frage nach dem Sinn des Leidens}2
Mit diesem theologischen Ansatz ist jede Einbeziehung des Nichtigen, das Leben zerstört, in

Gottes gute Schöpfung und jede theoretische Synthese von Schöpfung und Leiden abgewehrt,
weil sie Leiden zu etwas «Natürlichem» und so von Gott Gewolltem verharmlost und daher in
der Gefahr steht, die Tiefe des Leidens der Kreatur zu verhöhnen. Es wird zwar anerkannt, dass

das Leiden eine reale faktische Macht in dieser Welt ist, zugleich jedoch gesagt, dass sie im
Widerspruch zu Gottes verheissenem Heil steht. Damit wird auch bestritten, dass das Leiden ein
Recht in Gottes Schöpfung hat.33 Es werden also alle Versuche abgewehrt, die Notwendigkeit
und den Sinn von Leiden zu erweisen, Leiden also ontologisch in ein Welt- und Gottesbild
einzuordnen, denn solche Versuche verteidigen nur die Wirklichkeit des Elends gegen das

«Nein», das Gott darüber gesprochen hat und einst endgültig darüber sprechen wird. Wenn also
dem Leiden überhaupt ein Sinn zukommen soll, dann kann dieser Sinn nicht schöpfungstheolo-

30 Zur Unterscheidung von tragbarem und untragbarem (zerstörerischem) Leiden, Leiden als

Fluch und Leiden als Folge der gottgewollten Endlichkeit vgl. U. Eibach, Leidenserfahrung
(A. 18), 220TF.; ders., Medizin und Menschenwürde, 120ff.

31 Vgl. K.Barth, KD 111/3,327 ff. Für Barth ist das Nichtige die reale Entsprechung zu Gottes
Nichtwollen des Bösen, die Kehrseite seines Erwählens und Bejahens (ebd. 402ff.). Neben Gott
und seiner Schöpfung ist das Nichtige also die dritte Weise des «Seins», das doch kein Sein ist,
weil es nicht von Gott geschaffen und erwählt ist.

32 Damit soll nicht bestritten werden, dass es im NT auch Ansätze gibt, das Leiden zu
begreifen; vgl. W.Schräge (A.25), 120.

33 Vgl. R.Weth, Freispruch und Zukunft der Welt, in: H.G. Geyer (Hg.), Freispruch und
Freiheit. Aufsätze für W. Kreck, 1973, 406ff, bes. 425ff.



50 U. Eibach

gisch als ontologisch Vorhandenes, nicht als der Wirklichkeit des Leidens an sich immanenter
und in ihr aufweisbarer Sinn behauptet werden, sondern nur als etwas, was von Gottes Tat und
Verheissung her als Zuspruch auszusagen und zu glauben ist und sich angesichts des Leidens als

Hoffnung gegen die faktische, augenscheinliche Wirklichkeit bewährt.
Die Gefahr der gezeichneten theologischen Sicht von Leiden besteht darin, dass sie sich trotz

aller Ablehnung einer ontologischen Einordnung des Leidens einem Dualismus nähert, so als sei

das Übel eine unabhängig von menschlichem Handeln und von Gott existierende, ihm nicht
untergebene und ihm widersprechende Realität, gleichsam Werk einer Gegengottheit. Das Neue
Testament gibt - vor allem wenn Paulus davon spricht, dass der letzte Feind, der Tod, Gott noch
nicht unterworfen ist (I Kor 15,25)34 - dazu mehr Anlass als das AT, das aufgrund seines strenger
monotheistischen Gottesbildes und antidualistischen Wirklichkeitsverständnisses das Leiden
letztlich als unmittelbar von Gott kommend und trotzdem in seinem Sinn nicht verstehbar
betrachtet.35 Dem entspricht freilich, dass der schwer leidende Mensch es auch wagt, Gott
anzuklagen, den Leiden bringenden und rätselhaften Gott so mit seinen eigenen Verheissungen
zu konfrontieren (Jes 38,12; Ps 77,8,11; 88; Hi 16,18-21), dass Gott gegen Gott als Zeuge

angerufen wird. Die Anfechtung im Leiden erreicht also dort ihren Höhepunkt, wo das Leiden als

von Gott kommend gedacht wird und wo deshalb in der Klage Protest bei Gott angemeldet wird,
weil - wenn das Leiden von Gott kommt - nur Gott aus ihm zu erretten vermag. Deshalb wird
«die Anklage Gottes als Bestandteil der Klage des sein Leiden zu Gott Klagenden» bejaht.36 Dies

besagt wenigstens, dass das Leiden aus der Beziehung des Glaubens zu Gott nicht herausfallt,
dass der Glaubende es wagt, auch im rätselhaften Leiden an Gott festzuhalten und Gottes Güte
und seine Verheissungen gegen die augenscheinlich leidvolle Wirklichkeit so zu glauben, dass sie

grösser als die erfahrene Macht des Leidens sind und durch sie hindurchtragen. Damit wird das

Rätsel des schweren Leidens in Gott selbst hineingenommen und doch an der Güte und dem

rettenden Handeln Gottes als dem eigentlichen Wesen Gottes im Glauben so festgehalten, dass

sie grösser als das von Gott kommende Leiden gedacht werden. Dieses Anliegen hat vor allem
M. Luther in seine Gotteslehre aufgenommen.37 Die Grundintention, dass auch die letzte Not des

Menschen von Gottes Güte umfasst ist, entspricht den Aussagen des Paulus, dass wir dem Herrn
gehören, ob wir leben oder sterben (Rom 14,8), oder dass uns nichts von der Liebe Gottes zu
scheiden vermag (Rom 8,35 ff.). Nur besagen diese Verheissungen eben nicht, dass das subjektive
Empfinden des Verlassenseins von Gott, ja der «Gottesfmstemis» (vgl. Ps22,2; 77,8ff.; 88 u.
Hiob) überhaupt nicht aufkommen, dass das Vertrauen zu Gott in dem Strudel der Anfechtung
durch das Leiden nicht versinken kann.

Die Frage stellt sich freilich, wie wir überhaupt zu dem Bekenntnis kommen, dass selbst die

grössten «Leiden dieser Weltzeit» (Rom 8,18) von dem noch grösseren Gott und seiner Güte
umfangen sind, wenn dies nicht aus den Gegebenheiten dieser Welt erkannt werden kann. Nicht
einmal die Leiden dieser Zeit können aus sich und der Welt heraus, sondern nur von Kreuz und

34 Der dualistische Zug tritt auch hervor, wenn Paulus II Kor 12,7 von seiner Krankheit als

von «Satans Engel» spricht. Vgl. auch die oben in II/2 angegebene Äusserung eines todkranken
Menschen: «Des Teufels Fratze schaut mich leibhaftig an.»

35 Vgl. E. Kutsch (A. 21,25), 75.
36 C. Westermann, Heilung und Heil in der Gemeinde aus der Sicht des Alten Testaments,

WzM 27 (1975) 7.
37 Luther kann daher auch die Anfechtung, die aus der Vergänglichkeit des Leibes aufsteigt,

als Werk Gottes verstehen. Vgl. H. Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott, 1958, 83ff. Ein
eindrucksvolles Zeugnis dieser Sicht ist auch B. Pascals «Gebet in der Krankheit» (hg. von
P. Wolff, 1976).



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 51

Auferweckung Jesu her verstanden werden.38 Diese sind als die Antwort Gottes darauf zu
verstehen, dass das Nichtige, die lebenzerstörende Macht der Sünde und des Übels und des in
ihrem Gefolge auftretenden Todes in die Schöpfung Gottes eingebrochen ist, dass ein Kampf
Gottes gegen diese Mächte stattfindet, der noch im Gange ist (I Kor 15,22-28), so dass Gott noch
nicht alles vollkommen Untertan ist und so noch nicht der allmächtige, alles beherrschende Gott
ist. Gottes Allmacht ist daher nicht abstrakt so zu verstehen, «dass Gott für sich und als solcher
mit dem Nichtigen schlechterdings fertig, dass es für ihn als Gott nicht nur das Nichtige, sondern
Nichts sei».39 Von Gottes Allmacht wird also mit Blick aufseine in dieser Welt wirkende, Sünde,
Leiden und Tod überwindende Kraft (Rom 4,16) und seinen noch ausstehenden endgültigen Sieg

über die Mächte des Nichtigen gesprochen. «Allmacht» ist also letztlich ein eschatologisches
Prädikat Gottes. Die Hoffnung auf Erlösung setzt im NT die Überzeugung aus sich heraus

(sicherlich manchmal auch voraus), dass Gott schon protologisch der Herr der Wirklichkeit ist,
aber doch nicht im Sinne einer ungeschichtlich gedachten Willkürmacht (potentia Dei absoluta)40

und Omnipotenz, sondern als Gottes Überlegenheit über das Nichtige, als seine Macht,
seinen Willen mit seiner Schöpfung in die Tat umzusetzen, also seine Verheissungen zu erfüllen,
seine Treue zu seinem Geschöpf durchzuhalten, sich nicht von ihm scheiden zu lassen (Rom
8,38).

Es wird also in der Bibel nicht aufgrund eines abstrakten Begriffs von Allmacht (als
unbegrenztem Vermögen und durch nichts begrenztem Wollen) darüber spekuliert, was Gott kann,
ob er alles kann, sondern es wird bezeugt, was er in der Geschichte Israels und in Jesus Christus

getan hat, was er verheisst und aufgrund seiner Verheissung tun wird. Gott kann, was er verheisst.
Gottes Allmacht ist also die konkrete Macht, seine Verheissungen Tat und Wirklichkeit werden

zu lassend Und in seinen Verheissungen definiert sich Gott selbst in seinem Willen. Diese aber
zeigen, dass Gott das Böse aus seinem Willen ausschliesst, dass sein Wille mithin Güte gegen sein

38 Vgl. W. Schräge (A. 25), 179.
39 K. Barth, KD II1/3, 341.
40 Selbst wenn die Gotteslehre des Nominalismus der Spätscholastik den metaphysischen

Gottesbegriff dahingehend radikalisierte, dass Gott in seinem Walten nicht durch die
Gesetzmässigkeiten der Welt bestimmt ist und daher scheinbar willkürlich handelt, unterscheidet sich
diese Rede von Gott doch grundsätzlich von der biblischen Rede von Gott, die nicht von der
sichtbaren Wirklichkeit auf das höchste Sein als Ursache und allmächtigen Verursacher alles
Seienden schliesst. Sie geht vielmehr aufgrund der Erfahrungen der leidvollen Wirklichkeit und
der ihnen widersprechenden Verheissungen Gottes davon aus, dass Gott das Reich erst noch
einnehmen, die Königsherrschaft erst noch mit Macht antreten muss und dass er sich darin erst
als der «Allherrscher» in dieser Welt erweisen wird. Vgl. K. Haacker, Das kommende Reich

Gottes..., TB 13 (1982) 252f.
41 Das im apost. Glaubensbekenntnis zweimal enthaltene Prädikat Pantokrator kommt bei

Paulus II Kor 6,18 in einem LXX-Zitat vor, sonst nur in der Apk (vgl. aber auch die Vorstellungen

vom Sieg und Herrschen des erhöhten Christus im Kol und Eph und Mt 28,18), aber nicht
als Spekulation über eine Eigenschaft Gottes, sondern gemäss atl. Vorstellung von der
Königsherrschaft Gottes (vgl. Apk 19,6) als Aussage über das konkrete Herrschen Gottes über die Welt
(Allherrscher). Die Aussagen stehen im Rahmen von Doxologien, in denen Gott schon jetzt als

der Allherrscher angebetet wird, der er erst in Zukunft sein wird. Dem AT ist der Begriff
Pantokrator fremd, die Sache, dass Gott letztlich doch schon alles Untertan ist und dass er allein
der Herr ist, tritt als Bekenntnisaussage aufgrund des atl. Monotheismus jedoch deutlicher als im
NT hervor.



52 U. Eibach

Geschöpf ist und seine Allmacht die Macht, diese Güte Wirklichkeit werden zu lassen.42 Man
kann daher sagen, dass zwischen Gottes Willen und seiner Umsetzung in die Tat als unerklärliches

Rätsel das Böse als Widerspruch gegen Gottes Willen und Störung und Zerstörung seiner

Umsetzung in die Wirklichkeit hineingekommen ist, dass mithin ein Kampfzwischen Gott und
dem Bösen stattfindet, dass Gottes Sieg allerdings seit der Auferweckung Christi von den Toten
feststeht, dass Gott also der überlegene Sieger sein wird und schon ist. Gottes Allmacht wäre dann
seine Überlegenheit über das Böse. Das Argument Epikurs, dass Gott nicht Gott sei, wenn er das
Übel nicht ohne Widerspruch problemlos abschaffen kann, leugnet die Gott widerstreitende
Macht des Bösen, es versteht sowohl Gottes Macht als auch Gottes Güte abstrakt ungeschichtlich
und verkennt, dass es bei Gottes Macht um die Beziehung Gottes zu seinem Geschöpf, um die
Durchsetzung seines Willens in der Schöpfung und bei seiner Güte um die konkret geschichtliche
Zuwendung zum Geschöpf und um die Treue zum Geschöpf angesichts des Gott widerstreitenden

Bösen geht.
Dieses Verständnis von der Allmacht Gottes ist nicht ohne Bedeutung für die Seelsorge, die

davon ausgehen kann, dass das Heilwerden und Heilsein der Wille Gottes mit seinem Geschöpf
ist, die aber - wenn dies nicht eintritt - nicht folgern muss, dass Gott seinen Willen geändert hat
oder dass er ihn nicht Wirklichkeit werden lassen kann. Gott hat in Tod und Auferweckung
Christi gezeigt, dass er will und kann, dass er in einen zum Siege führenden Kampfgegen das Böse

eingetreten ist. Die Anrufung Gottes um Heilung durch den leidenden Menschen im Bittgebet
kann nun - anthropomorph gesprochen - so verstanden werden, dass sie Gott in seinem Kampf
gegen das Böse bestärkt und «anfeuert», dadurch, dass er das Elend seiner Geschöpfe hört.43 Ziel
dieses Kampfes Gottes ist die Überwindung des Bösen und allen Leidens und des Todes (Apk
21,3 f.), der Einbruch des Reiches Gottes, die neue Schöpfung. Alle Bitte, auch die Bitte um das

persönliche Heilwerden, zielt letztlich auf das Kommen des Reiches Gottes, in das die
Individualität des Menschen eingeordnet ist und dessen Kommen sein Heilwerden mit sich bringt.
Alles Bitten um individuelle Heilung erfleht den zeichenhaften Durchbruch und Vorschein des

Reiches Gottes in diesem Leben. Bei solchem Bitten geht es nicht darum, dass Gott im Sinne
eines abstrakten Allmächtigkeitsgedankens das «Unmögliche» kann und tut und dass er es vor
allem an mir tut, sondern darum, dass er seine Treue zum Geschöpf im Kampf gegen das Böse

bewährt und dass er ein individuell erfahrbares Zeichen seines Zugewendetseins zum Geschöpf,
seiner Gegenwart gibt. In diesem Sinne wird auch die von Menschen durch die Möglichkeiten der
Medizin gewirkte und erklärbare Gesundung ein Zeichen des Willens Gottes und Vorschein
seines Reiches sein und nicht nur die unerklärliche, die wundersame Heilung.

Die Bitte um Heilung muss befreit werden von der abstrakten Vorstellung von der Allmacht
Gottes. Hält sie sich davon fern, so ist sie immer berechtigt, ja es ist in der Seelsorge geradezu dazu

zu ermuntern, weil alles Gebet Gott an das Leiden erinnert, seinen Kampfgegen das Böse stärkt
und das Kommen des Reiches fordert. Deshalb hat auch das persönliche Bittgebet um persönliche

Heilung einen überindividuellen Sinn, einen Bezug aufdas Reich Gottes und das Leiden der
Mitmenschen, auch dann, wenn es nicht zum zeichenhaften Vorschein des Reiches Gottes in der
Gesundung oder Besserung meiner selbst kommt. Der Sinn des Bittgebets geht nicht in diesem

«Nutzen» für mich selbst, in meinem besseren Ergehen auf. Es trägt vielmehr seinen Sinn als

42 Insofern sieht S. Kierkegaard recht, wenn er behauptet: «Gottes Allmacht ist darum seine

Güte» (Tagebücher, hg.v.Th.Haecker, 239f.).
43 Vgl. hierzu die Aussage über die Gebete der Heiligen in Apk. 5,8; 7,9 ff. ; fernerden Schrei

um Hilfe Mk 10,46ff, das Seufzen der Kreatur Rom 8,22 und insgesamt die Klagegebete des

ATs.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 53

AnrufGottes in sich selbst, in der Tatsache, dass Gott überhaupt angerufen und so in seinem

Gottsein und seinem Kampf gegen das Böse ernst genommen wird. Das Bittgebet ist Ausdruck
des Glaubens, dass Gott gegenüber dem Bösen überlegen ist und der Sieger bleiben wird. Dann ist

auch aus der Nichterhörung des Bittgebetes im Sinne meines Wunsches für mich nicht
abzuleiten, dass Gott mich nicht hört oder dass Gott nicht helfen will oder kann, und vor allem nicht,
dass er sich von mir abgewandt hat, dass seine Liebe und Treue ein Ende hat oder dass er gar «tot»
ist. Der Seelsorger wird diese, mit dem abstrakten Allmachtsgedanken zusammenhängenden
Fehldeutungen des Gebetes und auch des «Wunders» zu bedenken haben, vor allem, wenn das

Gebet von Patienten gewünscht wird.44 Dazu wird nicht selten auch ein den abstrakten

Allmachtsgedanken korrigierendes Gespräch nötig und hilfreich sein. Dann ist der häufig beschrit-

tene Weg, die Bitte um Gesundung zugunsten der Bitte um Kraft und Gnade zum Ertragen der

Krankheit auszuklammern, auch nicht mehr der einzige Ausweg, ein Missverständnis des

Bittgebetes zu verhindern.

d) Der im Leiden mitleidende und mitgehende Gott

Die Ausführungen zu Gottes Kampf gegen das Böse erwecken den Eindruck, dass einem
dualistischen Denken Vorschub geleistet und in allzu anthropomorpher Weise von Gott wie von
einem unvollkommenen Wesen gesprochen wird. Dies widerspricht einem an die griechische
Metaphysik anschliessenden Weg der Lehre von Gottes Eigenschaften, in dem «via negationis»
Gott alle Unvollkommenheiten des Menschen abgesprochen werden und in dem Gott als völlig
bedürfnisloses, sich selbst genügendes und unveränderliches Wesen und als reine Ursächlichkeit
gedacht wird, so dass er durch keine äusseren Umstände berührt und angefochten werden,
geschweige denn an ihnen leiden kann.45 Gott ist daher - wie Aristoteles es formuliert - lei-
densunfahig.46 Die Aussage, dass Gott in seiner Schöpfung noch nicht ist, was er sein wird,
nämlich unangefochtener Herr der Welt, scheint Gott zu einem schwachen, vom Bösen
angefochtenen und unter ihm leidenden Wesen zu erniedrigen.

Die in der griechischen Gotteslehre behauptete Leidensunfähigkeit Gottes bedeutet «im
physischen Sinne Unveränderlichkeit, im psychischen Sinne Unempfindlichkeit und im
ethischen Sinne Freiheit»,47 Autarkie, Bedürfnislosigkeit und Unangefochtenheit durch alles in und
ausserhalb seiner selbst. Der Begriff «Apatheia» bezeichnet so die metaphysische und ethische

Vollkommenheit Gottes. In der Stoa wird diese Vorstellung von Gott zum für den weisen

Menschen zu erstrebenden ethischen Ideal erhoben, der seine Freiheit als Ünerschütterlichkeit
(ataraxia) von niederen Trieben und äusseren Einflüssen bewährt. In dem Versuch der
Annäherung des Menschen an das apathische Sein Gottes «entfaltete sich der Mensch zum homo
apatheticus»48. Das Ideal des unerschütterten und integrierten Sterbens hat in dieser stoischen

Ethik ebenso seinen Ursprung wie die dem entsprechende Forderung und Praktizierung des

Freitods, wenn sich die innere Gelassenheit und Unerschütterlichkeit des Daseins in der Krankheit

nicht durchhalten lässt.49

44 Die Äusserung: «Das Gebet hilft nichts» oder «hat nicht geholfen», mit dem Ton der

Enttäuschung gesagt, ist öfters zu hören. Nicht selten wird der Seelsorger auch als «Mittler» zum
«himmlischen Arzt» dann in Anspruch genommen, wenn sonst alle Hilfe versagt. Die
«Enttäuschung» über Gott kann dann nicht ausbleiben.

45 Vgl. W.Maas, (A.20).
46 Theos apathes, Metaphysik XII, 1073a 11.

47 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 1972, 256.
48 J. Moltmann, (A.47), 261.
49 Vgl. U. Eibach, Medizin (A. 12), 212ff.



54 U. Eibach

Der jüdischen Gotteslehre ist trotz ihrer Betonung des Monotheismus und des Schöpferseins
Gottes und seines Herrseins über die Geschichte die Vorstellung vom leidenschaftslosen und
selbstgenügsamen Gott fremd.50 Sie hat freilich die bei den Propheten, vor allem in der Aussage

vom leidenden Gottesknecht bei Deuterojesaja enthaltenen deutlichen Ansätze zu einer Theologie

des Leidens Gottes am Bösen und zur Korrektur der Vorstellung von der Allmacht Gottes

erst in der Erfahrung des unermesslichen Leidens des jüdischen Volkes zunächst in der späteren
Kabbala im Gedanken der Selbstbeschränkung Gottes5' und dann in der Vorstellung der Teilhabe

Gottes am Leiden seines Volkes ausgebaut. Ein Gott, der von dem Geschehen in
«Auschwitz» nicht angefochten ist, an ihm nicht leidet, an dem Leiden der Menschen nicht
teilnimmt, wäre ein «Götze», ein Dämon.

Hauptsächlich aufgrund des Vorherrschens der griechischen Gotteslehre ist in der Theologie
der Christenheit nur unzureichend erkannt worden, welche Bedeutung das Kreuz Jesu Christi für
die Frage nach der Beziehung zwischen Gott und dem Leiden hat. Wenn man das Kreuz des

Gottessohnes als Offenbarung Gottes ernst nimmt, dann muss alles Reden von der Allmacht und
der Allgegenwart Gottes durch das «Nadelöhr» des recht verstandenen Kreuzesgeschehens, das

verhindert, dass Allmacht so verstanden wird, dass Gott alles wollen und tun kann, dass er
überall und dann auch nirgends anwesend ist.52 Wenn Gott im Kreuz seines Sohnes erkennbar
und anwesend ist, besonders in der in ihm sichtbaren Weise mit der Welt handelt, dann hat der

Allmachtsgedanke in diesem Handeln Gottes seine Begrenzung und dann gewinnt er von ihm her
seine Eindeutigkeit. Selbst wenn man mit M. Luther53 die Leiden als Form der Weltregierung des

rätselhaften, ja des im Widerspruch zum offenbaren Gott handelnden verborgenen Gottes
versteht, bleibt doch der im Kreuz offenbare Gott das wahre Angesicht Gottes.54 Es zeigt uns, dass

die grundlegende Eigenschaft Gottes seine Liebe ist, von der her auch seine Allmacht und seine

Gerechtigkeit zu verstehen sind. Gott hat sich selbst zum Bund, zur Gemeinschaft mit dem
Menschen bestimmt, dessen Vollzug die Liebe ist. Er ist der zur Liebe und in der Liebe Freie;
seine Liebe hat kein Ende, sie ist grenzenlos, sie hört nie auf (I Kor 13,8; Rom 8,35ff.) und ist

50G.Scholem (Und alles ist Kabbala, 1980; Von der mystischen Gestalt der Gottheit,
stw209, 1973) hält die Selbstbeschränkung Gottes für das grundlegende Symbol der späteren
Kabbala, das mit der Erfahrung der spanischen Juden, der Grausamkeit des Exils zusammenhängt,

die in diesem Symbol auf Gott selbst übertragen wird.
51 Der Gedanke wurde vor allem vom jüdischen Rabbiner und Philosophen A. J. Heschel in

seiner Darlegung der Gottesverkündigung der Propheten herausgestellt. Vgl. A. J. Heschel, Die
Prophétie, 1936; ders., Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums, 1980; vgl.
J.Moltmann, a.a.O., 259ff.; zur Vorstellung vom Leiden Gottes im AT vgl. E.Gerstenberger,
(A. 25), 85ff.

52 Vgl. E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, 1977, 82.
53 Vgl. H. Bandt, (A.37), 83ff. Luther hat sicherlich das Leiden Christi am Kreuz zu

ausschliesslich mit der Sünde des Menschen in Verbindung gebracht, diese Gestalt des Nichtigen
nicht genügend vom Übel (Krankheit usw.) unterschieden, weil er im Tode (als Vollendung allen
Übels) nur der «Sünde Sold» sah. (Vgl. WA40 III, 513, 25f.; dazu P. Althaus, Die Theologie
M. Luthers, 1963,339 ff.). Das Böse sollte aber von dem Übel unterschieden werden. Leiden kann
weder nur von der Sünde her erklärt noch kann die Sünde - wie im Marxismus - nur auf von
Mängeln der Natur oder Gesellschaft verursachte Leiden zurückgeführt werden, wie es im
Anschluss an den Marxismus am deutlichsten U. Hedinger (Wider die Versöhnung Gottes mit
dem Elend, 1972) versucht.

54 Vgl. E. Jüngel, Quae supra nos, nihil ad nos, EvTh32 (1972) 197 IT. ; E. Brunner, Dogmatik
Bd. 2, 31972, 217.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 55

eben deshalb allmächtig, d. h. übermächtig über all das, was Gott auch sonst noch in Beziehung

zum Menschen ist (z. B. Zorn Gottes). Und in eben dieser freien Beziehung zum Menschen leidet

Gott am Bösen, das die Beziehung in Frage stellt, an der Sünde und am Übel. Gott leidet aus

Liebe, er leidet an der Sünde, die ihm ebenso Mühe und Arbeit macht (Jes 43,24) wie die

Überwindung des Übels, der Kampf gegen das Böse. Gott leidet am Menschen und mit dem

Menschen und bewährt in diesem Leiden seine Treue zu seinem Bundesversprechen. Gott ist

nicht nur ein im Leiden mitgehender, sondern auch ein am Leiden schwer tragender, ein
mitleidender Gott (Hosea 11,8; Hebr 4,15). Wenn Gott leidet, dann «wird er nicht passiv vom Bösen

betroffen, er lässt sich in der Freiheit seiner Liebe betreffen; sein Leiden ist nicht - wie bei uns -
Ausdruck eines Mangels an Sein, sondern Ausdruck seiner Fülle, ja seiner Überfülle an Liebe».55

Gott leidet also gerade insofern, als er mit seinem Geschöpf in Beziehung steht, weil er in seiner

Liebe treu ist und bleibt und so in Widerspruch tritt zu Sünde und Elend, die diese Beziehung
oder sein Geschöpf bedrohen. Der Tod Jesu Christi ist also die besondere Form der Durchsetzung

und die endgültige Bewährung des Bundes angesichts der Sünde und des Leidens. Das

Leiden bleibt damit Gott nicht äusserlich, es trifft ihn in seiner Selbstbestimmung zum Sein mit
dem Menschen wirklich innerlich, obwohl es in seinem Sein selbst keinen Platz hat. Wäre es in
Gottes Sein selbst, dann müsste Gott nicht gegen es kämpfen, dann wäre es ewig und notwendig,
in seiner Rätselhaftigkeit auflösbar, in seinem Sinn deutbar und letztlich nicht das von Gott stets

verneinte und bekämpfte Nichtige. Leiden sollte also nicht ontologisch in ein Welt- und
Geschichtsbild, auch nicht in ein Bild des trinitarischen Gottes selbst eingeordnet werden,56

denn Gott leidet nicht an sich selbst, sondern er leidet, indem er sich in Liebe zu seinen

Geschöpfen in die Situation des Leidens begibt und dem «Nichtigen» darin widerspricht.
«Gott am Kreuz», das war für F. Nietzsche eine «schauerliche Paradoxie».57 Die von ihm

vermutete «furchtbare Hintergedanklichkeit dieses Symbols»58 besteht in derUmwertung aller
antiken Werte des Schönen und Guten «ins Lebensfeindliche»,59 in der Glorifizierung der
Schwachheit und des Leidens und in einer Erkrankung des Willens zur Macht, zum höheren

Typus Mensch.60 Nietzsche hat zwar - wie kein anderer zu seiner Zeit - den Kern der christ-

55 W. Kasper (A. 13), 192.
56 Vor allem J.Moltmann (Der gekreuzigte Gott, 1972) hat versucht, das Leiden in Gottes

Sein selbst hineinzunehmen: «Gottes Sein ist im Leiden, und das Leiden ist in Gottes Sein selbst,
weil Gott Liebe ist» (ebd., 214, vgl. 142ff.; 179fT. ; 214fL). Zu ähnlichen Tendenzen vgl. auch
E. Jüngel, Unterwegs zur Sache, 1972,105ff. ; W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte, KuD23
(1977) 76ff. Moltmann kritisiert K.Barths nicht konsequent trinitarische Redeweise von Gott.
Barth hingegen geht es nicht um Gottes Sein abgesehen vom Menschen. Er hält daran fest, dass

Gottes Sein im Bund ist, dass Gott in Bewährung dieses Bundes leidet (vgl. KD III/3,417f). «Die
Trinitätslehre Barths ist die Einzeichnung des Versöhnungsgeschehens, ...des differenzierten
Zusammenhangs von Kreuz und Auferstehung in den Gottesbegriff» (B. Klappert, Die Aufer-
weckung des Gekreuzigten, 1971, 187). Gott bleibt also nur in der Weise der Negation auf das

Leiden bezogen, wie es in der ökonomischen Trinitätslehre festgehalten ist. Das schliesst sicherlich

ein, dass Gott leidensfähig ist, ohne dass man deshalb das Leiden in einer immanenten
Trinitätslehre in Gottes Sein selbst hineinnimmt und so erklärt und es damit «verewigt». Zum
Problem vgl. B. Klappert, Gottverlassenheit Jesu und der gekreuzigte Gott, VuF (1975) 39ff.

57 Werke Schlechta'sche Ausgabe Bd. II, 1955, 610 u. 781; vgl. dazu U. Eibach, Recht auf
Leben - Recht auf Sterben, 21977, 258ff.

58 Werke Bd. II, 1217.
59 Ebda. 1156f.
60 Ebda. 610, 780f„ 796 ff.



56 U. Eibach

lichen Gotteslehre richtig erkannt; und doch geht es bei der Rede vom gekreuzigten Gott nicht
um eine hintergedankliche Umwertung von Schwachheit und Ohnmacht in Stärke, um einen
Austausch der Lehre von Gott als dem höchsten Sein und Gut und von Gottes Allmacht gegen
die von Gottes Schwachheit und Leiden. Es geht vielmehr darum, wo Gott in dieser Welt zu
suchen und in erster Linie zu finden ist. Dass Gott uns in Jesus Christus primär in der Gestalt des

«leidenden Gottesknechts» (Jes 53) begegnet, bedeutet keine Versöhnung Gottes mit dem Elend
der Welt, aber doch, dass Gott zuerst bei denen zu finden ist, die in den Augen der Welt armselig
und schwach sind (Lkl4,21;Mt 5,3 ff. ; I Kor 15,25 ff.). Gott ist in der Tat besonders im Leiden da
und mit den Leidenden. "Zugleich ist das Leiden aber auch insbesondere der Ort der Infragestellung

seines Naheseins, der Ort der Anfechtung des Glaubens, der Ort der Erfahrung der
Gottverlassenheit.61 Nur so sind die in den Psalmen immer wieder zu lesenden Bitten zu
verstehen, dass Gott den Beter nicht verlassen oder vergessen (Ps22,2f. ; 77,8 ff.), aufsein Beten und
Schreien hören (Ps 61,2 ff. ; 86,1 u. 7; 88 u. ö.), sein Angesicht nicht von ihm wenden (Ps 42; 88

u. ö.), ihn nicht Verstössen möge (Ps 43,2; 74,1). Dass Gott am Kreuz selbst leidet, löst wederdas
Rätsel des Leidens noch das Rätsel, das es unserem Vorstellungsvermögen von Gott auferlegt. Es

deutet das Leiden nicht in seinem Sinn.
Paulus zeichnet zwar unverkennbar eine Analogie zwischen Christusschicksal und

Christenschicksal im Leiden,62 bezieht in diese Deutung aber nur die meist von Menschen zugefügten
Leiden in der Nachfolge Christi ein und klammert das physische Übel «Krankheit» aus dieser

Deutung aus.63 Es ist daher unhaltbar, zu behaupten, seit Jesus seien «Alter, Krankheit und

Hilflosigkeit kein Fluch mehr» und gäben sie «dem Leidenden das Vorrecht, durch die
zerbrechende Gestalt hindurch den leidenden Christus zu zeigen und so mit ihm eine Gestalt zu
werden. Und das bedeutet auch, dass er auf diese Weise sich mit dem eigenen unansehnlichen,
zugrunde gehenden Menschen versöhnen darf.»64 Solche in der Tradition der altchristlichen
Märtyrertheologie65 stehenden Behauptungen verkennen nicht nur die qualitative Differenz
zwischen Christi eigenem Kreuz und dem Kreuz seiner Nachfolger,66 sondern auch, dass das

kreatürliche Leiden nicht an das Christsein, sondern an das Kreatursein gebundenes Leiden ist,
das in sich keine Bezeugung von Gottes positiver Tat für den Menschen sein kann, sondern

allenfalls dessen, was Gott noch zu tun hat, damit er «sei alles in allem» (I Kor 15,28). Es kann
also auch keine Teilhabe an Gottes Leiden am kreatürlichen Leiden sein, weil Gott nicht an sich,

61 Zur Interpretation des Verzweiflungsschreis Jesu am Kreuz Mk 15,33f. vgl. H. Gollwitzer,
Krummes Holz, 250ff. ; J. Moltmann, (A. 56), 138ff. ; H. Gese, Psalm 22 und das Neue Testament,

ZThK65 (1968) Iff; X. Tilliette, Der Kreuzesschrei, EvTh43 (1983) 3 ff.
62 Vgl. W. Schräge (A. 25), 155 ff, 179 ff. ; E. Lohse, Märtyrer und Gottesknecht, 1963,193 ff;

E.Güttgemanns, Der leidende Apostel und sein Herr, 1966, 154ff, 323ff
63 Paulus nimmt nur selten auf das kreatürliche Leiden Bezug. Dieses Leiden, das dem

Menschen passiv widerfahrt, das er nicht in der Nachfolge Christi bewusst auf sich nimmt, gilt
ihm in Rom 8,18ff. nur als Ursache des Seufzens der Kreatur nach Erlösung. In II Kor 12,7

spricht er von seiner Krankheit als von des «Satans Engel». Sie wird nur deshalb sinnvoll und
tragbar, weil er sie dem Hauptsinn seines Lebens (seinem Missionsauftrag) ein- und unterordnen
kann. Vgl. zur Krankheit des Paulus, K.Seybold, U.Müller, (A. 23), 148ff.

64 J.Zink, Wie wir beten können, 1970, 144.
65 Vgl. H.v. Campenhausen, Die Idee des Martyriums in der alten Kirche, 21964; E. Lohse

(A. 62), 193 ff
66 D.Bonhoeffer, Nachfolge, 1961, 61ff; J.Moltmann (A. 56), 55ff.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 57

sondern nur an diesem Leiden seiner Kreatur leidet. Es wäre daher ein Missverständnis, das

Kreuz Christi als ein Symbol dafür zu interpretieren, dass Schwachheit aus sich heraus in Stärke,
Ohnmacht sich in Macht verkehrt, dass das Leiden an sich stark macht, zur sittlichen oder
sonstigen Reifung oder gar zur Vollendung des Menschen führen muss, so als gäbe es nach dem

Tod Christi kein sinnloses und unerträgliches Leiden, kein Leiden als Fluch mehr, weil er uns ein
Vorbild gegeben hat, wie man im Leiden reift und stark wird.67 Dieser Art ist die Paradoxie des

Kreuzes schon deshalb nicht, weil der Schrei Jesu am Kreuz (Mk 15,33 ff.) nicht im Sinne der

Märtyrerchristologie als letzte Bewährung in der Anfechtung des Leidens, sondern als wirklicher
Verzweiflungsschrei darüber zu deuten ist, dass das Leiden ins Verlassensein von Gott
hineinführt.68

Die Anfechtung im Leiden besteht darin, dass es in die Gottverlassenheit hineinführen kann,
dass die Angst aufkommt, dass Gott und Mensch geschieden werden (Rom 8,35ff.). Dass das

Leiden zugleich der Ort der besonderen Gottesnähe sein soll, ist im Kreuz Christi darin begründet,

dass hier einmal Gott selbst in seinem Sohn leidet, und zum anderen, dass er den in die
Gottverlassenheit des Todes, des wirklichen Getrenntseins von Gott, gestossenen Christus durch
eine gegenüber dem Kreuz wirklich neue Tat, die Auferweckung von den Toten, aus diesem

Tode zum Leben mit Gott auferweckt hat. Darin zeigt sich, dass das Kreuz sein Ziel in der

Auferweckung von den Toten, in der endgültigen Vernichtung der Mächte des Nichtigen und der
durch sie nicht mehr angefochtenen vollendeten Gottesgemeinschaft hat. Ohne diese Auferwek-
kung wäre das Kreuz lediglich ein Symbol der Ohnmacht, und zwar Gottes und des Menschen,
und ihres Getrenntwerdens im Leiden, nicht aber des Mitgehens, Naheseins und Mitleidens
Gottes. Das besagt, dass die Rede vom mitleidenden Gott christlich nur sinnvoll ist, wenn sie der
Rede von der totenerweckenden Macht Gottes (Rom 4,16; I Kor 15), von seiner Überlegenheit
über die Mächte des Nichtigen ein- und untergeordnet ist.69 Ansonsten würde die herkömmliche
Rede von der Allmacht Gottes nur gegen die wenig tröstliche Rede vom ohnmächtigen Gott
ausgetauscht, der - weil er ohnmächtig ist - ebensowenig hilfreich nahe sein kann wie ein

distanziert über den Leiden der Welt schwebender allmächtiger Gott. Das Mitleiden Gottes hat
im Kampf gegen das Leiden und in dem Sieg über den Tod sein Ziel, in dem sich auch das

Nahesein Gottes zum Schauen Gottes vollendet.

Die Rede vom Mitleiden Gottes überwindet die abstrakte Vorstellung von
Gott als dem höchsten Wesen und seiner Allmacht. In ihr geht es um das

Zugewendetsein Gottes zu seinen Geschöpfen, um Gottes Menschenfreundlichkeit,

um sein Berührtsein von ihrem Geschick, denn ein Gott, der nicht

67 Diesen Aspekt hat D. Solle (Leiden, 1973) überzeugend und einseitig so dargestellt, dass der
leidende Mensch in dem Aussprechen seines Leidens, in der Klage sein Leiden bewältigt und im
und am Leiden stark wird. «Der Weg führt aus der Isolation des Leidens über die Kommunikation

in der Klage zur Solidarität der Veränderung» (95). In anderer Weise betont vor allem
auch J. B. Metz (Glaube in Geschichte und Gesellschaft, 1977, bes. 92 ff.), dass Leiden sinnvoll ist,
wenn es als verändernde Kraft wirksam wird. Die «gefährliche Erinnerung» des Leidens (176),
das «Gedächtnis des Leidens» (98) dient der Suche nach einer Praxis der Überwindung des

Leidens, vor allem durch politisches Handeln. Ähnliche Tendenz bei E. Schillebeeckx, Christus
und die Christen, 1977, 651 ff.

68 Vgl. die oben II/2 wiedergebenen Äusserungen von des Teufels Fratze und der Hölle.
69 Vgl. K. Barth, KD IV/1, 327 ff.



58 U. Eibach

mitleiden kann, kann der leidenden Kreatur nicht nahe sein. Dass Gott mit
den Menschen ist, das ist der Sinn des alttestamentlichen Gottesnamens
«Jahwe», «ich bin da» (Ex 3,14), der - weil er einen Namen hat und nicht ein
metaphysisches Prinzip ist - auch anrufbar ist. Das Nahesein Gottes im
Leiden muss nicht minder geglaubt und im Glauben oft gegen die faktische
Erfahrung des Leidens behauptet werden wie die Macht Gottes über den Tod
und die Verheissung der Überwindung allen Leidens. Wenn gerade die Situation

des Leidens der Ort der Anfechtung des Glaubens ist und wenn die
Infragestellung des Naheseins Gottes das physische Leiden um eine
«metaphysische» Dimension radikalisiert, die sich als Gefühl des absoluten
Verlassenseins und der Sinnlosigkeit des Lebens, ja eines Kampfes mit Teufel
und Hölle äussern kann,70 dann stellt sich für den Seelsorger die Frage, wie
der kranke Mensch diese Erfahrung des Verlassenseins von Gott überwinden
und das Nahesein Gottes erleben kann und was er als Seelsorger dazu
beitragen kann, dass Gott nicht in Dunkelheit verhüllt bleibt. Die vorangegangenen

theologischen Erläuterungen über das Mitleiden Gottes dienen nur der
Klärung, dass das Nahesein Gottes nicht am Erweis seiner (All-)Macht, d. h.

dem Schwinden der Krankheit, der Besserung des Zustands abzulesen ist,
dass Gott vielmehr auch und gerade in der Schwachheit da ist (II Kor 12,9).
Die bloss begriffliche Behauptung, dass Gott ein mitleidender Gott ist, und
der Versuch, diesen Gedanken ins Denksystem des kranken Menschen zu
vermitteln, hilft selten wirklich weiter, nicht zuletzt auch deshalb nicht, weil
die Vorstellung von der Allmacht Gottes so stark und tief verwurzelt ist und
sich auch mit dem Wunsch nach Heilung verbindet, dass die Behauptung,
Gott sei gerade im Leiden da, oft nur schwer Anklang findet und mit der
Aufforderung der Ergebung ins Leiden verwechselt wird. Aber was hilft es

schon, wenn sich das Leiden in eine Vorstellung von Gott denkerisch
integrieren lässt, wenn Gott selbst sein Nahesein im Leiden jedoch nicht erweist.
Es wäre dann nur eine andere Form der Sinndeutung des Leidens, eine Art
Theodizee, wie sie in rationalen Denkakten geleistet oder bestritten werden
kann. Solcher Sinndeutungen des Leidens bedarfes erst dann als «Menschenwerk»,

wenn die Erfahrung der gnädigen Nähe Gottes ausbleibt oder wenn
der Glaube bereits vor der bestehenden Leidenssituation zerbrochen ist oder
überhaupt nie vorhanden war. In der existentiellen Anfechtung eines noch
bestehenden Glaubens oder für die Hinführung zum Glauben in der Zeit des

Leidens sind sie meist wenig hilfreich.

70 Gerade die Dunkelheit der schlaflosen Nacht ist dazu angetan, in der Einsamkeit diese

Dimension der Anfechtung zu erleben.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 59

III. Seelsorge als Hilfe zur «Sprache des Leidens» auf Gott
hin und zu Gott

Seelsorge soll gerade in bezug auf Äusserungen, die den Zusammenhang
zwischen Gottesvorstellungen und Leiden ansprechen, auf dem Hintergrund
eines theologisch verantwortbaren Redens von Gott geschehen. Der Seelsorger

hat zunächst einmal die Sprache der leidenden Menschen auf ihren
mitunter verborgenen theologischen Sinn hin abzuklären. Bei dieser Prüfung der
«religiösen» Sprache geht es einmal darum, unnötigerweise belastende
religiöse Vorstellungen abzubauen oder wenigstens nicht zu verfestigen, wie es

etwa der Gedanke sein kann, dass die Krankheit Strafe Gottes sei. Zum
anderen geht es auch um die Wahrheitsfrage, um das rechte Reden des

Seelsorgers von Gott angesichts des Leidens in der von ihm frei formulierten oder
aus der Tradition und Literatur übernommenen Sprache. Der Seelsorger
kann sich von dieser «theologischen Sprachprüfung» nicht dispensieren. Sie

bleibt eine notwendige Aufgabe nicht nur der Predigt, denn auch das

seelsorgerliche Reden bedarf der Klarheit, einmal um nicht theologisch
unbegründete seelische Belastungen hervorzurufen, zum andern aber auch, um
Gottes Handeln und Verheissungen so anzusagen, dass eine Beziehung des

leidenden Menschen zu Gott eröffnet wird. Deshalb ist es auch entscheidend,
wie und in welchen Sprachformen in der jeweils konkreten Situation recht von
Gott gesprochen wird. Unbestreitbar kann es in der Situation weit verbreiteter
Gottlosigkeit auch wesentlich sein, die im Theodizee-Problem formulierten
Fragen in logischer Begriffssprache anzugehen und Sinndeutungen des
Leidens vorzunehmen, doch stösst man dabei - wie unsere Darlegungen zeigten -
auf Probleme, die mittels eines Denkaktes gar nicht zu klären sind. Vor allem
aber eröffnet solches Reden über Gott selten den Weg zur heilsamen Erfahrung

des Naheseins Gottes im Leiden. Wenn sich die Frage nach der Beziehung

zwischen Gott und der leidenden Kreatur als spekulatives Problem
überhaupt nicht denkerisch lösen lässt, dann gehört sie nicht in das Reden
über Gott, sondern in das Reden zu und mit Gott. Dies ist wenigstens die

Antwort, die die Konfessionen des Jeremia, die Psalmen und das Buch Hiob
geben. Bei ihnen wird die im Theodizee-Problem formulierte Frage aus dem
unmittelbaren Erleben des Leidens heraus und nicht als spekulatives
Problem angegangen, nicht zuletzt weil ihnen die neuzeitliche Infragestellung
Gottes fremd ist. Dies Hesse sich z. B. an einem Vergleich des Buches Hiob mit
F. Dostojewskijs Erzählung «Der Grossinquisitor» in seinem Roman «Die
Brüder Karamasow» zeigen.

So konsequent, wie Hiob sich gegen jede Sinndeutung des Leidens durch
seine Freunde wehrt, so konsequent hält er daran fest, dass das Leiden in die



60 U. Eibach

Beziehung zu seinem Gott hineingehört, so dass er sein Leiden in Klage und
Anklage vor Gott bringt. Und gerade in diesem Sprechen und aufgrund dieses

Sprechens widerfahrt ihm die Erkenntnis, dass sein Erlöser lebt, und die
Antwort der Gottesbegegnung. Daher wird man sagen können, dass selbst bei
Hiob und erst recht in den Psalmen und im NT alle Klage noch von dem
Wissen um den Sieg Gottes und daher auch vom Lob Gottes umfangen ist,
dass deshalb aber auch bei Gott in der Klage, die sich bis zur Anklage steigern
kann, Protest gegen das Leiden und Gottes Verborgensein im Leiden eingelegt

werden darf. Das Wissen um die «Allmacht» Gottes unterdrückt die

Klage nicht, weil Gott aufgrund seiner Verheissungen als der dem Menschen
zugewandte Gott geglaubt und bei seinen Verheissungen behaftet werden darf
(Ps 77,9). Das Wissen um das Herrsein Gottes über die Welt und die
Geschichte erlaubt die Steigerung der Klage bis hin zur Anklage (Jes 38,12 ; Ps

77,8.11; Ps 88), sofern der leidende Mensch «nur wirklich zu Gott redet»71

und darin Gottes Zuwendung und Eingreifen erfleht. Und solange der
Mensch dies noch tut, ist er immer noch auf Gott ausgerichtet, fühlt er sich

nicht total von ihm geschieden, nicht in seinen Leiden total isoliert und nur
auf sich selbst und seinen Schmerz bezogen (vgl. jedoch Ps 88). Letztlich ist
alles Klagen bis hin zum Anklagen Gebet, Anrufung und Herbeirufung Gottes
und seines Reiches.

Wenn die im Leiden aufbrechenden Fragen nach dem Sinn des Lebens und
nach Gott letztlich nur im Reden zu Gott und in der Erfahrung der Zuwendung

Gottes zum Menschen eine Antwort finden können, dann ist damit
auch für die Seelsorge am leidenden Menschen eine Zielangabe gemacht. Die
Seelsorge hatte ihr Ziel darin, den leidenden Menschen dazu zu ermuntern
und auch zu befähigen, seine Leidenserfahrung zu Gott hin auszusprechen,
sich in seinem Leiden an Gott zu wenden, und sie hätte zugleich zu versuchen,

ihm die gnädige Nähe des mitleidenden Gottes und seine Verheissung
des Sieges über das Leiden, also - wie M. Luther es ausdrückte - Christus vor
Augen zu malen. Dies kann zunächst dadurch geschehen, dass der Seelsorger
in mitmenschlicher Weise dem leidenden Menschen nahe ist. Bliebe es dabei,
so könnte dieses Dasein auch deshalb sprachlos sein, weil die im Leiden
erfahrene Ohnmacht sprachlos macht. Wie wir andeuteten, löst jedoch auch
das Fehlen von Sprache Ohnmacht aus. Solches sprachloses «Da-sein» ist
nicht damit theologisch zu rechtfertigen, dass Gott selbst sich in die
Ohnmacht des Leidens der Kreatur inkarniert hat, denn - wie wir sahen - ist die
Rede vom leidenden Gott grundsätzlich von der Behauptung der Ohnmacht

71 M. Buber, Der Glaube der Propheten, 1950, 237.
72 Vgl. die Hinweise zum Bittgebet in II/2/e.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 61

Gottes, die als Konsequenz die Rede vom Tode Gottes nach sich zieht, zu
unterscheiden. Die Rede vom Leiden Gottes legitimiert nicht die Schwäche,
sondern meint die Macht der Liebe Gottes, die Beziehung zwischen Gott und
Mensch gerade im Leiden stiftet und so aus der Ohnmacht, der Isolierung und
der Sprachlosigkeit befreit. Vor allem aber ermutigt das sprachlose Da-sein
den leidenden Menschen nicht zur eigenen Sprache des Leidens zu Gott hin.
Diese ist nicht nur deshalb wesentlich, weil eine Bewältigung des Leidens
nicht zuletzt mittels des sprachlichen Ausdrucks von Leidenserfahrungen
geschieht, sondern auch deshalb, weil in dem Sprechen auf Gott hin sich die

Erfahrung der Nähe Gottes, dass er hört und da ist, ereignen kann und so das

Isoliertsein im Leiden aufGott hin aufgebrochen wird, wie es vor allem in den
Psalmen deutlich wird.

Solches Aussprechen des Leidens, die Klage des Leidens auf Gott hin ist
sicherlich zu unterscheiden vom «Jammern», in dem der Mensch ganz auf
sich und seine Krankheit fixiert ist und gar keine Wendung nach aussen
vollziehen kann, sondern mit sich und seinem Elend allein in der Selbstisolation

bleibt, wie sie nicht zuletzt in der Depression in Erscheinung tritt.73 Das
immer gleichsinnige Jammern über die Krankheit kann freilich auch darin
seinen Grund haben, dass keine andere Sprache des Leidens mehr eingeübt
und zuhanden ist. Schon diese Sprachverarmung ist eine Herausforderung an
den Seelsorger, dem leidenden Menschen andere und hilfreichere Sprachformen

des Leidens anzubieten, ihm eine, durch das Sprechen befreiende
Sprachform der Klage vorzusprechen, mit ihm in entsprechender Weise zu
Gott zu beten, das Klagegebet nicht zu unterbinden, es vielmehr gerade zu
einer wirklichen Klage vor Gott zu gestalten. Das Recht auf Klage hat im
Widerspruch Gottes gegen die Mächte des Nichtigen, im Bekenntnis zur
Überlegenheit Gottes über sie und in der Verheissung seines Reiches seinen
Grund. Die Unterdrückung der Klage in der Christenheit, vor allem durch
den Einfluss des griechischen Gottesbildes, hat dazu geführt, dass der
Seelsorger - ausser in den Psalmen - nur auf wenige hilfreiche literarische Zeugnisse

zurückgreifen kann, an denen er eine eigene Sprache des Leidens
ausbilden und die er auch dem leidenden Menschen anbieten kann. Das Fehlen
einer Sprache des Leidens macht sich deshalb auch besonders im Fehlen der
Sprache der Klage bemerkbar. Auf dem Hintergrund des herausgestellten
Gottesbildes, das das Recht auf Klage nicht unterdrückt, sondern gerade zur
Klage befreit, bedürfte die Seelsorge in Anlehnung an die noch immer
hilfreiche Sprache der Klage in den Psalmen des der heutigen Zeit und Sprache

angemessenen «Sprachgewinns».

73 Vgl. U. Eibach, Depression und Glaube (A. 27), 2ff.



62 U. Eibach

Die Klage ist an sich auf die Herstellung einer Beziehung zu einem Du, zu
dem hin man klagt, und so auf Antwort angelegt. Sie hat - von Grenzfallen
abgesehen (z.B. Ps 88; Jes 38,11-26) - nicht monologischen, sondern
dialogischen Charakter.74 Die «Klage bleibt nicht bei den körperlichen Qualen
und Leiden stehen. Vielmehr beklagt sie in dem Zustand des Krankseins die

Gottverlassenheit, die Gottesferne, die sich für sie darin ausdrückt».75 Das

Klagen und das klagende Fragen sind in sich selbst aber noch nicht die
Überwindung dieser Gottverlassenheit; sie sind noch nicht die Antwort, sie

bringen sie auch nicht von selbst.

Zwischen der Klage und dem Umschwung zum «Dennoch» des Glaubens oder gar dem

Dank für die Erfahrung der rettenden Zuwendung Gottes hat man sich bei vielen Psalmen den

Zuspruch, das Reden des Priesters und die Erfahrung des Lobes Gottes in der Gemeinde zu
denken, die dem Klagenden neue Zuversicht, neue Gewissheit der Gegenwart Gottes, die

Zuwendung seines Angesichts vermittelt, ja deren Lob ihn selbst vom Blick auf sich selbst

wegreisst und ihn ins Lob des rettenden Handelns Gottes in der Geschichte Israels und im
Erleben anderer einstimmen lässt. Oft ist es die Erinnerung an die grossen Taten Gottes in der
Geschichte oder in der Schöpfung, daran, dass dem Gott Israels keiner gleicht (Ps 86,8 ff. ;

77,12ff. ; 102 u.a.), die dem Beter neue Zuversicht und den Blick auf Gottes «Angesicht» neu
eröffnet.76 Die Freunde Hiobs, die von dem Elend des Hiob so betroffen waren, dass sie sieben

Tage lang schweigend bei ihm sassen, fanden nach diesem Schweigen nicht zum rechten Reden,
weil sie den Versuch einer Theodizee unternahmen und so Hiob auf der Grundlage des Dogmas,
dass Leiden Strafe Gottes für offene oder verborgene Sünden sei, nur auf sich selbst zurückwarfen,

ihm also nicht den Blick auf Gottes Barmherzigkeit und Treue eröffneten.

Der Gottesgedanke, in dessen Mittelpunkt der mitgehende und mitleidende

und der gegen das Leiden kämpfende Gott steht, kann letztlich nur «als

Erzählung von Geschichte gedacht werden... Der Menschlichkeit Gottes

vermag der Mensch sprachlich nur dadurch zu entsprechen, dass er sie stets

aufs neue erzählt. Er erkennt damit an, dass Gottes Menschlichkeit auch als

geschehene Geschichte nicht aufhört, geschehende Geschichte zu sein»,77

74 Schon der Hiob-Dichter hat erkannt, dass weder Reden noch Schweigen an sich den
Schmerz lindert: «Rede ich, mein Schmerz wird nicht gelindert, und schweige ich, was weicht

von mir?» (16,6). (Vgl. F. Horst, Hiobl, BKXVI/1,1968, 246f.). Entgegen D. Sölles Darstellung
ist die Klage selbst nicht schon die befreiende Überwindung des stumm machenden Leidens. Vgl.
insgesamt K. Seybold, Das Gebet des Kranken im Alten Testament BWANT 99 (1973);
O. Fuchs, Die Klage als Gebet, 1982 ; A. Heschel, Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen
zum Gebet und zur Symbolik, 1982.

75 K. Seybold, (A. 23), 43f.
76 Dabei sollte nicht verkannt werden, dass dem Umschwung in die Erfahrung des «Dennoch»

des Glaubens und das Lob nur in den wenigsten Psalmen eine wirkliche Heilung bzw.

Errettung aus dem Elend zugrunde liegt (Ps 22), sondern meist nur die aus dem Zuspruch
resultierende neue Gewissheit, dass «Gott» trotz des Leidens auch im Leiden da ist (Ps 13 ; 102

u.ö.).
77 E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, 1977, 414f. Auf die Nowendigkeit einer «narra-

tiven Theologie» gerade angesichts des Leidens hat zuerst J.B.Metz (Kleine Apologie des



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 63

dass Gott nicht aufhören will, im Leiden nahe zu sein und aus dem Leiden zu
erretten. So eröffnet das Erzählen der Geschichte Gottes Hoffnung aufGottes
Zukunft und den Blick aufGott, der auch neue Möglichkeiten des Lebens und
des Verstehens seiner selbst schafft, der den Menschen vor allem von dem
Fixiertsein auf sich und seine Krankheit befreit, schon allein dadurch, dass

das Erzählen den Menschen mit seiner Krankheit einordnet in die Geschichte
des Leidens anderer, ihres Durchlebens des Leidens oder ihrer Errettung
durch Gott. So wird dem leidenden Menschen auch zum «Subjektsein» vor
Gott verholfen.

Dem theologischen Verständnis von Sprache geht es also nicht nur- wie in
der Hermeneutik - darum, dem Menschen Verstehens- und Sinndeutungsmöglichkeiten

seiner Existenz anzubieten, und auch nicht nur darum, dass

die Sprache Beziehungen zwischen einem Ich und einem Du schafft und so

die Anteilnahme am persönlichen Geschick des anderen ermöglicht. Die
Sprache gilt vielmehr auch als Träger und Vermittler dessen, wovon sie redet,
einer Wahrheit, die die Ich-Du-Beziehung nochmals auf den hin transzen-
diert, an dessen Taten und heilsame Gegenwart der Seelsorger erzählend
errinnern soll. Indem er die Erfahrungen des Leidens anderer und ihre
Erfahrungen Gottes im Leiden und damit auch die Taten Gottes und seine Ver-
heissungen kundmacht, will er nicht nur Sinndeutungen des Leidens durch
andere als Identifikationsmöglichkeiten anbieten, sondern rechnet er damit,
dass sich dem leidenden Mitmenschen die heilsame Gegenwart und das

Mitgehen Gottes selbst im Leiden so erschliesst, dass er in seinem Leiden in
Beziehung zu Gott versetzt wird und so seine Empfindungen gegenüber dem
Da Gottes im Gebet aussprechen kann.78

Erzählens, in: Concilium9 [1973] 334fT.; jetzt enthalten in: ders., Glaube in Geschichte und
Gesellschaft, 1977, § 12) aufmerksam gemacht. Vgl. E. Schillebeeckx (A. 67), 679. Zur narrativen
Theologie vgl. G. Baudler, Wahrer Gott und wahrer Mensch. Entwürfe zur narrativen Christo-
logie, 1977; B. Wacker, Narrative Theologie, 1977. Vgl. in bezug auf die Seelsorge H. Tacke,
Glaubenshilfe als Lebenshilfe, 1975, 77ff.

78 Das «Formular» der Klagepsalmen (Anrufung des Namens Jahwes, Klage und
Elendschilderung, Bitte, Vertrauensäusserung, Gewissheit der Erhörung) kann durchaus ein auch für
die heutige Zeit noch anregendes «Schema» sein, das mehr geeignet ist, subjektives Empfinden
im Leiden auszudrücken als zu unterdrücken. Übernimmt der Seelsorger die Psalmgebete direkt
oder lehnt er sein Gebet daran an, so sollte allerdings zwischen Klage (Elendsschilderung) und
Bitte einerseits und Zusage des Naheseins Gottes und die Erhörung durch Gott (bzw. der
Bestärkung des Vertrauens) andererseits auch im Gebet eine Zäsur liegen, die der Klage genügend

Raum gibt, sie gegebenenfalls im Gespräch noch weiter aufarbeitet. Nur so wird verhindert,
dass die Klage nicht ernst genommen wird und gleich durch den Zuspruch «zugedeckt» wird.
Dies entspricht meist einem Bedürfnis des Seelsorgers, jedoch nicht der Erfahrung, die hinter den

Klagepsalmen steht. In ihnen ist der Klage «Zeit» eingeräumt, ehe es zum Umschwung in die
Zuversicht des Naheseins Gottes kommt. Vgl. Lit. A. 74.



64 U. Eibach

Es ist nicht zufallig, dass M. Buber erkannte, dass das Erzählen der Geschichte Gottes
grundlegend für eine Begegnung mit dem biblischen Gott ist, der sein Sein im Bund mit dem
Menschen bewährt, und dass er dies auch als den wesentlichen Sinn der von ihm gesammelten

«Erzählungen der Chassidim» herausstellte.79 Mit dem Erzählen der Taten Gottes, seiner Ver-
heissungen und der Erfahrungen mit Gott im Leiden ergibt sich für den leidenden Menschen die

Möglichkeit, dass er seine Leidenssituation aufGott hin transzendiert, dass er Gottes Dasein und
Mitsein in und trotz des Leidens glaubt und dass er es im Spiegel dieser Geschichten und Sprache
selbst lernt, sein Leiden in bezug aufGott auszusprechen, sei es in den ihm mit den überlieferten
sprachlichen Zeugnissen angebotenen Worten, sei es in selbst formulierter Sprache. Dabei kann
es sehr hilfreich sein, wenn der Seelsorger dies zunächst stellvertretend für den Kranken und mit
ihm tut, wenn er ihn dann auch ermuntert, es selbst zu tun, und wenn er ihm dazu auch

entsprechende Texte an die Hand geben kann. Auf diese Weise hilft der Seelsorger, dass der
leidende Mensch eine Sprache für sein Leiden gewinnt, in der er sein Leiden ausdrückt, nicht
zuletzt in der direkten Rede zu Gott, die die Erfahrung der Zuwendung und des Mitseins Gottes
im Leiden nach sich ziehen kann.

Sicher hat es der Seelsorger auch durch eine noch so eindrucksvolle Sprache

nicht in der Hand, das Ereignis einer Begegnung mit Gott und den
Glauben an das Mitgehen Gottes im Leiden herbeizuführen, nicht einmal,
dass der hörende Mensch das Aussprechen seines Leidens aufGott hin wagt,
aber auch nicht, dass er in den erinnernd erzählten Erfahrungen des Leidens
anderer einen Sinn für sein eigenes Leiden findet und dass er sein Leiden auf
diese Weise besser ertragen kann. Diese Unverfügbarkeit Gottes und der

Wirkung des Wortes entbindet den Seelsorger freilich nicht von der Aufgabe,
eine der Situation des Leidens angemessene hilfreiche eigene Sprache zu
finden und einzuüben und sie dem leidenden Menschen als Hilfe anzubieten.
Zu diesem Zweck Hesse sich nicht nur aus der biblischen Überlieferung,
sondern auch aus der jüdischen, nicht zuletzt auch aus der chassidischen, aber
auch aus dem christlichen Liedgut, den Gebeten und aus der Erbauungsliteratur

und aus Biographien von «Zeugen des Leidens» vieles finden, das der
Erinnerung und der Weitergabe wert ist, weil sich darin Erfahrungen im
Leiden niedergeschlagen haben, die noch heute die Seele vieler leidender
Menschen anzusprechen und zu bewegen vermögen. So gesehen hat sich der
Seelsorger auch als « Traditor» von Leidens- und Gotteserfahrungen im Leiden

zu verstehen. Dies - wie auch das eigene Erzählen und Sprechen -
schliesst freilich die Aufgabe ein, die überlieferte und die eigene Sprache und
die Sprache der kranken Mitmenschen theologisch aufdie «Wahrheit» der in
ihnen enthaltenen Aussagen über das Leiden, Gott, den Zusammenhang von
Gott und Leiden usw. zu prüfen, die Sprachformen gegebenenfalls zu
verändern und für die jeweilige Situation geeignet zu machen. Auch beim

79 M. Buber, Erzählungen der Chassidim, 1948, Einleitung 15fF. ; vgl. St. Kepnes (A. 11),

393 ff.



Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes 65

Erzählen kann man nicht darauf verzichten, sich eine theologisch-begriffliche
Klarheit über das zu schaffen, was man erzählen will, und das Erzählen

entsprechend zu kontrollieren und gegen Missverständnisse zu schützen.80

Dies ist nicht nur gegenüber der überlieferten «Erbauungsliteratur»81,
sondern auch gegenüber der eigenen Sprache und der religiösen Sprache der
leidenden Menschen notwendig, denn diese ist - wie wir sahen - auch von
theologisch problematischen Gottesbildern bestimmt, die weder theologisch
wahr noch für das Ziel der Seelsorge, im Leiden die befreiende Beziehung zu
Gott zu ermöglichen, hilfreich sind. Deshalb bleibt eine theologische
Klärung und Prüfung der Sprache in der Seelsorge unerlässlich.

Ulrich Eibach, Bonn

80 Vgl. E. Jüngel, Gott als Geheimnis, 414.
81 Die gerade in der religiösen Traktatliteratur weitergegebenen Anschauungen von Krankheit

und Gottes Absicht mit ihr sind im Lichte einer theologischen Kritik mitunter unhaltbar
(vgl. J. Brenning u.a., Leid und Krankheit im Spiegel religiöser Traktatliteratur, ThPr7 (1972)

302 ff.), doch sollte man auch die vor allem in vielen Sterbeliedern enthaltene Symbolsprache
nicht nur nach rational-theologischen Gesichtspunkten beurteilen (vgl. H.Chr. Piper, Ars
moriendi und Kirchenlied, JLH19 (1975) 105ff.).


	Die Sprache leidender Menschen und der Wandel des Gottesbildes : Martin Honecker zum 50. Geburtstag in Dankbarkeit zugeeignet

