
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 40 (1984)

Heft: 1

Artikel: Credo und Auferstehung in Korinth : Erwägungen zu I Kor 15

Autor: Hasler, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Credo und Auferstehung in Korinth

Erwägungen zu I Kor 15*

Seiner Auseinandersetzung mit den sog. Auferstehungsleugnern hat Paulus

in den V. 1-11 eine aus verschiedenen Elementen zusammengesetzte
Einleitung vorangestellt. Ihre abrupten Neueinsätze und wechselnden Motive,
die ungeklärten Situationsbezüge und der fragmentarische Charakter der
einzelnen Aussagen erschweren die Erfassung des inneren Zusammenhangs.
Wenn Paulus auch den komplexen Abschnitt im Blick aufden nachfolgenden
Diskurs sorgfaltig überlegt hat, so bleiben die roten Fäden seiner Gedankenführung

doch immer wieder zwischen den Zeilen verborgen. Zum Verständnis

der Argumentation seiner weiteren Ausführungen aber fordert die Frage
nach der diesbezüglichen Funktion der V. 1-11 eine möglichst umfassende
Beantwortung.1

Die folgenden Erwägungen versuchen im Blick auf die mit V. 12 beginnende

Auseinandersetzung den Nachweis einer sachlichen Zusammengehörigkeit

und einer konsequenten Abfolge der einzelnen Aussagen des ersten
Abschnittes. Diese Verse enthalten gleichsam die Raster, in welche sich die
Glieder der sich anschliessenden Argumentationskette einhängen lassen.

Paulus stand vor einer schweren Aufgabe. Er wusste sich herausgefordert,
sein Evangelium in einer sich seit seinem Gründungsaufenthalt innerlich und
äusserlich veränderten Situation verteidigen zu müssen. Die nach ihm in
Korinth arbeitenden Missionare hatten ihre Spuren zurückgelassen. Die
Gläubigen seiner Gründungsgemeinde sahen sich gezwungen, sich mit ihrem
neuen Glauben auseinanderzusetzen. Ihr noch junges christliches Selbstverständnis

hatte Mühe, sich aus dem hergebrachten Identifikationsnetz ihrer
religiösen und sozialen Umwelt herauszulösen. Das Wachstum ihrer inzwischen

heranreifenden neuen Identität folgte eigenen Gesetzen und führte zu
einer bedrohlichen Umformung der empfangenen Botschaft.

* Ich widme diesen Aufsatz Herrn Pfarrer Hans-Heinrich Hitz in Basel, Herrn Dr. med.

Aloys von Orelli in Riehen und Herrn Pfarrer Hansjörg Zimmermann in Winterthurzum Dank
für die Überlassung exegetischer Literatur aus den gelehrten Bibliotheken ihrer Väter.

1 Mit L. Schrottroff, Der Glaubende und die feindliche Welt, WMANT 37 (1970) 158 ; P. von
der Osten-Sacken, Die Apologie des paulinischen Apostolats in I Kor 15,1-11, ZNW 64 (1973)

245-262, bes. 247f.; vgl. E.Bammel, Herkunft und Funktion der Traditionselemente in I Kor
15,1-11, ThZ 11 (1955)401-419; H.-W. Bartsch, Die Argumentation des Paulus in I Kor 15,3-11,
ZNW 55 (1964) 261-274; J. H. Schütz, Apostolic Authority and the Control of Tradition I Cor
XV, NTS 15 (1968/69) 439-457.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 13

1.

Mit dem einleitenden yvcopvÇco 8è bptv àSeÀxpol antwortet Paulus nicht
mehr auf den von Epaphras überbrachten Sorgenkatalog seiner Freunde. Er
formuliert jetzt aus eigener Initiative und unter Betonung seiner
Apostelautorität. TvtoptÇco bedeutet hier mehr als kundtun oder zur Kenntnis geben
(vgl. 12,3; II Kor 8,1; Gal 1,11). Paulus will erläutern und kommentieren.
Mahnend erinnert er an die durch ihn erfolgte Überbringung des

Evangeliums. Es geht ihm um die Erhärtung der damals gelegten Fundamente, um
die Festigung des papinplou xoü Xpiaxoß (1,6) angesichts der bevorstehenden
Parusie (1,7-9). Der Hinweis auf seine erste Missionstätigkeit in Korinth
enthält die Feststellung von vier unbestrittenen Erfolgen seiner Verkündigung:

Paulus überbrachte das ihm anvertraute Evangelium ohne Abstriche
(év 7tpcoxoiç). Die Heilsbotschaft fand willige Aufnahme und führte zur Errettung.

Bis heute ist das Evangelium das Lebensfundament der Gläubigen
geblieben. Auch am Hoffnungsgut ihres Glaubens haben sie festgehalten.

Beim genaueren Abwägen seiner erfolgreichen Gründertätigkeit wird Paulus

unsicher. Mit xlvt 7.6yq) und mit év 7rpcoxotç denkt er darum nicht an den
äusseren Verlauf seiner Verkündigung, sondern zielt auf das inhaltliche
Verständnis des Verkündigten.2 Die Wiederholung von ö ebr|YYe7.iG<xpr|v bptv
hinterfragt und bohrt tiefer: Habt ihr wirklich begriffen, um was es im
Evangelium geht? Die in ihm aufsteigende Sorge um den bedrohten Glaubensstand

bricht den Satz auseinander. Betroffen schliesst er ihn halb als Mahnung

und halb als Drohung. Paulus greift an: Was ist nun die Hauptsache der
euch überbrachten Botschaft? Entgegen allem, was ich hören muss, will ich
glauben, dass ihr am Wesentlichen festgehalten habt. Solltet ihr aber vom
ursprünglichen Evangelium abgewichen sein, dann ist alles verloren, dann
seit ihr umsonst zum Glauben gekommen! Dieses Umsonst durchzieht
drohend das ganze Kapitel bis zum Schlussappell in V. 58 und wird in den
V. 14.17 ausdrücklich erwähnt.

Noch spricht Paulus seine Angst vor dem Glaubensabfall und dem
drohenden Heilsverlust nicht aus. Vorerst insistiert er V. 3a auf dem verbindlichen

Charakter seiner Erstverkündigung. Er verwendet dabei die termini
technici für Empfang und Weitergabe von Tradition. In Korinth soll man die
institutionelle Verbindlichkeit seiner apostolischen Tätigkeit und die tief-
und zurückgreifende Verwurzelung seines Evangeliums spüren. Er will nicht

2 Schon Ph.Bachmann, I Kor 31921, 428f.: «... um den Redeinhalt als Stoff der Evangelisation

handelt es sich.» Und K.Barth, Die Auferstehung der Toten, 41953, 76: «Hauptpunkt,
Mittelpunkt, Evangelium xax' sf;o%fiv.»



14 V. Hasler, Credo and Auferstehung in Korinth

als irgendein und in eigener Kompetenz umherziehender Wanderprediger
angesehen werden. Er weiss sich als ein berufener Apostel des Christus Jesus

(1,1; II Kor 1,1; Rom 1,1; Gal 1,1) und darum als bevollmächtigter Überbringer

des Evangeliums von Christus (9,12; II Kor 2,12; 9,13; 10,14).

2.

Darum greift Paulus bewusst auf Traditionsgut der Kirche zurück. Die
Abhebung der wohl katechetischen Bruchstücke bereitet nur am Anfang
keine Mühe. Ihre Abgrenzung nach hinten erweist sich als schwieriger. Bis
heute ist keine vollständige Übereinstimmung erzielt worden.3 Schon die mit
U7tèp x(bv àpapxuov und mit xaxà xàç Ypowpâç ergänzte Sterbeformel und die
mit xfj fipépa xf) xptxr) und nochmals mit xaxà xàç ypatpàç beladene Auf-
erweckungsformel stellen mit ihren sperrigen Anwüchsen vor eine Reihe von
Fragen.4 Ist die Doppelformel mit ihrer doppelten Auffüllung als Tradition
vorstellbar und nachzuweisen? Was bedeuten die beiden nachhinkenden
xaxà xàç ypacpàç? Die Perfektform eyf|Yepxai passt weder zu den umstehenden

Aoristformen, noch lässt sich ausser II Tim 2,8 eine Auferweckungsfor-
mel im Perfekt ausserhalb des Kapitels finden.

Auch die angeschlossenen Erscheinungen bleiben suspekt. Entgegen einer
oft übernommenen Meinung bleibt es noch nicht ausgemacht, ob die Erscheinung

vor Kephas noch zur voranstehenden Tradition gehört.5 Bis heute hat
noch niemand weder eine Erscheinung vor Petrus noch überhaupt eine vor
Jüngern als Bestandteil einer Auferstehungsformel nachgewiesen. So ist zu
fragen, ob die Erscheinung vor Kephas nicht besser zu den folgenden
Überlieferungselementen passt. Gehört aber xai öxi rä(p0r| Kr)(pà nicht ursprünglich

zum vorausgehenden Kerygmafragment, dann «macht auch das kurze

3 U. Wilckens. Der Ursprung der Überlieferung der Erscheinungen des Auferstandenen, in:
W.Joest/W. Pannenberg (Hg.), Dogma und Denkstrukturen (FS E. Schlink) 1963, 56-95, 73:
«Zusammenstellung verschiedenen Einzelgutes» wie Ph. Bachmann, 1 Kor31921,428 im Gegensatz

zu A. Seeberg, Der Katechismus der Urchristenheit (1903) 21965.
4 Ein Bezug auf Hos 6,2 ist nicht auszuschliessen. Nicht nur passt, dass der Todestag

mitgezählt wird und so wie bei Jesus die Auferweckung nach zwei Tagen am dritten Tag stattfindet,
sondern auch dass von der Auferstehung des Gottesvolkes die Rede ist und darum die
Auferweckung Jesu als Prolepse der Auferweckung der Gläubigen gesehen werden kann. K. Lehmann,
Auferweckt am Dritten Tag nach der Schrift (Quaest. Disput., 38) 21969,228 nennt 25 Exegeten,
die auf Hos 6,2 zurückgreifen. Er selbst vermutet Übernahme aus Targumim und Midraschim
(287 f.).

5 W. Michaelis, Die Erscheinungen des Auferstandenen, 1944, 12 f. zieht Cä(p0T| zur Formel,
nicht aber Kr|(pàç.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 15

Sätzchen xai öxt excupr| den Eindruck eines parenthetischen Anhangs».6
Auch diesbezüglich gilt: Als ursprüngliches Element einer Sterbeformel lässt

sich èxàcpp nicht belegen. Auch der Hinweis aufeinen gewissen Parallelismus
membrorum trägt nichts aus. Lautmalerei und Silbenzahl verbinden öxv

èxà(pr| nur ungenau mit &>(p0r| Kpipà.

3.

Die sich anschliessende Reihe der Epiphanien lässt sich also weder formal
noch inhaltlich anhängen. Auch die Epiphanien selber sind nicht unter einen
Hut zu bringen. Schon die zu machende Feststellung, dass die Reihe neben

Erscheinungen vor Aposteln auch solche vor Nicht-Aposteln anführt, lässt
aufmerken. Besonders die Erscheinung vor mehr als 500 Brüdern fallt aus
dem Rahmen einer Auslegung, welche die Epiphanien als Bezeugungen der
Auferstehung oder als Bestellung der Apostel versteht. Ist V. 6 ganz oder
teilweise als Überlieferung, als paulinisch oder gar als sekundärer Einschub
zu beurteilen Näher besehen ergibt sich ein umfängliches Inventar von recht
eigentümlichen Aussagen: Die Erscheinung erfolgte auf ein einziges Mal
nicht vor einzelnen Brüdern, sondern als diese (ausnahmsweise oder
regelmässig?) sich als eine riesige Schar an einem bestimmten Ort zusammengefunden

hatten. «Mehr als 500» besagt doch, dass ihrer so viele waren, dass

man sie nicht mehr zählen konnte. Dazu sind zwei auffällige Ergänzungen
nicht zu übersehen. Die meisten Brüder sind bis heute «geblieben» und:
einige sind inzwischen entschlafen. V. 6 bildet einen recht unförmigen
Fremdkörper zwischen den Erscheinungen vor Kephas und den Zwölfen und
zwischen den Erscheinungen vor Jakobus und vor allen Aposteln. Es gibt
kaum stichhaltige Gründe, die es erlauben würden, die Erscheinung vor den
Brüdern als sekundär zu betrachten und wie den Gordischen Knoten
herauszuschneiden. Der Knoten ist vielmehr exegetisch zu lösen. Es könnte sich

herausstellen, dass er sogar den Schlüssel zum Verständnis des ganzen Kapitels

darstellt und den sachlichen Zusammenhang zwischen den einleitenden
Versen und den folgenden Ausführungen zur Auferstehungsfrage zu erfassen

erlaubt.
Wagt man, im Sinne einer heuristischen Erwägung V. 6 einmal als einen

zentralen Schlüsselsatz zu verstehen, dann müssen seine Aussagen mit dem

6 H. J. Holtzmann, Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, Bd. II, 2191I, 83 A. 3; schon
Ph. Bachmann bemerkte (I Kor 31921, 432): «... es wird damit die volle Wirklichkeit des Todes
Jesu und die Gleichartigkeit seines Todesgeschickes mit der Geschichte derer hervorgehoben, die

durch seine Auferstehung auch selbst die Auferweckung erlangen sollen.»



16 V. Hasler, Credo lind Auferstehung in Korinth

Verständnis der ihn umgebenden Erscheinungen übereinstimmen und zu
einem, die ganze Passage durchlaufenden Duktus passen. Die Erscheinung
vor den Brüdern wird ohne jede Ortsangabe und ohne einen Hinweis auf die
näheren Umstände erwähnt. Eine herumgebotene und unkontrollierbare
Osterlegende, auf welche V. 6 anspielen könnte, hätte kaum der historischen
Absicherung der Auferstehung Jesu gedient. Darum ist es sehr unwahrscheinlich,

dass Paulus oder eine spätere Redaktion die Brüderschar als zu befragende

Osterzeugen zur Verfügung stellen wollte. Vielleicht lässt sich aber
doch die sich aufdrängende Vermutung ausreichend begründen, dass hier
Paulus selber den in ihrem Auferstehungsglauben verunsicherten Korinthern
entgegenhält, dass es bis heute nach rund zwanzig Jahren immer noch eine

grosse Zahl gläubiger Brüder gibt, die trotz eingetretener Todesfalle unentwegt

an der Parusiehoffnung festgehalten hat. Dann liegt die Betonung auf
beiden Nachsätzen : Eine sehr grosse Schar von Brüdern ist für den erwarteten
Tag des Herrn übriggeblieben7. Und: Ihre inzwischen entschlafenen Brüder
starben in der Gewissheit, dass auch sie, vom Tode auferweckt, Jesus sehen

und zu ihm geführt werden.
Die Hervorhebung, dass die paulinische Verkündigung in Korinth als

Überlieferung des Evangeliums erfolgte, unterstreicht ihren kirchlichen,
gleichsam ihren offiziellen Charakter. Es geht Paulus um nichts anderes als

um die Weitergabe des urgemeindlichen Heilsglaubens an das in der Schrift
geweissagte Sterben und Auferstehen Christi. Andere apologetische Absichten

sind Paulus nicht zu unterstellen. Um einen historischen Nachweis der
Auferstehung Jesu war es ihm nicht zu tun, und an eine Durchsetzung seines

Apostelanspruches mit Hilfe von aufgegriffenen Legitimationsformeln hat er
nicht gedacht.8 Sein ganzes Interesse richtet sich auf die Festigung des Glaubens

an das eine und einigende Evangelium. Zum Herzstück dieses

Evangeliums aber gehört unaufgebbar die verbürgte Hoffnung aufdie Wiederkunft
des Herrn. Verbürgt sieht Paulus diese Hoffnung im soteriologischen
Traditionsgut der Frühgemeinden und in den Christophanien ihrer führenden
Repräsentanten und einer grossen Schar von gläubigen Brüdern.

Mit diesen, von ihm zusammengestellten Erscheinungen wendet Paulus
den Blick der korinthischen Gemeinde also nicht zurück auf die erfolgte

7 «Bleiben» bedeutet das Übrigbleiben bis zur Parusie. So mit J. Kremer, Das älteste Zeugnis
von der Auferstehung Jesu, SBS,17 (31970) 72.

8 U. Wilckens, Auferstehung, 1970, spricht S. 147 von «Legitimationsnachweisen der Männer,

die aufgrund ihrer himmlischen Beauftragung bleibende Autorität in der Kirche hatten» und
S. 157 von «einmaligen Akten der Bevollmächtigung der ersten, grundlegenden Zeugen».
Ph. Bachmann, I Kor 31921, 435 lehnte eine Legitimation der Apostelwürde durch eine Chri-
stophanie ab, weil die mehr als 500 Brüder keine Apostel waren. Dazu: Es muss auffallen, dass

der erschienene Christus stumm bleibt und jede Sendung und Beauftragung fehlen.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 17

Auferweckung Jesu, sondern vorwärts auf die Parusie als auf den Zeitpunkt
der dann erfolgenden Auferstehung der gläubig Entschlafenen. Seine Bemühung

dient der seelsorgerlichen Ermutigung zum Festhalten an der urchristlichen

Eloffnung. Die Anfuhrung der Epiphanien betont die grosse Zahl der
Erscheinungen des im Himmel herrschenden Auferstandenen. Ihre Reihenfolge

ist nicht wichtig. Von ausschlagender Bedeutung aber ist für Paulus,
dass er zeigen kann, wie sich der in den soteriologischen Formeln bekannte
Christus seiner Gemeinde auf der Erde vom Himmel her offenbart hat.9

Kephas, die Zwölf, die Brüder, Jakobus und die Apostel garantieren, dass der
Herr im Himmel lebt, die Seinen durch die letzten Zeiten hindurchträgt und
sie am Ende zu sich holen wird.

4.

Die ihm widerfahrene Christophanie hat Paulus ebenfalls als eine
endzeitliche Offenbarung der ihn ergreifenden Gnade Gottes verstanden.
Darüber hinaus erlebte er sie als Einsetzung in den Dienst unter der Herrschaft
Christi. Sein Verständnis aller Christuserscheinungen als göttliche Offenbarungen

des regierenden und kommenden Gottessohnes erklärt, warum er
seine eigene Hyiophanie unmittelbar an die Erscheinungen vor Jakobus und
vor allen Aposteln anschliessen konnte. Die entsprechenden weiteren
Aussagen des Paulus bestätigen diese Deutung seines Offenbarungsverständnisses:

Als es dem, der ihn von seiner Mutter Leib an ausgesondert und durch
seine Gnade berufen hatte, gefiel, seinen Sohn an ihm zu offenbaren (Gal
1,15 f.), da schaute er die Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Christi
(II Kor 4,6). Damals sah er Jesus, den Herrn der Seinen (9,1), und weiss sich
seither von Christus Jesus ergriffen (Phil 3,12), damit er die Kraft seiner
Auferstehung kennenlerne (Phil 3,10), aufgrund deren dieser zum Sohne
Gottes eingesetzt worden ist (Rom 1,4).

9 Vgl. H.-W.Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens, ThZ 31 (1975) 16-31, 24f.: Bei der
Formel œ(p0r| gehe es nicht um den Erweis der Lebendigkeit des verstorbenen Gekreuzigten,
sondern um die Erfüllung von äthHen 69,29: «jener Menschensohn ist erschienen und hat sich

auf den Thron seiner Herrlichkeit gesetzt». Ferner: P. Stuhlmacher, Das Bekenntnis zur
Auferweckung Jesu von den Toten und die Biblische Theologie, in: ders., Schriftauslegung aufdem

Wege zur biblischen Theologie, 1975, 128-166, 144: «Es handelt sich bei diesen Erscheinungen

um Offenbarungen des Gekreuzigten als <Sohn Gottes>, um ein Gewahrwerden des

Gekreuzigten als des <Herrn> (I Kor 9,1; Gal 1,12.16), um sein Offenbarwerden <vom Himmel
her> (Act 9,3; 22,6; 26,13), also um Christophanien, in denen der Gekreuzigte gerade in der

göttlichen Lebenskraft und Herrlichkeit geschaut wurde...».



18 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

Wenn sich Paulus den geringsten unter den Aposteln nennt, dann rühmt er
die überwältigende Gnade des ihn ergreifenden Gottes, wie es schon Calvin
betont hatte10. Freilich versteht er sie nicht als eine gnädige Herablassung zur
Wiederherstellung seiner durch die Verfolgertätigkeit verlorenen Menschenwürde.

Sein xctprç-Begriffgehört bei spezifischer Verwendung zu seiner Sote-

riologie und bedeutet den im Christusgeschehen ergangenen endgerichtlichen

Rechtsspruch Gottes, in dessen Geltungsbereich sich Paulus aufgrund
seines èv Xpiaxrà sivai hineingenommen weiss, vgl. 1,30; 6,11; II Kor
5,17.21; Rom 4,24-5,2; 5,9f. 15.17.21 ; 8,11.

Von hier aus dürfte auch auf den in der Umwelt des Paulus nur selten und
unterschiedlich gebrauchten Ausdruck cbcntepei xcp èxxpcopaxt ein neues
Licht fallen.11 Weder die Deutungen aufeine unzeitige Früh- oder Spätgeburt,
auf eine Missgeburt oder auf ein totgeborenes Kind können befriedigen.12 Die
körperliche Schwachheit des Paulus hängt nicht mit seiner Konstitution,
sondern mit seinen Apostelleiden zusammen.13 Eine Selbstbezeichnung als

Spätgeburt würde voraussetzen, dass sich Paulus als nachträglich
hinzugekommener oder gar als der letzte Apostel verstanden hätte. Davon aber kann
keine Rede sein. Mit «zuletzt aber von allen» bezieht er sich auf alle
angeführten Empfanger von Christophanien, auch auf die Nicht-Apostel. Dazu
erwähnt er diese weder vollständig noch der Reihe nach. Auch an die
Aufnahme eines ihm entgegengeschleuderten Schimpfwortes ist nicht zu denken.

Zur Zeit der Abfassung seines Antwortschreibens war es noch nicht zu
eigentlichen persönlichen Beleidigungen und Feindseligkeiten gekommen.
Niemals hätte Paulus gesagt: Ihr heisst mich mit Recht einen widerlichen
Unflat, denn ich habe die Gemeinde Gottes verfolgt und bin es darum nicht
wert, ein Apostel genannt zu werden. In V. 9 beklagt er nicht, durch seine

10 Ep. ad Cor. (ed. Tholuck) 41864,221 : «Sed non est, quod me aestimes ex propria utilitate:

neque enim Dominus qualis essem respexit. sed alium me fecit sua gratia. Summa est, non

recusare Paulum, quin vilissimus sit omnium, et prope nihil: modo hic contemptus nihil eum

impediat in suo ministerio, nec doctrinae eius quicquam deroget. Contentus est, sui intuitu, omni
honore indignus censeri, modo intuitu gratiae sibi collatae Apostolatum suum commendet.»

11
ex-cttpoxTXCc: herausbohren, abortum facere, von Tixprnoxw resp. xpéfo: durchbohren,

verwunden; vgl. LXX Num 12,12; Hi 3,16; Qoh 6,3.
12 Die Vermutungen der Exegeten überborden seit eh und je: J. Chr. von Hofmann, I Kor

1864, 353 denkt an ein «leblos aus dem Mutterschoosse» gekommenes Kind, weil Paulus noch
kein «in das Leben des Glaubens geborenes Gotteskind» war. Die hier vorgetragene Deutung
findet sich schon bei W.M.L. de Wette, Kurze Erklärung der Briefe an die Corinther, 21845,131:

«Bezeichnung seiner gewaltsamen, gleichsam unnatürlichen Berufung» (mit Hinweis aufG.
Billroth, Comm. zu d. Br. d. P. an die Cor. Lpz. 1833). Neue Lit.: ThWNT X/2, 1072.

13 Vgl. Gal 6,17; Phil 3,10; die Peristasenkataloge I Kor 4,11-13; II Kor 4,7-12; 6,4-10;
11,23-27 als Merkmale paulinischer theologia crucis; W. Schräge, Leid, Kreuz und Eschaton,
EvTh 34 (1974) 141-175.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 19

inquisitorische Tätigkeit die moralischen Voraussetzungen verloren zu
haben. Nach Phil 3,6 trieben ihn sein pharisäischer Eifer um das Gesetz und
sein ehrgeiziges Streben nach Vollkommenheit dazu. Darum erwähnt er mit
keinem Wort, dass er Frauen und Männer grausam verfolgt und zur
Aburteilung geführt hatte, wie Lukas es tut (Act 8,3; 22,19f.). Er bereut aber
durchaus, die Kirche Gottes verfolgt zu haben, freilich mit einer anderen

Begründung. Die Gemeinde stellt für ihn den Tempel Gottes dar. Wer aber
nach 3,16 f. den heiligen Tempel Gottes zerstört, der fallt in besonderer Weise

unter den strafenden Gerichtszorn Gottes. Paulus aber erfuhr nicht die opyf|,
sondern die %âpiç GeoC Bar aller eigenen ixav6xr|Ç, die er aufgrund seiner
Gesetzesfrömmigkeit vergeblich zu erlangen versuchte, erlebte er, dass sie

ausschliesslich von Gott geschenkt wird (II Kor 3,4-6). Wenn diese
Interpretation zu Recht besteht, dann wird bereits in den Korintherbriefen damit
zu rechnen sein, dass Paulus von den später ausgeführten Gedanken bewegt
wird, nach welchen die vor Gott gültige Gerechtigkeit nicht aufgrund von
Gesetzeswerken erfolgt, sondern aus dem Glauben an Christus empfangen
wird (Rom 3,21-24). Obwohl der Grösste unter dem Gesetz, wurde Paulus

zum Kleinsten unter der Gnade, um sich gänzlich an dieser Gnade genügen
zu lassen (II Kor 12,9; vgl. Mt 11,11/Lk 7,28). Der ganze Ton liegt auf der
Gnade, die ihn in den Dienst Christi gezwungen hatte (9,16). Mit dem
seltsamen Ausdruck (boxepei xô èxxpcojraxi hat sich Paulus sehr wahrscheinlich
im Zusammenhang seines /öpiq-Verständnisses mit einem nicht natürlich
und aus eigener Kraft geborenen Kinde verglichen, dessen Geburt nur mit
fremder Hilfe und unter Gewaltanwendung vonstatten gehen konnte.

5.

Zusammen mit den nach ihm nach Korinth gelangten Aposteln hatte
Paulus die Korinther zum Glauben an das Heil im auferstandenen Christus
geführt. Dies hält V. 11 als Fazit der Einleitung fest und stellt dieses, nun
inhaltlich auf einen Spitzensatz gebracht, in V. 12 der nun anhebenden
Auseinandersetzung voraus: Xpioxôç xripboaexai öxi ex vexpcov èyf|yepxai.
Unmittelbar vor Beginn der eigentlichen Debatte fasst Paulus damit nochmals

und auf das Wesentlichste konzentriert zusammen, was als beidseitig
anerkannte Voraussetzung zu gelten hat: 1. In Korinth hat das in der gesamten

Christenheit gültige und von allen Aposteln verkündigte Evangelium
Eingang gefunden. 2. Dieses Evangelium ist die Botschaft von Christus.
3. Das von Paulus verkündigte Evangelium stimmt mit dem der übrigen
Apostel überein. Diese drei Aspekte der in V. 1-11 näher erläuterten
Missionsarbeit bilden zugleich die drei sachlichen Ausgangspunkte, von denen



20 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

ausgehend die Argumentation das ganze Kapitel durchzieht. Unter dem
Gesichtspunkt der Aufforderung zum Festhalten am empfangenen Heil
entfaltet Paulus die für den Glauben an Christus grundlegende und unabdingbare

Bedeutung des kerygmatischen Geschehens, der christologischen
Erkenntnis und der Einheitlichkeit der apostolischen Verkündigung.

Der kerygmatische Argumentationsstrang befasst sich mit dem, sich im
Verkündigungsgeschehen an den Korinthern vollziehenden Heilshandeln
Gottes. Das überbrachte Evangelium führte zum rettenden Glauben an den
auferstandenen Christus. Die Gläubigen, die an diesem Glauben festhalten
und auf diesem Glaubensgrund stehen, befinden sich bereits unter dem
Schutzschirm des endgerichtlichen %apiç-Spruches Gottes. Konkret ereignet
sich diese Bewahrung vor der ôpyf| Oeoö in der, durch ihre Taufe erfolgten
Einbindung in den auferweckten und verwandelten Christusleib. Freilich
haben die auf Erden noch in ihrem vergänglichen Fleisch lebenden Gläubigen

den sog. eschatologischen Vorbehalt zu beachten. Vorläufig bleiben sie

noch die irdischen und sterblichen Glieder am auferstandenen Leib des

Herrn. Erst anlässlich der Wiederkunft Christi werden die dann noch lebenden

zusammen mit den auferweckten Gläubigen gänzlich von der leiblichen
Auferstehungsherrlichkeit Christi durchgestaltet sein. Vgl. 6,17; 12,27;
15,42-44.50-52; 11 Kor 3,18; 4,16-18; Rom 6,5; 8,1 f. 17f.23f.29f.

Die in der Taufe vollzogene Partizipation und Übereignung bilden nur
den Anfang des sich erst bei der Parusie vollendenden Heils. Der Verzicht auf
die àvàcrcaatç vexpœv führt zum Verlust der zukünftigen und vollständigen
Verwandlung in die Herrlichkeit Christi.14 Die Erlösung des ocopa aus seiner
Todesverfallenheit (Rom 7,24) durch die Verwandlung in die himmlische
Seinsweise des Leibes Christi gehört für Paulus zum Inbegriff des vollendeten
Heils. Ohne diese eschatologische Vollendung verliert der Glaube sein

Hoffnungsgut und damit seinen eigentlichen Gehalt. Weil die Hoffnung nicht zur
Wirklichkeit des Glaubens hinzugehört, sondern die Essenz seiner Wirklichkeit

darstellt, wird der Glaube der Korinther zu einem Glauben ohne
Wirklichkeit. Ihre 7ucrnç wird eitler Wahn und hohler Schein.

Mit ihrer Behauptung «Es gibt keine Totenauferstehung» gefährden die

geliebten Brüder und sich erwachsen gebärdenden Kinder des Apostels (3,1;
13,11; II Kor 12,14; I Thess 2,7)15 selbst die Anfangsphase ihrer Errettung.

14 L. Schottroff (A. 1) 146: «Die Verwandlung bei der Parusie ist eine originale paulinische
Konstruktion, mit der er Naherwartung und apokalyptische Endvorstellungen seiner dualistischen

Heilskonzeption adaptiert.»
15 Dass sich Paulus an seine eigenen Anhänger richtet, geht aus folgenden Stellen hervor:

15,1.31.50.58. Die sich 15,1 f. häufenden Appellative wenden sich an die Hörer des

Gründungsaufenthaltes; nur sie sind seine durch das Evangelium gezeugten Kinder (4,14 ff), sein Werk im



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 21

Kaum der Verderbnis des Heidentums entzogen (6,9 ff. ; 12,2) und den Dämonen

entrissen (10,20 f.), verlassen sie wieder ihren eben gewonnenen Standort
unter der Gnade und fallen aus dem Bereich des Heilswirkens Gottes zurück
unter die ôpyf) xoß Oeoö. Schon mit ev to xaiecrcfixaTe (15,1) sprach sie Paulus
darauf an. Ähnlich formuliert er in Rom 5,2, und zwar ebenfalls in
unmittelbarem Zusammenhang mit überliefertem Formelgut (Rom 4,24f.):
«Durch den Glauben haben wir den Zugang zu dieser Gnade gefunden èv f]
8GTf|xapev. » Auch in I Kor 6,1116 und Rom 6,12-14 argumentiert er von dem
durch die Taufe erlangten Heilsstand aus. Im praebaptismalen Stand der
Heiden aber «seid ihr noch in euren Sünden» (15,17b). Der von Paulus sonst,
von Rom 7,5 abgesehen, nur traditionell verwendete Plural17 lässt vermuten,
dass er auf die Sterbeformel 15,3 zurückgreift und sie interpretiert. Verband
die Formel in V. 3 die Vergebung der früheren Sünden mit dem Heilstod am
Kreuz, so verbindet Paulus die Überwindung der Sünde in V. 17 mit der

Auferstehung Jesu. Ohne den Hoffnungsblick auf den auferstandenen
Gottessohn wird die Taufe ungültig.

Ganz anders verhielt es sich mit der aus der Zahl der mehr als 500 Brüder
bereits Entschlafenen. Diesen war der auferstandene Christus in seiner
himmlischen Leibherrlichkeit erschienen. Sie erblickten seine Pneumage-
stalt, mit welcher sie sich durch den Taufgeist trotz ihrer vergänglichen
Leiblichkeit bereits verbunden wussten (ëv rcveCpa: 6,17). Im Unterschied
zur hypothetischen Aussage in V. 19 setzten sie schon zu ihren Lebzeiten ihre
Hoffnung ganz auf den ihnen erschienenen Herrn und gehörten nicht zu den
erbärmlichsten Menschen der Welt, sondern starben in der Gewissheit ihrer

Herrn, das Siegel (9,1 f.) und der Empfehlungsbrief seines Apostelamtes (II Kor 3,2 f.). Schon

H.Olshausen, Kor, 1836, 679 bemerkte zu èv üplv tiveç: «...gestattet nicht, an Fremde zu
denken... es müssen Glieder der Gemeinde gewesen sein.» Entsprechend K.Barth (A.2), 65:

«... nirgends eine persönliche Anklage... nirgends auch nur Massregeln... die gewohnte Anrede
àôsVpoi... und dass er sie sogar V. 31... seinen Ruhm in Christus nennt.»

16 Die drei Verben à7to3.oûv, àyictÇEiv, Sixaioßv sind gemeinchristliche Termini für die

Vergebung der vorbaptismalen Sünden und beschreiben das sakramentale Reinigungsbad; vgl.
Act 22,16; Eph 1,7; Kol 2,13; Tit 3,5ff.; II Petr 1,9 und die vorpaulinische Tradition in Rom
3,25. Dazu: G. Braumann, Vorpaulinische Taufverkündigung bei Paulus, BWANT, V/2
(1962).

17 LXX-Zitate sind Rom 4,7 f.; 11,27. Tradition sind Rom 3,25 ; 4,25 ; Gal 1,4; I Thess 2,16.
Einzige Ausnahme ist Rom 7,5. Dazu bemerkt H. Braun, Exegetische Randglossen zum I Kor,
in: ders., Ges. Stud. z. NT, 31971, 178-204, 202: «Die Wirksamkeit der Leidenschaften der
einzelnen Sünden, auf die dort zurückgeblickt wird, fand statt, solange wir im Fleische waren,
wie sie ja auch durch das Gesetz entscheidend ermöglicht wurde, dem die jetzigen Christen
entstorben sind. Die Tatsünden, die àpapriai, charakterisieren also den vorchristlichen, den

heidnischen Zustand.»



22 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

zukünftigen Verwandlung. Ihre Christusverbundenheit beschränkte sich

nicht nur auf die Zeit ihres irdischen Lebens18.

Dieselbe Gewissheit, durch das Festhalten am Glauben immer tiefer in der
sich fortschreitend durchsetzenden Heilswirklichkeit zu stehen, bis sie sich in
der Verwandlung anlässlich der Wiederkunft vollendet haben wird, lässt

Paulus stündlich sein Leben aufs Spiel setzen und täglich dem Tod in das

Gesicht schauen, wie es in den Verfolgungen zu Ephesus der Fall war
(15,30ff.). Gesichtspunkt ist sein Ruhm év Xpioxm: der Lohn, der ihm und
auch den Gläubigen in Korinth wartet (vgl. 3,14), der unvergängliche
Siegeskranz (9,24 f.).

Die Preisgabe der Hoffnung führt wieder zurück in den Betäubungsschlaf
des heidnischen Lebensgenusses und damit in die sündigen Verstrickungen
des früheren Lebens. Wie könnte das Gottes Wille sein! Angesichts solcher

Konsequenzen fehlt es in der Gemeinde offensichtlich an Gotteserkenntnis
(15,32 ff.). Da bleibt zur Beschämung (wie 6,5) der eigenen Apostelkinder nur
der Weckruf zur Ernüchterung. Wenn V. 56 nicht als sekundäre Glosse
auslallt, dann weist Paulus abschliessend mit dem sentenzartigen Satz auf die
drei Unheilsmächte des Todes, der Sünde und des Gesetzes, unter deren
Herrschaft der Glaubende ohne Auferstehungsgewissheit wieder zurückfallen

wird.
Blickt man auf den skizzierten Argumentationsstrang zurück, dann dürfte

bereits spürbar geworden sein, wie Paulus auf die auch in Korinth ausgeübte
Taufe rekurriert und die mit der Taufunterweisung zusammenhängenden
Glaubensformeln aufnimmt. Er spricht die in ihrer Glaubenshoffnung
verunsicherte Gemeinde auf ihre Tauferfahrungen und Tauftraditionen an.
Aber er interpretiert das in Korinth geglaubte und gelebte Evangelium im
Rahmen seiner eigenen Konzeption. Das Evangelium wird falsch verstanden,

wenn der durch die Taufe erlangte Heilsstand unter der Gnade als Heilsbesitz

gelten muss. Dann streitet Tauferfahrung gegen Erfahrung von Vergänglichkeit

und Tod, und im Widerspruch von Glaube und Welt formuliert die

Resignation: Es gibt keine Auferstehung der Toten Paulus insistiert. Glaube
ist Hoffnung. Er blickt nicht zurück auf das erworbene Heil in Christus,
sondern vorwärts auf das sich in Christus vollendende Heil.

Paulus hat den korinthischen Einspruch als Rückfall ins Heidentum
apostrophiert. Die Gläubigen in Korinth formulierten ihn aus der Sicht des

18 In V. 19 gehören pövov zum Prädikat und év Xpiaxç) fiXnixôxeç zum Subjekt. Lv xrj Çaifi

xaûxT| wird als Gegensatz zu év xrj Çcofj xfj akovtcp betont vorangestellt und bezeichnet die Räume,
in welchen sich das Erhoffte befindet. Übersetzung: «Wenn wir allein solche Leute sind, die ihre
ChristushofFnung in bezug aufdieses Leben gesetzt haben...» Vgl. G. Heinrici, I Kor, 618 81,410 ;

Bl-D §352,.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 23

griechischen Welt- und Menschenbildes ihrer hellenistischen Umwelt und
ihrer mitgebrachten religiösen Erfahrung. Darin war kein Platz für eine
leibliche Auferstehung am Ende der Tage. Ihre Erfahrung widersprechender
Vergänglichkeit drängte zum Nein. Zum Verständnis ihrer Integration christlicher

Verkündigung wird man erneut die besonderen Eigenarten ihres
mitgebrachten Identifikationsrahmens beachten müssen. Dabei dürften wieder
die in den Mysterienvereinen lebendigen Vorstellungen zu verrechnen sein,19

wie sie in den religiösen Handlungen und Traditionen des Kultus lebendig
waren. Paulus musste darum gewusst haben, wenn er in II Kor 3,17f.
vielleicht Mysteriensprache einfliessen lässt: «Wir alle spiegeln mit aufgedecktem

Angesicht die Herrlichkeit des Herrn und werden in das gleiche Bild
verwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit.»20

Ungeachtet dieser hermeneutischen Differenz hält Paulus daran fest, dass

das empfangene Evangelium Verwandlung und Vollendung erst für die
Zukunft verheisst. In einer eindringlichen Exposition seiner Schau des

zukünftigen Heilshandeln Gottes behandelt er ab V. 35 die Frage nach dem
Wie und ab V. 50 im Stil apokalyptischer Offenbarungsrede die Frage nach
dem Wann der kommenden Verwandlung. Dabei vermischt sich seine
futurische Auslegung des überbrachten Kerygmas mit christologischen Aussagen,

die einem zweiten Argumentationsstrang angehören. Diesen versucht
die folgende Darstellung zu skizzieren.

6.

Wenn Paulus in V. 12 im Rückgriff über V. 11 auf die Einleitung das in
Korinth verkündigte Evangelium auf einen christologischen Nenner bringt,
dann lautet sein Satz: Xptaxôç xtpuaaexcu. Evangelium bedeutet für ihn
kurz und bündig Predigt von Christus, genauer gesagt: die Ankündigung, dass

Christus von den Toten auferstanden ist und lebt. Auf letzterem liegt der Ton,
und zwar ausschliesslich. Alles andere ist konventionelle Übernahme des

kirchlichen Credos. Mit der schon V. 4 in die tradierte Formel eingesetzten

19 N. Walter, Christusglaube und heidnische Religiosität, NTS 25 (1978/79) 422-442 ; R. A.
Horsley, Gnosis in Corinth, NTS 27 (1980/81) 32-51; A.D. Nock, Hellenistic Mysteries and
Christian Sacraments, in: ders., Essays on Religion and the Ancient World, II, 1972, 791-820
(=Mnemosyne5 [1952] 177-213); M.J. Vermaseren (Hg.), Studies in Hellenistic Religion, 1979;
dazu immer noch grundlegend: R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen nach
ihren Grundgedanken und Wirkungen, 31927 1980); E. Rohde, Seelencult und Unsterblichkeitsglaube

der Griechen, 5-61910 1961).
20 H. Windisch, II Kor (KEK,6) 91924 (=1970), 127ff.; R. Bultmann, II Kor (KEK, Son-

derbd.) 1976, 93 ff".



24 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

Perfektform eyfiyepxai, die Paulus V. 12.13.14.16.17.20 konsequent wiederholt21,

unterstreicht er nicht den ereigneten Vorgang der Auferweckung,
sondern das daraus folgende Faktum: Christus lebt! Und zwar, wie im
folgenden deutlich werden soll: Christus als der auferweckte Sohn Gottes thront
im Himmel zur Rechten seines Vaters.22 Paulus verkündigt den Auferstandenen,

nicht die Auferstehung.
Dieser Auferstandene lebt als der von Gott von den Toten und d. h. als der

aus seinem Grabe Auferweckte. Das paulinische STdcpr) V. 4 klingt an. Nichts
erlaubt hier die Annahme, dass Paulus an die endzeitliche allgemeine Toten-
auferweckung denkt.23 Wenn er sich in V. 15 dagegen verwahrt, mit den
anderen Aposteln als falsche Zeugen Gottes dazustehen, dann hält er sich

lediglich an seine pharisäische Überzeugung, dass Gott Tote auferweckt und
wieder lebendig macht.24 Das Gewicht der Aussage liegt auf dem Theologischen

und nicht auf dem Eschatologischen. Man verbaut sich den Zugang
zum eigentlichen Duktus der Darlegung, sobald man Paulus für die
Anerkennung der Lehre von der allgemeinen Totenauferweckung25 oder gegen
eine aufklärerische Skepsis, die ein Leben nach dem Tode in Frage stellt,
kämpfen sieht. So verstand Paulus die sechs Wenn-Sätze V. 12-19 auch nicht
als logische Folgerungen26 einer aufgegriffenen These: «Es gibt keine
Auferstehung der Toten.» Diese Verse bilden vielmehr eine rhetorische deductio
ad absurdum unter der Voraussetzung, dass Paulus das Evangelium vom
auferstandenen Christus verkündigt.

Tragende Argumentationsbasis bleibt immer der verkündigte Christus.
Sich ihr entgegenstellende Behauptungen werden von Paulus überspielt oder

21 Auch E. Bammel (A.l), 402 A.4 beurteilt die Perfektform als paulinisch.
22 M. Bachmann, Zur Gedankenführung in I Kor 15,12 ff., ThZ 34 (1978) 265-276 erkennt,

dass àvâoxacnç vexpcöv «als Heraustreten aus dem Kreis der Toten, nicht aber als Auferstehung
der Toten oder als allgemeine Totenauferstehung» zu verstehen ist. Gegen Meinungen wie
J.Becker, Auferstehung, 24 gilt dies auch für die paulinische Beifügung in Rom 1,3.

23 Während er Phil 3,10f., wie eiç xfiv e^avaaxaoiv tt]v sx vexpwv nahelegt, deutlich auf
Dan 12,2 (0) greift.

24 So Rom 4,17 und II Kor 1,9 ; vgl. I Sam 2,6 ;Jes 26,19 ;Hes 37,5 f. 12 ff.; Dan 12,2;Hos6,2;
II Makk 7,9.14; PsSal 3,16; äthHen 91,10; 92,3f.; TestJud 25,4; TestBen 10,8; ApksyrBar
30,1-5; 50,2-4 und die 2.Benediktion des 18-Gebets.

25 Vgl. z. B. H. Braun, Randglossen, 178 ff., der darum zwischen der Einleitung und V. 12 ff.

Widersprüchlichkeit konstatieren muss: «Für die doppelte Verklammerung von Christi
Auferweckung und allgemeiner Totenaufweckung eignet sich nicht die Fassung der Auferweckung
Christi als eines historisch feststellbaren Faktums, wie sie V. 1-11 vorliegt.»

26 Die kritisch-scharfsinningen, aber mühsam nachvollziehbaren Deduktionen von Th. G.

Bucher setzen voraus, dass sich Paulus über den Zusammenhang von Auferstehung Christi und
allgemeiner Totenauferstehung äussert: Biblica 55 (1974) 465-486; Münchener ThZ 27 (1976)

1-32; ThZ 36 (1980) 129-152.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 25

niedergeschlagen. An Christus hat sich der theologische Satz des pharisäischen

Bekenntnisses: «Gott weckt Tote auf», erfüllt.27 Indessen verwirklichte
sich der allgemeine Credo-Satz an Christus nicht als an einem beliebig
konkreten Einzelfall. Christus ist für Paulus der in Menschengestalt erschienene
und am Kreuz gestorbene Gottessohn (Rom 8,3; Gal 4,4; Phil 2,6-8). Der
Tod herrscht nun nicht mehr über ihn (Rom 6,9). Gott hat ihn zum Kyrios
erhöht (Rom 1,4) und ihm einen Namen gegeben, der über alle Namen ist
(Phil 2,9-11). Im Himmel hat er ihn zu seiner Rechten gesetzt, wo er für die

Gläubigen als Löser eintritt (Rom 8,34). Paulus promulgiert den thronenden
und wiederkommenden Gottessohn. Die Orientierung der paulinischen
Christologie am Sohnesbegriff ist grundlegend und bestimmt alle seine

diesbezüglichen Aussagen.28

Darum bildet V. 20 auch nicht einen aus den vorangehenden Bedingungen
gefolgerten Schluss. Paulus schreitet vielmehr weiter zu einer Offenlegung
seines christologischen Leitgedankens. Er zeigt nun auf, was Christus durch
seine Auferweckung und Inthronisation zugunsten seiner Gläubigen geworden

ist. Mit «Christus» greift Paulus auf den Heilsnamen im Lormelgut der
übernommenen Tradition zurück, wo er die soteriologische Punktion
bezeichnet. Damit signalisiert er den Heilscharakter seiner Christusverkündigung

und bewahrt zugleich die ihm wichtige Übereinstimmung mit dem in
der ganzen Kirche gelehrten Bekenntnis. Dabei bleibt er aber nicht stehen.
Sein Heilsverständnis des Todes und der Auferstehung Jesu beschränkt sich
nicht auf die Vergebung der Sünden und auf die Erwerbung des ewigen
Lebens. Er blickt nicht nur zurück auf die erworbenen Heilsgüter. Die von
ihm aufgenommenen örcep-Formulierungen fliessen bei ihm immer wieder in
einen Interpretationszusammenhang ein, der sich soteriologisch an der Paru-
sie orientiert.29

27 Rom4,24; 6,4.9; 7,4; 8,11; 10,9; I Kor6,14; II Kor4,14; Gal 1,1; vgl. Eph 1,20; Kol2,12;
I Petr 1,21.

28 Zum Ausdruck «Das Evangelium vom Gottessohn» vgl. Rom l,lff.9; Gal 1,16; I Thess

1,10 ausser II Kor 1,19; 4,4. Dazu: O.Pfleiderer, Das Urchristentum, I, 21902, 70f.: «Indem
Paulus den zum Himmel erhöhten und verklärten Herrn Christus, den er in der Vision vor
Damaskus geschaut hatte, mit dem vom Himmel her sich offenbarenden und dort von der

Weltschöpfung her bei Gott verborgenen Menschensohn der jüdischen Apokalyptik und
vielleicht auch mit dem Idealmenschen der platonisch-alexandrinischen Spekulation identifizierte,
wurde ihm Christus zu einem überirdischen Geistwesen, himmlischen Menschen, Sohn und
Ebenbild Gottes, Urbild..., der dann in der Fülle derZeit vom Vater aufdie Erde gesandt wurde,
um Mittler des Heils und Anfanger einer neuen Menschheit, zweiter Adam zu werden.» Vgl.
dazu den Hinweis auf P. Stuhlmacher in A. 9.

29 1,13 steht im Parusiebezug des Proömiums; 8,11 soll der Schwache nicht verlorengehen,
sondern in der Gemeinde bleiben und bei der Wiederkunft dabeisein; II Kor 5,15.21 bleiben über



26 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

Der christologischen Exposition dient nun vor allem die Erwähnung des

Xptoxôç à7iap%f| in V. 20 und 2 3. Paulus sagt kaum ohne Absicht à7tap%f) xcov

xexotprpevcov (Perfekt!), nicht xcöv vexpföv. Christus erscheint nicht als

Anführer der Toten, sondern als Unterpfand der Entschlafenen. Die
allgemeine Auferstehung der Toten beim Weltgericht steht nicht im Blick. Paulus
denkt an die verstorbenen Gläubigen, die bei der Parusie durch den Geist
Gottes auferweckt werden.30 In V. 18 wählt er mit oi xoipr]6évxeç év Xpiaxco
die Aoristform, weil er nicht allgemein formulieren, sondern sich konkret auf
die xivèç Se èxoipr|0r|oav V. 6 beziehen will. Er erteilt keine theoretische
Auskunft. Seine Ausführung dient der seelsorgerlichen Zuwendung.31 Nach
11,30 weiss er, dass viele Gebrechliche und Kranke zur Gemeinde gehören
und bereits viele entschlafene Gläubige zu beklagen sind. Den Sterbenden
und Trauernden verkündigt er den Christus ànapxr\. Sie sollen damit getröstet

werden, dass Gott Christus als erstes Glied einer Kette zu sich erhöht hat,
der auch sie eingehängt bleiben und darum mitgezogen werden. Dazu passt,
dass Paulus den a7rap%f|-Begriff nie in dessen kultischer oder eschatologisch-
apokalyptischer Bedeutung verwendet. Er betont lediglich die Funktion der
zeitlichen Voranstellung und des Nachzugs des Ganzen. So verbleibt der
Erhöhte als der thronende Gottessohn in unablässiger Heilskohärenz mit
allen seinen leidenden, sterbenden und entschlafenen Gläubigen.

Im Widerspruch zu einer verbreiteten Auslegung ist der Begriff der

àxapxfj hier nicht mit dem Verständnis der Auferstehung Christi als einer
Prolepse der endzeitlichen allgemeinen Auferstehung von den Toten zu
verbinden. Nie erscheint bei Paulus die Auferstehung der Gläubigen als Aufer-

V.ll mit dem Erscheinen vordem Thron Christi V.10 verbunden; Rom 4,25 wird 5,2 im Blick auf
die künftige Doxa interpretiert; Rom 5,6.8 blicken V.9 auf die vor dem Gotteszorn errettende
Parusie; Rom 8,3 weiss um die Auferweckung der sterblichen Leiber in V. 11 ; Rom 8,32 garantiert

die Sohneshingabe die zukünftige Heilsvollendung; Rom 14,9.15 lassen sich mit der Basileia
V.17 verbinden; Gal 1,4 geht es um die eschatologische Errettung. Gal 2,20 ist wie Gal 3,13
innerhalb des paränetischen Charakters des Kampfschreibens zu verstehen, das die Geistbesitzer
und Gotteskinder als Verheissungsträgerund so als Erben der zukünftigen Basileia (5,21) und des

ewigen Lebens (6,8 f.) anspricht.
30 J. Baumgarten, Paulus und die Apokalyptik, WMANT 44 (1975) 100.126.130.234 erkennt

die christologische Schlüsselstellung von arapxT]. Darum gibt es trotz des Hinweises von
L. Schottroff (A. 1) 119 Anm.4aufPirqeMaschiach keine rabbinische Analogie, weil im Zuge der
allgemeinen Totenauferweckung lediglich Adam als Erster aufsteht. Die Verbindung des

Erstlings mit den entschlafenen Christen beweist, dass Paulus bei der Auferstehung Jesu nicht an
den Beginn der allgemeinen Totenauferweckung denkt, so auch: H.-A. Wilcke, Das Problem
eines messianischen Zwischenreichs bei Paulus, AThANT 51 (1967) 65.

31 Vgl. die seelsorgerliche Zuwendung in I Thess 4,13.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 27

weckung zum Endgericht. Ihre Auferstehung dient ihrer Heimholung zu
Christus bei seiner Parusie, die sie vor dem Gericht bewahrt.32 In den parä-
netischen Abschnitten richtet sich Paulus mit seinen Gerichtsdrohungen
immer an Verführer, Irrlehrer und Abgefallene, nie an die Frommen in der
Gemeinde.33

Dass Paulus cutappi als christologisches Prädikat verwendet, zeigt V.21
die nähere Erläuterung mit Hilfe der dualistischen Anthroposspekulation.
Vorerst wendet sich dabei der Blick nicht vorwärts auf die kommenden
Endereignisse, sondern aufwärts zum thronenden Gottessohn. V. 22 interpretiert

nicht allgemein, sondern konkret die antitypische Gegenüberstellung
von Xpuxroç à7rap%f) und 'ASdp in bezug auf die Gemeindesituation in
Korinth. Nur als aktuelle und konkrete Bezugnahme gilt die Aussage V.21.

Hoffnungslosigkeit und Trauer erschüttern den Christusglauben in der
Gründungsgemeinde des Apostels. Wohl mögen inzwischen einzelne führende
Glieder mit enthusiastischen, gnostischen oder gar freidenkerischen
Überzeugungen an Einfluss gewonnen haben und das von Paulus verkündigte
Evangelium in Frage stellen;34 Paulus aber kämpft nicht in direkter
Frontstellung gegen ihre überhandnehmenden Irrlehren. Er ringt mit der sich in der
Gemeinde ausbreitenden Depression. Darum zeigt er der angefochtenen
Gemeinde Christus, dem sie mit ihren Entschlafenen angehören. Als Mensch
aus Adams Geschlecht muss jedermann sterben. Durch den in der Taufe
empfangenen Geist aber weiss sich der Glaubende mit dem Auferstandenen
verbunden. Selbst als Entschlafener bleibt er in den erhöhten Pneumaleib
seines Herrn eingewachsen (Rom 6,5). Diese Einpflanzung hat Paulus nicht
stofflich verstanden. Der heilige Geist ist keine materielle Substanz. Er ist die

32 Schlüsselstellen sind: I Thess 1,10c; 5,9f.; II Kor 1,10; Rom 5,9f.; 8,34.
33 Die Auferstehung aller Menschen zum Gericht gehört zur Erwartung der dritten

Generation: Mit J. Becker, Auferstehung, 144, wo aufMt25, 31 ff. ; Act 24,15 ; Hebr 6,2; I Petr 4,4ff. ;

Apk 20.21; II Thess 1,5ff. und Jak 2,13 hingewiesen wird. Dazu: Das Endgericht über Nicht-
christen erscheint Rom 2,5-12.16 und I Kor 6,2 f.; 11,32; während sich Rom 14,10 ff. und II Kor
5,10 auf entschlafene Christen beziehen. ApkEsr 7,32; ApksyrBar 50f.; äthHen 51,1 u.ö.
beziehen sich auf die Auferstehung aller Toten zum Endgericht; PsSal 14,3 ff. ; 2 Makk 7,9.23 ;

14,46; TestBen 10 auf die Auferstehung der Frommen ins ewige Leben.
34 Schon die in Korinth geübte Praxis der Versiegelung ungetauft Entschlafener beweist, dass

die Gläubigen sich nicht schon in diesem Leben als auferstanden wähnten, sondern den Geistbesitz

wie Paulus als Angeld verstanden. I Kor 4,8 ist wohl ironisch gemeint und hat sicher mit
II Tim 2,18 nichts zu tun: Gegen J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung in Korinth, in:
E. Kähler (Hg), Nachgelassene Reden und Aufsätze, 1952, 110-139, 114ff. und seine vielen
Nachfolger. A.C. Thiselton, Realized Eschatology at Corinth, NTS 24 (1977/78) 510-526 meint
S. 512: «... an over-realized eschatology leads to an enthusiastic view of the Spirit.»



28 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

erweckende 8t5vap.iç 0eoß, die lebendige und lebenschaffende kreative Macht
Gottes. Darum wählt Paulus mit Bedacht wie in Rom 4,17 und 8,11 Çœonoi-
sïoOai und nicht eyetpeoBai. Aus Gottes 7iveCpa ÇatOTtotoCv lebt nicht nur der
erhöhte Sohn (15,45 ; II Kor 3,6), auch die entschlafenen Gläubigen werden
durch diesen Geist auf den Zeitpunkt der Parusie wieder lebendig gemacht
werden (6,14; II Kor 4,14; Rom 8,11).

So ist es die schöpferische Kraft des Geistes Gottes, nicht die Auferstehung
Jesu als solche, welche die Auferweckung der Gläubigen bewirken wird. Die
angeführte Stelle Rom 8,11 lässt daran keinen Zweifel: Der in den Gläubigen
wohnende Geist Gottes hat Christus auferweckt und wird auch ihre sterblichen

Leiber lebendig machen. Zwischen beiden Auferweckungen besteht ein
analogisches und kein kausatives Verhältnis35. Indessen kommt zur paulini-
schen Vorstellung noch ein partizipales Moment durchaus hinzu. Der in den
Getauften wohnende Geist lebt auch im zur Rechten Gottes erhöhten Sohn
und bildet so das beide verbindende Medium, nicht als Stoff, aber als
wirkende Schöpferkraft Gottes. Die gemeinsame Teilhabe an demselben Geist
verbürgt im Leben und im Tod die bleibende Inkorporation in den erhöhten
Christus36. Dies erlaubt Paulus die zahlreichen und bekannten èv Xpiaxtp-
Aussagen, vom Sein in Christus und von der Einwohnung Christi im
Glaubenden (1,30; 6,15.17; 12,13.27; II Kor 13,5; Rom 8,10; 12,5; Gal 2,19f.;
3,27; Phil 1,20). Inkorporationsdenken ermöglicht auch die Gegenüberstellung

vonèv 'A8öp undèv xô Xpiaxcï) V.22. Nur erfolgt hier die Zugehörigkeit
je aufgrund der geschenkten \|/u%f| resp. des Tiveüpa (15,45). Wie Gott den

ersten als irdischen Menschen Adam zur lebendigen Seele erschuf, so bei der
Auferweckung Christi seinen Sohn als zweiten Menschen oder letzten Adam
im Himmel37 in lebendigmachendem Geist. Als inkorporierende Personen
sind beide Stammväter der ihnen zugehörigen und ihr eixcöv tragenden
Geschlechter (15,47.49).

35 Wie immer wieder, z. B. von K. G. Sandelin, Die Auseinandersetzung mit der Weisheit in
I Kor 15, 1976, 19 behauptet wird, obwohl G.Kegel, Auferstehung Jesu - Auferstehung der

Toten, 1970, 33-56 den Begründungszusammenhang überlegt bestreitet.
36 Vgl. die vorbildliche Monographie von K. Deissner, Auferstehungshoffnung und

Pneumagedanke bei Paulus, Leipzig 1912.
37 Für den religionsgeschichtlichen Hintergrund macht mit anderen und unter Hinweis auf

E. Gräfe, Das Verhältnis der paulinischen Schriften zur Sapientia Salomonis, in: Theologische
Abhandlungen (FS C.V.Weizsäcker) 1892, 251-286 besonders K.G. Sandelin (A. 35) 48.96 auf
die Sophia-Lehre aufmerksam, was die Verbindung mit gnostischen und anderen Anthropos-
Spekulationen erübrigen dürfte; entsprechend E. Brandenburger, Fleisch und Geist, WMANT,
29 (1968) passim.



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 29

Auch der apokalyptische Passus V.23-28 liegt im Gefalle der christolo-
gischen Argumentationslinie. Er ist darum nicht als eine zwischengeschaltete
Belehrung über den Ablauf der Endzeitereignisse zu interpretieren.38 In der
Form einer vertieften christologischen Exposition stellt er ein Stück apostolischer

Paraklese dar. Paulus richtet den Blick der in ihrer Hoffnung
gebrochenen Korinther auf die endgültige Überwindung des Todes und seiner
zerstörenden Macht im Zeitpunkt der Parusie. Zielsatz des ganzen Abschnittes

ist darum V. 26 : Als letzter Feind wird der Tod vernichtet. Er widerlegt die
hypothetischen und radikalen Negationen in V. 17-19. Ihnen stellt Paulus den
auferstandenen Christus entgegen, der sich in einem unablässigen und
siegreichen Kampf gegen die feindlichen Weltmächte befindet und kurz vor
seiner Wiederkunft auch den Tod als den letzten Feind überwunden haben
wird. Darum sind auch die in Christus Entschlafenen nicht verloren. Es war
nicht umsonst, wenn sie ihre ganze Hoffnung in ihrem irdischen Leben auf
Christus gesetzt hatten (15,19), in der Erwartung, von ihm in ein zukünftiges
Leben ohne Not und Tod geführt zu werden.

Die Ausführungen zu Xpicruôç à;tap%fj greifen noch weiter und machen
ihn zum Schlüsselbegriff der paulinischen Christologie. Die in ihm liegende
zeitliche Vorausbedeutung erlaubt eine prädikative Verwendung. Mit xdypa
meint Paulus nicht eine qualitativ wertende Grösse des Ranges oder der
Ordnung, sondern schlicht die sich ergebende Reihenfolge der ablaufenden
Heilsereignisse. "Exacrtoç bezieht er aufden auferstandenen Christus, auf den
entschlafenen Gläubigen und dann drittens nicht auf das Ende, sondern auf
den personifizierten Tod. Jeder von ihnen hat seinen von Gott zugeteilten
Platz im Ablauf des endgeschichtlichen Dramas. Die handelnde Hauptperson

in dieser göttlichen Veranstaltung zur Errettung aus dem Tode ist und
bleibt der auferstandene und seine himmlische Herrschaft durchsetzende
Gottessohn. In der gehorsamen Erfüllung des Heilswillens seines Vaters muss
er herrschen, bis er als der über alle Namen Erhöhte (Phil 2,9-11) alle Mächte
des Kosmos, zuletzt auch den Tod, niedergeworfen hat. Wie bereits der Tod
und die Auferstehung des Sohnes xaxà xàç ypacpaç (15,3f.) den göttlichen
Heilsauftrag erfüllt hatten, so erfolgt die auch jetzt bis zur Parusie andauernde
Unterwerfung der Feinde als Erfüllung des im Schriftzeugnis niedergelegten
Gotteswillens. Paulus zitiert Ps 110,1b bewusst derart in Kombination mit
Ps 8,7, dass dem Sohn alles, auch der Tod zu Füssen gelegt werden muss.

38 G. Brakemeier, Die Auseinandersetzung des Paulus mit den Auferstehungsleugnern in
Korinth, Diss. Göttingen 1968, 57 ff. vermutet, dass sich Paulus gegen die Vorstellung eines

Christus Kosmokrator wendet, wie sie auch hinter Eph 1,20 ff. steht.



30 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

7.

Der dritte Argumentationsstrang verfolgt die Übereinstimmung der pau-
linischen Verkündigung mit der Missionsarbeit der Urapostel. Obwohl er
sich nur in einem geringeren Umfang und weniger ausgeprägt nachzeichnen
lässt, wird seine Tendenz deutlich. Sie zielt auf die Verwirklichung der
ökumenischen Einheit der jungen Gemeinden.39 Als einschlägiges Stichwort
erwähnt Paulus (15,9) die èxxkrjoia xoù Oeoü, die er zerstörte (Gal 1,13 ; Phil
3,6). Auf den Aufbau der einzelnen Gemeinden dieser einen Kirche Gottes
(10,32 ; 11,16.22 ; 14,4 ff.) als des aufJesus Christus gegründeten (3,10 f.) Tem-
pels Gottes (3,16f.; 6,19; II Kor 6,16) richtet sich das ganze Interesse des

Apostels. Ausschliesslich dieses Interesse verfolgt Paulus, wenn er seinen

Apostolat dem der Urapostel gleichgestellt sehen will, sein Evangelium als
das eine Evangelium der gesamten Kirche verkündigt und es darum als in
Übereinstimmung mit dem tradierten Kerygma und mit dem in der Kirche
geübten Schriftbeweis darbietet.40

Durch seine Selbstanzeige, die Kirche Gottes verfolgt zu haben, gelingt
Paulus in eindrücklicher Weise der Nachweis des göttlichen Ursprungs seines

Apostolates. Noch mehr: Gott hat ihn zum Apostel seiner Kirche gemacht,
die er verfolgte. Niemand und nichts anderes als Gott in seiner Paulus
überwältigenden Gnade hat ihn zum Apostel év xrj èxxkpcna eingesetzt (12,28;
vgl. Gal 1,15 f.). In dieser %àprç gründet die Legitimität seines Amtes. Darin
hat er sich mehr abgemüht als jeder der anderen Apostel. Das Übermass der
durchgestandenen Apostelleiden und Bedrohungen (15,30-32) beweist, dass

er seine ixavoxriç allein dieser Gnade verdankt (vgl. II Kor 12,9). Paulus

verteidigt nicht seinen apostolischen Anspruch (vgl. aber 4,Iff.; 9,Iff.), er
integriert ihn. Betont ist die Gnade, in welcher die Kirche steht und auch ihre
Apostel zum Missionsdienst befähigt. Mit ihrer Hilfe allein und nicht xaxà
âvOpcoTcov (15,32) gelangte das Evangelium auch nach Korinth und führte,
von Paulus und den andern Aposteln verkündigt, zum Glauben.

Auf die ökumenische Einordnung der paulinischen Mission zielt auch die
Aufnahme der frühchristlichen Glaubensformeln. Paulus verkündigt nichts

39 Die paulinische Tendenz, die korinthische Christenheit in die Traditionen und Ordnungen

der Gesamtkirche einzugliedern, geht allenfalls aus 1,2; 4,17; 9,Iff. und 11,2 hervor: Sie

gehört zu allen, die überall den Herrn anrufen. Timotheus wird die «Wege» lehren, wie sie

Paulus in jeder Gemeinde vertritt. Er hält sich grundsätzlich an das in allen Gemeinden geltende
Unterhaltsrecht und ermahnt, die überlieferten Gemeindetraditionen zu beachten.

40 P. von der Osten-Sacken (A. 1), 245 ff. meint, Paulus stelle sein Evangelium zum überlieferten

und seine Apostelautorität zu derjenigen der Zwölf und des Petrus: Sicher, aber mit
welcher Absicht?



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 31

anderes, als was in der ganzen Kirche gelehrt und geglaubt wird. Es gibt kein
anderes Evangelium (II Kor 11,4; Gal 1,6f.). Die Verkoppelung mit den

Credofragmenten dient wie die Anführung der Christuserscheinungen der
Stärkung des gesamtkirchlichen Bewusstseins. Auch Korinth gehört zu
Jerusalem wie Paulus zu den Aposteln. Wohl erreicht Paulus durch diese

Aussagen eine Legitimation seines Anspruches und seiner Verkündigung. Ihr
eigentlicher Zweck greift weit darüber hinaus. Ihm geht es nicht um persönliche

Anerkennung und Erfüllung eigener Ambitionen. Ihm ist es um die eine

èxxÀ.r|ota xoù 0eoù zu tun und darum um die Integration der korinthischen
Christenheit. Nicht beliebig und nicht als irgendeine Heilsbotschaft gelangte
das Evangelium von Christus nach Korinth. Die Missionierung erfolgte nach

göttlichem Plan (II Kor 10,12-18). Wenn die Korinther nicht erkennen, dass

sie zusammen mit Paulus und den andern Aposteln zur einen Kirche Gottes
gehören, dann wäre Paulus umsonst gelaufen (Gal 2,2) und die ihm
widerfahrene Gnade Gottes wäre leer ausgegangen (15,10). Es sind die Instanzen der
jerusalemischen Urgemeinde und damit der gesamten Kirche, vor denen der
ihm erschienene Christus ebenfalls erschienen war. Petrus, die Zwölf, Jakobus

und viele andere haben den lebendigen Herrn im Himmel gesehen. Sie

alle sind darum von seinem zukünftigen Sieg über die gottwidrigen Gewalten
und zuletzt über die Macht des Oâvaxoç überzeugt. Wer daran zweifelt, stellt
sich gegen die Hoffnung der gesamten Kirche und zeiht Paulus mit allen
Aposteln der Lüge (15,15; II Kor 4,1 f.).

Mehr als ein Dutzend alttestamentlicher Zitate oder Anspielungen finden
sich in der Auseinandersetzung mit der Auferstehungsfrage in den V. 21-58.41

Diese Anhäufung der etwas über 40 Zitate in beiden Korintherbriefen im
Auferstehungskapitel ist kaum zufallig. Berücksichtigt man dazu, dass sich
Paulus mehrheitlich an ehemalige Heiden aus der Unterschicht und noch
ungefestigte, in der Bibel wenig bewanderte Christen wendet, dann wird es

noch wahrscheinlicher, dass Paulus damit eine bestimmte Absicht verbindet.
Gerade diese vf)7UOi (3,1) sollen zur Kenntnis nehmen, dass Paulus sein

Evangelium vom auferstandenen und kommenden Gottessohn nicht wie ein
hellenistischer Wanderprediger als irgendeine Heilsbotschaft verkündigt.
Das von ihm überbrachte Evangelium ist die Botschaft vom Heilshandeln
Gottes in Christus, wie es sich nach alttestamentlicher'Verheissung erfüllt hat

41 Aufgenommen sind in V.21: Gen 3,17; in V.24: Dan 2,44; in V.25: Ps 110,1; in V.27: Ps

8,7;in V. 32: Jes22,13; in V. 38: Gen 1,11 ; in V. 39: Gen 1,20-24; in V. 45: Gen 2,7; in V. 47: Gen
2,7; in V.49: Gen 5,3; in V.54: Jes25,8; in V.55: Hos 13,14; in V.58: Jes 65,23. Vgl. dazu:
J. Blank, Erwägungen zum Schriftverständnis des Paulus, in J. Friedrich u. a. (Hg.), Rechtfertigung

(FS E. Käsemann) 1976, 37-56, bes. 48 ff.



32 V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth

und noch erfüllen wird. Die biblische Abstützung der Argumentation mit
Hilfe des in der Frühkirche gebrauchten Schriftbeweises belehrt die Korinther

nicht nur über die heilsgeschichtlichen Zusammenhänge des empfangenen

Evangeliums, sondern erweist ganz konkret die einzelnen Ausführungen
des Paulus als Bestandteile einer schriftgemässen urchristlichen Verkündigung.

Zu dieser Interpretation des paulinischen Schriftgebrauchs lassen sich
eine Reihe weiterer Schriftbezüge des Paulus stellen, die eine entsprechende
Absicht verfolgen. Weil sich Paulus und Apollos an das xö pp ûjtèp à

yèypanxai (4,6) halten, sind sie als echte Diener Christi und Verwalter der
Geheimnisse Gottes anzuerkennen (4,1). Im Unterschied zu den Juden in der
Synagoge erkennen die Gläubigen beim Vorlesen aus dem Alten Testament
die Herrlichkeit Christi (II Kor 3,12-18). Paulinischer Apostolat und pauli-
nische Christuspredigt (vgl. Rom 1,1-3) finden so durch den Schriftbezug
ihren heilsgeschichtlichen Ort im schrifttheologisch reflektierten Glauben
der Kirche. Seine Mission dient der ökumenischen Eingliederung der
korinthischen Gemeinde in die eine Ekklesia Gottes.

Zusammenfassung

Die einzelnen Elemente der einleitenden Verse 1-11 enthalten die Raster
der anschliessenden Ausführungen. Die Erscheinung vor den Brüdern V. 6

erweist sich als Schlüsselvers zum sachlichen Verständnis der im Blick aufdie

nachfolgende Argumentation konsequent und kompakt gefügten Komposition.

Paulus schaut vorwärts auf die heilsvollendende Parusie Christi. Die
Erscheinungen beweisen die Wirklichkeit des Auferstandenen und
Wiederkommenden. Sie sichern nicht die Historizität der Auferstehung Jesu noch
erfüllen sie die Aufgabe einer Legitimation des Apostelanspruches und der
Verkündigung des Paulus.

Die von der Einleitung ausgehende Argumentation verläuft in drei Strängen.

Die kerygmatische Linie befasst sich mit dem durch die Annahme des

Evangeliums erfolgten Beginn eines sich erst im Zeitpunkt der Parusie
vollendenden Heilshandelns Gottes, das die Gläubigen vor dem vernichtenden
Gerichtszorn Gottes bewahren und sie aus der Macht der Vergänglichkeit
und des Todes befreien wird. Auf der zweiten Argumentationsebene verfolgt
Paulus die christologische Verankerung der Glaubenshoffnung. Dabei
erweist sich à7tapxf] als Schlüsselbegriff: Der regierende Gottessohn ist das

Unterpfand der zukünftigen Auferstehung seiner Gläubigen. Paulus setzt sich
nicht mit häretischen Gemeindemitgliedern auseinander. Er wendet sich
seelsorgerlich an die in ihrer Hoffnung erschütterten Gläubigen der Grün-



V. Hasler, Credo und Auferstehung in Korinth 33

dungszeit. Die schöpferische Kraft Gottes wird auch sie und ihre Entschlafenen

wieder lebendig machen, Die Auferweckung Christi selber hat keine
kausative, lediglich eine analoge Bedeutung. Freilich bleiben die Gläubigen
durch den Taufgeist im Leben und im Sterben mit Christus verbunden. Ein
dritter Gedankengang verfolgt die ökumenische Einordnung der Gemeinde in
die eine Ekklesia Gottes. Mit dieser Zielsetzung betont Paulus den
gemeinchristlichen Charakter seines Apostolates und seiner Christuspredigt. Dazu
greift er auf traditionelles Kerygmagut und auf den kirchlichen Schriftgebrauch.

Victor Hasler, Bern


	Credo und Auferstehung in Korinth : Erwägungen zu I Kor 15

