
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 6

Artikel: Paul Tillichs Religionskritik

Autor: Maurer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 39 Heft 6 November/Dezember 1983

Paul Tillichs Religionskritik

Mit Recht wird Paul Tillich (1886-1965) neben Karl Barth und
Rudolf Bultmann zu den Grossen der protestantischen Theologie des

20. Jahrhunderts gezählt.1 Tillich wurde 1919 Privatdozent in Berlin,
1924 Professor in Marburg und 1925 in Dresden und Leipzig. Seit 1929

hatte er einen Lehrstuhl in Frankfurt/a.M. inne, den er als eine
führende Persönlichkeit des religiösen Sozialismus im Jahre 1933 verlor.
Er emigrierte nach den USA und war dort bis 1955 am Union
Theological Seminary in New York und danach an der Harvard University
bei Boston ein hervorragender Vertreter der europäischen Geistesgeschichte.2

Sein jetzt auch in deutscher Sprache zugängliches theologisches

und religionsphilosophisches Lebenswerk bietet eine Fülle von
Informationen und Anregungen für die theologische Arbeit.3 Dies gilt
ganz besonders für die Frage nach dem Verständnis der Religion.

1 So H.Zahrnt, Die Sache mit Gott, München 1966, 392.
2 Vgl. seine posthum veröffentlichte Vorlesung über die Geschichte des christlichen

Denkens, besonders Bd. II: Aspekte des Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert,
Stuttgart 1972.

3 P. Tillich, Autobiographische Betrachtungen (1952), in: Gesammelte Werke XII,
Stuttgart 1971, 58 ff., auch in: Meine Suche nach dem Absoluten, Wuppertal 1969,12 ff.
Die Werke Tillichs werden im Folgenden abgekürzt; GW Gesammelte Werke, Bde.

I-XIV, Stuttgart 1959-1965; GWE Ergänzungs- und Nachlassbände, Stuttgart 1971 ff;
ST Systematische Theologie, Bände I—III, Stuttgart 1956-1966; R Religiöse Reden.

Bd.I: In der Tiefe ist Wahrheit, Stuttgart 71978; Bd. II: Das Neue Sein, Stuttgart 41977;

Bd. III: Das Ewige im Jetzt, Stuttgart 21968. Zu Tillich: P.Chapey, Paul Tillich, in: Bilanz
der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, hg. v. H. Vorgrimler und
R.vander Gucht, Freiburg i.Br. 1970, 42-64; U.Neuenschwander, Denker des Glaubens,

Bd.II, Gütersloh 1974, 61-88; U.M. Panck, Paul Tillich. Sein Sein und Denken,
Stuttgart, Frankfurt/a.M. 1978; C.Rhein, Paul Tillich. Philosoph und Theologe, Stuttgart

1957 ; J. Track, Der theologische Ansatz Paul Tillichs, Göttingen 1975 ; W. Trillhaas,
Paul Tillich im Lichte seiner Wirkungsgeschichte, ZThK75 (1978), 82-98; G.Wenz,
Subjekt und Sein. Die Entwicklung der Theologie Paul Tillichs, München 1979;
T. Wernsdoerffer, Die entfremdete Welt. Eine Untersuchung zur Theologie Paul Tillichs,
Zürich, Stuttgart 1968.



322 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Wie die Vertreter der Dialektischen Theologie - Karl Barth, Emil
Brunner, Rudolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Georg Merz und
andere - war auch Tillich ein durch den Ersten Weltkrieg geprägter
Krisentheologe. In seinen beiden Dissertationen, die 1910 und 1912

erschienen sind, befasste er sich mit Schellings Philosophie. Aber nach
dem Ersten Weltkrieg wandte er sich mehr «einer soziologisch begründeten

und politisch ausgerichteten Geschichtsphilosophie» zu.4 Er
schrieb selbst: «Der Weltkrieg bedeutete für mein Erlebnis die
Katastrophe des idealistischen Denkens überhaupt. Und in diese Katastrophe

war auch Schelling hineingezogen».5 Dennoch hat Schelling nicht
nur Tillichs Verständnis Nietzsches, der Lebensphilosophie und des

Existentialismus entscheidend geprägt6; Tillich hat sich in seiner
theologischen Arbeit auch später darum bemüht, die Transzendenz des

Unbedingten auch in der Natur zu sehen. Das Studium der Schelling-
schen Naturphilosophie bewahrte ihn davor, die Theologie und den
Glauben ausschliesslich in idealistischen Persönlichkeitskategorien
zum Ausdruck zu bringen. Das zeigt sich besonders in seinem
sakramentalen Denken, auf das sich der niederländische Religionsphäno-
menologe G. van der Leeuw zwar kritisch, aber dankbar bezieht.7
Sakramentales Denken setzt ein philosophisches Bewusstsein des Seins

voraus, von dem her und in dem die Offenbarungsbotschaft verstanden
wird, soll das Sakrament nicht magisch erlebt, als zeichenhafter
Bekenntnisakt im Rahmen kirchenrechtlicher Handlungen vollzogen
oder gar zum Akt der äusserlichen Anerkennung der Tradition
entfremdet werden und damit seine Bedeutung verlieren. Aber so wie
Luthers Theologie des Sakraments gerade dadurch philosophisch ist,
«dass sie die Metaphysik zur Umkehr ruft und den Menschen an die
Grenze erinnert, an der er nur noch schlechthin Empfangender ist mit
seinem ganzen ungeteilten Dasein, mit Mund und Herz, mit Seele und
Leib»8, ist auch Tillichs Denken philosophisch-ganzheitlich. Im Blick
aufeine Theologie, die den christlichen Glauben als Übereinstimmung
mit Jesu innerem Gotteserleben verstand und die «Eigentümlichkeit

4 Auf der Grenze (1936), GWXII, 35.
5 A.a.O., 34.
6 Vorwort, GWI, 9.
7 G. van der Leeuw, Sakramentales Denken, Kassel 1959, 112f.; 177f.; 203; 246.
8 E. Metzke, Sakrament und Metaphysik. Eine Lutherstudie über das Verhältnis des

christlichen Denkens zum leiblich-materiellen, Stuttgart 1948, 55.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 323

der christlichen Religion» im wissenschaftlich-philosophisch nicht
ausweisbaren Bewusstsein der selbst erlebten Tatsache der Kraft der
Person Jesu begründete9, schrieb Tillich 1928:

«wir müssen das Inadäquate des protestantischen Personalismus> erkennen und die
Tendenz überwinden, unsere ganze Aufmerksamkeit auf die sogenannte Persönlichkeit
Jesu zu richten statt aufdas neue Sein, das er in seiner Person ausdrückt. Wir müssen die
unbewussten und unterbewussten Schichten unserer Existenz berücksichtigen, damit
unser ganzes Sein ergriffen, erschüttert und umgewendet werden kann.»10

Auch Tillich ist Religionskritiker, und er gibt ausdrücklich jenen
Theologen recht, die der Religion als einer Funktion des menschlichen
Geistes den Kampf angesagt haben. Aber er unterstützt auch die
Einwände der empirischen Sozialwissenschaftler, die gegen die Religionskritiker

vorbringen, dass Religion ein historisches und anthropologisches

Phänomen sei. In der Tat bedeutet ja die vehemente Religionskritik

der jungen dialektischen Theologie eine unübersehbare, wenn
auch negative Anerkennung der Religion." Auch Tillichs Methode ist
dialektisch; aber er unterscheidet sich von Barth und der dialektischen
Theologie dadurch, dass er die Dialektik nicht im Verhältnis Gottes zur
Welt und zum Menschen sieht, auch setzt er nicht die Offenbarung der
Religion dialektisch gegenüber. Vielmehr versteht Tillich die Religion
selbst dialektisch und wirft Barth vor, nicht dialektisch, sondern
supranatural zu denken. Barth kritisiere die Religion von einem
philosophisch-fundierten, unbiblisch-platonischen Offenbarungsbegriff her.12

Für Tillich ist Religion keine Funktion des menschlichen Geistes

unter anderen, sondern «die Erfahrung des Elements des Unbedingten

9 «Wir werden uns des Verkehrs Gottes mit uns selbst am deutlichsten an dem
Ereignis bewusst, dass sich uns die Person Jesu durch die Kraft ihres inneren Lebens
offenbart. Daraufallein beruht die Eigentümlichkeit der christlichen Religion»: W.Herr¬
mann, Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 61908, 63.

10 Natur und Sakrament (1928), GW VII, 122 ; vgl. zum sakramentalen Denken in der
frühen Theologie Tillichs den aus denselben Jahren stammenden Rundfunkvortrag
«Natur und Geist im Protestantismus», GWXIII, 95 ff., sowie K. Schedler, Natur und
Gnade, Stuttgart 1970, und U.Reess, Das Sakramentale in der Theologie Paul Tillichs,
Stuttgart 1974.

11 Religion als eine Funktion des menschlichen Geistes (1955), GWV, 37ff.
12 Was ist falsch in der «dialektischen» Theologie? (1935), GWVII, 262, vgl. auch

247 und 256 sowie GWXII.46; vgl. G.Müller, Religion zwischen Metaphysik und
Prophétie, NZSTh20 (1978), 208.



324 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

in allen anderen Funktionen».13 Tillichs Religionsbegriff ist ontolo-
gisch-universal, nicht subjektivistisch-existential; Religion ist
ganzheitlich und nicht nur fromme Innerlichkeit. Inwiefern ist dieses

Religionsverständnis dialektisch? Vor der Berliner Kant-Gesellschaft hielt
Tillich im Jahre 1922 einen Vortrag über die Überwindung des

Religionsbegriffs in der Religionsphilosophie, den er später im Vorwort zu
seinen Gesammelten Werken einen Versuch nennt, sein eigenes Denken

in historischer Perspektive zu sehen: «Er zeigt meine augustinisch-
antithomistischen Voraussetzungen, die Ablehnung des kosmologi-
schen Weges, Gott denkend zu erreichen, und die Bejahung des onto-
logischen Weges, wie ihn Plato, Augustin, die Franziskaner, Nikolaus
Cusanus und die deutschen klassischen Philosophen gingen.»14 In
diesem Vortrag stellte Tillich die These auf, dass der Begriffder Religion in
sich selbst eine Paradoxie enthalte. «Religion» sei der Begriff einer
Sache, die eben durch diesen Begriff zerstört werde; und doch sei er
unvermeidlich. Man müsse ihn daher einem höheren Begriff unterordnen,

der ihm seine zerstörerische Kraft nimmt. Das aber sei der Begriff
des Unbedingten. Dennoch bleibe infolge einer inneren Dialektik des

Religionsbegriffs eine gewisse Zweideutigkeit unvermeidlich, und der
Begriffwerde neutral, orientierend und prägnant, polemisch gebraucht.
Was jeweils gemeint sei, müsse aus dem Zusammenhang heraus
entschieden werden.15 Wichtig ist aber, die Religion nicht aus sich selbst,
sondern vom Unbedingten, also von Gott her zu verstehen.

T illich wendet gegen den vorherrschenden Religionsbegriffder
Religionsphilosophie ein: «Durch ihn wird das Unbedingte gegründet auf
das Bedingte, es wird selbst bedingt, d. h. zerstört.»16 Wo der Religionsbegriff

das Denken leitet, steht die Selbstgewissheit des Subjekts vor der
Gottesgewissheit. Gott wird zu einem Korrelat der Welt und dadurch
selbst Welt und Objekt des Denkens wie im Deismus, oder die ganze
Welt wird pantheistisch mit Gott eins, und mit dieser Identität von Gott
und Welt wird die Welt göttlich und es erübrigt sich, von Gott zu reden

(Gott ist tot!). Hier ist die Religion eine Funktion des menschlichen

13 Vorwort GWI, 10.

i4GWI, 10.
15 GWI. 368.
16 Die Überwindung des Religionsbegriffs in der Religionsphilosophie (1922), GWI,

368.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 325

Geistes oder Ausdruck einer menschlichen Anlage und somit abhängig
von der Kultur; sie steht neben Ethik, Wissenschaft, Kunst und Politik
oder geht in diesen auf, aber sie ist nicht deren Substanz. Dagegen
betont Tillich, dass Gott nicht identisch ist mit dem Bedingten, sondern
mit dem Unbedingten, und die Religion gestattet nicht, dass man auch

religiös ist oder nicht. Auch die Offenbarung wird durch diesen
kritischen Religionsbegriff relativiert und löst sich im Werden und Wandel
der Religions- und Kulturgeschichte auf. Aber wenn Offenbarung ein

«religiöser» Begriff ist, dann ist sie überhaupt kein Begriff mehr.17

«Absolute Religion ist hölzernes Eisen; war das Christentum Religion geworden, so

war es seiner Absolutheit a priori entkleidet, und Troeltsch tat recht daran, das a posteriori

festzustellen. Der Glaube gibt das Prädikat <Religion> höchstens derjenigen
Religion, die das Heil nicht bringt, der falschen Religion. Es ist ein herabsetzendes Wort und
bezeichnet das Minderwertige in der Religion, dass sie im Subjekt stecken bleibt, dass sie

lediglich Intention aufGott hin ist, dass sie Gott nicht hat, weil Gott sich ihr nicht gegeben
hat.»18

Das Problem der Religion ist also die Überwindung der geschichtlichen

Religion als Selbsttranszendierung des Lebens in Verbindung
mit Kultur und Moralität und deren Dämonisierung, die in der
Manifestation des Geistes der Gegenwart des Neuen Seins durchkreuzt wird.
Diese Gegenwart des Geistes ist eigentlich, worauf C.H. Ratschow
hinweist, neue «Religion».

In einer faszinierenden Analyse weist T illich aufden zerstörerischen
Sieg dieses Religionsbegriffes über die Religion hin und zeigt die
Alternative der Religionsphilosophie auf: «Entweder Aufhebung der Religion

in der Kultur, oder Durchbrechen des Unbedingt-Wirklichen als
des Grundes, oder der Realität aller Kultur in all ihrer Funktionen.»19
Tillichs Bemühungen gehen dahin, die Dialektik der Autonomie
aufzuzeigen, die darin besteht, dass das autonome kritische Bewusstsein

bejaht wird und gerade als kritisches Bewusstsein an die Grenzen des

Bedingten stösst und intuitiv das Unbedingte seine Formen des Be-
wusstseins zugunsten des Wirklichen in ihr aufbrechen lässt.

17 A.a.O., 370.
18 A.a.O., 380.
19 A.a.O., 384.



326 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

«Nicht Formlosigkeit, nicht fremde Formherrschaft darf die kritische Form
durchbrechen; das wäre Verzicht aufMethode, d.h. aufdie Philosophie; sondern bei vollem Ja

zur autonomen, kritischen Form soll der Gehalt des Unbedingten hervorbrechen und
zerbrechen, nicht formlos, sondern paradox. Leben in dieser höchsten Spannung ist

Leben aus Gott.»20

Tillichs Gedanken erinnern an Luthers Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium, wenn er schreibt, dass das Recht der Autonomie
gegenüber der Heteronomie zum Unrecht gegenüber der Theonomie
werde, denn die autonome Form sei Gesetz;

«Mit dem Gesetz kann man technisieren und rationalisieren, aber unter dem Gesetz

kann man nicht leben. Wo das Unbedingte in keiner anderen Weise erfasst wird, als in der
unbedingten Geltung der logischen oder ethischen oder ästhetischen Form, da tötet es das

Leben; denn da ist es der Richter, der jede einzelne Form verurteilt, weil sie das Gesetz

nicht erfüllt, weil sie die Bedingtheit des Unbedingten nicht erreicht. Darum muss jede
autonome Periode zerbrechen: Sie kann mit ihrer formalen Unbedingtheit alles Lebendige

töten und rationalisieren; aber sie kann nicht einen einzigen Lebensinhalt
schaffen.»21

Der Anfang zur Überwindung dieses problematischen Religionsbegriffs

der liberalen Theologie ist die Anerkennung der Realität des

Unbedingt-Wirklichen und beginnt beim subjektiven Ich; denn es ruht
auf diesem Unbedingten: es ist «das Medium der unbedingten
Realitätserfassung, und es nimmt als Medium teil an der Gewissheit dessen,

was es vermittelt; aber es nimmt nur als Medium teil; es ist nicht das

Tragende, sondern das Getragene».22 Es kann seine Selbstgewissheit so

erleben, indem es die unbedingte Realitätsbeziehung, die darin enthalten

ist, aufnimmt. Es kann seine Selbstgewissheit aber auch «unreligiös»

so erleben, dass die Beziehung auf das Sein des Ich im Vordergrund

steht. Das Unbedingte bleibt zwar wirksam, denn ohne es gäbe es

keine Selbstgewissheit, aber es wird nicht angetastet, sondern bleibt
losgelöst und wird verdrängt. Das Ich bleibt bei sich in seiner Bewusst-
seinsform.

«Kann man diese zweite Stellung auch mit Recht unreligiös nennen, so doch nur,
insofern die Intention in Betracht kommt, nicht soweit es sich um den Erfolg handelt. Ein
der Substanz nach unreligiöses Bewusstsein gibt es nicht, wohl aber der Intention nach. In

20 A.a.O., 386.
21 A.a.O., 387.
22 A.a.O., 377.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 327

jeder Ich-Erfassung ist die Beziehung auf das Unbedingte als Realitätsgrund enthalten;
aber nicht in jeder ist sie gemeint; danach unterscheiden sich die beiden Lagen des

Bewusstseins»23

Mit seinem neuen und universalen Religionsbegriffarbeitete Tillich
während seines ganzen Lebens. In seiner Religionsphilosophie schrieb

er 1925 : «Die Kultur ist Ausdrucksform der Religion, und die Religion
ist Inhalt der Kultur.»24 Als über 70jähriger formulierte er in einem
Radiovortrag im Jahre 1959: «Religion ist die Substanz der Kultur, und
Kultur ist die Form der Religion.»25 Die Kultur lebt also nur, insofern
sie im Grunde und in ihrer Substanz religiös ist, das heisst aber, dem

Unbedingten Raum gibt und sich nicht selbst autonom versteht. Religion

ist ein Phänomen der Wirklichkeit und keine Provinz der Kultur
oder des menschlichen Lebens. Auch in einem der letzten Vorträge, die

er gehalten hat, spricht Tillich noch einmal von der Religion und nennt
die Begegnung mit dem Heiligen im traditionellen Sinn des Wortes
Religion die Begegnung mit dem «Absoluten-Selbst»26: «In der vielfältigen

Begegnung mit der Wirklichkeit begegnet der Mensch auch dem
Heiligen.

Aber diese Begegnung ist ihrem Wesen nach keine Begegnung neben
den anderen, sondern eine Begegnung in den anderen. Sie ist die Erfahrung

des Absoluten-Selbst.»27 Diese Begegnung mit dem Heiligen ist in
der Religion nicht nur impliziert, sondern angestrebt. Das macht die
Religion zur Religion und transzendiert sie zugleich unendlich. Das
Element des Absoluten ist in dem jüdisch-christlichen Gebot der
Gottesliebe ausgedrückt: «Du sollst Gott, deinen Herrn, lieben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemüte und mit allen deinen
Kräften.»Tillich findet auch in anderen Religionen ähnliche
Ausdrucksweisen für das Absolute und stellt fest, dass er in seinem
Verständnis des Heiligen mit Rudolf Otto übereinstimme, der das Myste-

23 A.a.O., 378.
24 Religionsphilosophie (1925), GWI, 329.
25 Aspekte einer religiösen Analyse der Kultur (1959), GWIX, 101 f.; Zu Tillichs

Kulturtheologie: E.Amelung, Die Gestalt der Liebe, Gütersloh 1972.
26 Absolute und relative Faktoren in der Begegnung des Menschen mit der Welt

(1965), GWE IV, 36 ff.
27 A.a.O., 61; Tillich ist diesem Ansatz während seines ganzen Lebens in allen

Modifikationen und Erweiterungen treu geblieben; vgl. C.H. Ratschow, Religionen,
Gütersloh 1979, 45 ff.



328 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

rium des Absoluten durch die Reaktionen beschreibt, die es im
Menschen als Angst und Schrecken erregendes Mysterium tremendum oder
als den Menschen anziehendes und beseligendes Mysterium fascinans
bewirkt.28

Die Begegnung mit dem Absoluten-Selbst ist aber in unserer heutigen

Kultur nicht auf unsere Erfahrungen innerhalb dessen beschränkt,
was wir gewöhnlich Religion nennen.29 Für jeden gibt es etwas Heiliges ;

das Absolute gilt sogar auch für den, der das Heilige leugnet. Man kann
dem Heiligen direkt oder indirekt begegnen. Tillich unterscheidet
deshalb ausdrücklich zwei Begriffe der Religion, einen weiteren und einen

engeren. Religion im weiteren Sinn ist die indirekte Begegnung mit der
Dimension des Unendlichen und Unbedingten in den verschiedenen
Funktionen des menschlichen Geistes; direkt begegnen wir ihm in der

Forderung der Wahrheit, der ästhetischen Ausdruckskraft, dem
moralischen Imperativ und der Gerechtigkeit. Im Ergriffensein vom
Unbedingten, das sich in verschiedenen Formen manifestiert, erfahren wir
Religion im universalen Sinn.

In der Religion im engeren und traditionellen Sinn wird das Heilige
direkt in der Begegnung in einer heiligen Zeit, mit einem heiligen Ort,
einer Person, einem Buch, Bild oder Sakrament erfahren. Das heisst

aber, dass das Absolute mittels direkter konkreter Symbole innerhalb
einer heiligen Gemeinschaft mit ihrem Kult, ihren Gesetzen und ihren
Regeln vermittelt wird, zugleich aber diese transzendiert und über sie

richtet. Das Absolute ist jenseits aller Unterschiede von Religion und
Nichtreligion. Das heisst aber auch, «dass der Säkularismus, der
gewöhnlich von der Kirche verdammt wird, eine positive religiöse
Funktion erhält».30 Er bewahrt die konkrete Religion, also die Religion
im engeren Sinn, davor, sich selbst absolut zu setzen und damit vor der

Dämonisierung. Wo sich aber der Säkularismus mit seinem
Weltverständnis, seinen Rechtsprinzipien und seiner Moral absolut setzt und
zum Dogma seiner selbst macht, wird er zur Quasi-Religion und steht

28 R. Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein

Verhältnis zum Rationalen, München 1917; zahlreiche Auflagen, zuletzt München
1971.

29 A.a.O., 23.
30 A.a.O., 64.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 329

ebenfalls unter dem Gericht des Absoluten-Selbst. Das gilt auch von
der «quasi-religiösen» Struktur des liberalen westlichen Gesellschaftssystems.

Sein Gleichgewicht zwischen dem ihn begründenden absoluten

Element und dem grundsätzlich liberalen Moment ist permanent in
Gefahr, praktisch und theoretisch der totalen Ideologisierung oder dem
radikalen Relativismus zu verfallen.

Auf der anderen Seite gibt es aber auch keine absolute Religion im
engeren Sinn. Gott steht immer auch gegen die Religion; er ist immer
auch der fremde, andere Gott. Darum kämpfen die Propheten nach
Tillichs Auffassung für die Absolutheit des Absoluten ; und Jesu Widerstand

gegen den Versuch der Jünger, ihn als Abgott zu gebrauchen, gibt
dem Christentum «im Prinzip das Kriterium gegen sich selbst an die

Hand, und dadurch, dass es in sich selbst das Kriterium besitzt, kann es

zum Kriterium für alle anderen Religionen werden». Darum darf das

Christentum sich nicht über andere Religionen erheben und diese als

falsch bezeichnen, sondern «es muss in der Begegnung mit ihnen diese

zu dem Punkt führen, an dem sie selbst über sich urteilen können».31

Keine Religion ist in sich selbst absolut, und keine Religion ist frei von
der Verzerrung des Absoluten. Die Religion ist ein Mittel der Bezeugung

des Absoluten, und der Dialog der Religionen untereinander muss
ein Versuch der gegenseitigen Begegnung sein und ein Weg der Vertiefung

der Religion bis zu dem Punkt, «an dem die Begegnung mit dem
Heiligen-Selbst uns von der Bindung an eine besondere Manifestation
des Heiligen befreit».32 Aber auch in der Begegnung mit der säkularen
Welt müssen die Religionen den Kampfum das Absolute respektieren,
der sich in dieser Welt als Reaktion auf einen Zustand, dem die
Sinnstruktur fehlt, abspielt. Sie dürfen sich nicht zu Herrschern über die
Welt machen wollen. Auch hier geht es um den Dialog und das gemeinsame

Fragen und Hören auf das Absolute.33

Dietrich Bonhoeffer konnte das noch nicht so klar sehen, als er 1944

aus der Haft an seinen Freund Eberhard Bethge schrieb:

« Tillich unternahm es, die Entwicklung der Welt selbst - gegen ihren Willen - religiös
zu denken, ihr durch die Religion ihre Gestalt zu geben. Das war sehr tapfer, aber die Welt

31 A.a.O., 69.
32 A.a.O., 69.
33 A.a.O., 70.



330 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

warf ihn vom Sattel und liefallein weiter. Auch er wollte die Welt besser verstehen, als sie

sich selber verstand; sie aber fühlte sich völlig missverstanden und wies ein solches

Ansinnen ab. (Zwar muss die Welt besser verstanden werden, als sie sich selbst versteht
aber eben nicht <religiös>, wie die religiösen Sozialisten wollen!)»34

Immerhin waren die früheren Äusserungen Tillichs, in denen er
seinen dialektischen Religionsbegriff vorstellte, bekannt. Aber Bon-
hoeffer meinte, es gehe Tillich wie den liberalen Theologen darum,
«einen Raum für Religion in der Welt oder gegen die Welt auszusparen».35

Das aber wollte Tillich gerade nicht! In einem Vortrag über
Protestantische Gestaltung erkärte er im Jahre 1929:

«Protestantische Gestaltung ist eine Gestaltung, in der die ausdrücklich religiösen
Formen bezogen sind auf eine sie in Frage stellende Profanität... Die Profanität ist nicht
irreligiös oder atheistisch (Atheismus ist eine Unmöglichkeit und Illusion), sondern sie

drückt ihre latente Religion nicht in religiösen Formen aus. Und das ist gerade das, was
der Protestantismus braucht als Korrektiv gegen die Versuchung jeder religiösen Sphäre
und jedes kirchlichen Systems, sich mit dem Unbedingten zu identifizieren, auf das es

hinweist.»36

Bonhoeffer hat Tillichs dialektischen Religionsbegriff von seinen

eigenen Voraussetzungen her offenbar nicht richtig verstanden;
E. Bethge bemerkt im Vorwort zu J.A.T. Robinsons Buch «Gott ist
anders», dass Bonhoeffer an Tillichs Sehnsucht nach der «Wiedergewinnung

der verlorenen Einheit des Universums» gar nicht interessiert

gewesen sei.37 Es ist daher nicht möglich, F. Mildenbergers diesbezüglicher

Interpretation Bonhoeffers und Tillichs voll zuzustimmen.38 Im
Gegenteil meint auch C. Rhein, dass Tillichs Intention «der von
Bonhoeffer geforderten <nichtreligiösen Interpretation> der biblischen Be-

34 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1952, 219.
35 A.a.O.
36 GW VII, 62 ; hierzu: G. Flammer, Profanisierung. Eine Untersuchung zur Frage der

Säkularisierung in der Theologie Paul Tillichs. Innsbruck 1973.
37 E. Bethge meint, vielleicht sei Bonhoeffer in dieser Hinsicht der modernere,

«insofern als er die Welt ungelöst aufdifferenziert, ihre Fragen unharmonisiert und
unbeantwortet stehen lässt und nur immer den Glauben erfragt und findet, der die Not der
unbeantworteten Fragen, einschliesslich der Gottesfrage, mit den Menschen teilt, sich
davon überwältigen lässt und nur auf diese Weise den unanschaulichen, universalen
einen Gott haben kann und will». Aber Bethge fugt hinzu, er sei «in dieser Sache Partei
und generalisiere»: Vorwort zu J.A.T. Robinson, Gott ist tot, München 1963, 16.

38 F. Mildenberger, Theologie für die Zeit. Wider die religiöse Interpretation der
Wirklichkeit in der modernen Theologie, Stuttgart 1969, 77.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 331

griffe nahe verwandt» sei, und G. Müller bezeichnet Bonhoeffers
Tillich-Interpretation als «ein arges Missverständnis»; er renne Tillich
gegenüber offene Türen ein und sehe nicht, «wie stark er gerade an
dieser Stelle mit Tillich verwandt» sei.39 Ebenso ist R. Grunow der
Auffassung, dass Tillich von Religion ganz im Sinne Bonhoeffers sprechen

kann. Im Vorwort zum IV. Band der Reihe Mündige Welt referiert

er eine Predigt Tillichs über Gal 5,16 («Denn in Christo Jesu gilt
weder Beschnittensein noch Unbeschnittensein etwas, sondern eine

neue Schöpfung») und bemerkt dazu: «Tillich ist nicht Bonhoeffer.
Aber was Bonhoeffer gemeint hat, das wird hier in einer anderen Sprache

gesagt.»40 B.E. Benktson kommentiert diese These Grunows, dass

Tillich Bonhoeffers Programm ausführe, kritisch aber zustimmend.41

Tillich kommt immer wieder aufseine Definition zurück, dass Religion

das sei, was den Menschen unbedingt angehe, und er entfaltet sie in
vielen Zusammenhängen seines Werkes. Religion ist die Wirklichkeit
dessen, was für den Menschen unbedingte Bedeutung hat. Dazu gehören

nicht nur die Religionen im engeren Sinn, die animistischen
Charakter haben oder deren Inhalt in der Verehrung der Götter in Mythos
und Kultus besteht; ferner gehören auch die nachmythischen Religionen

wie zum Beispiel der Zen-Buddhismus zu diesen Religionen im
engeren Sinn. Tillich schliesst jedoch auch diejenigen Weltanschauungen

und säkularen Bewegungen ein, die er gelegentlich auch
«QuasiReligionen» nennt, und «die gewisse Züge mit den eigentlichen
Religionen gemeinsam haben, während sie in anderen Zügen entschieden

von ihnen abweichen»42; in ihnen gibt es aber den «Zustand des
Ergiffenseins von einem letzten Anliegen», «das alle anderen Anliegen zu
bloss vorläufigen macht und das in sich selbst die Antwort aufdie Frage
nach dem Sinn unseres Lebens enthält»43. Faschismus und Kommunismus

sind die extremsten Vertreter dieser Quasi-Religionen; im
Faschismus enthält das nationale, im Kommunismus das soziale
Anliegen unbedingte Bedeutung.

39 C.Rhein, Paul Tillich, RGG VI 31962, 901; G.Müller, Religion zwischen
Metaphysik und Prophétie, NZSTh20 (1978), 213.

40 Die Mündige Welt, Bd. IV, hg. von R.Grunow, München 1963, 15 f.
41 B.E. Benktson, Christus und die Religion. Der Religionsbegriff bei Barth,

Bonhoeffer und Tillich, Stuttgart 1967, 96.
42 Das Christentum und die Begegnung der Weltreligionen (1962), GWV, 52 f.
43 A.a.O., 52f.



332 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Diese Definition der Religion bei Tillich ist weithin bekannt geworden;

aber oft wird sie verkürzt zitiert oder falsch verstanden. Wir müssen

uns um ein tieferes Verständnis noch weiter bemühen: In seiner
autobiographischen Einleitung zu seinem 1930 in Berlin erschienenen
Buch «Religiöse Verwirklichung» hat Tillich geschrieben, dass die
Grenze «der eigentlich fruchtbare Ort der Erkenntnis» sei, und wenige
Jahre später bekannte er, dass der Begriff der Grenze geeignet sei,

Symbol für seine ganze persönliche und geistige Entwicklung zu sein.44

Anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buchhandels

erklärte er 1962:

«Das Dasein auf der Grenze, die Grenzsituation ist voller Spannung und Bewegung.
Sie ist in Wirklichkeit kein Stehen, sondern ein Überschreiten und zurückkehren, ein
Wiederzurückkehren und Wiederüberschreiten, in Hin und Her, dessen Ziel es ist, ein
Drittes jenseits der begrenzten Gebiete zu schaffen, etwas, auf dem man für eine Zeit
stehen kann, ohne in einem fest Begrenzten eingeschlossen zu sein.»45

Der Begriff der Grenze ist auch für Tillichs Verständnis der Religion hilfreich. Für
jedes religiöse Bewusstsein ist nämlich grundlegend «ein Bewusstsein der Unbedingtheit,
der Unabschiebbarkeit dessen, was in der religiösen Wirklichkeit gegeben ist, ein
Bewusstsein des <Mich-konkret-und-unbedingt-Angehens>, der Entscheidung über
Leben und Tod in einem Sinn, der noch über das physische Sein oder Nichtsein
hinausgeht».46 Wo dieses Unbedingte in unser Leben eintritt, da bricht es in alle unsere
bedingten Beziehungen ein und hat die Tendenz, alles vor diesem letzten zu entwerten.
Das Unbedingte sagt Nein zu allem Bedingten, zu allem einzelnen, zu aller Totalität des

einzelnen, vor ihm zerbrechen «jeder Wert und das System der Werte» wie auch
«Persönlichkeit und Gemeinschaft in ihrem Eigen-Sein und Eigen-Wert».47 Religion ist

Bejahung dieses unbedingten Nein. «Aber dieses Nein ist nur die Kehrseite des Ja: der
unbedingten Gewissheit, der unbedingten Hingabe, der unbedingten Verantwortung
gegenüber dem Unbedingten als Realität in allem Seienden, als Notwendigkeit in allen

Werten, als Sinn in allem Personleben. Wo die Beziehung zu Welt und Leben in dieser
letzten Tiefe wurzelt, da ist Religion.»48 Diese Religion ist keine partielle Randerscheinung

neben oder über den Dingen, sondern eine notwendige und «alles tragende Funk-

44 GWXII, 13.
45 Grenzen, GW XIII, 420.
46 Nichtkirchliche Religionen (1929), GWV, 15.
47 Über die Idee einer Theologie der Kultur, in: Religionsphilosophie der Kultur.

Philosophische Vorträge der Kantgesellschaft Nr.24. Berlin 21921, 35, zitiert nach

K.Leese, Recht und Grenze der natürlichen Religion, Zürich 1954, 130f.; ähnlich:
GW IX, 18.

48 A.a.O., vgl. GW IX, 18f.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 333

tion des Geistes»49: eine Realität, die nicht nur die Totalität des Seins ist; als solche
müsste sie ja auch unter das Nein fallen. Vielmehr drängt sich durch alle Dinge hindurch
das Ja und das Nein jener Realität auf, die «um eine mystische Formel zu gebrauchen, das

Uberseiende» ist, «was zugleich das Nichts und das Etwas schlechthin ist».50

An der Grenze des Bedingten wird also das Unbedingte erkannt und
erfahren als das richtende Nein über alles sich selbst absolut und autark
Setzende und zugleich als das erfüllende Ja der Realität, in der alles

Leben, alle Dinge, alle Werte wurzeln und ihren Sinn haben. Die
Grenzsituation wird von Tillich nicht in apologetischer Weise ausgenutzt,

um doch noch einen Gott als gnädigen Richter anzudemonstrie-
ren. Eine derartige deistische Theologie trüge ein Moment an das

Bewusstsein heran, aufdas der mündige Mensch auch verzichten kann.
Dies ist das Problem, auf das Bonhoeffer hinwies.51 Auch für Tillich ist
Religion nicht die Bedingung der Rechtfertigung und des Heils; auch
für Tillich ist die Freiheit von der Beschneidung auch Freiheit von der
«Religion». Aber er findet die «Beschneidung» auch bei den Religionslosen

und ihrer Autonomie ; auch sie sind im weiteren Sinn religiös. Das
neue Sein nach Paulus ist weder Beschneidung noch Unbeschnitten-
sein.52 Tillich analysiert das allgemein menschliche Phänomen der
Grenzerfahrung aufdas für diese Erfahrung selbst Konstitutive und den
Menschen unmittelbar Zugängliche, und das ist die ihn in seiner Identität

erschütternde und erneuernde Sinnwirklichkeit.

«Sinn» ist bei Tillich nicht rationalistisch als Ideologie misszuverstehen. Tillichs
Sinnbegriffberuht aufseiner metalogischen und metaphysischen Erkenntnistheorie: Der
Mensch muss nach einem absoluten, Erfahrung und Geschichte umfassenden, unbedingten

Sinnzusammenhang fragen. Die Erkenntnis dieser Notwendigkeit rechtfertigt das

Fragen, wie sich umgekehrt im Fragen die paradoxe Gegenwart Gottes in aller
Wirklichkeit zeigt. Die Frage nach dem umfassenden Sinngrund entspringt dem menschlichen

Orientierungsbedürfnis; in ihr zeigt sich aber auch die alle menschliche Sicherheit
durchbrechende sinnschaffende Wirklichkeit Gottes. Da die religiöse Funktion des Geistes

nicht eine Funktion neben anderen, sondern die alle anderen begründende ist, ist die

religiöse Funktion die fundierende Sinnfunktion, und «die Frage nach der Wahrheit der
Religion ist beantwortet durch die metalogische Erfassung des Wesens der Religion als

49 A.a.O.
50 A.a.O. und GWIX, 18.
51 Vgl. GWI, 52 und D.Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1952,

181.
52 Predigt über Gal 5,19, in: Das Neue Sein. RH, Stuttgart 41977, 13ff.; auch in

P. Tillich, Die neue Wirklichkeit, München 1962, 85 ff.



334 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Richtung auf den unbedingten Sinn»53. Diese Sinnfunkionen weisen nicht auf Gegenstände

jenseits eines Gegensatzes von Funktion und Gegenstand hin. «Sinn-Analysen
sind Seins-Analysen, weil der Sinn das Sein zur geistigen Erfüllung bringt.54 Der Sinn als

Gegenstand der Religion ist nicht nur real, sondern er ist die Voraussetzung aller
Realitätssetzung, und die Frage nach dem Unbedingten setzt die unbedingte Sinnhaftigkeit der

Erkenntnissphäre, das unbedingt Seiende, voraus. «Die Gewissheit des Unbedingten ist
die fundierende Gewissheit, von der aller Zweifel ausgehen kann, die aber selbst nie

Gegenstand des Zweifels sein kann.»55

Tillichs Verständnis der Religion ist wesentlich mit seinem
Verständnis der Sinnelemente verbunden, die aus der dem menschlichen
Bewusstsein gegenwärtigen Sinnwirklichkeit als Sinnformen, nämlich
dem Einzelsinn und dem Sinnzusammenhang, und dem Sinngehalt,
nämlich der diesen Sinnformen innewohnenden oder zu ihnen
gehörenden Sinnhaftigkeit bestehen.56 Die entscheidende Frage nach dem
«letzten Sinn» ist auch nicht wertphilosophisch und idealistisch zu
verstehen, denn die Sinnfunktion weist nicht formal über sich aufeinen
Inhalt hin, sondern sie ist selbst Realität. Man versteht den Begriff des

Sinns am besten vor dem Hintergrund einer Definition der Sinnlosigkeit,

die Tillich in seinem Buch «Der Mut zum Sein» gibt: Sinnlosigkeit
ist «die absolute... Bedrohung der geistigen Selbstbejahung durch das

Nichtsein»57. Sinn ist also Seinserfahrung, wie sie durch Feuerbachs

Rückführung der Erkenntnis auf Sinneswahrnehmung, durch Goethes
Faust als einer Gestalt, die in der tätigen Beschäftigung den Febenssinn
sucht, und durch Nietzsches Nihilismusproblem für das 19. und
20. Jahrhundert aktualisiert worden ist. In der Tillich-Rezeption durch
die neuere Religionspädagogik wird das Sinnproblem mittels
sozialwissenschaftlicher Kategorien als personales und soziales Problem und
das heisst als Identitätsproblem verstanden.58

53 Religionsphilosophie (1924), GW I, 327.
54 A.a.O., 328.
55 A.a.O., 327f.
56 J. Track, Der theologische Ansatz Paul Tillichs, Göttingen 1975, 375, und G. Sauter,

«Sinn» und «Wahrheit», in: T.Rendtorff (Hg.), Religion als Problem der Aufklärung,

Göttingen 1980, 69 ff.
57 Der Mut zum Sein (1952), GW XI, 43.
58 Zur Bedeutung Tillichs für die Religionspädagogik vgl. E. Bochinger, Distanz und

Nähe. Beiträge zur Didaktik des Religionsunterrichts, Stuttgart 1968 ; H. Frik,
Religionsunterricht im Dialog mit Theologie und Psychologie, Stuttgart 1968 ; B. Maurer, Einführung

in die Theologie, Göttingen 1968, 94ff. ; H.-J. Petsch, Paul Tillichs Beitrag zu



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 335

Dem Zweifler wenden sich Sinn in Sinnlosigkeit. Übrigens hat aber
gerade der Zweifler in der Religion sein Existenzrecht; denn «der
Schmerz der Verzweiflung besteht darin, dass ein Sein seiner selbst
bewusst wird als unfähig, sich gegen die Macht des Nichtseins zu
bejahen». Die Verzweiflung ist nur mit dem Mut zu überwinden, angesichts
der unbedingten Wirklichkeit im existentiellen Selbstentschluss der
Person sich selbst und zugleich Teil eines Ganzen zu sein. Dieser Mut
zum Sein gründet «in dem Gott, der erscheint, wenn Gott in der Angst
des Zweifels untergegangen ist».59 Die Quelle dieses Mutes ist der Gott
über dem blossen Subjekt-Gott des Theismus, der Gott, der weder
Subjekt noch Objekt ist, wenn er dem Menschen begegnet. Diesen

Vorgang als Mystik zu bezeichnen, lehnt Tillich an anderer Stelle
ausdrücklich ab. Mystik ist das Ende, nicht der Anfang des Glaubens. Die
Erschütterung am Sinnabgrund ist das Ende der Verzweiflung und der

Anfang jedes neuen Inhalts jenseits von Licht und Finsternis, Gut und
Böse. Der Mensch ist ganz auf die Rechtfertigung gestellt; «dies ist die
Geburtsstunde der Religion in jedem Menschen, der zur Tiefe der
Verzweiflung aus Zweifel und Sinnentleerung gedrungen ist, der die
dämonische Frage: Sollte Gott sein, sollte Wahrheit sein, sollte Sinn
sein? vernommen hat». Die Grenzerfahrung ist die Stunde der
Wiedergeburt, «des Rückgangs in die Tiefe und der Anfang alles menschheitlich

religiösen Schaffens und Sehens auf der Höhe der radikalen
Kritik und des Verlustes der Sinntiefe. Es ist nicht die Flucht vor dem
Namen und vor dem Bewusstsein, wie in der Mystik, sondern es ist die

neue Geburt der Namen aus dem schöpferischen Grunde.» Tillich
spricht deshalb in diesem Zusammenhang nicht von Mystik, sondern

von der Grundoffenbarung, die dem Menschen widerfährt. Wo das

Göttliche durchbricht als «der Sinnabgrund und -grund, das Ende und
der Anfang jedes möglichen Inhaltes», da hat der Mensch «kein Werk
des Erkennens, keinen Gedankeninhalt vorzuweisen». Die Mystik will
aus Furcht vor der Welt der Wahrheiten und Sinnformen in Schweigen
versinken und als Askese der Furcht vor dem Werk sich des Tuns
entraten ; aber gerade dadurch wird sie doch wieder zu dem schwersten

Theorie und Praxis evangelischer Erwachsenenbildung, Bad Heilbrunn 1981, sowie die
Aufsätze von W.Hartmann, Erziehung - Religion - Politik. Paul Tillichs Ansätze zu
einer Theologie der Erziehung, WPKG 59 (1970), 7-15, und W. Jentsch, Der Einfluss
Tillichs auf die Religionspädagogik der Gegenwart, EvErz22 (1970), 345-364.

59 Der Mut zum Sein (1952), GWXI, 48; 137; 139.



336 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

der Werke, und auch als Weg des Schweigens ist sie ein Werk des

Gesetzes. «Erst wenn der Zweifel auch hier zerstört hat, ist mit dem
Durchbruch des Sinngrundes auch die Mystik, die am deutlichen von
ihm zeugt, überwunden.»60

In engem Zusammenhang mit seinem Religionsverständnis steht auch Tillichs
Symbolbegriff, dem wir uns im folgenden kurz zuwenden müssen61 ; denn für Tillich ist das

Wort Gott ein Symbol der Religion oder ein Symbol für das unendliche Du der
Wirklichkeit, dem der betende Mensch begegnet.62 Ein Symbol ist nach Tillich etwas

Uneigentliches ; der Erkenntnisakt, der sich aufdas Symbol richtet, erkennt im Symbol einen

durch das Symbol vermittelten Sachverhalt oder Gegenstand. Aber während das

naturwissenschaftliche Zeichen eine rational eindeutig bestimmbare Information signalisiert,
aber keinen Anteil hat an der Wirklichkeit dessen, was es bezeichnet, steht das Symbol im
religionswissenschaftlichen Sinn für nicht gegenständliche, inmitten der empirischen
Wirklichkeit transzendierte Bereiche, die affektiv besetzt sind und durch geistige Akte
nicht unmittelbar anschaulich gemacht oder gar erklärt werden können. Das Symbol
«eröffnet tiefere Schichten der Wirklichkeit und der Seele».63 Das Symbol hat eine

gewisse Selbstmächtigkeit, die einerseits sogar magisch-zwangshaft wirken, andererseits

aber auch zerfallen kann, wenn das Symbol nicht mehr erkannt und anerkannt wird.64

Religiöse Symbole sind notwendig, weil es bedingte Wirklichkeit gibt, die nicht im
Unbedingten, in Gott steht. Man kann in der Gegenwart nur mittelbar vom unmittelbar
nicht Verfügbaren reden; die Kommunikation bedarf des Mediums der Symbole. Dazu

gehört auch die Sprache. «Nur sofern das eschaton im Gegenwärtigen als lebendige
Macht wirkt, könnte diese Macht zu Worten führen, in denen die Wirklichkeit nicht
überschritten ist, sondern in der Wirklichkeit durch die Wirklichkeit hindurchgesprochen

wird. Wo diese Möglichkeit Wirklichkeit wird, da ist das religiöse Symbol nicht
aufgelöst, sondern aufgehoben.»65

Wie die Religion zweideutig ist, so hat auch das Symbol ambivalenten Charakter. Soll
es seine sinnstiftende Funktion bewahren und weder zerfallen noch dämonisiert werden,
bedarfes der Symbolkritik. Die Symbole müssen auf die von ihnen symbolisierte Wahrheit,

auf deren Bezug zur Lebenssituation der Gegenwart und auf ihre Funktion hin
befragt und immer wieder neu interpretiert werden.66 Das unwiederholbare Symbol der
Wirklichkeit sieht Tillich im Kreuz. Es weist auf die Dynamik der Wirklichkeit hin, in
der sich die horizontale Dimension der Zeit und die vertikale der Ewigkeit, in der der

60 Rechtfertigung und Zweifel (1924), GW VIII, 92.
61 K.D. Nörenberg, Analogia Imaginis. Der Symbolbegriff in der Theologie Paul

Tillichs, Gütersloh 1966; P.Schwarz, Analogia imaginis, Göttingen 1981.
62 Das Wesen der religiösen Sprache (1959), GWV, 218 f.
63 A.a.O., 214; 216.
64 Das religiöse Symbol (1930), GWV, 196ff.
65 A.a.O., 212.
66 Daraufhat B. Ricœur in seiner Auseinandersetzung mit Freud hingewiesen:

Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt/a. M. 1969.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 337

Mensch lebt, kreuzen 67
; aber als das Kreuz Jesu von Nazareth ist es auch das Symbol des

Todes und der Auferstehung. «Wenn das Christentum den Anspruch erhebt, in seinem

Symbolismus eine Wahrheit zu besitzen, die jeder anderen Wahrheit überlegen ist, so

findet es sie im Symbol des Kreuzes, im Kreuz Jesu Christi. Er, der in sich die Fülle
göttlicher Gegenwart verkörpert, opfert sich selbst, um nicht ein Götze, ein Gott neben

Gott, ein Halbgott zu werden, zu dem seine Jünger ihn gern gemacht hätten. Und deshalb
ist der entscheidende Text im Markusevangelium und vielleicht im ganzen Neuen
Testament die Geschichte, in der Jesus den ihm von Petrus angebotenen Namen <Chri-
stus> nur unter der Bedingung annimmt, dass er nach Jerusalem gehen und dort leiden
und sterben müsse. Und das bedeutet, dass er die Vergötzung seiner selbst verneint. Dies
ist das Kriterium für alle Symbole, und es ist das Kriterium, dem sich jede christliche
Kirche unterwerfen sollte.»68

Angesichts der angstvollen Verzweiflung, von der oben die Rede

war, aber auch der Angst vor der verzweifelten Sinnkrise, der sich
manche Mystiker durch eine schweigende Versenkung in das Alleine
entziehen wollen - Söderblom würde von der Unendlichkeitsmystik
im Gegensatz zur Persönlichkeitsmystik reden69 - wird verständlich,
dass die Religion auch einen dämonischen Charakter hat. Tillich
spricht von einer Doppelwirkung der Religion, die einen «doppelten
Religionsbegriff» fordert. Die Religion, «die am ursprünglichsten und
wirksamsten von dem Kampf um den Menschen zeugt, war immer die

ursprünglichste und kann oft die wirksamste Macht des Anti-Humanen
sein»70. In einem Vortrag über «Humanität und Religion» führt Tillich
den doppelten Religionsbegriff näher aus: «Religion ist das Ergriffensein

von etwas, das uns unbedingt angeht, weil es unserem Sein den
letzten Sinn gibt.» Aber «die andere Seite des Religionsbegriffes weist
aufden konkreten Charakter des Fragens und den konkreten Charakter
jeder Antwort hin, und damit auf die Religionen der Völker in ihrem
Werden und Wandel, in ihren Symbolen und Kulturen, auf die göttlichen

Kräfte, durch die sie gezeugt sind, und auf die dämonischen

Verzerrungen, an denen sie sterben.»71 Der Mensch sucht sich in der Religion

zu sichern und weigert sich, das zu verneinen, was er bejaht; er
leugnet die Zweideutigkeit der Religion und dämonisiert sie, indem er
sie absolutiert.

67 Vgl.: Die Frage nach der Zukunft der Religion (1945), GW V, 32 ff.
68 Das Wesen der religiösen Sprache (1959), GWV, 222; vgl. auch Das Christentum

und die Begegnung der Weltreligionen (1962), GWV, 51 ff.
69 N. Söderblom, Uppenbarelsereligion, Stockholm 21930.
70 Humanität und Religion (1958), GW XI, 112.
71 A.a.O., 112 f.



338 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Hier ist der prophetische Protest notwendig. Tillich versteht Protest
im Lichte der Bibel als gestaltende Kraft und nicht als ohnmächtige
kritizistische Kritik: Das ist das «protestantische Prinzip»; es ist ein
Richter über jede sich selbst autonom setzende Religion oder Kultur,
auch über die protestantische. Auch die Kirche in ihrer Tendenz zur
Erstarrung in ihren Traditionen und Strukturen muss diesem Prinzip
unterworfen sein. Aber das protestantische Prinzip bezieht sich auf die
Macht, die sich als Grund und Gericht unserer Existenz offenbart und
uns im Zustand des Glaubens ergreift. Es ist eigentlich die zur Busse

und Erneuerung rufende Christusbotschaft, von der die kerygmatische
Theologie spricht. Das protestantische Prinzip ist «der Wächter gegen
die Versuche des Endlichen und Bedingten, sowohl im Denken als auch
im Handeln, sich zur Würde des Unbedingten zu erheben. Es ist das

prophetische Gericht über religiösen Stolz, kirchliche Arroganz und
diesseitige Selbstgenügsamkeit mit ihren zerstörerischen Konsequenzen.»72

Die gestaltende Kraft ist die Gnade, die nach evangelischem
Verständnis in der Geschichte wirkt, nicht jenseits ihrer, im Profanum,
nicht jenseits in einem abgetrennten oder innerlichen Bezirk des

Heiligen, im «Kairos» freilich und nicht in der manipulierten Zeit. Sie ist
Offenbarung, die über uns kommt und nicht aus uns, wo sich das

Unbedingte im Bedingten zeigt; aber es liegt nicht an uns, über sie zu
verfügen.73

Dieses protestantische Prinzip ist nach Tillich universaler als das

römische ; es ist enger in seiner Zentrierung in Christus, aber es ist auch
weiter, weil es nicht durch Hierarchie und ein als göttlich gesetztes
Recht gebunden ist.

«Es beansprucht nicht den zweifelhaften Ruhm, eine complexio oppositorum zu
sein, zusammengehalten durch eine äusserliche organisatorische Einheit, die sich selbst

göttlich setzt. Der Protestantismus hat ein Prinzip, und dieses Prinzip ist lebendige innere

Dynamik von Wahrheitsglaube und Heilsglaube, von Grundoffenbarung und
Gnadenoffenbarung.»74

Das protestantische Prinzip sprengt die Enge traditioneller evangelischer

Kirchlichkeit, ist aber auch mehr als nur eine Alternative zur

72 Protestantisches Prinzip und proletarische Situation (1931) GWVII, 86.
73 A.a.O., 29ff.
74 Rechtfertigung und Zweifel (1924), GW VIII, 100.



B.Maurer, PauI Tillichs Religionskritik 339

römischen Katholizität. Das Christentum bedarf zwar der stabilisierenden

Tradition und der prophetischen Kritik. Das protestantische
Prinzip bringt in der Universalität des christlichen Glaubens die
Radikalität der christlichen Botschaft zum Ausdruck. «Um evangelische
Katholizität ringen heisst um eine christliche Verwirklichung ringen,
die katholisch ist, ohne sich der römischen Katholizität zu unterwerfen,
die protestantisch ist, ohne an die Enge des evangelischen Kirchentums
gebunden zu sein.»75

Die christliche Haltung, die aus diesem protestantischen Prinzip
kommt, sucht «im Jetzt, im historisch gefüllten und gespannten Hier
die Macht des Seins».76 Sie fragt nach der Historie, resigniert nicht und
verflüchtigt sich nicht in schwärmerischen Vorstellungen; sie
anerkennt als Macht des Seins, «was nicht auch Macht unseres eigenen
Seins, was nicht in Hier und Jetzt unser Schicksal ist»77 und bejaht die
Verantwortlichkeit des glaubenden Menschen: «Der gläubige Realismus

ist die religiöse Tiefe des historischen Realismus.»78 Wahrheit und
Universalität der Religion liegen also darin begründet, dass subjektives
Erleben und die vorgegebene «objektive» Realität auf den gemeinsamen

Grund transzendiert werden. Es ist der Mut, die Angst vor Schuld,
Tod und Sinnlosigkeit anzunehmen und dazusein angesichts der Nichtseins.

Es ist der Mut zum Sein, der in dem Gott gründet, der erscheint,
wenn der projizierte, gedachte Gott des Theismus in der Angst des

Zweifels untergegangen ist.79

Tillich gehört zu den wenigen führenden evangelischen Theologen,
die sich weder den an der aristotelischen Wesensfrage orientierten
Hegelianismus zu eigen gemacht haben, in dessen problematischem
substantiellem Wirklichkeitsverständnis das Individuum untergeht,
noch hat er sich dem Neukantianismus angeschlossen, der Kants
Unterscheidung zwischen sinnlich und intelligibel in der problemati-

75 Neue Formen christlicher Verwirklichung. Eine Betrachtung über Sinn und Grenzen

evangelischer Katholizität (1930), GW XIII, 95.
76 Gläubiger Realismus I (1927), GW IV, 82.
77 A.a.O., 83.
78 Gläubiger Realismus II (1928), GW IV, 100.
79 Vgl.: Der Mut zum Sein (1952), GWXI, 139.



340 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

sehen Trennung von Natur und Geschichte fortgesetzt und die Natur
mit ihrer Kausalität den Naturwissenschaften überlassen, die Philosophie

aber auf Wissenschaftstheorie beschränkt hat. Religion war für
diese Theologen ein apriorischer Wert, dessen sich das Subjekt in seiner
Innerlichkeit selbst vergewissern musste ; Geschichte wurde von Historie

unterschieden und infolge des Verzichts auf die Ontologie auf
Geschichtlichkeit reduziert, in der sich der Mensch existentiell je zu
ergreifen hat. Die nach der Abkehr von ihren Lehrern noch immer
durch die Traditionen geprägten Wort- und Existentialtheologen konnten

sich weder zur geschichtlichen Situation noch zu ethischen Problemen

in der modernen Industriegesellschaft, schon gar nicht zum Theo-
dizeeproblem äussern.80 Tillich hatte mit seinem ontologischen
Religionsbegriffeine ganz andere Sicht für die Probleme, und da er Religion
dialektisch verstand, konnte das auch eine kritische Sicht sein.

Gewiss denkt Tillich ontologisch, aber er ist auch Theologe: Alle
Aussagen über den Menschen müssen aus dem Dasein erhoben werden,
und weil das irdische Sein weder vollkommen noch eindeutig ist und
der Mensch immer auch in Sünde, Entfremdung und Selbstzerstörung
lebt, versteht Tillich das Sein als Frage auf Sinnerfahrung und Vollendung

hin; dieser Frage entspricht die Antwort der Offenbarung des

neuen Seins in Jesus Christus, die Tillich zur Lebenssituation des

Menschen in Beziehung stellt. Diese Beziehung nennt er Korrelation;
seine umfangreiche dreibändige Systematische Theologie ist «ein
Versuch, mit Hilfe der <Methode der Korrelation) Botschaft und Situation
zu vereinigen». Sein System «sucht die Fragen, die in der Situation
enthalten sind, mit den Antworten, die in der Botschaft enthalten sind,
in Korrelation zu bringen». Die Antworten werden nicht aus den Fragen

abgeleitet, «noch gibt es Antworten, die nichts mit der Frage zu tun
haben». Tillich setzt «Fragen und Antworten, Situation und Botschaft,
menschliche Existenz und göttliche Selbstoffenbarung in Korrelation»81.

80 Vgl. O. Jensen, Theologie zwischen Illusion und Restriktion. Analyse der
existenzkritischen Theologie bei dem jungen Wilhelm Herrmann und bei Rudolf Bultmann,
München 1975. Zu Tillichs Kritik an Hegel und an Barth vgl. G. Wenz, Subjekt und Sein.

Die Entwicklung der Theologie Paul Tillichs. München 1979, 91-99.
81 STI, 15.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 341

Diese Methode der Korrelation ist nicht unbestritten, weil sie der
Philosophie den Platz anzuweisen scheint, auf dem sie zu fragen hat,
und möglicherweise verschleiert, dass auch die Theologie Fragen stellen

und auf die Situation hören muss. Nur versteht Tillich die Korrelation

anders; die Theologie ist nicht identisch mit der Substanz und die

Philosophie nicht nur Form.82 Die Vernunft vernimmt die Offenbarung
als die Botschaft des Evangeliums aufgrund des in ihr selbst latent
angelegten transzendenten Seins. Tillich ist also auch Kerygma-Theo-
loge; doch betreibt er keinen supranaturalistischen Offenbarungsposi-
tivismus, noch mystifiziert er das Wortgeschehen ; er ist der Auffassung,
dass der menschliche Geist in der Lage ist, die Botschaften zu vernehmen.

Auch wenn jüdische und heidnische Begriffe in der biblischen
Sprache andere Bedeutung erhalten haben, haben sie sich nicht völlig
verändert; sonst wäre die Botschaft der Apostel unverständlich gewesen.

«Wenn aber die menschliche Geschichte, insbesondere die
Religionsgeschichte, der Offenbarung ein sprachliches Ausdrucksmittel
liefert, dann vermittelt sie damit eine grundlegende Erfahrung, ohne die
die Offenbarung für den Menschen sinnlos wäre.»83 Offenbarung ist
nicht Nachricht von der ganz anderen Wirklichkeit Gottes, sondern
Offenbarung ist Erhellung der Vernunft aufgrund ihrer Partizipation
am Grund und Sinn des Seins. Tillich scheint diese Argumentation
unwiderlegbar: «Ohne die vorausgehende religiöse Erfahrung der
Menschheit könnte niemand die Offenbarung verstehen und empfangen.»84

Tillich macht damit eine klare Aussage zur Frage nach der
Anknüpfung in der Verkündigung, die zwischen Karl Barth und Emil
Brunner in den dreissiger Jahren stark umstritten war. Sein Verständnis
der Korrelation erweist sich als besonders hilfreich für die
Religionspädagogik.85

82 Vgl. auch P. Tillich, Korrelationen, Die Antworten der Religionen auf die Fragen
derZeit, GWEIV, Stuttgart 1975 ; J. P. Clayton, The Concept ofCorrelation, Berlin 1980

undders., Was heisst «Korrelation»bei Paul Tillich?, NZSTh20 (1978), 175 ff. ; M. Rapp,
Zum Hintergrund von Paul Tillichs Korrelations-Methode, NZSTh24 (1982), 206ff.

83 Natürliche Religion und Offenbarungsreligion (1935), GWVI1I, 52.
84 A.a.O., 53.
85 E. Brunner, Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth, Tübingen 21934;

K. Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner. München 1934; zur Religionspädagogik vgl.
A. 58, dazu W.H. Ritter, Religion in nachchristlicher Zeit, Frankfurt/a.M., Bern
1982.



342 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

In seiner Systematischen Theologie setzt Tillich Gott zum
Seinsbegriff in Korrelation. Gott ist nicht eine Macht neben oder über dem
Sein, sondern das Sein selbst. Allein schon die Grammatik lehrt, dass

von etwas reden von einem Gegenstand reden heisst ; ein Gegenstand ist
aber, und man muss von seinem Sein sprechen können. Nun heisst aber

von Gott reden, dass Gott Gegenstand der Rede ist. Wenn der Christ
glaubt, von und mit Gott reden zu können, dann muss die Theologie
auch von Gottes Sein reden können. Für Tillich ist das Wort Gott auch
Symbol des Glaubens, der ja mehr ist als nur Fürwahrhalten, Wille oder
Gefühl.86 Er ist das Ergriffensein vom Unbedingten und unbedingtes
Vertrauen, und insofern ist Gott auch Symbol des Unbedingten. Es ist
sinnlos, über seine Existenz zu streiten. Das Unbedingte ist Wirklichkeit.

Von Schelling hat Tillich bedenken gelernt, dass Gott das
allgemeine Wesen aller Dinge ist, aber dieses Wesen ist getragen und gegründet

durch Gottes individuelles Wesen. Gott ist Liebe, durch sie ist Gott
das Wesen; aber die Liebe könnte nicht sein, wenn in ihr nicht eine
mitteilende Kraft am Werk wäre, nämlich Gottes «Individualität».
Darum ist der Satz: «Gott ist Liebe» nicht umkehrbar: Die Liebe ist
nicht Gott. Das hat J. A. Robinson richtig erkannt.87 Aber Robinson irrt
und sitzt einer modernen Tendenz zur Verdrängung und Rationalisierung

der Gottesfrage auf, wenn er meint, Bonhoeffer und Tillich mit
J. Eluxleys These vergleichen zu können, dass es bald einem intelligenten

Menschen mit höherer Schulbildung ebenso unmöglich sein werde,
an einen Gott zu glauben, wie es jetzt unmöglich ist zu glauben, «dass

die Erde eine Scheibe ist, dass Fliegen aus dem Nichts entstehen, dass

Krankheit eine göttliche Strafe ist oder dass der Tod etwas mit Zauberei
zu tun hat».88 Die Überwindung der Aseität Gottes in seiner Liebe ist
seine Natur- und Menschwerdung. Ohne Aseität Gottes gibt es aber
auch kein pro me Gottes.89

Es ist nicht Tillich, sondern die Existentialtheologie, die Seinsmystik

betreibt, wenn sie meint, dass man von Gottes Offenbarung nur

86 Wesen und Wandel des Glaubens (1957), GWVIII, 142 f.
87 J. A. Robinson, Gott ist anders, München 1963, 59.
88 A.a.O., 46.
89 Vgl. Mystik und Schuldbewusstsein in Schellings philosophischer Entwicklung

(1912), GW I, 80f., und K. Hemmerle, Gott und das Denken nach Schellings Spätwerk,

Freiburg i. Br. 1968.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 343

existential und das heisst in Blick auf den Menschen reden könne, denn
auch die Existenz hat ontologischen Charakter. So entmythologisiert
H. Braun Gott selbst und macht ihn zu einem qualifizierten Modus der
Mitmenschlichkeit. Hier kann es keine Glaubensentscheidung für Gott
mehr geben, sondern nur noch die Entscheidung für den Menschen;
damit gibt es auch kein Hören aufGott und kein Gebet mehr. Das Neue
Testament ist als Buch verstanden, das zu einem bestimmten humanen
Existenzverständnis veranlasst. Mit Recht kritisiert H. Gollwitzer diese

Konsequenz der Entmythologisierung als Rückfall ins Sokratische.90

Tillich gibt den Gottesgedanken nicht preis oder löst ihn nicht in den

mystischen Gottesbegriffauf, was nach F. K. Schumanns Überzeugung
«jeder idealistischen Grundannahme innerlich einwohnt».91 Tillich
wendet sich nur gegen den irrationalen oder supranaturalen Gottesgedanken

und versucht dem modernen Menschen zu verdeutlichen, was
Gott denken heisst: dem Unbedingten nachsinnen, das alles bedingte
Denken der Existenz sprengt.

Tillich setzt zu dem Begriff der Existenz Christus in Korrelation;
aber Christus wird nicht als Mensch gewordener Gott verstanden,
sondern er ist die Manifestation des neuen Seins in einem personhaften
Leben, «das allen Konsequenzen der existentiellen Entfremdung
unterworfen ist, worin aber Entfremdung überwunden ist und die ungebrochene

Einheit mit Gott erhalten bleibt».92 Nun ist offenbar, was das

menschliche Leben eigentlich ist; menschliche Existenz ist im Neuen
Sein existentiell, frei von Entfremdung und Selbstzerstörung, aber auch
frei von Sünde und Selbstrechtfertigung. Diese Partizipation am Neuen
Sein, das Christus eröffnet hat, ist die Rechtfertigung des Menschen
durch die Kraft des Geistes Gottes. Dieses Neue Sein ist daher kein
Gegenstand der natürlichen Erkenntnis, es ist selbst Subjekt der
Glaubenserkenntnis.93

90 H.Gollwitzer, Die Existenz Gottes im Bekenntnis des Glaubens, München 1963,
73.

91 F.K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne, Tübingen 1929,

208, unter Hinweis auf Tillich.
92 ST II, 146.
93 Vgl. S. Witschier, Paul Tillich. Seine Pneuma-Theologie. Ein Beitrag zum Thema

Gott und Mensch, Nürnberg 1975.



344 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Dem menschlichen Leben, das von der Entfremdung gezeichnet und
nicht eindeutig ist, entspricht bei Tillich die Kraft des Geistes Gottes als

Korrelat. Menschen, die in diesem Neuen Sein leben, leben in latenter
Geistgemeinschaft; die Kirche repräsentiert diese Geistgemeinschaft in
manifester Form. Aber in unserem Zusammenhang ist wichtig, dass

Tillich auch in anderen Religionen latente Geistgemeinschaft
anerkennt, was für den Dialog der Christen mit Angehörigen anderer
Religionen grosse Konsequenzen haben muss!94 Die geschichtliche Dimension

ist die umfassende Dimension des menschlichen Lebens; aber
auch sie ist nicht eindeutig. Höhen und Tiefen, Mächte und Konflikte,
Hoffnungen und Zusammenbrüche lassen immer wieder die Frage
nach ihrem Sinn aufkommen. Die Antwort heisst Reich Gottes; doch
das Reich Gottes ist noch nicht vollendet. Keine geschichtliche Situation

kann ganz mit dem Reich Gottes identifiziert werden. Auch Reich
Gottes ist ein Symbol, über das nicht verfügt werden kann. Die letzte
Antwort kann nicht in der Geschichte selbst gefunden werden.95

Tillichs Religionsverständnis wird nicht allgemein anerkannt. Oft wird freilich eklek-
tizistisch verfahren; es wird einfach zitiert, dass Religion das sei, was den Menschen

unbedingt angehe, und der ganze Kontext bleibt unberücksichtigt. J. Schmitz bezeichnet
Tillichs Theologie als apologetisch, die fruchtbare Ansätze, aber auch Gefahren enthalte.96

K.Dienst hält Tillichs Religionsbegriff für dogmatisch und schreibt kategorisch:
«Eine im Blick auf ihren Gegenstand als auch auf ihre Funktion ins Anthropologische
ausgeweitete <Religion> hilft weder wissenschaftstheoretisch noch bildungspolitisch
weiter.»97 Er verweist auch aufK. E. Nipkow98, doch wendet sich dieser an der angegebenen
Stelle gerade gegen eine unkritische Tillichrezeption, die Tillichs prophetisch-protestantische

Religionskritik und seine Hinweise auf die Dämonisierung der Religion
übersieht!99 Der dänische Religionsphilosoph S.Holm spricht von Tillichs radikalem
Irrationalismus 100

; aber wäre es nicht besser, Tillichs Denken «transrational» statt irrational
zu nennen? Eine strenge Kritik aus der Sicht des kritischen Realismus der Schule

94 R. Lindner, Grundlegung einer Theologie der Gesellschaft. Dargestellt an der

Theologie Paul Tillichs, Hamburg 1960.
95 ST III, 1966, und E. Rolnick, Geschichte und Reich Gottes. Philosophie und

Geschichte bei Paul Tillich, München 1976.
96 J.Schmitz, Die apologetische Theologie Paul Tillichs, Mainz 1966.
97 K.Dienst, Die lehrbare Religion, Gütersloh 1976, 176.
98 A.a.O., 175.
99 K. E. Nipkow, Braucht unsere Bildung Religion? In: Begegnung und Vermittlung.

Gedenkschrift für Ingeborg Robbelen, Dortmund 1972, 37 ff.
100 S. Holm, Das Ende der Vergangenheit. Denken und Glauben im 20. Jahrhundert,

Tübingen 1963, 108 ff.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 345

K. Poppers trägt W. W. Bertley vor: Hätte Jesus, sofern er die hervorragende Verkörperung

des prophetisch-kritischen Prinzips war, nicht auch bereit sein müssen, nicht nur
sich, sondern auch seine Botschaft zu opfern? Handelt es sich bei der Streitfrage um die
Überlegenheit des Christentums nicht einfach um den Streit um eine Übereinkunft?101

C. H. Ratschow kritisiert an Tillich dessen ungeschichtliches Religionsverständnis, und
K.D. Nörenberg fasst zusammen, was auch andere beanstanden: «Die Verbindung von
biblischem Personalismus und ontologischem Denken gelingt Tillich letztlich nicht.»102

W. Weischedel stellt fest, dass Tillich nicht zwischen dem verborgenen und dem offenbaren

Gott unterscheide und den verborgenen als den offenbaren missverstehe. Mit
seinem Sprung in den Glauben halte er die Fraglichkeit des Denkens nicht aus und bringe
die Philosophie unter die Botmässigkeit der Theologie.103 Von seinem neukantianischen
und modernen analytisch-philosophischen Standpunkt aus wirft A.Nygren Tillich die
Vermischung philosophischer und theologischer Kategorien vor, was zur Konfusion
verschiedener Sinnzusammenhänge führe. Nygren sieht in den mit dem ontologischen
Denken verbundenen aristotelisch-neuplatonischen Umdeutungen des christlichen
Gottesglaubens im allgemeinen auch die Ursache für «die Komplikationen in der
gegenwärtigen Diskussion».104 K. Blümlein schliesslich meint, dass Tillich die schicksalhafte

Entfremdung betone; es gelinge ihm nicht, die Sinnfrage so zu korrigieren, «dass die
bleibende Unannehmbarkeit und Schuldhaftigkeit des mündigen Menschen vor Gott
deutlich bleibt.»105

Gewiss muss man mitdenken, wenn man Tillich verstehen will, und
man darf die heute verbreitete Scheu vor transzendentalen Denkstrukturen

nicht unkritisch teilen. Auch kann man sich fragen, ob über das

Verständnis des Begriffs Religion angesichts der Sprachverwirrung der
Zeit überhaupt noch eine Übereinkunft erzielt werden kann. Und doch
gibt Tillichs Unterscheidung von Bedingtem und Unbedingtem, das

alles Bedingte in seine Grenzen weist und gerade so die notwendige

101 W.W. Bertley, Flucht ins Engagement, München 1962, 85.
102 C.H. Ratschow, Religionen, Gütersloh 1979, 59; K.D. Nörenberg, op. cit. A.61,

188.
'°3 w. Weischedel, Gibt es eine philosophische Theologie?, in: Wirklichkeit und

Wirklichkeiten, Berlin 1960, 150f.; Paul Tillichs philosophische Theologie, in: Der
Spannungsbogen. Festgabe für Paul Tillich zum 75.Geburtstag, Stuttgart 1961,25ff.;
Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus, EvTh 22 (1962), 233 ff; Denken
und Glauben, Stuttgart 1965, 265 ff.

104 A.Nygren, Sinn und Methode. Prolegomena zu einer wissenschaftlichen
Religionsphilosophie und einer wissenschaftlichen Theologie, Göttingen 1979, 367; S.467
führt Nygren mehrere Kritiker Tillichs aus dem angelsächsischen und dem skandinavischen

Raum auf.
105 K. Blümlein, Mündige und schuldige Welt. Überlegungen zum christlichen

Verständnis von Schuld und Mündigkeit im Gespräch mit P. Tillich und K. Rahner,
Göttingen 1974, 77.



346 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Offenheit und Freiheit ermöglicht, entscheidende und kritische Flilfen
zur Neuorientierung des Religionsverständnisses. Dabei will Tillich
Religion nicht dogmatisch verstehen, vielmehr aufGrundprobleme des

menschlichen Lebens und Zusammenlebens und auf die Gefahr der

Dämonisierung durch die Selbstautonomie und Selbstabsolutierung
hinweisen. In diesem Sinne hat C.C. Bry schon 1924 vor den
«verkappten Religionen» gewarnt.106 Wer Tillichs eingangs angedeutete
philosophische Herkunft versteht und sein protestantisch-prophetisches

Prinzip kennt, wird nicht, wie der junge Karl Barth, sagen können,

Tillichs Gottesverständnis habe mit dem Gott Luthers «keine
Ähnlichkeit» mehr.107 Tillich war kein ontologischer Seinsmystiker,
sondern personaler Theologe und Religionsphilosoph. Er vertrat weder
eine undialektische Diastase von Gott und Welt, noch lehrte er eine
undialektische Einheit von Gott und Welt oder Gott und Mensch. Er
bezeichnete es ausdrücklich als «vergottenden Idealismus», «die
Gnade ohne Gericht sehen zu wollen, die Einheit des Unbedingten und
Bedingten in der Natur unmittelbar, unparadox zu fassen». Andererseits

ist es aber auch «dämonischer Realismus, die Zerstörung des

Bedingten in der Natur als Naturprozess ohne paradoxe Einheit mit der
Gnade zu sehn».108

Tillich wendet sich gegen eine Wirklichkeitsspaltung und einen
«Dualismus zwischen profaner und heiliger Sphäre», der die Entleerung

des kulturellen und die Primitivisierung des religiösen Lebens zur
Folge hätte.109 In vergleichbarer Weise hat F.Gogarten zwischen der

vom christlichen Glauben mit zu verantwortenden Säkularisation und
dem Säkularismus unterschieden, in dem der Mensch sich selbst ver-
schliesst und seine Mündigkeit an über ihn zur Herrschaft gelangende
ideologische Systeme und Ersatzreligionen abgibt oder verliert. Bei
beiden Theologen müssen sich der Glaube und das Christentum in der
offenen Profanität bewähren und diese am Rückfall in die
Selbstverschlossenheit quasireligiöser Weltanschauungen hindern. Bei beiden
Theologen ist die Säkularität «heilig» und das Profane «religiös»; es

gibt keinen Rückzug in ein religiöses Ghetto. Die Transzendenz

106 C.C. Bry, Verkappte Religionen, Lochham 31964.
107 K.Barth, Von der Paradoxie des «positiven Paradoxes», in: Anfänge der

dialektischen Theologie, hg. von J.Moltmann. Teil 1, München 31974, 184.
108 Kritisches und positives Paradox (1923), GWVII, 219.
109 Von der Paradoxie des «positiven Paradoxes» (1923), GWVII, 243.



B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 347

beginnt nicht jenseits der Immanenz, sondern sie ist deren tragende
Wirklichkeit.110 Ähnlich denkt übrigens auch D.Bonhoeffer, wenn er
aus dem Gefängnis schreibt: «Später erfuhr ich und ich erfahre es bis

zur Stunde, dass man erst in der vollen Diesseitigkeit des Lebens glauben

lernt», und an anderer Stelle: «Das Jenseitige ist nicht das unendlich

Ferne, sondern das Nächste.»111 Sein Begriff der «unmündigen
Welt» ist vor dem Hintergrund seines christozentrischen Glaubens zu
verstehen, wenn er nicht in ein «unaufgeklärtes Selbstmissverständnis
des in die Freiheit der Weltverantwortung entlassenen Menschen» führen

sollte.112

Dem Christenmenschen wird der Mut zum Sein angesichts des

Nihilismus nicht geschenkt. Er muss sich vor dem Kreuz Christi, dem
Symbol einer die menschliche Selbstsicherheit durchkreuzenden
Wirklichkeit, dazu entschliessen. Wo er aber jenseits aller Reflexionen und
Diskussionen einfach vertrauend zu glauben wagt, wird er sich im
tiefsten Sinne als Beschenkter erfahren. Aber ein mehr am «Haben» als

am «Sein» orientierter Mensch wird in seiner sich selbst sichernden
Selbstverschlossenheit - auch die Offenheit des Geistes im kritischen
Realismus kann eine subtile Form der Selbstverschlossenheit sein -
oder in seiner selbstvergessenen Verfallenheit an die Ersatzreligionen
der modernen Weltanschauungen oder an quasireligiöse Bewegungen
schwer einsehen, dass Glauben etwas zu tun hat mit der Umkehrung
des Denkens: denn «welcher sich dünkt, weise zu sein, der werde ein
Narr», rät der Apostel Paulus (I Kor 3,18), und Tillich schreibt: «Wo ist
antidämonische Wirklichkeit? Im Erscheinen dessen, was jenseits des

Seins und der Freiheit ist. Und wo ist dieses Erscheinen? Nicht da, wo
ich, wo irgend jemand es in diesem Moment sieht, sondern da, wo es

sich erweist in der Vollmacht des prophetischen Geistes.»113 Aber es

gibt keinen Grund zur kritiklosen Schwärmerei und herablassenden

Selbstgerechtigkeit; an anderer Stelle spricht Tillich vom Versagen des

110 Vgl. F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1953 ; B. Maurer,

Einführung in die Theologie (A. 58), 24 ff, und die dort angegebene Literatur zum
Säkularisationsproblem. Zu Tillich und Gogarten im Vergleich mit Teilhard de Chardin:
S. M. Daecke, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie. Die Weltlichkeit
Gottes und die Weltlichkeit der Theologie, Göttingen 1967.

111 D.Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1952, 248 und 255.
112 H. Schmidt, Das Kreuz der Wirklichkeit, in: R. Grunow (Hg.), Die mündige Welt,

Bd.IV, München 1963, 95.
113 Nichtkirchliche Religionen (1929), GWV, 31.



348 B.Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Christentums, in dem viel berechtigte Kritik begründet ist: «In dem
Masse, in dem das Christentum es versäumte, das Urteil des Kreuzes
des Christus gegen sich selbst anzuwenden, entwickelte es sich zu einer
partikularen Religion, anstatt ein Kristallisationspunkt für alle positiven

religiösen Elemente zu bleiben und diese wie sich selbst den
Kriterien der zentralen Ereignisse zu unterwerfen.»114 Tillichs paradoxes
Religionsverständnis lässt sich mit einem Satz zusammenfassen, den er
in seiner Studie über Das Christentum und die Begegnung der
Weltreligionen im Jahre 1962 formuliert hat: «Wenn das Christentum mehr
sein will als eine Religion, dann muss es gegen alles in sich ankämpfen,
wodurch es eine <Religion> wird.»115

Bernhard Maurer, Freiburg i.Br.

114 Das Christentum und die Begegnungen der Weltreligionen (1962), GWV92.
115 GW V, 94.


	Paul Tillichs Religionskritik

