Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 6

Artikel: Paul Tillichs Religionskritik

Autor: Maurer, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878398

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 39 Heft 6 November/Dezember 1983

Paul Tillichs Religionskritik

Mit Recht wird Paul Tillich (1886-1965) neben Karl Barth und
Rudolf Bultmann zu den Grossen der protestantischen Theologie des
20. Jahrhunderts gezidhlt.! Tillich wurde 1919 Privatdozent in Berlin,
1924 Professor in Marburg und 1925 in Dresden und Leipzig. Seit 1929
hatte er einen Lehrstuhl in Frankfurt/a. M. inne, den er als eine fiih-
rende Personlichkeit des religiosen Sozialismus im Jahre 1933 verlor.
Er emigrierte nach den USA und war dort bis 1955 am Union Theo-
logical Seminary in New York und danach an der Harvard University
bei Boston ein hervorragender Vertreter der europiischen Geistesge-
schichte.? Sein jetzt auch in deutscher Sprache zugangliches theologi-
sches und religionsphilosophisches Lebenswerk bietet eine Fiille von
Informationen und Anregungen fiir die theologische Arbeit.? Dies gilt
ganz besonders fiir die Frage nach dem Verstindnis der Religion.

I'So H.Zahrnt, Die Sache mit Gott, Miinchen 1966, 392.

2 Vgl. seine posthum verdffentlichte Vorlesung iiber die Geschichte des christlichen
Denkens, besonders Bd.II: Aspekte des Protestantismus im 19. und 20.Jahrhundert,
Stuttgart 1972.

3 P. Tillich, Autobiographische Betrachtungen (1952), in: Gesammelte Werke XII,
Stuttgart 1971, S8 ff., auch in: Meine Suche nach dem Absoluten, Wuppertal 1969, 12 ff.
Die Werke Tillichs werden im Folgenden abgekiirzt; GW = Gesammelte Werke, Bde.
I-XIV, Stuttgart 1959-1965; GWE = Ergdnzungs- und Nachlassbidnde, Stuttgart 19711F.;
ST = Systematische Theologie, Bande I-111, Stuttgart 1956-1966; R = Religiose Reden.
Bd.I: In der Tiefe ist Wahrheit, Stuttgart 71978 ; Bd.II: Das Neue Sein, Stuttgart 1977
Bd.III: Das Ewige im Jetzt, Stuttgart 21968. Zu Tillich: P. Chapey, Paul Tillich, in: Bilanz
der Theologie im 20.Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, hg. v. H. Vorgrimler und
R.vander Gucht, Freiburg 1. Br. 1970, 42-64; U. Neuenschwander, Denker des Glau-
bens, Bd.II, Giitersloh 1974, 61-88; U.M. Panck, Paul Tillich. Sein Sein und Denken,
Stuttgart, Frankfurt/a. M. 1978 ; C.Rhein, Paul Tillich. Philosoph und Theologe, Stutt-
gart 1957, J. Track, Der theologische Ansatz Paul Tillichs, Gottingen 1975; W. Trillhaas,
Paul Tillich im Lichte seiner Wirkungsgeschichte, ZThK 75 (1978), 82-98; G. Wenz,
Subjekt und Sein. Die Entwicklung der Theologie Paul Tillichs, Miinchen 1979;
T. Wernsdoerffer, Die entfremdete Welt. Eine Untersuchung zur Theologie Paul Tillichs,
Ziirich, Stuttgart 1968.



322 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Wie die Vertreter der Dialektischen Theologie — Karl Barth, Emil
Brunner, Rudolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Georg Merz und
andere — war auch Tillich ein durch den Ersten Weltkrieg geprigter
Krisentheologe. In seinen beiden Dissertationen, die 1910 und 1912
erschienen sind, befasste er sich mit Schellings Philosophie. Aber nach
dem Ersten Weltkrieg wandte er sich mehr «einer soziologisch begriin-
deten und politisch ausgerichteten Geschichtsphilosophie» zu.* Er
schrieb selbst: «Der Weltkrieg bedeutete fiir mein Erlebnis die Kata-
strophe des idealistischen Denkens iiberhaupt. Und in diese Katastro-
phe war auch Schelling hineingezogen».’ Dennoch hat Schelling nicht
nur Tillichs Verstdndnis Nietzsches, der Lebensphilosophie und des
Existentialismus entscheidend gepragt®; Tillich hat sich in seiner theo-
logischen Arbeit auch spiter darum bemiiht, die Transzendenz des
Unbedingten auch in der Natur zu sehen. Das Studium der Schelling-
schen Naturphilosophie bewahrte ihn davor, die Theologie und den
Glauben ausschliesslich in idealistischen Personlichkeitskategorien
zum Ausdruck zu bringen. Das zeigt sich besonders in seinem sakra-
mentalen Denken, auf das sich der niederldndische Religionsphdno-
menologe G. van der Leeuw zwar kritisch, aber dankbar bezieht.’
Sakramentales Denken setzt ein philosophisches Bewusstsein des Seins
voraus, von dem her und in dem die Offenbarungsbotschaft verstanden
wird, soll das Sakrament nicht magisch erlebt, als zeichenhafter Be-
kenntnisakt im Rahmen kirchenrechtlicher Handlungen vollzogen
oder gar zum Akt der dusserlichen Anerkennung der Tradition ent-
fremdet werden und damit seine Bedeutung verlieren. Aber so wie
Luthers Theologie des Sakraments gerade dadurch philosophisch ist,
«dass sie die Metaphysik zur Umkehr ruft und den Menschen an die
Grenze erinnert, an der er nur noch schlechthin Empfangender ist mit
seinem ganzen ungeteilten Dasein, mit Mund und Herz, mit Seele und
Leib»®, ist auch Tillichs Denken philosophisch-ganzheitlich. Im Blick
aufeine Theologie, die den christlichen Glauben als Ubereinstimmung
mit Jesu innerem Gotteserleben verstand und die «Eigentiimlichkeit

4 Auf der Grenze (1936), GW XII, 35.

S A.a.0., 34.

¢ Vorwort, GWI, 9.

7 G. van der Leeuw, Sakramentales Denken, Kassel 1959, 112f.; 177f.; 203; 246.

8 E.Metzke, Sakrament und Metaphysik. Eine Lutherstudie iiber das Verhiltnis des
christlichen Denkens zum leiblich-materiellen, Stuttgart 1948, 55.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 323

der christlichen Religion» im wissenschaftlich-philosophisch nicht
ausweisbaren Bewusstsein der selbst erlebten Tatsache der Kraft der
Person Jesu begriindete®, schrieb Tillich 1928:

«wir miissen das Inaddquate des <protestantischen Personalismus» erkennen und die
Tendenz liberwinden, unsere ganze Aufmerksamkeit auf die sogenannte Personlichkeit
Jesu zu richten statt auf das neue Sein, das er in seiner Person ausdriickt. Wir mussen die
unbewussten und unterbewussten Schichten unserer Existenz beriicksichtigen, damit
unser ganzes Sein ergriffen, erschiittert und umgewendet werden kann.» '°

Auch Tillich ist Religionskritiker, und er gibt ausdriicklich jenen
Theologen recht, die der Religion als einer Funktion des menschlichen
Geistes den Kampf angesagt haben. Aber er unterstiitzt auch die Ein-
winde der empirischen Sozialwissenschaftler, die gegen die Religions-
kritiker vorbringen, dass Religion ein historisches und anthropologi-
sches Phanomen sei. In der Tat bedeutet ja die vehemente Religions-
kritik der jungen dialektischen Theologie eine uniibersehbare, wenn
auch negative Anerkennung der Religion.!! Auch Tillichs Methode ist
dialektisch; aber er unterscheidet sich von Barth und der dialektischen
Theologie dadurch, dass er die Dialektik nicht im Verhéltnis Gottes zur
Welt und zum Menschen sieht, auch setzt er nicht die Offenbarung der
Religion dialektisch gegeniiber. Vielmehr versteht Tillich die Religion
selbst dialektisch und wirft Barth vor, nicht dialektisch, sondern supra-
natural zu denken. Barth kritisiere die Religion von einem philoso-
phisch-fundierten, unbiblisch-platonischen Offenbarungsbegriff her.!

Fiir Tillich ist Religion keine Funktion des menschlichen Geistes
unter anderen, sondern «die Erfahrung des Elements des Unbedingten

9 «Wir werden uns des Verkehrs Gottes mit uns selbst am deutlichsten an dem
Ereignis bewusst, dass sich uns die Person Jesu durch die Kraft ihres inneren Lebens
offenbart. Daraufallein beruht die Eigentiimlichkeit der christlichen Religion»: W. Herr-
mann, Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart ©1908, 63.

10 Natur und Sakrament (1928), GW VII, 122 ; vgl. zum sakramentalen Denken in der
frithen Theologie Tillichs den aus denselben Jahren stammenden Rundfunkvortrag
«Natur und Geist im Protestantismus», GW XIII, 95 ff., sowie K. Schedler, Natur und
Gnade, Stuttgart 1970, und U. Reess, Das Sakramentale in der Theologie Paul Tillichs,
Stuttgart 1974,

I Religion als eine Funktion des menschlichen Geistes (1955), GWV, 371,

12 Was ist falsch in der «dialektischen» Theologie? (1935), GW VII, 262, vgl. auch
247 und 256 sowie GW XII,46; vgl. G.Miiller, Religion zwischen Metaphysik und
Prophetie, NZSTh20 (1978), 208.



324 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

in allen anderen Funktionen».'® Tillichs Religionsbegriff ist ontolo-
gisch-universal, nicht subjektivistisch-existential; Religion ist ganz-
heitlich und nicht nur fromme Innerlichkeit. Inwiefern ist dieses Reli-
gionsverstandnis dialektisch? Vor der Berliner Kant-Gesellschaft hielt
Tillich im Jahre 1922 einen Vortrag iiber die Uberwindung des Reli-
gionsbegriffs in der Religionsphilosophie, den er spiter im Vorwort zu
seinen Gesammelten Werken einen Versuch nennt, sein eigenes Den-
ken in historischer Perspektive zu sehen: «Er zeigt meine augustinisch-
antithomistischen Voraussetzungen, die Ablehnung des kosmologi-
schen Weges, Gott denkend zu erreichen, und die Bejahung des onto-
logischen Weges, wie ihn Plato, Augustin, die Franziskaner, Nikolaus
Cusanus und die deutschen klassischen Philosophen gingen.»!* In die-
sem Vortrag stellte Tillich die These auf, dass der Begriff der Religion in
sich selbst eine Paradoxie enthalte. «Religion» sei der Begriff einer
Sache, die eben durch diesen Begriff zerstort werde; und doch sei er
unvermeidlich. Man miisse ihn daher einem hoheren Begriff unterord-
nen, der ihm seine zerstorerische Kraft nimmt. Das aber sei der Begriff
des Unbedingten. Dennoch bleibe infolge einer inneren Dialektik des
Religionsbegriffs eine gewisse Zweideutigkeit unvermeidlich, und der
Begriff werde neutral, orientierend und priagnant, polemisch gebraucht.
Was jeweils gemeint sei, miisse aus dem Zusammenhang heraus ent-
schieden werden.'> Wichtig ist aber, die Religion nicht aus sich selbst,
sondern vom Unbedingten, also von Gott her zu verstehen.

Tillich wendet gegen den vorherrschenden Religionsbegriff der Reli-
gionsphilosophie ein: «Durch ihn wird das Unbedingte gegriindet auf
das Bedingte, es wird selbst bedingt, d. h. zerstort.»'* Wo der Religions-
begriff das Denken leitet, steht die Selbstgewissheit des Subjekts vor der
Gottesgewissheit. Gott wird zu einem Korrelat der Welt und dadurch
selbst Welt und Objekt des Denkens wie im Deismus, oder die ganze
Welt wird pantheistisch mit Gott eins, und mit dieser Identitat von Gott
und Welt wird die Welt gottlich und es eriibrigt sich, von Gott zu reden
(Gott ist tot!). Hier ist die Religion eine Funktion des menschlichen

13 Vorwort GW1, 10.

4 GWI, 10.

15 GWI, 368.

16 Dje Uberwindung des Religionsbegriffs in der Religionsphilosophie (1922), GW1,
368.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 325

Geistes oder Ausdruck einer menschlichen Anlage und somit abhéngig
von der Kultur; sie steht neben Ethik, Wissenschaft, Kunst und Politik
oder geht in diesen auf, aber sie ist nicht deren Substanz. Dagegen
betont Tillich, dass Gott nicht identisch ist mit dem Bedingten, sondern
mit dem Unbedingten, und die Religion gestattet nicht, dass man auch
religios ist oder nicht. Auch die Offenbarung wird durch diesen kriti-
schen Religionsbegriff relativiert und 10st sich im Werden und Wandel
der Religions- und Kulturgeschichte auf. Aber wenn Offenbarung ein
«religioser» Begriff ist, dann ist sie liberhaupt kein Begriff mehr.!”

«Absolute Religion ist holzernes Eisen; war das Christentum Religion geworden, so
war es seiner Absolutheit a priori entkleidet, und Troeltsch tat recht daran, das a poste-
riori festzustellen. Der Glaube gibt das Pradikat <Religion» hochstens derjenigen Reli-
gion, die das Heil nicht bringt, der falschen Religion. Es ist ein herabsetzendes Wort und
bezeichnet das Minderwertige in der Religion, dass sie im Subjekt stecken bleibt, dass sie
lediglich Intention auf Gott hin ist, dass sie Gott nicht hat, weil Gott sich ihr nicht gegeben
hat.»!®

Das Problem der Religion ist also die Uberwindung der geschicht-
lichen Religion als Selbsttranszendierung des Lebens in Verbindung
mit Kultur und Moralitdt und deren Damonisierung, die in der Mani-
festation des Geistes der Gegenwart des Neuen Seins durchkreuzt wird.
Diese Gegenwart des Geistes ist eigentlich, worauf C.H. Ratschow
hinweist, neue «Religion».

In einer faszinierenden Analyse weist Tillich aufden zerstorerischen
Sieg dieses Religionsbegriffes liber die Religion hin und zeigt die Alter-
native der Religionsphilosophie auf: «Entweder Aufhebung der Reli-
gion in der Kultur, oder Durchbrechen des Unbedingt-Wirklichen als
des Grundes, oder der Realitét aller Kultur in all ihrer Funktionen.»!’
Tillichs Bemiihungen gehen dahin, die Dialektik der Autonomie auf-
zuzeigen, die darin besteht, dass das autonome kritische Bewusstsein
bejaht wird und gerade als kritisches Bewusstsein an die Grenzen des
Bedingten stosst und intuitiv das Unbedingte seine Formen des Be-
wusstseins zugunsten des Wirklichen in ihr aufbrechen ldsst.

17 A.a.0., 370.
18 A.a.0., 380.
19A.a.0., 384.



326 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

«Nicht Formlosigkeit, nicht fremde Formherrschaft darf die kritische Form durch-
brechen; das wire Verzicht auf Methode, d. h. auf die Philosophie; sondern bei vollem Ja
zur autonomen, kritischen Form soll der Gehalt des Unbedingten hervorbrechen und
zerbrechen, nicht formlos, sondern paradox. Leben in dieser hochsten Spannung ist
Leben aus Gott.»??

Tillichs Gedanken erinnern an Luthers Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium, wenn er schreibt, dass das Recht der Autonomie
gegeniiber der Heteronomie zum Unrecht gegeniiber der Theonomie
werde, denn die autonome Form se1 Gesetz:

«Mit dem Gesetz kann man technisieren und rationalisieren, aber unter dem Gesetz
kann man nicht leben. Wo das Unbedingte in keiner anderen Weise erfasst wird, als in der
unbedingten Geltung der logischen oder ethischen oder dsthetischen Form, da totet es das
Leben; denn da ist es der Richter, der jede einzelne Form verurteilt, weil sie das Gesetz
nicht erfiillt, weil sie die Bedingtheit des Unbedingten nicht erreicht. Darum muss jede
autonome Periode zerbrechen: Sie kann mit ihrer formalen Unbedingtheit alles Leben-
dige toten und rationalisieren; aber sie kann nicht einen einzigen Lebensinhalt schaf-
fen.»?!

Der Anfang zur Uberwindung dieses problematischen Religions-
begriffs der liberalen Theologie ist die Anerkennung der Realitét des
Unbedingt-Wirklichen und beginnt beim subjektiven Ich; denn es ruht
auf diesem Unbedingten: es ist «das Medium der unbedingten Reali-
tatserfassung, und es nimmt als Medium teil an der Gewissheit dessen,
was es vermittelt; aber es nimmt nur als Medium teil; es ist nicht das
Tragende, sondern das Getragene».?? Es kann seine Selbstgewissheit so
erleben, indem es die unbedingte Realitidtsbeziehung, die darin enthal-
ten ist, aufnimmt. Es kann seine Selbstgewissheit aber auch «unreli-
gios» so erleben, dass die Beziehung auf das Sein des Ich im Vorder-
grund steht. Das Unbedingte bleibt zwar wirksam, denn ohne es gibe es
keine Selbstgewissheit, aber es wird nicht angetastet, sondern bleibt
losgelost und wird verdriangt. Das Ich bleibt bei sich in seiner Bewusst-
seinsform.

«Kann man diese zweite Stellung auch mit Recht unreligios nennen, so doch nur,
insofern die Intention in Betracht kommt, nicht soweit es sich um den Erfolg handelt. Ein
der Substanz nach unreligioses Bewusstsein gibt es nicht, wohl aber der Intention nach. In

20 A.a.0., 386.
21 A.a.0., 387.
22 A.a.0., 377.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 327

jeder Ich-Erfassung ist die Bezichung auf das Unbedingte als Realitdtsgrund enthalten;
aber nicht in jeder ist sie gemeint; danach unterscheiden sich die beiden Lagen des
Bewusstseins»2>

Mit seinem neuen und universalen Religionsbegriff arbeitete Tillich
wihrend seines ganzen Lebens. In seiner Religionsphilosophie schrieb
er 1925: «Die Kultur ist Ausdrucksform der Religion, und die Religion
ist Inhalt der Kultur.»** Als {iber 70jdhriger formulierte er in einem
Radiovortrag im Jahre 1959: «Religion i1st die Substanz der Kultur, und
Kultur ist die Form der Religion.»** Die Kultur lebt also nur, insofern
sie im Grunde und in ihrer Substanz religios ist, das heisst aber, dem
Unbedingten Raum gibt und sich nicht selbst autonom versteht. Reli-
gion ist ein Phinomen der Wirklichkeit und keine Provinz der Kultur
oder des menschlichen Lebens. Auch in einem der letzten Vortrage, die
er gehalten hat, spricht Tillich noch einmal von der Religion und nennt
die Begegnung mit dem Heiligen im traditionellen Sinn des Wortes
Religion die Begegnung mit dem «Absoluten-Selbst»?¢: «In der vielfil-
tigen Begegnung mit der Wirklichkeit begegnet der Mensch auch dem
Heiligen.

Aber diese Begegnung ist ihrem Wesen nach keine Begegnung neben
den anderen, sondern eine Begegnung in den anderen. Sie ist die Erfah-
rung des Absoluten-Selbst.»?” Diese Begegnung mit dem Heiligen ist in
der Religion nicht nur impliziert, sondern angestrebt. Das macht die
Religion zur Religion und transzendiert sie zugleich unendlich. Das
Element des Absoluten ist in dem jiidisch-christlichen Gebot der Got-
tesliebe ausgedriickt: «Du sollst Gott, deinen Herrn, lieben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemiite und mit allen deinen
Kriften.»Tillich findet auch in anderen Religionen dhnliche Aus-
drucksweisen fiir das Absolute und stellt fest, dass er in seinem Ver-
stindnis des Heiligen mit Rudolf Otto libereinstimme, der das Myste-

23 A.a.0., 378.

24 Religionsphilosophie (1925), GW1, 329.

25 Aspekte einer religiosen Analyse der Kultur (1959), GWIX, 101f.; Zu Tillichs
Kulturtheologie: E. Amelung, Die Gestalt der Liebe, Giitersloh 1972.

26 Absolute und relative Faktoren in der Begegnung des Menschen mit der Welt
(1965), GWE 1V, 36fT.

27 A.a.0., 61; Tillich ist diesem Ansatz wihrend seines ganzen Lebens in allen
Modifikationen und Erweiterungen treu geblieben; vgl. C.H. Ratschow, Religionen,
Giitersloh 1979, 451T.



328 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

rium des Absoluten durch die Reaktionen beschreibt, die es im Men-
schen als Angst und Schrecken erregendes Mysterium tremendum oder
als den Menschen anzichendes und beseligendes Mysterium fascinans
bewirkt.?®

Die Begegnung mit dem Absoluten-Selbst ist aber in unserer heuti-
gen Kultur nicht auf unsere Erfahrungen innerhalb dessen beschrinkt,
was wir gewohnlich Religion nennen.?” Fiir jeden gibt es etwas Heiliges;
das Absolute gilt sogar auch fiir den, der das Heilige leugnet. Man kann
dem Heiligen direkt oder indirekt begegnen. Tillich unterscheidet des-
halb ausdriicklich zwei Begriffe der Religion, einen weiteren und einen
engeren. Religion im weiteren Sinn ist die indirekte Begegnung mit der
Dimension des Unendlichen und Unbedingten in den verschiedenen
Funktionen des menschlichen Geistes; direkt begegnen wir ihm in der
Forderung der Wahrheit, der dsthetischen Ausdruckskraft, dem mora-
lischen Imperativ und der Gerechtigkeit. Im Ergriffensein vom Unbe-
dingten, das sich in verschiedenen Formen manifestiert, erfahren wir
Religion im universalen Sinn.

In der Religion im engeren und traditionellen Sinn wird das Heilige
direkt in der Begegnung in einer heiligen Zeit, mit einem heiligen Ort,
einer Person, einem Buch, Bild oder Sakrament erfahren. Das heisst
aber, dass das Absolute mittels direkter konkreter Symbole innerhalb
einer heiligen Gemeinschaft mit ihrem Kult, ihren Gesetzen und ihren
Regeln vermittelt wird, zugleich aber diese transzendiert und iiber sie
richtet. Das Absolute ist jenseits aller Unterschiede von Religion und
Nichtreligion. Das heisst aber auch, «dass der Siakularismus, der
gewOhnlich von der Kirche verdammt wird, eine positive religiose
Funktion erhilt».’® Er bewahrt die konkrete Religion, also die Religion
im engeren Sinn, davor, sich selbst absolut zu setzen und damit vor der
Diamonisierung. Wo sich aber der Sdkularismus mit seinem Weltver-
stindnis, seinen Rechtsprinzipien und seiner Moral absolut setzt und
zum Dogma seiner selbst macht, wird er zur Quasi-Religion und steht

28 R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein
Verhiltnis zum Rationalen, Miinchen 1917; zahlreiche Auflagen, zuletzt Miinchen
1971.

29 A.a.0., 23.

0 A.a.0., 64.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 329

ebenfalls unter dem Gericht des Absoluten-Selbst. Das gilt auch von
der «quasi-religiosen» Struktur des liberalen westlichen Gesellschafts-
systems. Sein Gleichgewicht zwischen dem ihn begriindenden absolu-
ten Element und dem grundsétzlich liberalen Moment ist permanent in
Gefahr, praktisch und theoretisch der totalen Ideologisierung oder dem
radikalen Relativismus zu verfallen.

Auf der anderen Seite gibt es aber auch keine absolute Religion im
engeren Sinn. Gott steht immer auch gegen die Religion; er ist immer
auch der fremde, andere Gott. Darum kdmpfen die Propheten nach
Tillichs Auffassung fiir die Absolutheit des Absoluten; und Jesu Wider-
stand gegen den Versuch der Jiinger, ihn als Abgott zu gebrauchen, gibt
dem Christentum «im Prinzip das Kriterium gegen sich selbst an die
Hand, und dadurch, dass es in sich selbst das Kriterium besitzt, kann es
zum Kriterium fiir alle anderen Religionen werden». Darum darf das
Christentum sich nicht iiber andere Religionen erheben und diese als
falsch bezeichnen, sondern «es muss in der Begegnung mit ihnen diese
zu dem Punkt fiihren, an dem sie selbst tiber sich urteilen konnen».*!
Keine Religion ist in sich selbst absolut, und keine Religion ist frei von
der Verzerrung des Absoluten. Die Religion ist ein Mittel der Bezeu-
gung des Absoluten, und der Dialog der Religionen untereinander muss
ein Versuch der gegenseitigen Begegnung sein und ein Weg der Vertie-
fung der Religion bis zu dem Punkt, «an dem die Begegnung mit dem
Heiligen-Selbst uns von der Bindung an eine besondere Manifestation
des Heiligen befreit».*? Aber auch in der Begegnung mit der sikularen
Welt miissen die Religionen den Kampfum das Absolute respektieren,
der sich in dieser Welt als Reaktion auf einen Zustand, dem die Sinn-
struktur fehlt, abspielt. Sie diirfen sich nicht zu Herrschern iiber die
Welt machen wollen. Auch hier geht es um den Dialog und das gemein-
same Fragen und Horen auf das Absolute.?*

Dietrich Bonhoeffer konnte das noch nicht so klar sehen, als er 1944
aus der Haft an seinen Freund Eberhard Bethge schrieb:

«Tillich unternahm es, die Entwicklung der Welt selbst — gegen ihren Willen — religios
zu denken, ihr durch die Religion ihre Gestalt zu geben. Das war sehr tapfer, aber die Welt

31 A.a.0., 69.
32 A.2.0., 69.
3 A.a.0., 70.



330 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

warfihn vom Sattel und liefallein weiter. Auch er wollte die Welt besser verstehen, als sie
sich selber verstand; sie aber fiihlte sich vGllig missverstanden und wies ein solches
Ansinnen ab. (Zwar muss die Welt besser verstanden werden, als sie sich selbst versteht!,
aber eben nicht «religids», wie die religiosen Sozialisten wollen )»3*

Immerhin waren die fritheren Ausserungen Tillichs, in denen er
seinen dialektischen Religionsbegriff vorstellte, bekannt. Aber Bon-
hoeffer meinte, es gehe Tillich wie den liberalen Theologen darum,
«einen Raum fiir Religion in der Welt oder gegen die Welt auszuspa-
ren».>® Das aber wollte Tillich gerade nicht! In einem Vortrag iiber
Protestantische Gestaltung erkérte er im Jahre 1929:

«Protestantische Gestaltung ist eine Gestaltung, in der die ausdriicklich religidsen
Formen bezogen sind auf eine sie in Frage stellende Profanitit . .. Die Profanitét ist nicht
irreligios oder atheistisch (Atheismus ist eine Unmoglichkeit und Illusion), sondern sie
driickt ihre latente Religion nicht in religiésen Formen aus. Und das ist gerade das, was
der Protestantismus braucht als Korrektiv gegen die Versuchung jeder religiésen Sphire
und jedes kirchlichen Systems, sich mit dem Unbedingten zu identifizieren, auf das es
hinweist.»%

Bonhoeffer hat Tillichs dialektischen Religionsbegriff von seinen
eigenen Voraussetzungen her offenbar nicht richtig verstanden;
E. Bethge bemerkt im Vorwort zu J.A.T. Robinsons Buch «Gott ist
anders», dass Bonhoeffer an Tillichs Sehnsucht nach der «Wiederge-
winnung der verlorenen Einheit des Universums» gar nicht interessiert
gewesen sei.’’ Es ist daher nicht moglich, F. Mildenbergers diesbeziig-
licher Interpretation Bonhoeffers und Tillichs voll zuzustimmen.?® Im
Gegenteil meint auch C. Rhein, dass Tillichs Intention «der von Bon-
hoeffer geforderten <nichtreligiosen Interpretation» der biblischen Be-

34 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1952, 219.

33 A.a.0.

36 GW V11, 62; hierzu: G. Hammer, Profanisierung. Eine Untersuchung zur Frage der
Sakularisierung in der Theologie Paul Tillichs. Innsbruck 1973.

37 E. Bethge meint, vielleicht sei Bonhoeffer in dieser Hinsicht der modernere, «in-
sofern als er die Welt ungel6st aufdifferenziert, ihre Fragen unharmonisiert und unbe-
antwortet stehen ldsst und nur immer den Glauben erfragt und findet, der die Not der
unbeantworteten Fragen, einschliesslich der Gottesfrage, mit den Menschen teilt, sich
davon {iberwiltigen ldsst und nur auf diese Weise den unanschaulichen, universalen
einen Gott haben kann und will». Aber Bethge fiigt hinzu, er sei «in dieser Sache Partei
und generalisiere»: Vorwort zu J. A. T. Robinson, Gott ist tot, Miinchen 1963, 16.

38 F Mildenberger, Theologie fiir die Zeit. Wider die religiose Interpretation der
Wirklichkeit in der modernen Theologie, Stuttgart 1969, 77.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 331

griffe nahe verwandt» sei, und G. Miiller bezeichnet Bonhoeffers Til-
lich-Interpretation als «ein arges Missverstdndnis»; er renne Tillich
gegeniiber offene Tiiren ein und sehe nicht, «wie stark er gerade an
dieser Stelle mit Tillich verwandt» sei.** Ebenso ist R. Grunow der
Auffassung, dass Tillich von Religion ganz im Sinne Bonhoeffers spre-
chen kann. Im Vorwort zum IV. Band der Reihe Miindige Welt refe-
riert er eine Predigt Tillichs iiber Gal 5,16 («Denn in Christo Jesu gilt
weder Beschnittensein noch Unbeschnittensein etwas, sondern eine
neue Schopfung») und bemerkt dazu: «Tillich st nicht Bonhoeffer.
Aber was Bonhoeffer gemeint hat, das wird hier in einer anderen Spra-
che gesagt.»* B.E. Benktson kommentiert diese These Grunows, dass
Tillich Bonhoeffers Programm ausfiihre, kritisch aber zustimmend.*!

Tillich kommt immer wieder auf seine Definition zuriick, dass Reli-
gion das sei, was den Menschen unbedingt angehe, und er entfaltet sie in
vielen Zusammenhingen seines Werkes. Religion ist die Wirklichkeit
dessen, was fiir den Menschen unbedingte Bedeutung hat. Dazu geho-
ren nicht nur die Religionen im engeren Sinn, die animistischen Cha-
rakter haben oder deren Inhalt in der Verehrung der Goétter in Mythos
und Kultus besteht; ferner gehdren auch die nachmythischen Religio-
nen wie zum Beispiel der Zen-Buddhismus zu diesen Religionen im
engeren Sinn. Tillich schliesst jedoch auch diejenigen Weltanschauun-
gen und sdkularen Bewegungen ein, die er gelegentlich auch «Quasi-
Religionen» nennt, und «die gewisse Ziige mit den eigentlichen Reli-
gionen gemeinsam haben, wiahrend sie in anderen Ziigen entschieden
von ihnen abweichen»*?; in ihnen gibt es aber den «Zustand des Ergif-
fenseins von einem letzten Anliegen», «das alle anderen Anliegen zu
bloss vorldufigen macht und das in sich selbst die Antwort auf die Frage
nach dem Sinn unseres Lebens enthilt»*. Faschismus und Kommu-
nismus sind die extremsten Vertreter dieser Quasi-Religionen; im
Faschismus enthilt das nationale, im Kommunismus das soziale An-
liegen unbedingte Bedeutung.

39 C.Rhein, Paul Tillich, RGG VI 31962, 901; G. Miiller, Religion zwischen Meta-
physik und Prophetie, NZSTh20 (1978), 213.

40 Dje Miindige Welt, Bd.IV, hg. von R.Grunow, Miinchen 1963, 15f.

41 B.E. Benktson, Christus und die Religion. Der Religionsbegriff bei Barth, Bon-
hoeffer und Tillich, Stuttgart 1967, 96.

42 Das Christentum und die Begegnung der Weltreligionen (1962), GWV, 52f.

3 A.a.0., 521



332 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Diese Definition der Religion bei Tillich ist weithin bekannt gewor-
den; aber oft wird sie verkiirzt zitiert oder falsch verstanden. Wir miis-
sen uns um ein tieferes Verstindnis noch weiter bemiihen: In seiner
autobiographischen Einleitung zu seinem 1930 in Berlin erschienenen
Buch «Religiose Verwirklichung» hat Tillich geschrieben, dass die
Grenze «der eigentlich fruchtbare Ort der Erkenntnis» sei, und wenige
Jahre spater bekannte er, dass der Begriff der Grenze geeignet sei,
Symbol fiir seine ganze personliche und geistige Entwicklung zu sein.*
Anlésslich der Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buchhan-
dels erklarte er 1962:

«Das Dasein auf der Grenze, die Grenzsituation ist voller Spannung und Bewegung.
Sie ist in Wirklichkeit kein Stehen, sondern ein Uberschreiten und zuriickkehren, ein
Wiederzuriickkehren und Wiederiiberschreiten, in Hin und Her, dessen Ziel es ist, ein
Drittes jenseits der begrenzten Gebiete zu schaffen, etwas, auf dem man fiir eine Zeit
stehen kann, ohne in einem fest Begrenzten eingeschlossen zu sein.»*?

Der Begriff der Grenze ist auch fiir Tillichs Verstindnis der Religion hilfreich. Fiir
jedes religiose Bewusstsein ist ndmlich grundlegend «ein Bewusstsein der Unbedingtheit,
der Unabschiebbarkeit dessen, was in der religiosen Wirklichkeit gegeben ist, ein
Bewusstsein des <Mich-konkret-und-unbedingt-Angehens», der Entscheidung liber Le-
ben und Tod in einem Sinn, der noch iiber das physische Sein oder Nichtsein hinaus-
geht».*® Wo dieses Unbedingte in unser Leben eintritt, da bricht es in alle unsere
bedingten Bezichungen ein und hat die Tendenz, alles vor diesem letzten zu entwerten.
Das Unbedingte sagt Nein zu allem Bedingten, zu allem einzelnen, zu aller Totalitit des
einzelnen, vor ihm zerbrechen «jeder Wert und das System der Werte» wie auch «Per-
sonlichkeit und Gemeinschaft in ihrem Eigen-Sein und Eigen-Wert».4” Religion ist
Bejahung dieses unbedingten Nein. «Aber dieses Nein ist nur die Kehrseite des Ja: der
unbedingten Gewissheit, der unbedingten Hingabe, der unbedingten Verantwortung
gegeniiber dem Unbedingten als Realitét in allem Seienden, als Notwendigkeit in allen
Werten, als Sinn in allem Personleben. Wo die Beziehung zu Welt und Leben in dieser
letzten Tiefe wurzelt, da ist Religion.»*® Diese Religion ist keine partielle Randerschei-
nung neben oder iiber den Dingen, sondern eine notwendige und «alles tragende Funk-

44 GW XIL, 13.

45 Grenzen, GW XIII, 420.

46 Nichtkirchliche Religionen (1929), GW 'V, 15.

47 Uber die Idee einer Theologie der Kultur, in: Religionsphilosophie der Kultur.
Philosophische Vortrige der Kantgesellschaft Nr.24. Berlin 21921, 35, zitiert nach
K.Leese, Recht und Grenze der natiirlichen Religion, Ziirich 1954, 130f.; dhnlich:
GWIX, 18.

4 A.a.0., vgl. GW IX, 18f.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 333

tion des Geistes»*?: eine Realitit, die nicht nur die Totalitit des Seins ist; als solche
miisste sie ja auch unter das Nein fallen. Vielmehr driangt sich durch alle Dinge hindurch
das Ja und das Nein jener Realitit auf, die «um eine mystische Formel zu gebrauchen, das
Uberseiende» ist, «was zugleich das Nichts und das Etwas schlechthin ist».5

An der Grenze des Bedingten wird also das Unbedingte erkannt und
erfahren als das richtende Nein tiber alles sich selbst absolut und autark
Setzende und zugleich als das erfiillende Ja der Realitét, in der alles
Leben, alle Dinge, alle Werte wurzeln und ihren Sinn haben. Die
Grenzsituation wird von Tillich nicht in apologetischer Weise ausge-
nutzt, um doch noch einen Gott als gnddigen Richter anzudemonstrie-
ren. Eine derartige deistische Theologie triige ein Moment an das
Bewusstsein heran, auf das der miindige Mensch auch verzichten kann.
Dies ist das Problem, auf das Bonhoeffer hinwies.>' Auch fiir Tillich ist
Religion nicht die Bedingung der Rechtfertigung und des Heils; auch
fiir Tillich ist die Freiheit von der Beschneidung auch Freiheit von der
«Religion». Aber er findet die « Beschneidung» auch bei den Religions-
losen und ihrer Autonomie;auch sie sind im weiteren Sinn religios. Das
neue Sein nach Paulus ist weder Beschneidung noch Unbeschnitten-
sein.’? Tillich analysiert das allgemein menschliche Phdnomen der
Grenzerfahrung auf das fiir diese Erfahrung selbst Konstitutive und den
Menschen unmittelbar Zugingliche, und das ist die ihn in seiner Iden-
titdt erschiitternde und erneuernde Sinnwirklichkeit.

«Sinny ist bei Tillich nicht rationalistisch als Ideologie misszuverstehen. Tillichs
Sinnbegriff beruht auf seiner metalogischen und metaphysischen Erkenntnistheorie: Der
Mensch muss nach einem absoluten, Erfahrung und Geschichte umfassenden, unbeding-
ten Sinnzusammenhang fragen. Die Erkenntnis dieser Notwendigkeit rechtfertigt das
Fragen, wie sich umgekehrt im Fragen die paradoxe Gegenwart Gottes in aller Wirk-
lichkeit zeigt. Die Frage nach dem umfassenden Sinngrund entspringt dem menschlichen
Orientierungsbediirfnis; in ihr zeigt sich aber auch die alle menschliche Sicherheit
durchbrechende sinnschaffende Wirklichkeit Gottes. Da die religiose Funktion des Gei-
stes nicht eine Funktion neben anderen, sondern die alle anderen begriindende ist, ist die
religiose Funktion die fundierende Sinnfunktion, und «die Frage nach der Wahrheit der
Religion ist beantwortet durch die metalogische Erfassung des Wesens der Religion als

9 A.a.0.

50 A.a.0. und GWIX, 18.

51'ygl. GWI, 52 und D.Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1952,
181.

52 Predigt iiber Gal 5,19, in: Das Neue Sein. RII, Stuttgart 1977, 13ff.; auch in
P. Tillich, Die neue Wirklichkeit, Miinchen 1962, 85fT.



334 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Richtung auf den unbedingten Sinn»>3. Diese Sinnfunkionen weisen nicht auf Gegen-
stande jenseits eines Gegensatzes von Funktion und Gegenstand hin. «Sinn-Analysen
sind Seins-Analysen, weil der Sinn das Sein zur geistigen Erfiillung bringt.>* Der Sinn als
Gegenstand der Religion ist nicht nur real, sondern er ist die Voraussetzung aller Reali-
tatssetzung, und die Frage nach dem Unbedingten setzt die unbedingte Sinnhaftigkeit der
Erkenntnissphire, das unbedingt Seiende, voraus. «Die Gewissheit des Unbedingten ist
die fundierende Gewissheit, von der aller Zweifel ausgehen kann, die aber selbst nie
Gegenstand des Zweifels sein kann.»”>

Tillichs Verstandnis der Religion ist wesentlich mit seinem Ver-
stindnis der Sinnelemente verbunden, die aus der dem menschlichen
Bewusstsein gegenwartigen Sinnwirklichkeit als Sinnformen, ndmlich
dem Einzelsinn und dem Sinnzusammenhang, und dem Sinngehalt,
namlich der diesen Sinnformen innewohnenden oder zu ihnen geho-
renden Sinnhaftigkeit bestehen.’® Die entscheidende Frage nach dem
«letzten Sinny» ist auch nicht wertphilosophisch und idealistisch zu
verstehen, denn die Sinnfunktion weist nicht formal {iber sich auf einen
Inhalt hin, sondern sie ist selbst Realitdt. Man versteht den Begriff des
Sinns am besten vor dem Hintergrund einer Definition der Sinnlosig-
keit, die Tillich in seinem Buch «Der Mut zum Sein» gibt: Sinnlosigkeit
ist «die absolute... Bedrohung der geistigen Selbstbejahung durch das
Nichtsein»®’. Sinn ist also Seinserfahrung, wie sie durch Feuerbachs
Riickfiihrung der Erkenntnis auf Sinneswahrnehmung, durch Goethes
Faust als einer Gestalt, die in der titigen Beschiftigung den Lebenssinn
sucht, und durch Nietzsches Nihilismusproblem fiir das 19. und
20. Jahrhundert aktualisiert worden ist. In der Tillich-Rezeption durch
die neuere Religionspddagogik wird das Sinnproblem mittels sozial-
wissenschaftlicher Kategorien als personales und soziales Problem und
das heisst als Identitdtsproblem verstanden.’®

53 Religionsphilosophie (1924), GW 1, 327.

4 A.a.0, 328,

3 A.a.0., 3271

36 J. Track, Der theologische Ansatz Paul Tillichs, Géttingen 1975, 375, und G. Sau-
ter, «Sinn» und «Wahrheit», in: T.Rendtorff (Hg.), Religion als Problem der Aufkla-
rung, Gottingen 1980, 69 fT.

57 Der Mut zum Sein (1952), GW XI, 43.

38 Zur Bedeutung Tillichs fiir die Religionspadagogik vgl. E. Bochinger, Distanz und
Nihe. Beitrage zur Didaktik des Religionsunterrichts, Stuttgart 1968 ; H. Frik, Religions-
unterricht im Dialog mit Theologie und Psychologie, Stuttgart 1968 ; B. Maurer, Einfiih-
rung in die Theologie, Gottingen 1968, 94 ff.; H.-J. Petsch, Paul Tillichs Beitrag zu



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 335

Dem Zweifler wenden sich Sinn in Sinnlosigkeit. Ubrigens hat aber
gerade der Zweifler in der Religion sein Existenzrecht; denn «der
Schmerz der Verzweiflung besteht darin, dass ein Sein seiner selbst
bewusst wird als unfihig, sich gegen die Macht des Nichtseins zu beja-
hen». Die Verzweiflung ist nur mit dem Mut zu iiberwinden, angesichts
der unbedingten Wirklichkeit im existentiellen Selbstentschluss der
Person sich selbst und zugleich Teil eines Ganzen zu sein. Dieser Mut
zum Sein griindet «in dem Gott, der erscheint, wenn Gott in der Angst
des Zweifels untergegangen ist».> Die Quelle dieses Mutes ist der Gott
tiber dem blossen Subjekt-Gott des Theismus, der Gott, der weder
Subjekt noch Objekt ist, wenn er dem Menschen begegnet. Diesen
Vorgang als Mystik zu bezeichnen, lehnt Tillich an anderer Stelle aus-
driicklich ab. Mystik ist das Ende, nicht der Anfang des Glaubens. Die
Erschiitterung am Sinnabgrund ist das Ende der Verzweiflung und der
Anfang jedes neuen Inhalts jenseits von Licht und Finsternis, Gut und
Bose. Der Mensch ist ganz auf die Rechtfertigung gestellt; «dies ist die
Geburtsstunde der Religion in jedem Menschen, der zur Tiefe der
Verzweiflung aus Zweifel und Sinnentleerung gedrungen ist, der die
damonische Frage: Sollte Gott sein, sollte Wahrheit sein, sollte Sinn
sein? vernommen hat». Die Grenzerfahrung ist die Stunde der Wie-
dergeburt, «des Riickgangs in die Tiefe und der Anfang alles mensch-
heitlich religiosen Schaffens und Sehens auf der Hohe der radikalen
Kritik und des Verlustes der Sinntiefe. Es ist nicht die Flucht vor dem
Namen und vor dem Bewusstsein, wie in der Mystik, sondern es ist die
neue Geburt der Namen aus dem schopferischen Grunde.» Tillich
spricht deshalb in diesem Zusammenhang nicht von Mystik, sondern
von der Grundoffenbarung, die dem Menschen widerfahrt. Wo das
Gottliche durchbricht als «der Sinnabgrund und -grund, das Ende und
der Anfang jedes moglichen Inhaltes», da hat der Mensch «kein Werk
des Erkennens, keinen Gedankeninhalt vorzuweisen». Die Mystik will
aus Furcht vor der Welt der Wahrheiten und Sinnformen in Schweigen
versinken und als Askese der Furcht vor dem Werk sich des Tuns
entraten; aber gerade dadurch wird sie doch wieder zu dem schwersten

Theorie und Praxis evangelischer Erwachsenenbildung, Bad Heilbrunn 1981, sowie die
Aufsitze von W.Hartmann, Erziehung — Religion — Politik. Paul Tillichs Ansitze zu
einer Theologie der Erziehung, WPKG 59 (1970), 7-15, und W.Jentsch, Der Einfluss
Tillichs auf die Religionspadagogik der Gegenwart, EvErz22 (1970), 345-364.

39 Der Mut zum Sein (1952), GW X1, 48; 137; 139.



336 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

der Werke, und auch als Weg des Schweigens ist sie ein Werk des
Gesetzes. «Erst wenn der Zweifel auch hier zerstort hat, ist mit dem
Durchbruch des Sinngrundes auch die Mystik, die am deutlichen von
ihm zeugt, {iberwunden.»®

In engem Zusammenhang mit seinem Religionsverstandnis steht auch Tillichs Sym-
bolbegriff, dem wir uns im folgenden kurz zuwenden miissen®!; denn fiir Tillich ist das
Wort Gott ein Symbol der Religion oder ein Symbol fiir das unendliche Du der Wirk-
lichkeit, dem der betende Mensch begegnet.? Ein Symbol ist nach Tillich etwas Un-
eigentliches; der Erkenntnisakt, der sich aufdas Symbol richtet, erkennt im Symbol einen
durch das Symbol vermittelten Sachverhalt oder Gegenstand. Aber wiahrend das natur-
wissenschaftliche Zeichen eine rational eindeutig bestimmbare Information signalisiert,
aber keinen Anteil hat an der Wirklichkeit dessen, was es bezeichnet, steht das Symbol im
religionswissenschaftlichen Sinn fiir nicht gegenstidndliche, inmitten der empirischen
Wirklichkeit transzendierte Bereiche, die affektiv besetzt sind und durch geistige Akte
nicht unmittelbar anschaulich gemacht oder gar erkldrt werden kdonnen. Das Symbol
«eroffnet tiefere Schichten der Wirklichkeit und der Seele».®®> Das Symbol hat eine
gewisse Selbstmichtigkeit, die einerseits sogar magisch-zwangshaft wirken, andererseits
aber auch zerfallen kann, wenn das Symbol nicht mehr erkannt und anerkannt wird.*
Religiose Symbole sind notwendig, weil es bedingte Wirklichkeit gibt, die nicht im
Unbedingten, in Gott steht. Man kann in der Gegenwart nur mittelbar vom unmittelbar
nicht Verfiigbaren reden; die Kommunikation bedarf des Mediums der Symbole. Dazu
gehort auch die Sprache. «Nur sofern das eschaton im Gegenwirtigen als lebendige
Macht wirkt, konnte diese Macht zu Worten fiihren, in denen die Wirklichkeit nicht
Uberschritten ist, sondern in der Wirklichkeit durch die Wirklichkeit hindurchgespro-
chen wird. Wo diese Moglichkeit Wirklichkeit wird, da ist das religiose Symbol nicht
aufgelost, sondern aufgehoben.»®?

Wie die Religion zweideutig ist, so hat auch das Symbol ambivalenten Charakter. Soll
es seine sinnstiftende Funktion bewahren und weder zerfallen noch ddmonisiert werden,
bedarf'es der Symbolkritik. Die Symbole miissen auf die von ihnen symbolisierte Wahr-
heit, auf deren Bezug zur Lebenssituation der Gegenwart und auf ihre Funktion hin
befragt und immer wieder neu interpretiert werden.®® Das unwiederholbare Symbol der
Wirklichkeit sieht Tillich im Kreuz. Es weist auf die Dynamik der Wirklichkeit hin, in
der sich die horizontale Dimension der Zeit und die vertikale der Ewigkeit, in der der

60 Rechtfertigung und Zweifel (1924), GW VIII, 92.

61 K.D. Norenberg, Analogia Imaginis. Der Symbolbegriff in der Theologie Paul
Tillichs, Giitersloh 1966; P.Schwarz, Analogia imaginis, Gottingen 1981.

62 Das Wesen der religiosen Sprache (1959), GWV, 218f.

63 A.a.0., 214; 216.

64 Das religidse Symbol (1930), GW'V, 196 fT.

65 A.a.0., 212.

66 Daraufhat B. Ricceur in seiner Auseinandersetzung mit Freud hingewiesen: Inter-
pretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt/a. M. 1969.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 337

Mensch lebt, kreuzen 97; aber als das Kreuz Jesu von Nazareth ist es auch das Symbol des
Todes und der Auferstehung. « Wenn das Christentum den Anspruch erhebt, in seinem
Symbolismus eine Wahrheit zu besitzen, die jeder anderen Wahrheit {iberlegen ist, so
findet es sie im Symbol des Kreuzes, im Kreuz Jesu Christi. Er, der in sich die Fiille
gottlicher Gegenwart verkorpert, opfert sich selbst, um nicht ein Gotze, ein Gott neben
Gott, ein Halbgott zu werden, zu dem seine Jiinger ihn gern gemacht hitten. Und deshalb
ist der entscheidende Text im Markusevangelium und vielleicht im ganzen Neuen
Testament die Geschichte, in der Jesus den ihm von Petrus angebotenen Namen «Chri-
stusy nur unter der Bedingung annimmt, dass er nach Jerusalem gehen und dort leiden
und sterben miisse. Und das bedeutet, dass er die Verg6tzung seiner selbst verneint. Dies
ist das Kriterium fiir alle Symbole, und es ist das Kriterium, dem sich jede christliche
Kirche unterwerfen sollte.»%®

Angesichts der angstvollen Verzweiflung, von der oben die Rede
war, aber auch der Angst vor der verzweifelten Sinnkrise, der sich
manche Mystiker durch eine schweigende Versenkung in das Alleine
entzichen wollen — S6derblom wiirde von der Unendlichkeitsmystik
im Gegensatz zur Personlichkeitsmystik reden® — wird verstdndlich,
dass die Religion auch einen damonischen Charakter hat. Tillich
spricht von einer Doppelwirkung der Religion, die einen «doppelten
Religionsbegriff» fordert. Die Religion, «die am urspriinglichsten und
wirksamsten von dem Kampfum den Menschen zeugt, war immer die
urspriinglichste und kann oft die wirksamste Macht des Anti-Humanen
sein»’®. In einem Vortrag iiber « Humanitét und Religion» fiihrt Tillich
den doppelten Religionsbegriff ndher aus: «Religion ist das Ergriffen-
sein von etwas, das uns unbedingt angeht, weil es unserem Sein den
letzten Sinn gibt.» Aber «die andere Seite des Religionsbegriffes weist
aufden konkreten Charakter des Fragens und den konkreten Charakter
jeder Antwort hin, und damit auf die Religionen der Voélker in ihrem
Werden und Wandel, in ihren Symbolen und Kulturen, auf die gottli-
chen Krifte, durch die sie gezeugt sind, und auf die dimonischen Ver-
zerrungen, an denen sie sterben.»’' Der Mensch sucht sich in der Reli-
gion zu sichern und weigert sich, das zu verneinen, was er bejaht; er
leugnet die Zweideutigkeit der Religion und ddmonisiert sie, indem er
sie absolutiert.

67 Vgl.: Die Frage nach der Zukunft der Religion (1945), GW V, 32ff.

8 Das Wesen der religidsen Sprache (1959), GW V, 222; vgl. auch Das Christentum
und die Begegnung der Weltreligionen (1962), GW 'V, 51ff.

9 N.S8derblom, Uppenbarelsereligion, Stockholm 21930.

70 Humanitit und Religion (1958), GW XI, 112.

M A.a.0., 112f.



338 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Hier ist der prophetische Protest notwendig. Tillich versteht Protest
im Lichte der Bibel als gestaltende Kraft und nicht als ohnméchtige
kritizistische Kritik: Das ist das «protestantische Prinzip»; es ist ein
Richter iiber jede sich selbst autonom setzende Religion oder Kultur,
auch tiber die protestantische. Auch die Kirche in ihrer Tendenz zur
Erstarrung in ihren Traditionen und Strukturen muss diesem Prinzip
unterworfen sein. Aber das protestantische Prinzip bezieht sich auf die
Macht, die sich als Grund und Gericht unserer Existenz offenbart und
uns im Zustand des Glaubens ergreift. Es ist eigentlich die zur Busse
und Erneuerung rufende Christusbotschaft, von der die kerygmatische
Theologie spricht. Das protestantische Prinzip ist «der Wichter gegen
die Versuche des Endlichen und Bedingten, sowohl im Denken als auch
im Handeln, sich zur Wiirde des Unbedingten zu erheben. Es ist das
prophetische Gericht iiber religidsen Stolz, kirchliche Arroganz und
diesseitige Selbstgentigsamkeit mit ihren zerstorerischen Konsequen-
zen.»”? Die gestaltende Kraft ist die Gnade, die nach evangelischem
Verstindnis in der Geschichte wirkt, nicht jenseits ihrer, im Profanum,
nicht jenseits in einem abgetrennten oder innerlichen Bezirk des Hei-
ligen, im «Kairos» freilich und nicht in der manipulierten Zeit. Sie ist
Offenbarung, die liber uns kommt und nicht aus uns, wo sich das
Unbedingte im Bedingten zeigt; aber es liegt nicht an uns, iiber sie zu
verfligen.”

Dieses protestantische Prinzip ist nach Tillich universaler als das
romische; es ist enger in seiner Zentrierung in Christus, aber es ist auch
weiter, weil es nicht durch Hierarchie und ein als gottlich gesetztes
Recht gebunden 1ist.

«Es beansprucht nicht den zweifelhaften Ruhm, eine complexio oppositorum zu
sein, zusammengehalten durch eine dusserliche organisatorische Einheit, die sich selbst
gottlich setzt. Der Protestantismus hat ein Prinzip, und dieses Prinzip ist lebendige innere
Dynamik von Wahrheitsglaube und Heilsglaube, von Grundoffenbarung und Gnaden-
offenbarung,.»’4

Das protestantische Prinzip sprengt die Enge traditioneller evange-
lischer Kirchlichkeit, ist aber auch mehr als nur eine Alternative zur

72 Protestantisches Prinzip und proletarische Situation (1931) GW VII, 86.
B A.a.0., 29T
74 Rechtfertigung und Zweifel (1924), GW VIII, 100.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 339

romischen Katholizitdt. Das Christentum bedarf zwar der stabilisie-
renden Tradition und der prophetischen Kritik. Das protestantische
Prinzip bringt in der Universalitat des christlichen Glaubens die Radi-
kalitdt der christlichen Botschaft zum Ausdruck. «Um evangelische
Katholizitdt ringen heisst um eine christliche Verwirklichung ringen,
die katholisch ist, ohne sich der romischen Katholizitit zu unterwerfen,
die protestantisch ist, ohne an die Enge des evangelischen Kirchentums
gebunden zu sein.»”’

Die christliche Haltung, die aus diesem protestantischen Prinzip
kommt, sucht «im Jetzt, im historisch gefiillten und gespannten Hier
die Macht des Seins».’® Sie fragt nach der Historie, resigniert nicht und
verfliichtigt sich nicht in schwirmerischen Vorstellungen; sie aner-
kennt als Macht des Seins, «was nicht auch Macht unseres eigenen
Seins, was nicht in Hier und Jetzt unser Schicksal ist»’” und bejaht die
Verantwortlichkeit des glaubenden Menschen: «Der glaubige Realis-
mus ist die religiose Tiefe des historischen Realismus.»’® Wahrheit und
Universalitat der Religion liegen also darin begriindet, dass subjektives
Erleben und die vorgegebene «objektive» Realitit auf den gemeinsa-
men Grund transzendiert werden. Es ist der Mut, die Angst vor Schuld,
Tod und Sinnlosigkeit anzunehmen und dazusein angesichts der Nicht-
seins. Es ist der Mut zum Sein, der in dem Gott griindet, der erscheint,
wenn der projizierte, gedachte Gott des Theismus in der Angst des
Zweifels untergegangen ist.”

Tillich gehort zu den wenigen fiihrenden evangelischen Theologen,
die sich weder den an der aristotelischen Wesensfrage orientierten
Hegelianismus zu eigen gemacht haben, in dessen problematischem
substantiellem Wirklichkeitsverstindnis das Individuum untergeht,
noch hat er sich dem Neukantianismus angeschlossen, der Kants
Unterscheidung zwischen sinnlich und intelligibel in der problemati-

73 Neue Formen christlicher Verwirklichung. Eine Betrachtung iiber Sinn und Gren-
zen evangelischer Katholizitdt (1930), GW XIII, 95.

76 Gldubiger Realismus I (1927), GW 1V, 82.

T A.a.0., 83.

8 Glidubiger RealismusII (1928), GWIV, 100.

" Vgl.: Der Mut zum Sein (1952), GW XI, 139.



340 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

schen Trennung von Natur und Geschichte fortgesetzt und die Natur
mit threr Kausalitdt den Naturwissenschaften tiberlassen, die Philoso-
phie aber auf Wissenschaftstheorie beschriankt hat. Religion war fiir
diese Theologen ein apriorischer Wert, dessen sich das Subjekt in seiner
Innerlichkeit selbst vergewissern musste ; Geschichte wurde von Histo-
rie unterschieden und infolge des Verzichts auf die Ontologie auf
Geschichtlichkeit reduziert, in der sich der Mensch existentiell je zu
ergreifen hat. Die nach der Abkehr von ihren Lehrern noch immer
durch die Traditionen gepriagten Wort- und Existentialtheologen konn-
ten sich weder zur geschichtlichen Situation noch zu ethischen Proble-
men in der modernen Industriegesellschaft, schon gar nicht zum Theo-
dizeeproblem &dussern.®® Tillich hatte mit seinem ontologischen Reli-
gionsbegriff eine ganz andere Sicht fiir die Probleme, und da er Religion
dialektisch verstand, konnte das auch eine kritische Sicht sein.

Gewiss denkt Tillich ontologisch, aber er ist auch Theologe: Alle
Aussagen liber den Menschen miissen aus dem Dasein erhoben werden,
und weil das irdische Sein weder vollkommen noch eindeutig ist und
der Mensch immer auch in Siinde, Entfremdung und Selbstzerstérung
lebt, versteht Tillich das Sein als Frage auf Sinnerfahrung und Vollen-
dung hin; dieser Frage entspricht die Antwort der Offenbarung des
neuen Seins in Jesus Christus, die Tillich zur Lebenssituation des
Menschen in Beziehung stellt. Diese Beziehung nennt er Korrelation;
seine umfangreiche dreibdndige Systematische Theologie ist «ein Ver-
such, mit Hilfe der <Methode der Korrelation» Botschaft und Situation
zu vereinigen». Sein System «sucht die Fragen, die in der Situation
enthalten sind, mit den Antworten, die in der Botschaft enthalten sind,
in Korrelation zu bringen». Die Antworten werden nicht aus den Fra-
gen abgeleitet, «noch gibt es Antworten, die nichts mit der Frage zu tun
haben». Tillich setzt «Fragen und Antworten, Situation und Botschaft,
menschliche Existenz und gottliche Selbstoffenbarung in Korrela-
tion»®!,

80 ygl. O.Jensen, Theologie zwischen Illusion und Restriktion. Analyse der existenz-
kritischen Theologie bei dem jungen Wilhelm Herrmann und bei Rudolf Bultmann,
Miinchen 1975. Zu Tillichs Kritik an Hegel und an Barth vgl. G. Wenz, Subjekt und Sein.
Die Entwicklung der Theologie Paul Tillichs. Miinchen 1979, 91-99.

M BTT, 15.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 341

Diese Methode der Korrelation ist nicht unbestritten, weil sie der
Philosophie den Platz anzuweisen scheint, auf dem sie zu fragen hat,
und moglicherweise verschleiert, dass auch die Theologie Fragen stel-
len und auf die Situation héren muss. Nur versteht Tillich die Korre-
lation anders; die Theologie ist nicht identisch mit der Substanz und die
Philosophie nicht nur Form.?? Die Vernunft vernimmt die Offenbarung
als die Botschaft des Evangeliums aufgrund des in ihr selbst latent
angelegten transzendenten Seins. Tillich ist also auch Kerygma-Theo-
loge; doch betreibt er keinen supranaturalistischen Offenbarungsposi-
tivismus, noch mystifiziert er das Wortgeschehen; er ist der Auffassung,
dass der menschliche Geist in der Lage ist, die Botschaften zu verneh-
men. Auch wenn jiidische und heidnische Begriffe in der biblischen
Sprache andere Bedeutung erhalten haben, haben sie sich nicht vollig
verdndert; sonst wire die Botschaft der Apostel unverstandlich gewe-
sen. «Wenn aber die menschliche Geschichte, insbesondere die Reli-
gionsgeschichte, der Offenbarung ein sprachliches Ausdrucksmittel lie-
fert, dann vermittelt sie damit eine grundlegende Erfahrung, ohne die
die Offenbarung fiir den Menschen sinnlos wire.»®® Offenbarung ist
nicht Nachricht von der ganz anderen Wirklichkeit Gottes, sondern
Offenbarung ist Erhellung der Vernunft aufgrund ihrer Partizipation
am Grund und Sinn des Seins. Tillich scheint diese Argumentation
unwiderlegbar: «Ohne die vorausgehende religiose Erfahrung der
Menschheit konnte niemand die Offenbarung verstehen und empfan-
gen.»® Tillich macht damit eine klare Aussage zur Frage nach der
Ankniipfung in der Verkiindigung, die zwischen Karl Barth und Emil
Brunner in den dreissiger Jahren stark umstritten war. Sein Verstandnis
der Korrelation erweist sich als besonders hilfreich fiir die Religions-
padagogik.?®

82 Vgl. auch P. Tillich, Korrelationen, Die Antworten der Religionen auf die Fragen
der Zeit, GWE 1V, Stuttgart 1975; J. P. Clayton, The Concept of Correlation, Berlin 1980
und ders., Was heisst « Korrelation» bei Paul Tillich?, NZSTh 20 (1978), 175 ff.; M. Rapp,
Zum Hintergrund von Paul Tillichs Korrelations-Methode, NZSTh24 (1982), 206 ff.

83 Natiirliche Religion und Offenbarungsreligion (1935), GW VIII, 52.

34 2.0, 53.

85 E. Brunner, Natur und Gnade. Zum Gespriich mit Karl Barth, Tiibingen 21934;
K.Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner. Miinchen 1934 ; zur Religionspadagogik vgl.
A.58, dazu W.H. Ritter, Religion in nachchristlicher Zeit, Frankfurt/a.M., Bern
1982.



342 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

In seiner Systematischen Theologie setzt Tillich Gott zum Seins-
begriff in Korrelation. Gott ist nicht eine Macht neben oder iiber dem
Sein, sondern das Sein selbst. Allein schon die Grammatik lehrt, dass
von etwas reden von einem Gegenstand reden heisst; ein Gegenstand ist
aber, und man muss von seinem Sein sprechen konnen. Nun heisst aber
von Gott reden, dass Gott Gegenstand der Rede ist. Wenn der Christ
glaubt, von und mit Gott reden zu konnen, dann muss die Theologie
auch von Gottes Sein reden konnen. Fiir Tillich ist das Wort Gott auch
Symbol des Glaubens, der ja mehr ist als nur Fiirwahrhalten, Wille oder
Gefiihl.*¢ Er ist das Ergriffensein vom Unbedingten und unbedingtes
Vertrauen, und insofern ist Gott auch Symbol des Unbedingten. Es ist
sinnlos, iiber seine Existenz zu streiten. Das Unbedingte ist Wirklich-
keit. Von Schelling hat Tillich bedenken gelernt, dass Gott das allge-
meine Wesen aller Dinge ist, aber dieses Wesen ist getragen und gegriin-
det durch Gottes individuelles Wesen. Gott ist Liebe, durch sie ist Gott
das Wesen; aber die Liebe konnte nicht sein, wenn in ihr nicht eine
mitteilende Kraft am Werk wéare, ndmlich Gottes «Individualitédt».
Darum ist der Satz: «Gott ist Liebe» nicht umkehrbar: Die Liebe ist
nicht Gott. Das hat J. A. Robinson richtig erkannt.®” Aber Robinson irrt
und sitzt einer modernen Tendenz zur Verdringung und Rationalisie-
rung der Gottesfrage auf, wenn er meint, Bonhoeffer und Tillich mit
J. Huxleys These vergleichen zu konnen, dass es bald einem intelligen-
ten Menschen mit héherer Schulbildung ebenso unmaoglich sein werde,
an einen Gott zu glauben, wie es jetzt unmoglich ist zu glauben, «dass
die Erde eine Scheibe ist, dass Fliegen aus dem Nichts entstehen, dass
Krankheit eine gottliche Strafe ist oder dass der Tod etwas mit Zauberei
zu tun hat».®® Die Uberwindung der Aseitéit Gottes in seiner Liebe ist
seine Natur- und Menschwerdung. Ohne Aseitdt Gottes gibt es aber
auch kein pro me Gottes.*

Es ist nicht Tillich, sondern die Existentialtheologie, die Seinsmy-
stik betreibt, wenn sie meint, dass man von Gottes Offenbarung nur

86 Wesen und Wandel des Glaubens (1957), GW VIII, 1421.

87 J. A. Robinson, Gott ist anders, Miinchen 1963, 59.

88 A.a.0., 46.

89 ygl. Mystik und Schuldbewusstsein in Schellings philosophischer Entwicklung
(1912), GW 1, 80f., und K. Hemmerle, Gott und das Denken nach Schellings Spétwerk,
Freiburg i. Br. 1968.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 343

existential und das heisst in Blick auf den Menschen reden kénne, denn
auch die Existenz hat ontologischen Charakter. So entmythologisiert
H. Braun Gott selbst und macht thn zu einem qualifizierten Modus der
Mitmenschlichkeit. Hier kann es keine Glaubensentscheidung fiir Gott
mehr geben, sondern nur noch die Entscheidung fiir den Menschen;
damit gibt es auch kein Horen auf Gott und kein Gebet mehr. Das Neue
Testament ist als Buch verstanden, das zu einem bestimmten humanen
Existenzverstdandnis veranlasst. Mit Recht kritisiert H. Gollwitzer diese
Konsequenz der Entmythologisierung als Riickfall ins Sokratische.?
Tillich gibt den Gottesgedanken nicht preis oder 16st ihn nicht in den
mystischen Gottesbegriff auf, was nach F. K. Schumanns Uberzeugung
«jeder idealistischen Grundannahme innerlich einwohnt».’! Tillich
wendet sich nur gegen den irrationalen oder supranaturalen Gottesge-
danken und versucht dem modernen Menschen zu verdeutlichen, was
Gott denken heisst: dem Unbedingten nachsinnen, das alles bedingte
Denken der Existenz sprengt.

Tillich setzt zu dem Begriff der Existenz Christus in Korrelation;
aber Christus wird nicht als Mensch gewordener Gott verstanden, son-
dern er ist die Manifestation des neuen Seins in einem personhaften
Leben, «das allen Konsequenzen der existentiellen Entfremdung unter-
worfen ist, worin aber Entfremdung liberwunden ist und die ungebro-
chene Einheit mit Gott erhalten bleibt».”> Nun ist offenbar, was das
menschliche Leben eigentlich ist; menschliche Existenz ist im Neuen
Sein existentiell, frei von Entfremdung und Selbstzerstorung, aber auch
frei von Siinde und Selbstrechtfertigung. Diese Partizipation am Neuen
Sein, das Christus eréffnet hat, ist die Rechtfertigung des Menschen
durch die Kraft des Geistes Gottes. Dieses Neue Sein ist daher kein
Gegenstand der natiirlichen Erkenntnis, es ist selbst Subjekt der Glau-
benserkenntnis.”

90 H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes im Bekenntnis des Glaubens, Miinchen 1963,
73.

1 F K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne, Tiibingen 1929,
208, unter Hinweis auf Tillich.

92 8T1I, 146.

93 Vgl. S. Witschier, Paul Tillich. Seine Pneuma-Theologie. Ein Beitrag zum Thema
Gott und Mensch, Niirnberg 1975.



344 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Dem menschlichen Leben, das von der Entfremdung gezeichnet und
nicht eindeutig ist, entspricht bei Tillich die Kraft des Geistes Gottes als
Korrelat. Menschen, die in diesem Neuen Sein leben, leben in latenter
Geistgemeinschaft; die Kirche reprasentiert diese Geistgemeinschaft in
manifester Form. Aber in unserem Zusammenhang ist wichtig, dass
Tillich auch in anderen Religionen latente Geistgemeinschaft aner-
kennt, was fiir den Dialog der Christen mit Angehdrigen anderer Reli-
gionen grosse Konsequenzen haben muss!** Die geschichtliche Dimen-
sion ist die umfassende Dimension des menschlichen Lebens; aber
auch sie 1st nicht eindeutig. Hohen und Tiefen, Méachte und Konflikte,
Hoffnungen und Zusammenbriiche lassen immer wieder die Frage
nach ithrem Sinn aufkommen. Die Antwort heisst Reich Gottes; doch
das Reich Gottes ist noch nicht vollendet. Keine geschichtliche Situa-
tion kann ganz mit dem Reich Gottes identifiziert werden. Auch Reich
Gottes ist ein Symbol, iiber das nicht verfiligt werden kann. Die letzte
Antwort kann nicht in der Geschichte selbst gefunden werden.”

Tillichs Religionsverstdndnis wird nicht allgemein anerkannt. Oft wird freilich eklek-
tizistisch verfahren; es wird einfach zitiert, dass Religion das sei, was den Menschen
unbedingt angehe, und der ganze Kontext bleibt unberiicksichtigt. J. Schmitz bezeichnet
Tillichs Theologie als apologetisch, die fruchtbare Ansitze, aber auch Gefahren enthal-
te.?¢ K. Dienst hilt Tillichs Religionsbegriff fiir dogmatisch und schreibt kategorisch:
«Eine im Blick auf ihren Gegenstand als auch auf ihre Funktion ins Anthropologische
ausgeweitete <Religion» hilft weder wissenschaftstheoretisch noch bildungspolitisch wei-
ter.»?7 Er verweist auch auf K. E. Nipkow”®, doch wendet sich dieser an der angegebenen
Stelle gerade gegen eine unkritische Tillichrezeption, die Tillichs prophetisch-protestan-
tische Religionskritik und seine Hinweise auf die Ddmonisierung der Religion iiber-
sieht!? Der dinische Religionsphilosoph S.Holm spricht von Tillichs radikalem Irra-
tionalismus '%0; aber wire es nicht besser, Tillichs Denken «transrational» statt irrational
zu nennen? Eine strenge Kritik aus der Sicht des kritischen Realismus der Schule

% R.Lindner, Grundlegung einer Theologie der Gesellschaft. Dargestellt an der
Theologie Paul Tillichs, Hamburg 1960.

95 STIIL, 1966, und E.Rolnick, Geschichte und Reich Gottes. Philosophie und
Geschichte bei Paul Tillich, Miinchen 1976.

% J.Schmitz, Die apologetische Theologie Paul Tillichs, Mainz 1966.

97 K. Dienst, Die lehrbare Religion, Giitersloh 1976, 176.

% A.a.0., 175.

99 K.E. Nipkow, Braucht unsere Bildung Religion? In: Begegnung und Vermittlung.
Gedenkschrift fiir Ingeborg Robbelen, Dortmund 1972, 37ff.

1905 Holm, Das Ende der Vergangenheit. Denken und Glauben im 20. Jahrhundert,
Tiibingen 1963, 108 ff.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 345

K. Poppers tragt W. W. Bertley vor: Hitte Jesus, sofern er die hervorragende Verkorpe-
rung des prophetisch-kritischen Prinzips war, nicht auch bereit sein miissen, nicht nur
sich, sondern auch seine Botschaft zu opfern? Handelt es sich bei der Streitfrage um die
Uberlegenheit des Christentums nicht einfach um den Streit um eine Ubereinkunft 210!
C. H. Ratschow kritisiert an Tillich dessen ungeschichtliches Religionsverstandnis, und
K.D. Norenberg fasst zusammen, was auch andere beanstanden: «Die Verbindung von
biblischem Personalismus und ontologischem Denken gelingt Tillich letztlich nicht.»!9?
W. Weischedel stellt fest, dass Tillich nicht zwischen dem verborgenen und dem offen-
baren Gott unterscheide und den verborgenen als den offenbaren missverstehe. Mit
seinem Sprung in den Glauben halte er die Fraglichkeit des Denkens nicht aus und bringe
die Philosophie unter die Botmissigkeit der Theologie.'?? Von seinem neukantianischen
und modernen analytisch-philosophischen Standpunkt aus wirft A. Nygren Tillich die
Vermischung philosophischer und theologischer Kategorien vor, was zur Konfusion
verschiedener Sinnzusammenhinge fiihre. Nygren sieht in den mit dem ontologischen
Denken verbundenen aristotelisch-neuplatonischen Umdeutungen des christlichen Got-
tesglaubens im allgemeinen auch die Ursache fiir «die Komplikationen in der gegen-
wirtigen Diskussion».!?* K. Bliimlein schliesslich meint, dass Tillich die schicksalhafte
Entfremdung betone; es gelinge ihm nicht, die Sinnfrage so zu korrigieren, «dass die
bleibende Unannehmbarkeit und Schuldhaftigkeit des miindigen Menschen vor Gott
deutlich bleibt.»!03

Gewiss muss man mitdenken, wenn man Tillich verstehen will, und
man darf die heute verbreitete Scheu vor transzendentalen Denkstruk-
turen nicht unkritisch teilen. Auch kann man sich fragen, ob iiber das
Verstandnis des Begriffs Religion angesichts der Sprachverwirrung der
Zeit iiberhaupt noch eine Ubereinkunft erzielt werden kann. Und doch
gibt Tillichs Unterscheidung von Bedingtem und Unbedingtem, das
alles Bedingte in seine Grenzen weist und gerade so die notwendige

101w, W. Bertley, Flucht ins Engagement, Miinchen 1962, 85.

102 C_H. Ratschow, Religionen, Giitersloh 1979, 59; K.D. Nérenberg, op. cit. A. 61,
188.

103 W Weischedel, Gibt es eine philosophische Theologie?, in: Wirklichkeit und
Wirklichkeiten, Berlin 1960, 150f.; Paul Tillichs philosophische Theologie, in: Der
Spannungsbogen. Festgabe fiir Paul Tillich zum 75.Geburtstag, Stuttgart 1961,25fF.;
Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus, EvTh 22 (1962), 233 ff.; Denken
und Glauben, Stuttgart 1965, 265 ff.

104 A Nygren, Sinn und Methode. Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Reli-
gionsphilosophie und einer wissenschaftlichen Theologie, Gottingen 1979, 367; S.467
fiihrt Nygren mehrere Kritiker Tillichs aus dem angelsidchsischen und dem skandinavi-
schen Raum auf. ,

105 K. Bliimlein, Miindige und schuldige Welt. Uberlegungen zum christlichen Ver-
standnis von Schuld und Miindigkeit im Gesprach mit P. Tillich und K.Rahner, Got-
tingen 1974, 77.



346 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Offenheit und Freiheit ermdéglicht, entscheidende und kritische Hilfen
zur Neuorientierung des Religionsverstindnisses. Dabei will Tillich
Religion nicht dogmatisch verstehen, vielmehr auf Grundprobleme des
menschlichen Lebens und Zusammenlebens und auf die Gefahr der
Dimonisierung durch die Selbstautonomie und Selbstabsolutierung
hinweisen. In diesem Sinne hat C.C. Bry schon 1924 vor den «ver-
kappten Religionen» gewarnt.'”® Wer Tillichs eingangs angedeutete
philosophische Herkunft versteht und sein protestantisch-propheti-
sches Prinzip kennt, wird nicht, wie der junge Karl Barth, sagen kon-
nen, Tillichs Gottesverstandnis habe mit dem Gott Luthers «keine
Ahnlichkeit» mehr.'” Tillich war kein ontologischer ‘Seinsmystiker,
sondern personaler Theologe und Religionsphilosoph. Er vertrat weder
eine undialektische Diastase von Gott und Welt, noch lehrte er eine
undialektische Einheit von Gott und Welt oder Gott und Mensch. Er
bezeichnete es ausdriicklich als «vergottenden Idealismus», «die
Gnade ohne Gericht sehen zu wollen, die Einheit des Unbedingten und
Bedingten in der Natur unmittelbar, unparadox zu fassen». Anderer-
seits ist es aber auch «ddmonischer Realismus, die Zerstorung des
Bedingten in der Natur als Naturprozess ohne paradoxe Einheit mit der
Gnade zu sehn».!'%

Tillich wendet sich gegen eine Wirklichkeitsspaltung und einen
«Dualismus zwischen profaner und heiliger Sphéire», der die Entlee-
rung des kulturellen und die Primitivisierung des religiésen Lebens zur
Folge hitte.!” In vergleichbarer Weise hat F.Gogarten zwischen der
vom christlichen Glauben mit zu verantwortenden Sakularisation und
dem Sikularismus unterschieden, in dem der Mensch sich selbst ver-
schliesst und seine Miindigkeit an iiber thn zur Herrschaft gelangende
ideologische Systeme und Ersatzreligionen abgibt oder verliert. Bei
beiden Theologen miissen sich der Glaube und das Christentum in der
offenen Profanitit bewidhren und diese am Riickfall in die Selbstver-
schlossenheit quasireligioser Weltanschauungen hindern. Bei beiden
Theologen ist die Sakularitdt «heilig» und das Profane «religios»; es
gibt keinen Riickzug in ein religidses Ghetto. Die Transzendenz

106 C.C. Bry, Verkappte Religionen, Lochham 31964.

107 K. Barth, Von der Paradoxie des «positiven Paradoxes», in: Anfinge der dialek-
tischen Theologie, hg. von J. Moltmann. Teil 1, Miinchen 31974, 184.

108 K ritisches und positives Paradox (1923), GW VII, 219.

109 yvon der Paradoxie des «positiven Paradoxes» (1923), GW VII, 243.



B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik 347

beginnt nicht jenseits der Immanenz, sondern sie ist deren tragende
Wirklichkeit.!"® Ahnlich denkt iibrigens auch D.Bonhoeffer, wenn er
aus dem Gefingnis schreibt: «Spater erfuhr ich und ich erfahre es bis
zur Stunde, dass man erst in der vollen Diesseitigkeit des Lebens glau-
ben lernt», und an anderer Stelle: «Das Jenseitige ist nicht das unend-
lich Ferne, sondern das Nichste.»!!! Sein Begriff der «unmiindigen
Welt» ist vor dem Hintergrund seines christozentrischen Glaubens zu
verstehen, wenn er nicht in ein «unaufgeklértes Selbstmissverstandnis
des in die Freiheit der Weltverantwortung entlassenen Menschen» fiih-
ren sollte.!!?

Dem Christenmenschen wird der Mut zum Sein angesichts des
Nihilismus nicht geschenkt. Er muss sich vor dem Kreuz Christi, dem
Symbol einer die menschliche Selbstsicherheit durchkreuzenden Wirk-
lichkeit, dazu entschliessen. Wo er aber jenseits aller Reflexionen und
Diskussionen einfach vertrauend zu glauben wagt, wird er sich im
tiefsten Sinne als Beschenkter erfahren. Aber ein mehr am «Haben» als
am «Sein» orientierter Mensch wird in seiner sich selbst sichernden
Selbstverschlossenheit — auch die Offenheit des Geistes im kritischen
Realismus kann eine subtile Form der Selbstverschlossenheit sein —
oder in seiner selbstvergessenen Verfallenheit an die Ersatzreligionen
der modernen Weltanschauungen oder an quasireligiose Bewegungen
schwer einsehen, dass Glauben etwas zu tun hat mit der Umkehrung
des Denkens: denn «welcher sich diinkt, weise zu sein, der werde ein
Narr», rat der Apostel Paulus (I Kor 3,18), und Tillich schreibt: « Wo ist
antiddmonische Wirklichkeit? Im Erscheinen dessen, was jenseits des
Seins und der Freiheit ist. Und wo ist dieses Erscheinen? Nicht da, wo
ich, wo irgend jemand es in diesem Moment sieht, sondern da, wo es
sich erweist in der Vollmacht des prophetischen Geistes.»''* Aber es
gibt keinen Grund zur kritiklosen Schwirmerei und herablassenden
Selbstgerechtigkeit; an anderer Stelle spricht Tillich vom Versagen des

110 ygl. F.Gogarten, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1953 ; B. Mau-
rer, Einfithrung in die Theologie (A. 58), 24 ff., und die dort angegebene Literatur zum
Sikularisationsproblem. Zu Tillich und Gogarten im Vergleich mit Teilhard de Chardin:
S.M. Daecke, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie. Die Weltlichkeit
Gottes und die Weltlichkeit der Theologie, Géttingen 1967.

111 D Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1952, 248 und 255.

112 H, Schmidt, Das Kreuz der Wirklichkeit, in: R. Grunow (Hg.), Die miindige Wellt,
Bd.IV, Miinchen 1963, 95.

113 Nichtkirchliche Religionen (1929), GW YV, 31.



348 B. Maurer, Paul Tillichs Religionskritik

Christentums, in dem viel berechtigte Kritik begriindet ist: «In dem
Masse, in dem das Christentum es versdumte, das Urteil des Kreuzes
des Christus gegen sich selbst anzuwenden, entwickelte es sich zu einer
partikularen Religion, anstatt ein Kristallisationspunkt fiir alle positi-
ven religiosen Elemente zu bleiben und diese wie sich selbst den Kri-
terien der zentralen Ereignisse zu unterwerfen.»'!'* Tillichs paradoxes
Religionsverstandnis ldsst sich mit einem Satz zusammenfassen, den er
in seiner Studie iiber Das Christentum und die Begegnung der Weltre-
ligionen im Jahre 1962 formuliert hat: «Wenn das Christentum mehr
sein will als eine Religion, dann muss es gegen alles in sich ankdmpfen,
wodurch es eine «Religion» wird.»!'!3

Bernhard Maurer, Freiburg 1. Br.

114 Dag Christentum und die Begegnungen der Weltreligionen (1962), GW V 92.
15 GWV, 94.



	Paul Tillichs Religionskritik

