Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 39 (1983)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Walter Klaiber, Rechifertigung und Gemeinde. Eine Untersuchung zum paulinischen
Kirchenverstiandnis, Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments 127, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht 1982. 306 S.

Die Tiibinger Diss., die dem Band vorausging (WS 1971/72), wurde «1978-1980
griindlich tiberarbeitet» (5). Das Ergebnis ist ein recht gut zu lesendes, im Aufbau des
Ganzen, im jeweiligen Gedankenfortschritt und stilistisch durchdachtes Buch, in dem
sichtbar wird, welche (nach K. begrenzte) Rolle die Aussagen iiber die Kirche / die
Gemeinde (K. bevorzugt im ganzen die zweite Vokabel) innerhalb der Theologie des
Paulus tiberhaupt spielen, deren Gegebenheiten so tiber den engeren Bereich des Themas
ekklesia hinaus vielfiltig zur Sprache kommen (s. z. B. zu den Wendungen «in Christus»
86-95.101-104, «neue Schopfung» 95-101, «neuer ‘Bund’» 158 -166). Von vornherein
betont K., dass er eine theologische Arbeit vorlegt (5), obwohl er die soziologischen
Implikate der Ekklesiologie des Paulus durchaus im Blick hat (z.B. mehrfach in 2.2
«Christus als Grund der Gemeinschaft»).

Erortert werden «l. Das Ritsel der paulinischen Ekklesiologie» (9-69), «2. Der
Grundansatz...» (70-194), «3. Gestaltungsprinzipien paulinischer Ekklesiologie»
(195-257), «4. Exkurs: Rechtfertigung und Gemeinschaft in Qumran» (258-264), «5.
Konsequenzen der paulinischen Ekklesiologie» fiir die Gegenwart (265-268). Die Apo-
rien beginnen fiir K. damit, dass Paulus keine Aussagen ad hoc zum Thema Kirche
mache; die Ekklesiologie des Paulus sei «im strengen Sinne gar keine Ekklesiologie» (69).
Aus bestimmten Bezeichnungen der Gemeinde (K. sagt «Gemeindebegriffe», 1.2), die
K. 11-48 nacheinander bespricht, ldsst sich nach ihm das Gemeindeverstindnis des
Paulus nicht ableiten (50). Immerhin geben sie in der Behandlung durch K. mannigfache
Einsichten dazu. Vorldufige Beobachtungen fiihren u.a. zu dem hernach sich als mass-
gebend erweisenden Satz, dass fiir Paulus «auch die ekklesiologische Dimension christ-
licher Existenz vom Rechtfertigungsgeschehen geprigt wird» (59).

Kap. 2 hebt sich nicht nur dem Umfang nach heraus. K. zeigt hier «den absoluten
Vorrang der Christologie vor der Ekklesiologie» auf (109). Das Heil ist extra ecclesiam
begriindet (103), im Kreuz (das Kennwort theologia crucis oft bei K.). «Das einzige
menschliche Kriterium fiir die Zugehorigkeit zu Abrahams Samel[n], d. h. zur eschato-
logischen Heilsgemeinde, ist der Glaube» (181); und «fiir Paulus bleibt die Zugehorigkeit
zu Abrahams Same[n] heilsnotwendig» (153 ; die Abrahamskindschaft stellt K. zu dem
Thema «Die Giiltigkeit der Verheissung» [2.4] heraus, spez. 145-158). Sieht K. die
Vorldufigkeit der Kirche gegeniiber dem (kiinftigen) Eschaton (z.B. 172, zu I Kor15,28;
vgl. 122 sub 4.), so hat sie doch «endzeitlichen Charakter» (161, hier: vom Geist her). —
Der Heraushebung der Christologie (K. gebraucht das Wort, wie das heute verbreitet ist,
im weiteren Sinn) im Blick auf die Ekklesiologie entspricht die betont theozentrische
Interpretation: «Gemeinde entsteht und besteht aus dem schopferischen Handeln Gottes
in Jesus Christus, in dem er seine Treue... erweist» (170; von der Treue Gottes redet K.
auch sonst bedeutsam). Aufdieser Linie unterstreicht K. «die Souverinitit des Handelns
Gottes» (172), das unverfiigbare Gnadenhandeln Gottes (167). Die Gemeinde hat «in der
Offenbarung von Gottes Gerechtigkeit ihren Ursprung und Bestand», ihr Wesen
(195 usw.). Zugleich aber begegnet bei Paulus das «Motiv des Geistes als Wesensbestim-



Rezensionen 309

mung der christlichen Gemeinde» (185). « Durch den Geist wird das extra nos des Heils in
uns Ereignis» (187; das extra nos akzentuiert K. auch sonst).

In Kap. 3 geht es um das Zugleich, z. T. um die Spannung, jedenfalls um das Ver-
hiltnis von « Evangelium und Amt» (3.1),«Charisma und Dienst» (3.2), «Rechtfertigung
und Recht» (3. 3), «Freiheit und Verantwortung» (3.4) im Zustandekommen und Leben
der Gemeide. Paulus ist wohl «mit der grundlegenden Evangeliumsverkiindigung
betraut... Das macht seine Botschaft fiir die Gemeinde bis heute verbindlich» (212,
s.210). «Die Verwendung von traditionellen Bekenntnisformeln... bindet die gegenwér-
tige Verkiindigung der Gnade an die geschichtlichen Ereignisse von Kreuz und Aufer-
stehung». So wird die Aussage der Auferstehungszeugen «zur entscheidenden Norm»
(199). Ein konstitutives Amt jedoch belegt Paulus nicht. « Kriterium fiir die Autoritdt und
Legitimitat des Dienstes ist, wieweit er transparent wird fir die Botschaft des Gekreu-
zigten» (226). Wohl aber «ist die prophetische Verkiindigung des Gottesrechts eine der
grundlegenden Institutionen der Gemeinde» (248). « Wer aus dem Bereich des Christus
tritt, bzw. sich in ihm unangemessen verhilt, . .. verfillt dem Zorn Gottes, dem er schon
entrissen war» (240; in 3.3.2: «Das Recht des Jiingsten Tages» [239-249], I Kor 16,22
usw.).

Die Literatur zu den thematischen Komplexen wird umfinglich herangezogen —
dabei ist das Literaturverzeichnis (269 —306) «erheblich reduziert» (5) — und verarbeitet,
bzw. die Angaben verweisen auf Ausfiihrungen anderer zum Rahmentext bei Paulus. Im
Gespriach mit den Autoren macht K. gern von der Moglichkeit der Zustimmung
Gebrauch, distanziert sich aber gegebenenfalls auch klar. — Wer mit dem Buch weiter-
arbeiten mochte (und das lohnt sich m.E. vollauf), wird manchmal ein Register der
wichtigeren Stellen vermissen; der Raum dafiir hitte sich wohl einsparen lassen.

Insgesamt ldsst die Untersuchung, die zugleich von dem wissenschaftlichen und dem
theologischen Engagement des Autors getragen ist, an ihrem Teil die Kirche als Ort der
Zueignung und des fortwidhrenden Vollzugs des heilsamen Handeln Gottes verstehen.

Gerhard Delling, Halle/Saale (DDR)

Hermann Josef Frede, Kirchenschrifisteller, Verzeichnis und Sigel = Vetus Latina Band

1/1, Freiburg/Br. 1981, Verlag Herder, 784 S., 278 — DM, Subskr. 238.— DM.

Das Institut Vetus Latina mit Sitz in der Benediktinerabter Beuron hat sich die
Herausgabe einer vollstindigen Sammlung aller erhaltenen Reste der altlateinischen
Bibeliibersetzungen aus Handschriften und bei alten Schriftstellern zum Ziel gesetzt. Das
ist eine monumentale Aufgabe. Die neue Ausgabe wird einmal die alte Sammlung von
P. Sabatier, Bibliorum Sacrorum Latinae Versiones antiquae ersetzen, die Mitte des
18. Jhs. in Reims erschienen ist.

Die Geschichte der neuen Ausgabe beginnt 1908, dem Jahr, da Pfarrer Josef Denk den
Plan dazu fasste. Seitdem wurden laufend ungeziihlte Schriften exzerpiert. Das Resultat
ist auf mehr als einer Million Karten festgehalten und steht dem Interessierten im Institut
zur Beniitzung offen. 1951 konnte die erste Lieferung der neuen Ausgabe erscheinen. Bis
heute liegen 37 Lieferungen vor, die die biblischen Biicher Gen, Sap Sal, Eph, Phil, Kol,
I+ 11 Thess, I + I Tim und die katholischen Briefe erschliessen. (In ThZ ist nur sporadisch
aufdie Faszikel der Vetus Latina hingewiesen worden, vgl. 18 (1962),145;23 (1967),222;
34 (1978), 306.)



310 Rezensionen

Das dargebotene Material ist fiir Textkritiker, Exegeten und Philologen von grosstem
Interesse. Ein kompetentes Urteil ist nur von einem kleinen Kreis von Spezialisten zu
erwarten. Hier sei darum nur die letzte Neuerscheinung angezeigt, das grosse Handbuch
fiir die Benutzung der Vetus Latina-Ausgabe. Das erste Verzeichnis der Sigel fiir Hand-
schriften und Kirchenschriftsteller ist, verfasst von Bonifatius Fischer, 1949 erschienen
(%1963). Die 3. A., die jetzt vorliegt, ist neubearbeitet und erweitert. Die Neubearbeitung
erfasst simtliche von der Clavis Patrum Latinorum verzeichneten Schriften. Kursivhum-
mern verkniipfen zudem die Ubersetzungen mit der neuen Clavis Patrum Graecorum
und erschliessen den dort versammelten Wissensschatz. Ubersichtliche Register aller
Nummern aus beiden Claves ermoglichen die problemlose Ermittlung der Sigel und
verdeutlichen den Einfluss griechischer Theologie auf abendlindisches Denken. Wer
dieses Verzeichnis durchblédttert und befragt, wird dankbar staunen iiber die Riesenar-
beit, die hier mit grosser Prézision geleistet worden ist. Dem Schlussatz der Anzeige im
Arbeitsbericht des Instituts 1981 — auf'sie greifen auch die voranstehenden Sitze zuriick —
kann vorbehaltlos zugestimmt werden: « Das praktische Handbuch fiir die Benutzung der
Vetus Latina-Ausgabe wird damit — wie es der neue Akzent im Titel zum Ausdruck bringt
- zum aktuellen Kursbuch im Bereich der lateinischen und ins Lateinische libersetzten
Viterliteratur.»

Rudolf Brindle, Basel

Martin Brecht, Martin Luther. Sein Weg zur Reformation 1483-1521, Calwer Verlag,

Stuttgart 1981. 527 S.

«Der junge Luther», das wohl am meisten bearbeitete Thema der Reformationsge-
schichte tiberhaupt, musste auf das Lutherjahr 1983 hin schier zwangsléufig neu behan-
delt werden. Bot auch die Zeitgeschichte den Rahmen, innerhalb dessen sich Luthers
Werk entfalten konnte, so hing die in alle Kulturbereiche tief eingreifende kirchliche
Erneuerungsbewegung des 16. Jh.s doch wesentlich an der Personlichkeit und dem
Schicksal Luthers, eine Wahrheit, deren sich die neuere Forschung nach mancherlei
Irrwegen wieder bewusst wird. Die Frage nach den geistigen Kriften, die in Luther die
grosse Wende vom mittelalterlich-frommen Monch zum Reformator hervorgerufen
haben, bleibt faszinierend, auch wenn die Hauptlinien seit langem bekannt sind und in
Tausenden von Einzelabhandlungen manches gekldrt worden ist. Brecht hat sich der
Miihe der Sichtung des riesigen Materials und der schwierigen Aufgabe einer neuen
Zeichnung von Luthers Entwicklung bis 1521 unterzogen.

Naturgemass kann eine einbidndige Abhandlung, die auch fiir den Nichtfachmann
lesbar sein soll, sich nicht in alle Verzweigungen der wissenschaftlichen Fragestellung
verlieren. Manche Probleme, die friihere Generationen der Lutherforscher leidenschafit-
lich bewegt haben, erscheinen hier nur noch in zusammenfassenden Urteilen, die die
Kampffronten gerade noch erkennen lassen: «Luther ldsst sich nicht einfach als das
Produkt der gesellschaftlichen Bedingungen, aus denen er herkam, deuten» (18); «Nach
alldem wird man nicht sagen konnen, dass Luthers Gottesverhiltnis entscheidend durch
die Beziehung zu seinem Vater vorgeformt und fixiert und dass sein religioser Konflikt
eigentlich ein Vaterkonflikt gewesen sei» (20); « Etwaige Signale einer neuen Zeit haben
Luther weder im Elternhaus noch auf der Schule und auch danach nur bedingt erreicht.
Luther wuchs auf als ein mittelalterlicher Mensch» (26); «Sein religioser Weg erscheint



Rezensionen 311

kaum durch den Humanismus beeinflusst» (52). Folgerichtig legt Brecht alles Gewicht
auf die scholastische Bildung und die monchische Frommigkeit der Zeit, in der Luther
verwurzelt ist. Weniger breitspurig als Otto Scheel in seinem «Martin Luther»
(1921/1930), fiihrt er doch diese geistigen Voraussetzungen eingehend aus. Aber er zeigt
auch, dass die Probleme der spatmittelalterlichen Theologie und Glaubenspraxis von
Luther anders empfunden wurden als von unzihligen Zeitgenossen: Luther denkt zu
Ende, was viele in der Schwebe liessen. Eindriicklich wird die vorldufige Beruhigung von
Luthers Anfechtungen durch die Leidens- und Demutstheologie des ausgehenden Mit-
telalters geschildert, ebenso das langsam reifende, dann scheinbar plétzlich aufgehende
neue Verstdndnis der «Gerechtigkeit Gottes», gewonnen aus Bibelstudium und person-
licher Glaubenserfahrung. Die hohe Dramatik der Jahre 1517-1521, die Luther ungewollt
ausgelost, aber bald bewusst und unbeirrbar weitergetrieben hat, wird sachlich und
spannend vorgefiihrt, ohne romanhafte Ausschmiickung, gegen welche sich B. immer
wieder abgrenzt, aber auch ohne gewaltsame Aktualisierung und Modernisierung des
Stoffes. Die Verflechtung der beginnenden Reformationsbewegung in die politischen
Gegebenheiten und Ereignisse im Reich um 1520 werden offen dargelegt, aber ihre
Bedeutung wird nicht tibertrieben; die geistige Kraft Luthers bleibt im Mittelpunkt des
Geschehens. Immerhin schliesst das Buch mit dem aufrichtigen Satz zum Wormser Edikt
1521 und seinen Folgen: «Die Grenzen der kaiserlichen Macht und der kurfiirstliche
Schutz retteten in diesem kritischen Augenblick Luther und sein Werk» (453). — Es ist
nicht moglich, in einer Besprechung auf die vielen Fragen einzugehen, die das Buch im
Anschluss an die bisherige Forschung aufgreift oder neu stellt. Es sei nur der Gesamt-
eindruck festgehalten: Brechts Luther-Bild wirkt erstaunlich «konservativ». Darin spie-
gelt sich die allgemeine Richtung einer Forschung, die mit Recht von den letzten Endes
unfruchtbaren «revolutionidren» Fragestellungen zur sachlichen Betrachtung der Doku-
mente und Quellen zuriickkehrt.
Das Buch ist mit einigem Bildmaterial ausgestattet, das im Unterschied zu vielen
Bildbédnden unserer bilderverehrenden Zeit erfreulich zuriickhaltend ausgewihlt ist.
Ernst Gerhard Riisch, Horn TG

Marc Lienhard/Jakob Willer, Strassburg und die Reformation. Die Hohe Zeit der Freien
Reichsstadt, Kehl, Morstadt Verlag 1981. 371 S.
Die hervorragende Stellung Strassburgs in der Geschichte der Reformation bis in die
Mitte des 16. Jh.s ist bekannt. Vertreten durch ihren Stettmeister Jakob Sturm, den
bedeutendsten reichsstadtischen Politiker jener Jahrzehnte, stand sie an der Spitze der
reformatorisch gesinnten Stiddte; vertreten durch ihre Theologen Capito und Bucer,
betrieb sie die Vermittlung zwischen der Reformation wittenbergischer und oberdeutsch-
schweizerischer Pragung. Man greift daher mit Spannung und hohem Interesse zu einem
Buch, das eine zusammenfassende Schilderung der Bedeutung Strassburgs in seiner
«Hohen Zeit» als Freie Reichsstadt verspricht. Die beiden Verfasser teilen sich so in ihre
Aufgabe, dass der Reformationshistoriker Lienhard im ersten Teil in einigen Quer- und
Liangsschnitten allgemein iiber Strassburg orientiert (Aufnahme der Reformation, Sozi-
algeschichte, Bruch und Kontinuitit, Widerstand, grosse Gestalten), wihrend Willer im
zweiten Teil in grossziigigem Uberblick iiber die Reformationsgeschichte die Geschichte
Strassburgs in chronologischer Folge skizziert. Die Teile sind auch im Stil der Darstellung



312 Rezensionen

unterschieden. Lienhard spricht als griindlich orientierter wissenschaftlicher Reforma-
tionshistoriker; Willer bietet eine zum Teil gemiitvoll-breite, fiir den Laien-Leser
bestimmte Geschichtserzihlung. Sie hebt vor allem die Wirksamkeit Jakob Sturms her-
vor. Die Erwartungen, die man an ein solches Buch stellen diirfte, werden jedoch ent-
tduscht. Wissenschaftliche Anmerkungen, sogar die Belegstellen fiir die wortlichen Zita-
te, fehlen vollstandig. Hiefiir bietet die ausfiihrliche Bibliographie iiber die Quellen und
Darstellungen keinen Ersatz; iibrigens bleiben auch hier Wiinsche offen: fiir Zwingli
gentigt die Biographie von Rudolf Staehelin (1895-97) nun wirklich nicht mehr, auch
hitte statt der alten Zwingli-Ausgabe von Schuler-Schulthess (1828 -42) unbedingt die
noch laufende wissenschaftliche Ausgabe im Corpus Reformatorum genannt werden
miissen. Dankbar ist man aber fiir die Zeittafel zur Reformationsgeschichte auf
S. 323-338.
Dem Schweizer Reformationshistoriker seien einige Berichtigungen gestattet. Auf S. 19
wird die Flugschrift « Karsthans» dem Reformator in St. Gallen, Joachim von Watt (Va-
dianus) zugeschrieben. Schon 1927 hat Traugott Schiess in seiner Arbeit «Hat Vadian
deutsche Flugschriften verfasst ?» klar nachgewiesen, dass Vadian nicht der Verfasser sein
kann. S. 149: es hitte vermerkt werden miissen, dass das Urteil iiber Zwingli, das einfach
mit «Sein Biograph schreibt» eingefiihrt wird, von Johannes Stumpf stammt. S. 150:
Zwingli war nicht Leutpriester am «Frauenmiinster», sondern am Grossmiinster. Am
Fraumiinster wirkte sein Freund Oswald Myconius als Schulmeister. S. 244-245: die
Ansicht, als sei die Erste Helvetische Konfession von 1536 durch Bucer «entworfen», gar
von ihm «geschaffen» worden, ist unrichtig. Die Konfession war von einer schweizeri-
schen Theologenkommission erarbeitet worden. Unter Mitwirkung der spéter eingetrof-
fenen Strassburger wurden einzelne Artikel iiberarbeiter und erweitert. Uberhaupt ist die
Vermittlertatigkeit Capitos und Bucers so dargestellt, als ob sie den Schweizern héchst
willkommen gewesen wire und sie nur darauf gewartet hétten, durch die Strassburger
befriedet zu werden. Die Quellen sprechen anders. — Wenn Ziirich, Bern und Basel immer
wieder als «Reichsstiadte» bezeichnet werden, so mag dies aus deutscher Sicht begreiflich
sein. Die Stddte haben sich aber damals zweifellos nicht mehr als Reichsstiddte gefiihlt.
Einzig St. Gallen, das nur ein zugewandter Ort der Eidgenossenschaft war, lebte noch im
Bewusstsein, gleichzeitig eine Reichsstadt zu sein, und hat sich nicht zuletzt auch aus
diesem Grunde, sehr im Unterschied zu Ziirich, Bern und Basel, der Speyrer Protestation
von 1529 angeschlossen.

Ernst Gerhard Riisch, Horn TG

Heinz-Horst Schrey (Hg.), Sékularisierung, Wege der Forschung, Bd. 424, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, Darmstadt 1981. 449 S.
In der verdienstvollen Reihe «Wege der Forschung» liess H. H. Schrey seinen Dokumen-
tationsbianden iiber Luthers Zwei-Reiche-Lehre, Kierkegaard und Entfremdung eine
Sammlung zum Begriff Sidkularisierung folgen — ebenfalls ein Knotenpunkt bei der
Bestimmung des Verhiltnisses von Glaube und Welt, Theologie und Humanwissen-
schaften, wobei auch an die schon friiher in der gleichen Reihe von H. D. Wendland und
Th. Strohm betreuten Binde «Politik und Ethik» (1969) und besonders «Kirche und
Demokratie» (1973) zu erinnern ist.
Schon die umfangreiche Bibliographie (415-437) ldsst die grosse Vielfalt der Pro-
blembeziige deutlich werden, in denen das Stichwort Sékularisation/Sidkularisierung



Rezensionen 313

thematisiert wird. Dass dabei eine Vollstindigkeit kaum erreicht werden konnte, ist fast
selbstverstandlich. Sonst hidtte man, was kaum sinnvoll gewesen wire, beispielsweise
zahlreiche Veroffentlichungen zu ethischen Fragen mit Ausfiihrungen zur sidkularisier-
ten Gesellschaft oder die Einfiihrungen in die Religionssoziologie bibliographieren miis-
sen. Entsprechend wird man auch fiir die Menschenrechtsdiskussion nach den entspre-
chenden Publikationen greifen miissen, obwohl hier die Sdkularisierungsproblematik
implizit oder explizit gegenwartig ist. Der Herausgeber konzentriert sich in seiner Ein-
fiihrung und Textauswahl auf die theologische und religionssoziologische Diskussion,
ohne die germanistischen Beitriige und die philosophische Kritik zu tibergehen. Beach-
tenswerte Schwerpunkte ausserhalb der bekannten Positionen Gogartens, der Religions-
soziologie und der Philosophie bilden die Sidkularismus-Kritik im Anschluss an die
Jerusalemer Weltmissionskonferenz 1928, die katholischen Stellungnahmen und die
«Theologie nach dem Tode Gottes» als sdkularisierte Theologie. Eine reizvolle Mate-
rialbeigabe ist der Abdruck von zwei Texten Ernst Blochs, weil sie weniger die Frage der
Sikularisation problematisieren, sondern zur Priifung der Tragfihigkeit der Theorie
einladen.

Einfiihrung, Auswahl und Bibliographie dokumentieren indirekt auch das Zuriick-
treten des Sakularisationsthemas nach 1970, obwohl hier der Versuch von N. Luhmann
(Funktion der Gesellschaft, 1977, Kap. IV) eine stirkere Beachtung verdient hitte und in
der Bibliographie einige Titel nachzutragen sind (z. B. O. Schatz (Hg.), Hat die Religion
Zukunft?1971; K. Dienst, Der Pluralismus der Sikularisierungskonzeptionen, in: Jb. der
hess. kirchengesch. Vereinigung 21, 1971; F. Fiirstenberg, Die unbewiltigte Sakularisie-
rung, in: K. Forster (Hg.), Befragte Katholiken, 1973). Ist der « Weg der Forschung» also
am Ende, war er ein Holzweg oder konnte die Dokumentation zu einer Neubegegnung
fiihren? H. H. Schrey provoziert zu dieser Frage, wenn er sie auch nicht ausdriicklich
thematisiert.

In umgekehrter Entsprechung zu H. Blumenbergs Kritik, dass die Sidkularisierungs-
metaphorik die Legitimitdt der Neuzeit in Frage stelle, kennzeichnet J. B. Metz «die
Sdkularisierungstheologie als neue Form der Apologetik» (324-327; der jlingste Beitrag
des Sammelbandes, 1977). Die Wendung zu einer «Politischen Theologie» lisst die
positive Wertung der Sikularisation und ihre theologische Inanspruchnahme als ideolo-
gische Privatisierung und Entweltlichung des Glaubens erscheinen. Es ist das Problem
der mit der Sdkularisierung angezeigten Marginalisierung der Kirche als « Randphéno-
men der Gesellschaft», das in anderer Weise auch das neue Interesse an der Religion
bestimmt: Hat die Religion Zukunft (O. Schatz, 1971)? Wie stabil ist die Kirche (H. Hild,
1974)? Die Kritik Blumenbergs einerseits und die religionssoziologischen Befragungen
der 70er Jahre andererseits lassen die Sdkularisierungsthese als zu undifferenziert und
grobschldchtig erscheinen. Die Frage nach dem Zusammenhang von kirchlichem und
allgemeinem Wertbewusstsein unterscheidet die neueren Erhebungen (kath. Synoden-
umfrage: G. Schmidtchen, 1973; VELKD-Befragung: ders., 1973) von der ilteren Kir-
chensoziologie; wenn sie auch nicht den von J. Matthes, T. Rendtorffu. a. (349ff.; 3661T)
in den 60er Jahren geforderten Schritt zur Religionssoziologie vollzogen haben, klingen
Gesichtspunkte der funktionalen Gesellschafts- und Religionstheorie an.

Die neuen Schwerpunkte: Politische Theologie, Interesse an Religion u.a. lassen
fragen, ob sie wirklich zu einer Neuinterpretation der mit der Sdkularisationstheorie in
ihren unterschiedlichen Spielarten anvisierten Phianomene vorstossen. Die durch
H. H. Schrey vorgelegte Dokumentation konnte vielmehr den Verdacht nidhren, dass



314 Rezensionen

damit nur das Siakularisationsproblem in neuer Gestalt aufgeworfen wird. Bei der Poli-
tischen Theologie ist dabei einerseits an die Begriindung der gesellschaftlichen Relevanz
christlicher Impulse und deren Vermittlung mit heutigen Erwartungen und andererseits
an die Inhaltlichkeit der Zielbegriffe wie Befreiung zu erinnern. Werden hier nicht
Sékularisate christlich reaktiviert oder beerbt? In anderer Weise wiederholt sich diese
Frage bei dem Interesse an Religion, weil diese in unserem Gesellschaftszusammenhang
mit der Geschichte des Christentums verbunden ist. T. Rendtorff sah deshalb die neue
Aufgabenstellung der Religionssoziologie in einer Christentumssoziologie (391).

Dass die gesellschaftliche Religion in unserem Kulturraum unter dem Gesichtspunkt
der Sidkularisation zu reflektieren ist, ldsst sich an den Religionstheorien der Aufklarung
zeigen, die zu den m. E. bisher zu wenig beachteten Inkunabeln der Sidkularisationsdis-
kussion gehoren. 1763 fragte Chalotais in seinem «Essay de 1’éducation», ob die von den
Aufklidrern herausgestellte natiirliche Religion wirklich der allgemeinen Vernunft ent-
stamme oder ob die Philosophen «ihre Einsichten tiber die wichtigsten Stiicke dieser
Religion nicht dem Vorteil zu danken haben, dass sie in der christlichen Religion geboren
sind». Ob dieses Argument zur Verteidigung der geoffenbarten Religion dient, wie es
A.L. Schlozer 1771 bei der Herausgabe von Chalotais’ Schrift in Auseinandersetzung mit
Basedow aufnahm (L. R. de Caradeux de la Chalotais, Versuch iiber den Kinderunter-
richt, 1771, 43; 193), oder in Lessings Sinn als Kldrungsprozess bei der «Erziehung des
Menschengeschlechts» interpretiert wird, soll hier nicht am historischen Beispiel, son-
dern an der heutigen religionspadagogischen Diskussion weiter verfolgt werden. Gegen-
tiber den Begriindungsversuchen des Religionsunterrichts in einem allgemeinen Reli-
gionsbegriff rekurriert K. E. Nipkow auf Christentum und Kirche: «Erst der geschicht-
liche Erfahrungsraum bestimmter Religion entlédsst aus sich die Moglichkeit weniger
intensiv bestimmter, verschwommener, neutralisierter und anders bestimmter Religion»
(Grundfragen der Religionspddagogik, Bd. I, 1975, 170). Diese Argumentation erinnert
durchaus an die Aussage von Chalotais, indem sie die Hinweise von D. Stoodt auf heutige
Formen «neutralisierter Religion» entgegen dessen Ansatz zur Begriindung eines christ-
lich-kirchlichen Religionsunterrichtes auswertet. Verfolgt man diesen Hinweis aber wei-
ter, wird man fragen miissen, ob Stoodts Begriindung des Religionsunterrichtes in einem
funktionalen Religionsbegriff nicht letztlich in einem Sdkularisationsmodell verankert
ist. Entsprechend ist aber auch an Nipkow die Frage zu richten, wie sich die von ihm
geforderte Konvergenz von theologischer und gesellschaftspolitisch-pdadagogischer Argu-
mentation im Zusammenhang der Sdkularisationsproblematik darstellt. Ist nicht die
Konvergenz dadurch eine reale Moglichkeit, dass die Geschichte des Christentums und
neuzeitliche Freiheitsgeschichte durch Sidkularisationsvorgidnge miteinander verbunden
sind und ein stdndiger Austauschprozess beide bestimmt ? Sdkularisierung ist ja mit den
Ausdriicken Entkirchlichung und Privatisierung (vgl. a.a.O., Bd. II, 60ff.) nur negativ
charakterisiert.

Diese Fragen sollen als Problemanzeigen auf die mogliche Fruchtbarkeit einer Neu-
begegnung mit der Sikularisierungsdiskussion hinweisen, die durch den vorliegenden
Sammelband er6ffnet werden kann. Dass die Beispiele aus dem religionspiddagogischen
Bereich gewihlt wurden, soll den Blick zugleich iiber die dort gezogenen Grenzen hin-
ausfiihren. Die religionspadagogische Sidkularisierungsdiskussion wird nidmlich von
H.H. Schrey leider ausgeklammert (vgl. z. B. Stallmanns Aufnahme von Gogarten in:
Christentum und Schule, 1958; aber auch O. Hammelsbecks Problemanzeige in: Ev.
Lehre von der Erziehung, 1950), obwohl die Geschichte von Schule und Padagogik nicht



Rezensionen 315

nur institutionell als Emanzipation von kirchlicher Einflussnahme, sondern auch inhalt-
lich in der Ausbildung von Bildungsidealen von Sdkularisationsprozessen bestimmt ist.
Das Thema von Schreys verdienstvoller Dokumentation ist nicht das Aufzeigen von
Sakularisierungsvorgidngen iiberhaupt, sondern ihre Interpretation. Da er es nicht als sein
Ziel betrachtet, «ein so komplexes Problem wie das der Sdkularisierung einer Losung
entgegenzufiihreny», sollten die Leser der Aufgabe einer Weiterfiihrung nicht auswei-
chen.

Gerhard Ringshausen, Heidelberg

Peter F.Barton, Erzieher, Erzihler, Exegeten. Ein Beitrag zur politischen Geschichte,
Geistes- und Kirchengeschichte Schlesiens und Preussens 1786/88—-1796. Fessler in
Schlesien, Studien und Texte zur Kirchengeschichte und Geschichte, 2. Reihe, 5/1.
Wien, Verlag Hermann Bohlaus Nachf., 1980. 336 S.

This biographical «case study» attempts successfully to show how an original person like

Fessler could manifest a very wide spectrum of an epoch’s diverse cultural, literary and

theological impulses. Disillusioned as a Capuchin and as a partisan of Joseph II’s religious

reforms, Ignatius Aurelius Fessler fled from the Habsburg monarchy to Prussia. Barton
describes the intensive journalistic and literary activity which Fessler carried on while
engaged in Prussian service. The author also discusses perceptively the political and
cultural climate in which Fessler moved. This interdisciplinary study should interest
literary as well as church historians of the Late Enlightenment and the Early Romantic

period.
Charles H. O’Brien, Macomb (Ill.)

Fritz Buri, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Religionsphiloso-
phie der Kyoto-Schule und das Christentum, Verlag Paul Haupt Bern/Stuttgart 1982.
4698.

Nicht selten drdngt sich der Eindruck auf, als befinde sich deutschsprachige Theologie auf

dem prekdren Weg in die Provinzialitdt ohne 6kumenische Weltweite und einen inter-

nationalen Horizont. Diesem problematischen Trend stellt sich Fritz Buris Schaffen seit
den 60er Jahren auf eigene Weise in die Quere, worin gute Basler Tradition ihre Fort-
setzung findet. Bereits die mehrfachen Aufenthalte an amerikanischen Universititen
liessen ihn zum Briickenbauer und Zwischentriger zwischen Kontinenten werden,
indem sich seine Eindriicke und Lesefriichte aus der Neuen Welt in zwei instruktiven

Bénden «Gott in Amerika» (Bern 1970/1972) niederschlugen. So war zu erwarten, dass

auch sein erster Aufenthalt an einer japanischen Universitdt in Mitaka/Tokyo 1968/69

und vor allem der Studienaufenthalt in Kyoto 1978/79 nicht ohne Folgen bleiben. Die

erste, tiefere Begegnung mit dem fernostlichen Buddhismus fiihrte zu einer seither zwolf-
jahrigen, intensiven Auseinandersetzung, verbunden mit weiteren Vortrags- und Be-
suchsreisen und der Teilnahme an verschiedenen einschlégigen internationalen Konfe-



316 Rezensionen

renzen. Innerhalb weniger Jahre reihte sich B. in die nicht allzu grosse Zahl christlicher
Buddhismus-Experten ein. Deren Diskussionen finden international starke Beachtung,
indem sie ein Musterbeispiel des interreligiosen Dialogs auf hGchstem Niveau darstellen,
wiahrend Auswirkungen davon im Rahmen der deutschsprachigen Theologie noch allzu
sparlich zu spiiren sind. Der oberflidchliche Eindruck des Exotischen im Titel von B.s
neuestem Werk «Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst» fillt damit auf die
angesprochene Provinzialitit zuriick, die hier mutig und kraftvoll auf neue Horizonte hin
durchstossen wird. B. fiihrt den Leser kompetent und kenntnisreich in den neuesten
Stand des buddhistisch-christlichen Dialoges ein, wobei er eine gewaltige Fiille an Pri-
maér- und Sekundirliteratur kritisch verarbeitet. Es kommt dem umfangreichen Werk
heute ohne Zweifel zugute, dass sich der Autor nach verschiedensten Vorarbeiten in
Form von Vortrigen, Vorlesungen und Aufsidtzen mehrere Jahre Zeit gelassen hat mit der
endgiiltigen Fertigstellung. Es handelt sich durchwegs um die reife Frucht einer langen
Beschiftigung, in der sich 6stliche Weisheit und die westliche Abgeklartheit des 75 Jahre
alt gewordenen Schweizer Theologen auf eindriickliche Weise begegnen. Auch biogra-
phisch stellt dieses durchdachte Werk einen neuen und besonders gelungenen Markstein
in B.s Schaffen dar.

Inhaltlich konzentriert sich das schon aufgemachte Buch aufdie Werke und Schriften
der grossen Lehrer der sogenannten Kyoto-Schule. Fiir den Leser hilfreich werden deren
biographische Daten kurz prisentiert und durch ausdrucksstarke Portrait-Aufnahmen
illustriert: Kitaro Nishida (Japans grosser Philosoph und Begriinder der Kyoto-Schule,
53-80) / Hajime Tanabe (Philosophie der Busse und Todesdialektik, 81-112) / Daisetz
Teitaro Suzuki (Zen- und Shin-Buddhismus fiir den Westen, 113-142) / Shin-ichi Hisa-
matsu («Atheistischer Buddhismus», 143-190) / Keiji Nishitani (Die Religionsphiloso-
phie des Zen, 191-254) / Yoshinori Takeuchi (Religioser buddhistischer Existentialis-
mus, 255-284) / Shizuteru Ueda (Durchbrechung des gegenstdndlichen Substanzden-
kens in der Trinitdt des selbstlosen Selbst, 285-321) / Masao Abe (Zen-Buddhismus und
Christentum, 323-380).

Der Schwerpunkt der Darstellung liegt dabei auf dem Verbindenden und zugleich
dem Besonderen dieser einzelnen, profilierten Denker. Deren wichtigste Werke, soweit
sie aus dem Japanischen zumeist ins Englische iibersetzt sind, werden ausfiihrlich vor-
gestellt und in ihrer Starke, doch immer auch in ihrer Problematik gezeigt. B. wird nie
zum langweiligen Sachreferenten, sondern ist immer leidenschaftlich mitdenkend dabei.
Immer wieder ldsst er den Leser etwas spiiren von der Faszination, die von diesen her-
ausragenden Denkern des buddhistischen Nichts ausgeht. Deren Gedanken kann er
empathisch hingegeben bis in wichtige Details verfolgen, um dann da und dort auch kurz
und harsch ein hartes Urteil abzugeben (187, 189, 320). Neben der Faszination steht
zugleich die tiefe Irritation und Befremdung: « Auch wir treten bei allen Versuchen, uns
in sie einzuleben, der buddhistischen Geisteswelt von aussen gegeniiber, wenn wir sie mit
dem Christentum in Verbindung bringen wollen, und sehen uns bei deren Vertretern im
entscheidenden Punkt immer wieder zuriickgestossen...» (468). Wie in einem Reagenz-
glas konnen die inneren Schwierigkeiten eines interreligiosen Dialogs am Beispiel von B.s
grundredlichem Verstindnisversuch beobachtet werden. Mit gutem Grund fiigen sich der
Auseinandersetzung denn auch einige tiefsinnige Reflexionen zur Problematik des
Dialogs an (438 ff)): «Zu {iberwinden wire diese Problematik nur in einer Liebe ohne
heilsgeschichtliche Risikodeckung und einem Mitleid, das die Fragwiirdigkeit der Liebe
riskiert...» (454).



Rezensionen 317

B. riskiert diese verstehende Liebe um einer «gemeinsamen Zukunft» von Ost und
West willen (414). Dabei ist er sich bewusst, dass damit die Gefahr gegeben ist, als «eine
Stimme in dem riesigen Chor der Stimmeny» (384) zwischen alle Fronten zu geraten (431).
Allen Schwierigkeiten zum Trotz entdeckt der von Jaspers geprigte, christliche Theologe
nicht zufillig eine auffallende Wahlverwandtschaft zwischen seiner spezifischen Sicht des
Christentums und Grundthemen der Kyoto-Schule. Beiden geht es um die Wahrneh-
mung des «wahren Selbst». Anhand von vier Leitfragen wird typologisch gezeigt, wie
diese Problematik im Christentum wie im Buddhismus zu zwar unterschiedlichen, doch
sachlich vergleichbaren Losungswegen gefiihrt hat. (36 f.): Im Blick aufdie Erlosung resp.
Erleuchtung stellen sich fiir beide Religionstypen Grundfragen der Erkenntnis, der
Ontologie, der Soteriologie/Anthropologie und der Geschichtsphilosophie. Diese Fra-
genkomplexe bilden das hermeneutische Geriist, innerhalb dessen B. die einzelnen Ver-
treter der Kyoto-Schule zu Wort kommen ldsst. Innerhalb dieses Rahmens bezieht B. als
Vertreter der «Schule der konsequenten Eschatologie» (50) seinerseits eine prazise Posi-
tion. Diese Versuchsanordnung erlaubt es ihm, einerseits eine ungeschiitzte, radikale
Offenheit fiir zen-buddhistische Motive zu zeigen, um darin aber gleichzeitig zum pro-
filierten Gesprachspartner dieser japanischen Denker zu werden. Hartnickig kann er
ihnen immer wieder seine Fragen nach den Grenzen objektivierenden Denkens stellen.
Wiederholt und unmissverstdndlich klopft er ihnen auf die Finger, wo sie die Nichtob-
jektivierbarkeit des wahren Selbst, des Nichts und des Seinsgeheimnisses objektivierend
zu denken versuchen. Wie ein Refrain durchzieht die Studienarbeit B.s Ceterum censeo,
dass Erlosung und Erleuchtung nicht Selbstverlust des Ichs, sondern im Gegenteil per-
sonale Selbstfindung im Transzendenzbezug unbedingter Verantwortlichkeit bedeute. In
dieser Hinsicht wird es interessant sein, japanische Antworten auf B.s kritische Fragen
abzuwarten.

Interessant aber diirften auch Reaktionen von seiten christlicher Theologie werden,
indem B. nicht nur auf uniiberwindliche Differenzen zwischen Buddhismus und Chri-
stentum hinweist, sondern im Zeichen seiner Theologie der Existenz auf erstaunliche
Konvergenzen hinzielt. Seine Theorie des Symbols — das thm als Objektivierung des
nichtobjektivierbaren Selbst und seines Transzendenzbezuges gilt — erlaubt es ihm,
Grundgehalte des Christlichen und des Zen-Buddhismus in eins zu sehen. Buddhistische
Erleuchtung und Heiliger Geist (394), das Schweigen und das Kreuz als gemeinsame
Grenzerfahrung (423 ff.), das Nirvana und das Reich Gottes (454), das Nichts und das
Seinsgeheimnis — und vieles mehr beginnt sich plotzlich gegenseitig zu erldutern und zu
erleuchten. Uber allem steht die Korrespondenz zwischen Buddha und Christus, die
beide in Relation auf das wahre Selbst des Menschen plotzlich viel an gegenseitiger
Befremdlichkeit verlieren bis hin zum Spitzensatz: «vom Selbst ist auszugehen, wenn es
seinen <Herrn» finden soll, und ohne ihn wird es nicht «<wahres Selbst> sein konnen. Der
Name oder die Namen, die wir seinem Herrn geben, sind im Vergleich zu dieser Selbst-
findung von sekundérer Bedeutung. Sie sind Wegmarken, bei denen man nicht stehen
bleiben darf» (9). Der «Buddha-Christus» als vermittelndes Symbol steht fiir B. insofern
«in der Mitte» (402) und im Sinn von Hisamatsu wohl auch in einem «Uber-hinaus»
iiber dngstlich verengte Positionen aufbeiden Seiten (180). B. ist sich der Kiihnheit dieses
Briickenschlags wohl bewusst, sowohl im Blick auf christliche Absolutheitsanspriiche als
auch im Blick auf ferndstliche Uberlegenheitsgesten. Darin geht er denn auch bewusst
iiber verschiedene Versuche eines christlichen Verstehens der Lehrer der Kyoto-Schule
hinaus (384 ff.). Sein Urteil «Lasst die Toten ihre Toten begraben» iiber Zuriickgeblie-



318 Rezensionen

bene auf dem Weg dieses neuen Verstehens tont dabei herausfordernd (430). Dennoch,
was auch immer von christlicher Seite mit guten oder auch weniger guten Griinden gegen
dieses grossangelegte Dialog-Experiment Fritz Buris ins Feld gefiihrt werden mag, so ist
doch mustergiiltig, wie sich hier ein christlicher Theologe unerschrocken von seiner
Herkunft loslédsst und sich offen auf fremden Boden einldsst, um dabei die Entdeckung zu
machen, dass er auch hier im Zeichen des « Herrn des wahren Selbst» zu neuem Stand und
«Ort» (79) kommen kann. Zwischen der Welt des Amida und der Welt des Christus ist das
Buch darin auch der erstaunliche Bericht einer merkwiirdigen Gnadenerfahrung. Ohne
Gnade gelingt offenbar kein Dialog.

Alfred Jiiger, Bethel/Bielefeld

Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mat-
thias-Griinewald-Verlag, Mainz 1980. 249S.

Der Katholizismus entwickelte sich im 19. und 20.Jh. in zahlreichen europiischen
Lindern zu einer Sub- und Teilgesellschaft mit eigenem politischem und sozialem
Gewicht. Die Beitrige dieses Sammelbandes analysieren mit soziologischen Kategorien
die Entstehung, die Entwicklung und den gegenwirtigen Zustand dieser Sozialform des
Christentums und die Wechselwirkungen zwischen ihr, dem Protestantismus und der
Gesamtgesellschaft. N. Mette referiert iiber die Beziehungen zwischen Religionssoziolo-
gie und Katholizismus in den letzten Jahrzehnten. — O. von Nell-Breuning beschreibt die
gesellschaftlichen Krifte des Katholizismus in Deutschland, besonders des politischen
und des sozialen Katholizismus, seit dem Kulturkampf. — H. Maier liefert weitere Daten
zum Verstidndnis dieser geschichtlichen Prozesse. — H. Geller stellt den Umschlag dar von
den Dezentralisierungstendenzen in der katholischen Kirche des 18. Jh.s (Gallikanismus,
Febronianismus) zum Zentralismus des ausgehenden 19. Jh.s. Wichtige Ursachen dieser
Entwicklung sind die Liquidierung der feudalen Kirchenstruktur, die Minderheitenpo-
sition der deutschen Katholiken und die Protestantisierungsversuche in Preussen. — In
diesen 200 Jahren haben sich auch die Herrschaftsformen in der katholischen Kirche und
ihre Legitimierung verandert, wie M. N. Ebertz es in seinem Beitrag darstellt. Das Papst-
tum wurde z. B. charismatisiert und mystifiziert («Er ist es, der die Welt aufrecht halt und
verherrlicht. Ohne den Stellvertreter des Lichts und der Liebe wiirde die Welt im
Augenblick aufhoren, alles wire vorbei», so wird von Pius IX. gesagt). — Mit den Ver-
dnderungen in den zentralen Strukturen und Organisationsformen der Kirche von 1803
bis in die Gegenwart, in der sich Vat. Il auswirkt, beschéftigt sich H. Katz. — U. Altermatt
berichtet iiber die Geschichte des Schweizerischen Katholizismus seit 1848 und liefert
Informationen zum Verstdndnis der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz und der
heutigen Bundesratsparteien. — L. Laeyendecker schildert die Geschichte des Katholizis-
mus in den Niederlanden und zeigt, wie unter den besonders Rom-treuen Katholiken
dieses Landes unter Johannes X XIII. progressive Ideen stark verbreitet wurden und wie
die Restauration sich dagegen wehrt. — K. Gabriel fragt in seinem Beitrag, ob der Schwund
an Plausibilitit der Symbolsinnwelt, der Verlust des Monopols fiir ihre Vermittlung und
die Auflésung der sondergesellschaftlichen Sozialform das «Ende des Katholizismus» in
seiner uns bekannten Gestalt zur Folge haben.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

