
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Walter Klaiber, Rechtfertigung und Gemeinde. Eine Untersuchung zum paulinischen
Kirchenverständnis, Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments 127, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht 1982. 306 S.

Die Tübinger Diss., die dem Band vorausging (WS 1971/72), wurde «1978-1980
gründlich überarbeitet» (5). Das Ergebnis ist ein recht gut zu lesendes, im Aufbau des

Ganzen, im jeweiligen Gedankenfortschritt und stilistisch durchdachtes Buch, in dem
sichtbar wird, welche (nach K. begrenzte) Rolle die Aussagen über die Kirche / die
Gemeinde (K. bevorzugt im ganzen die zweite Vokabel) innerhalb der Theologie des

Paulus überhaupt spielen, deren Gegebenheiten so über den engeren Bereich des Themas
ekklesia hinaus vielfaltig zur Sprache kommen (s. z. B. zu den Wendungen «in Christus»
86-95. 101-104, «neue Schöpfung» 95-101, «neuer 'Bund'» 158-166). Von vornherein
betont K., dass er eine theologische Arbeit vorlegt (5), obwohl er die soziologischen
Implikate der Ekklesiologie des Paulus durchaus im Blick hat (z.B. mehrfach in 2.2
«Christus als Grund der Gemeinschaft»).

Erörtert werden «1. Das Rätsel der paulinischen Ekklesiologie» (9-69), «2. Der
Grundansatz...» (70-194), «3. Gestaltungsprinzipien paulinischer Ekklesiologie»
(195-257), «4. Exkurs: Rechtfertigung und Gemeinschaft in Qumran» (258-264), «5.

Konsequenzen der paulinischen Ekklesiologie» für die Gegenwart (265-268). Die Apo-
rien beginnen für K. damit, dass Paulus keine Aussagen ad hoc zum Thema Kirche
mache ; die Ekklesiologie des Paulus sei «im strengen Sinne gar keine Ekklesiologie» (69).
Aus bestimmten Bezeichnungen der Gemeinde (K. sagt «Gemeindebegriffe», 1.2), die
K. 11-48 nacheinander bespricht, lässt sich nach ihm das Gemeindeverständnis des

Paulus nicht ableiten (50). Immerhin geben sie in der Behandlung durch K. mannigfache
Einsichten dazu. Vorläufige Beobachtungen führen u. a. zu dem hernach sich als

massgebend erweisenden Satz, dass für Paulus «auch die ekklesiologische Dimension christlicher

Existenz vom Rechtfertigungsgeschehen geprägt wird» (59).

Kap. 2 hebt sich nicht nur dem Umfang nach heraus. K. zeigt hier «den absoluten

Vorrang der Christologie vor der Ekklesiologie» auf (109). Das Heil ist extra ecclesiam

begründet (103), im Kreuz (das Kennwort theologia crucis oft bei K.). «Das einzige
menschliche Kriterium für die Zugehörigkeit zu Abrahams Same[n], d.h. zur eschato-

logischen Heilsgemeinde, ist der Glaube» (181); und «für Paulus bleibt die Zugehörigkeit
zu Abrahams Same[n] heilsnotwendig» (153; die Abrahamskindschaft stellt K. zu dem
Thema «Die Gültigkeit der Verheissung» [2.4] heraus, spez. 145-158). Sieht K. die

Vorläufigkeit der Kirche gegenüber dem (künftigen) Eschaton (z. B. 172, zu I Korl5,28 ;

vgl. 122 sub 4.), so hat sie doch «endzeitlichen Charakter» (161, hier: vom Geist her). -
Der Heraushebung der Christologie (K. gebraucht das Wort, wie das heute verbreitet ist,
im weiteren Sinn) im Blick auf die Ekklesiologie entspricht die betont theozentrische
Interpretation: «Gemeinde entsteht und besteht aus dem schöpferischen Handeln Gottes
in Jesus Christus, in dem er seine Treue... erweist» (170; von der Treue Gottes redet K.
auch sonst bedeutsam). Aufdieser Linie unterstreicht K. «die Souveränität des Handelns
Gottes» (172), das unverfügbare Gnadenhandeln Gottes (167). Die Gemeinde hat «in der
Offenbarung von Gottes Gerechtigkeit ihren Ursprung und Bestand», ihr Wesen

(195 usw.). Zugleich aber begegnet bei Paulus das «Motiv des Geistes als Wesensbestim-



Rezensionen 309

mung der christlichen Gemeinde» (185). «Durch den Geist wird das extra nos des Heils in
uns Ereignis» (187; das extra nos akzentuiert K. auch sonst).

In Kap. 3 geht es um das Zugleich, z. T. um die Spannung, jedenfalls um das

Verhältnis von «Evangelium und Amt» (3.1),«Charisma und Dienst» (3.2), «Rechtfertigung
und Recht» (3.3), «Freiheit und Verantwortung» (3.4) im Zustandekommen und Leben
der Gemeide. Paulus ist wohl «mit der grundlegenden Evangeliumsverkündigung
betraut... Das macht seine Botschaft für die Gemeinde bis heute verbindlich» (212,
s. 210). «Die Verwendung von traditionellen Bekenntnisformeln... bindet die gegenwärtige

Verkündigung der Gnade an die geschichtlichen Ereignisse von Kreuz und
Auferstehung». So wird die Aussage der Auferstehungszeugen «zur entscheidenden Norm»
(199). Ein konstitutives Amt jedoch belegt Paulus nicht. «Kriterium für die Autorität und
Legitimität des Dienstes ist, wieweit er transparent wird für die Botschaft des Gekreuzigten»

(226). Wohl aber «ist die prophetische Verkündigung des Gottesrechts eine der

grundlegenden Institutionen der Gemeinde» (248). «Wer aus dem Bereich des Christus
tritt, bzw. sich in ihm unangemessen verhält,... verfallt dem Zorn Gottes, dem er schon
entrissen war» (240; in 3.3.2: «Das Recht des Jüngsten Tages» [239-249], I Kor 16,22
usw.).

Die Literatur zu den thematischen Komplexen wird umfänglich herangezogen -
dabei ist das Literaturverzeichnis (269-306) «erheblich reduziert» (5) - und verarbeitet,
bzw. die Angaben verweisen aufAusführungen anderer zum Rahmentext bei Paulus. Im
Gespräch mit den Autoren macht K. gern von der Möglichkeit der Zustimmung
Gebrauch, distanziert sich aber gegebenenfalls auch klar. - Wer mit dem Buch
weiterarbeiten möchte (und das lohnt sich m.E. vollauf), wird manchmal ein Register der
wichtigeren Stellen vermissen; der Raum dafür hätte sich wohl einsparen lassen.

Insgesamt lässt die Untersuchung, die zugleich von dem wissenschaftlichen und dem
theologischen Engagement des Autors getragen ist, an ihrem Teil die Kirche als Ort der
Zueignung und des fortwährenden Vollzugs des heilsamen Handeln Gottes verstehen.

Gerhard Delling, Halle/Saale (DDR)

Hermann Josef Frede, Kirchenschriftsteller, Verzeichnis und Sigel Vetus Latina Band
1/1, Freiburg/Br. 1981, Verlag Herder, 784 S„ 278.- DM, Subskr. 238.- DM.
Das Institut Vetus Latina mit Sitz in der Benediktinerabtei Beuron hat sich die

Herausgabe einer vollständigen Sammlung aller erhaltenen Reste der altlateinischen
Bibelübersetzungen aus Handschriften und bei alten Schriftstellern zum Ziel gesetzt. Das
ist eine monumentale Aufgabe. Die neue Ausgabe wird einmal die alte Sammlung von
P. Sabatier, Bibliorum Sacrorum Latinae Versiones antiquae ersetzen, die Mitte des

18. Jhs. in Reims erschienen ist.
Die Geschichte der neuen Ausgabe beginnt 1908, dem Jahr, da Pfarrer JosefDenk den

Plan dazu fasste. Seitdem wurden laufend ungezählte Schriften exzerpiert. Das Resultat
ist aufmehr als einer Million Karten festgehalten und steht dem Interessierten im Institut
zur Benützung offen. 1951 konnte die erste Lieferung der neuen Ausgabe erscheinen. Bis
heute liegen 37 Lieferungen vor, die die biblischen Bücher Gen, Sap Sal, Eph, Phil, Kol,
I + II Thess, I + II Tim und die katholischen Briefe erschliessen. (In ThZ ist nur sporadisch
aufdie Faszikel der Vetus Latina hingewiesen worden, vgl. 18 (1962), 145 ; 23 (1967), 222 ;

34 (1978), 306.)



310 Rezensionen

Das dargebotene Material ist für Textkritiker, Exegeten und Philologen von grösstem
Interesse. Ein kompetentes Urteil ist nur von einem kleinen Kreis von Spezialisten zu
erwarten. Hier sei darum nur die letzte Neuerscheinung angezeigt, das grosse Handbuch
für die Benutzung der Vetus Latina-Ausgabe. Das erste Verzeichnis der Sigel für
Handschriften und Kirchenschriftsteller ist, verfasst von Bonifatius Fischer, 1949 erschienen
(21963). Die 3. A., die jetzt vorliegt, ist neubearbeitet und erweitert. Die Neubearbeitung
erfasst sämtliche von der Clavis Patrum Latinorum verzeichneten Schriften. Kursivnummern

verknüpfen zudem die Übersetzungen mit der neuen Clavis Patrum Graecorum
und erschliessen den dort versammelten Wissensschatz. Übersichtliche Register aller
Nummern aus beiden Claves ermöglichen die problemlose Ermittlung der Sigel und
verdeutlichen den Einfluss griechischer Theologie auf abendländisches Denken. Wer
dieses Verzeichnis durchblättert und befragt, wird dankbar staunen über die Riesenarbeit,

die hier mit grosser Präzision geleistet worden ist. Dem Schlussatz der Anzeige im
Arbeitsbericht des Instituts 1981 - auf sie greifen auch die voranstehenden Sätze zurück -
kann vorbehaltlos zugestimmt werden: «Das praktische Handbuch für die Benutzung der
Vetus Latina-Ausgabe wird damit-wie es der neue Akzent im Titel zum Ausdruck bringt
- zum aktuellen Kursbuch im Bereich der lateinischen und ins Lateinische übersetzten
Väterliteratur.»

RudolfBrändle, Basel

Martin Brecht, Martin Luther. Sein Weg zur Reformation 1483-1521, Calwer Verlag,
Stuttgart 1981. 527 S.

«Der junge Luther», das wohl am meisten bearbeitete Thema der Reformationsgeschichte

überhaupt, musste auf das Lutheijahr 1983 hin schier zwangsläufig neu behandelt

werden. Bot auch die Zeitgeschichte den Rahmen, innerhalb dessen sich Luthers
Werk entfalten konnte, so hing die in alle Kulturbereiche tief eingreifende kirchliche
Erneuerungsbewegung des 16. Jh. s doch wesentlich an der Persönlichkeit und dem
Schicksal Luthers, eine Wahrheit, deren sich die neuere Forschung nach mancherlei

Irrwegen wieder bewusst wird. Die Frage nach den geistigen Kräften, die in Luther die

grosse Wende vom mittelalterlich-frommen Mönch zum Reformator hervorgerufen
haben, bleibt faszinierend, auch wenn die Hauptlinien seit langem bekannt sind und in
Tausenden von Einzelabhandlungen manches geklärt worden ist. Brecht hat sich der

Mühe der Sichtung des riesigen Materials und der schwierigen Aufgabe einer neuen
Zeichnung von Luthers Entwicklung bis 1521 unterzogen.

Naturgemäss kann eine einbändige Abhandlung, die auch für den Nichtfachmann
lesbar sein soll, sich nicht in alle Verzweigungen der wissenschaftlichen Fragestellung
verlieren. Manche Probleme, die frühere Generationen der Lutherforscher leidenschaftlich

bewegt haben, erscheinen hier nur noch in zusammenfassenden Urteilen, die die

Kampffronten gerade noch erkennen lassen: «Luther lässt sich nicht einfach als das

Produkt der gesellschaftlichen Bedingungen, aus denen er herkam, deuten» (18); «Nach
alldem wird man nicht sagen können, dass Luthers Gottesverhältnis entscheidend durch
die Beziehung zu seinem Vater vorgeformt und fixiert und dass sein religiöser Konflikt
eigentlich ein Vaterkonflikt gewesen sei» (20); «Etwaige Signale einer neuen Zeit haben

Luther weder im Elternhaus noch auf der Schule und auch danach nur bedingt erreicht.
Luther wuchs auf als ein mittelalterlicher Mensch» (26); «Sein religiöser Weg erscheint



Rezensionen 311

kaum durch den Humanismus beeinflusst» (52). Folgerichtig legt Brecht alles Gewicht
auf die scholastische Bildung und die mönchische Frömmigkeit der Zeit, in der Luther
verwurzelt ist. Weniger breitspurig als Otto Scheel in seinem «Martin Luther»
(1921/1930), führt er doch diese geistigen Voraussetzungen eingehend aus. Aber er zeigt
auch, dass die Probleme der spätmittelalterlichen Theologie und Glaubenspraxis von
Luther anders empfunden wurden als von unzähligen Zeitgenossen: Luther denkt zu
Ende, was viele in der Schwebe Hessen. Eindrücklich wird die vorläufige Beruhigung von
Luthers Anfechtungen durch die Leidens- und Demutstheologie des ausgehenden
Mittelalters geschildert, ebenso das langsam reifende, dann scheinbar plötzlich aufgehende

neue Verständnis der «Gerechtigkeit Gottes», gewonnen aus Bibelstudium und persönlicher

Glaubenserfahrung. Die hohe Dramatik der Jahre 1517-1521, die Luther ungewollt
ausgelöst, aber bald bewusst und unbeirrbar weitergetrieben hat, wird sachlich und
spannend vorgeführt, ohne romanhafte Ausschmückung, gegen welche sich B. immer
wieder abgrenzt, aber auch ohne gewaltsame Aktualisierung und Modernisierung des

Stoffes. Die Verflechtung der beginnenden Reformationsbewegung in die politischen
Gegebenheiten und Ereignisse im Reich um 1520 werden offen dargelegt, aber ihre
Bedeutung wird nicht übertrieben ; die geistige Kraft Luthers bleibt im Mittelpunkt des

Geschehens. Immerhin schliesst das Buch mit dem aufrichtigen Satz zum Wormser Edikt
1521 und seinen Folgen: «Die Grenzen der kaiserlichen Macht und der kurfürstliche
Schutz retteten in diesem kritischen Augenblick Luther und sein Werk» (453). - Es ist

nicht möglich, in einer Besprechung auf die vielen Fragen einzugehen, die das Buch im
Anschluss an die bisherige Forschung aufgreift oder neu stellt. Es sei nur der
Gesamteindruck festgehalten: Brechts Luther-Bild wirkt erstaunlich «konservativ». Darin spiegelt

sich die allgemeine Richtung einer Forschung, die mit Recht von den letzten Endes
unfruchtbaren «revolutionären» Fragestellungen zur sachlichen Betrachtung der Dokumente

und Quellen zurückkehrt.
Das Buch ist mit einigem Bildmaterial ausgestattet, das im Unterschied zu vielen

Bildbänden unserer bilderverehrenden Zeit erfreulich zurückhaltend ausgewählt ist.

Ernst Gerhard Rüsch, Horn TG

Marc Lienhard/Jakob Willer, Strassburg und die Reformation. Die Hohe Zeit der Freien
Reichsstadt, Kehl, Mörstadt Verlag 1981. 371 S.

Die hervorragende Stellung Strassburgs in der Geschichte der Reformation bis in die

Mitte des 16. Jh.s ist bekannt. Vertreten durch ihren Stettmeister Jakob Sturm, den
bedeutendsten reichsstädtischen Politiker jener Jahrzehnte, stand sie an der Spitze der
reformatorisch gesinnten Städte; vertreten durch ihre Theologen Capito und Bucer,
betrieb sie die Vermittlung zwischen der Reformation wittenbergischer und oberdeutsch-
schweizerischer Prägung. Man greift daher mit Spannung und hohem Interesse zu einem

Buch, das eine zusammenfassende Schilderung der Bedeutung Strassburgs in seiner
«Hohen Zeit» als Freie Reichsstadt verspricht. Die beiden Verfasser teilen sich so in ihre
Aufgabe, dass der Reformationshistoriker Lienhard im ersten Teil in einigen Quer- und
Längsschnitten allgemein über Strassburg orientiert (Aufnahme der Reformation,
Sozialgeschichte, Bruch und Kontinuität, Widerstand, grosse Gestalten), während Willer im
zweiten Teil in grosszügigem Überblick über die Reformationsgeschichte die Geschichte
Strassburgs in chronologischer Folge skizziert. Die Teile sind auch im Stil der Darstellung



312 Rezensionen

unterschieden. Lienhard spricht als gründlich orientierter wissenschaftlicher
Reformationshistoriker; Willer bietet eine zum Teil gemütvoll-breite, für den Laien-Leser
bestimmte Geschichtserzählung. Sie hebt vor allem die Wirksamkeit Jakob Sturms hervor.

Die Erwartungen, die man an ein solches Buch stellen dürfte, werden jedoch
enttäuscht. Wissenschaftliche Anmerkungen, sogar die Belegstellen für die wörtlichen Zitate,

fehlen vollständig. Hiefür bietet die ausführliche Bibliographie über die Quellen und

Darstellungen keinen Ersatz; übrigens bleiben auch hier Wünsche offen: für Zwingli
genügt die Biographie von Rudolf Staehelin (1895-97) nun wirklich nicht mehr, auch
hätte statt der alten Zwingli-Ausgabe von Schuler-Schulthess (1828-42) unbedingt die
noch laufende wissenschaftliche Ausgabe im Corpus Reformatorum genannt werden
müssen. Dankbar ist man aber für die Zeittafel zur Reformationsgeschichte auf
S. 323-338.
Dem Schweizer Reformationshistoriker seien einige Berichtigungen gestattet. Auf S. 19

wird die Flugschrift «Karsthans» dem Reformator in St. Gallen, Joachim von Watt (Va-
dianus) zugeschrieben. Schon 1927 hat Traugott Schiess in seiner Arbeit «Hat Vadian
deutsche Flugschriften verfasst ?» klar nachgewiesen, dass Vadian nicht der Verfasser sein

kann. S. 149 : es hätte vermerkt werden müssen, dass das Urteil über Zwingli, das einfach
mit «Sein Biograph schreibt» eingeführt wird, von Johannes Stumpf stammt. S. 150:

Zwingli war nicht Leutpriester am «Frauenmünster», sondern am Grossmünster. Am
Fraumünster wirkte sein Freund Oswald Myconius als Schulmeister. S. 244-245: die

Ansicht, als sei die Erste Helvetische Konfession von 1536 durch Bucer «entworfen», gar
von ihm «geschaffen» worden, ist unrichtig. Die Konfession war von einer schweizerischen

Theologenkommission erarbeitet worden. Unter Mitwirkung der später eingetroffenen

Strassburger wurden einzelne Artikel Überarbeiter und erweitert. Überhaupt ist die

Vermittlertätigkeit Capitos und Bucers so dargestellt, als ob sie den Schweizern höchst
willkommen gewesen wäre und sie nur darauf gewartet hätten, durch die Strassburger
befriedet zu werden. Die Quellen sprechen anders. - Wenn Zürich, Bern und Basel immer
wieder als « Reichsstädte» bezeichnet werden, so mag dies aus deutscher Sicht begreiflich
sein. Die Städte haben sich aber damals zweifellos nicht mehr als Reichsstädte gefühlt.
Einzig St. Gallen, das nur ein zugewandter Ort der Eidgenossenschaft war, lebte noch im
Bewusstsein, gleichzeitig eine Reichsstadt zu sein, und hat sich nicht zuletzt auch aus
diesem Grunde, sehr im Unterschied zu Zürich, Bern und Basel, der Speyrer Protestation

von 1529 angeschlossen.

Ernst Gerhard Rüsch, Horn TG

Heinz-Horst Schrey (Hg.), Säkularisierung, Wege der Forschung, Bd. 424, Wissenschaft¬
liche Buchgesellschaft, Darmstadt 1981. 449 S.

In der verdienstvollen Reihe «Wege der Forschung» liess H. H. Schrey seinen
Dokumentationsbänden über Luthers Zwei-Reiche-Lehre, Kierkegaard und Entfremdung eine

Sammlung zum Begriff Säkularisierung folgen - ebenfalls ein Knotenpunkt bei der

Bestimmung des Verhältnisses von Glaube und Welt, Theologie und Humanwissenschaften,

wobei auch an die schon früher in dergleichen Reihe von H. D. Wendland und
Th. Strohm betreuten Bände «Politik und Ethik» (1969) und besonders «Kirche und
Demokratie» (1973) zu erinnern ist.

Schon die umfangreiche Bibliographie (415-437) lässt die grosse Vielfalt der
Problembezüge deutlich werden, in denen das Stichwort Säkularisation/Säkularisierung



Rezensionen 313

thematisiert wird. Dass dabei eine Vollständigkeit kaum erreicht werden konnte, ist fast

selbstverständlich. Sonst hätte man, was kaum sinnvoll gewesen wäre, beispielsweise
zahlreiche Veröffentlichungen zu ethischen Fragen mit Ausführungen zur säkularisierten

Gesellschaft oder die Einführungen in die Religionssoziologie bibliographieren müssen.

Entsprechend wird man auch für die Menschenrechtsdiskussion nach den
entsprechenden Publikationen greifen müssen, obwohl hier die Säkularisierungsproblematik
implizit oder explizit gegenwärtig ist. Der Herausgeber konzentriert sich in seiner

Einführung und Textauswahl auf die theologische und religionssoziologische Diskussion,
ohne die germanistischen Beiträge und die philosophische Kritik zu übergehen.
Beachtenswerte Schwerpunkte ausserhalb der bekannten Positionen Gogartens, der Religionssoziologie

und der Philosophie bilden die Säkularismus-Kritik im Anschluss an die
Jerusalemer Weltmissionskonferenz 1928, die katholischen Stellungnahmen und die

«Theologie nach dem Tode Gottes» als säkularisierte Theologie. Eine reizvolle
Materialbeigabe ist der Abdruck von zwei Texten Ernst Blochs, weil sie weniger die Frage der
Säkularisation problematisieren, sondern zur Prüfung der Tragfähigkeit der Theorie
einladen.

Einführung, Auswahl und Bibliographie dokumentieren indirekt auch das Zurücktreten

des Säkularisationsthemas nach 1970, obwohl hier der Versuch von N. Luhmann
(Funktion der Gesellschaft, 1977, Kap. IV) eine stärkere Beachtung verdient hätte und in
der Bibliographie einige Titel nachzutragen sind (z.B. O. Schatz (Hg.), Hat die Religion
Zukunft? 1971 ; K. Dienst, Der Pluralismus der Säkularisierungskonzeptionen, in: Jb. der
hess. kirchengesch. Vereinigung 21, 1971; F. Fürstenberg, Die unbewältigte Säkularisierung,

in: K. Forster (Hg.), Befragte Katholiken, 1973). Ist der «Weg der Forschung» also

am Ende, war er ein Holzweg oder könnte die Dokumentation zu einer Neubegegnung
führen H. H. Schrey provoziert zu dieser Frage, wenn er sie auch nicht ausdrücklich
thematisiert.

In umgekehrter Entsprechung zu H. Blumenbergs Kritik, dass die Säkularisierungs-
metaphorik die Legitimität der Neuzeit in Frage stelle, kennzeichnet J.B. Metz «die
Säkularisierungstheologie als neue Form der Apologetik» (324-327 ; der jüngste Beitrag
des Sammelbandes, 1977). Die Wendung zu einer «Politischen Theologie» lässt die

positive Wertung der Säkularisation und ihre theologische Inanspruchnahme als ideologische

Privatisierung und Entweltlichung des Glaubens erscheinen. Es ist das Problem
der mit der Säkularisierung angezeigten Marginalisierung der Kirche als «Randphänomen

der Gesellschaft», das in anderer Weise auch das neue Interesse an der Religion
bestimmt: Hat die Religion Zukunft (O. Schatz, 1971)? Wie stabil ist die Kirche (H. Hild,
1974)? Die Kritik Blumenbergs einerseits und die religionssoziologischen Befragungen
der 70er Jahre andererseits lassen die Säkularisierungsthese als zu undifferenziert und

grobschlächtig erscheinen. Die Frage nach dem Zusammenhang von kirchlichem und
allgemeinem Wertbewusstsein unterscheidet die neueren Erhebungen (kath. Synodenumfrage:

G. Schmidtchen, 1973; VELKD-Befragung: ders., 1973) von der älteren
Kirchensoziologie; wenn sie auch nicht den von J. Matthes, T. Rendtorffu. a. (349 ff. ; 366 ff.)
in den 60er Jahren geforderten Schritt zur Religionssoziologie vollzogen haben, klingen
Gesichtspunkte der funktionalen Gesellschafts- und Religionstheorie an.

Die neuen Schwerpunkte: Politische Theologie, Interesse an Religion u.a. lassen

fragen, ob sie wirklich zu einer Neuinterpretation der mit der Säkularisationstheorie in
ihren unterschiedlichen Spielarten anvisierten Phänomene vorstossen. Die durch
H.H. Schrey vorgelegte Dokumentation könnte vielmehr den Verdacht nähren, dass



314 Rezensionen

damit nur das Säkularisationsproblem in neuer Gestalt aufgeworfen wird. Bei der
Politischen Theologie ist dabei einerseits an die Begründung der gesellschaftlichen Relevanz
christlicher Impulse und deren Vermittlung mit heutigen Erwartungen und andererseits

an die Inhaltlichkeit der Zielbegriffe wie Befreiung zu erinnern. Werden hier nicht
Säkularisate christlich reaktiviert oder beerbt? In anderer Weise wiederholt sich diese

Frage bei dem Interesse an Religion, weil diese in unserem Gesellschaftszusammenhang
mit der Geschichte des Christentums verbunden ist. T. Rendtorff sah deshalb die neue
Aufgabenstellung der Religionssoziologie in einer Christentumssoziologie (391).

Dass die gesellschaftliche Religion in unserem Kulturraum unter dem Gesichtspunkt
der Säkularisation zu reflektieren ist, lässt sich an den Religionstheorien der Aufklärung
zeigen, die zu den m. E. bisher zu wenig beachteten Inkunabeln der Säkularisationsdiskussion

gehören. 1763 fragte Chalotais in seinem «Essay de l'éducation», ob die von den
Aufklärern herausgestellte natürliche Religion wirklich der allgemeinen Vernunft
entstamme oder ob die Philosophen «ihre Einsichten über die wichtigsten Stücke dieser

Religion nicht dem Vorteil zu danken haben, dass sie in der christlichen Religion geboren
sind». Ob dieses Argument zur Verteidigung der geoffenbarten Religion dient, wie es

A. L. Schlözer 1771 bei der Herausgabe von Chalotais' Schrift in Auseinandersetzung mit
Basedow aufnahm (L. R. de Caradeux de la Chalotais, Versuch über den Kinderunterricht,

1771, 43; 193), oder in Lessings Sinn als Klärungsprozess bei der «Erziehung des

Menschengeschlechts» interpretiert wird, soll hier nicht am historischen Beispiel,
sondern an der heutigen religionspädagogischen Diskussion weiter verfolgt werden. Gegenüber

den Begründungsversuchen des Religionsunterrichts in einem allgemeinen
Religionsbegriff rekurriert K. E. Nipkow auf Christentum und Kirche: «Erst der geschichtliche

Erfahrungsraum bestimmter Religion entlässt aus sich die Möglichkeit weniger
intensiv bestimmter, verschwommener, neutralisierter und anders bestimmter Religion»
(Grundfragen der Religionspädagogik, Bd. I, 1975, 170). Diese Argumentation erinnert
durchaus an die Aussage von Chalotais, indem sie die Hinweise von D. Stoodt aufheutige
Formen «neutralisierter Religion» entgegen dessen Ansatz zur Begründung eines
christlich-kirchlichen Religionsunterrichtes auswertet. Verfolgt man diesen Hinweis aber weiter,

wird man fragen müssen, ob Stoodts Begründung des Religionsunterrichtes in einem
funktionalen Religionsbegriff nicht letztlich in einem Säkularisationsmodell verankert
ist. Entsprechend ist aber auch an Nipkow die Frage zu richten, wie sich die von ihm
geforderte Konvergenz von theologischer und gesellschaftspolitisch-pädagogischer
Argumentation im Zusammenhang der Säkularisationsproblematik darstellt. Ist nicht die

Konvergenz dadurch eine reale Möglichkeit, dass die Geschichte des Christentums und
neuzeitliche Freiheitsgeschichte durch Säkularisationsvorgänge miteinander verbunden
sind und ein ständiger Austauschprozess beide bestimmt? Säkularisierung ist ja mit den

Ausdrücken Entkirchlichung und Privatisierung (vgl. a.a.O., Bd. II, 60ff.) nur negativ
charakterisiert.

Diese Fragen sollen als Problemanzeigen auf die mögliche Fruchtbarkeit einer
Neubegegnung mit der Säkularisierungsdiskussion hinweisen, die durch den vorliegenden
Sammelband eröffnet werden kann. Dass die Beispiele aus dem religionspädagogischen
Bereich gewählt wurden, soll den Blick zugleich über die dort gezogenen Grenzen
hinausführen. Die religionspädagogische Säkularisierungsdiskussion wird nämlich von
H.H. Schrey leider ausgeklammert (vgl. z.B. Stallmanns Aufnahme von Gogarten in:
Christentum und Schule, 1958; aber auch O. Hammelsbecks Problemanzeige in: Ev.
Lehre von der Erziehung, 1950), obwohl die Geschichte von Schule und Pädagogik nicht



Rezensionen 315

nur institutionell als Emanzipation von kirchlicher Einflussnahme, sondern auch inhaltlich

in der Ausbildung von Bildungsidealen von Säkularisationsprozessen bestimmt ist.

Das Thema von Schreys verdienstvoller Dokumentation ist nicht das Aufzeigen von
Säkularisierungsvorgängen überhaupt, sondern ihre Interpretation. Da er es nicht als sein

Ziel betrachtet, «ein so komplexes Problem wie das der Säkularisierung einer Lösung
entgegenzufuhren», sollten die Leser der Aufgabe einer Weiterführung nicht ausweichen.

Gerhard Ringshausen, Heidelberg

Peter F. Barton, Erzieher, Erzähler, Exegeten. Ein Beitrag zur politischen Geschichte,
Geistes- und Kirchengeschichte Schlesiens und Preussens 1786/88-1796. Fessier in
Schlesien, Studien und Texte zur Kirchengeschichte und Geschichte, 2.Reihe, 5/1.

Wien, Verlag Hermann Böhlaus Nachf., 1980. 336 S.

This biographical «case study» attempts successfully to show how an original person like
Fessier could manifest a very wide spectrum ofan epoch's diverse cultural, literary and

theological impulses. Disillusioned as a Capuchin and as a partisan ofJoseph IPs religious
reforms, Ignatius Aurelius Fessier fled from the Habsburg monarchy to Prussia. Barton
describes the intensive journalistic and literary activity which Fessier carried on while
engaged in Prussian service. The author also discusses perceptively the political and

cultural climate in which Fessier moved. This interdisciplinary study should interest

literary as well as church historians of the Late Enlightenment and the Early Romantic
period.

Charles H. O 'Brien, Macomb (111.)

Fritz Buri, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Religionsphiloso¬
phie der Kyoto-Schule und das Christentum, Verlag Paul Haupt Bern/Stuttgart 1982.

469 S.

Nicht selten drängt sich der Eindruck auf, als befinde sich deutschsprachige Theologie auf
dem prekären Weg in die Provinzialität ohne ökumenische Weltweite und einen
internationalen Horizont. Diesem problematischen Trend stellt sich Fritz Buris Schaffen seit
den 60er Jahren auf eigene Weise in die Quere, worin gute Basler Tradition ihre
Fortsetzung findet. Bereits die mehrfachen Aufenthalte an amerikanischen Universitäten
Hessen ihn zum Brückenbauer und Zwischenträger zwischen Kontinenten werden,
indem sich seine Eindrücke und Lesefrüchte aus der Neuen Welt in zwei instruktiven
Bänden «Gott in Amerika» (Bern 1970/1972) niederschlugen. So war zu erwarten, dass

auch sein erster Aufenthalt an einer japanischen Universität in Mitaka/Tokyo 1968/69
und vor allem der Studienaufenthalt in Kyoto 1978/79 nicht ohne Folgen bleiben. Die
erste, tiefere Begegnung mit dem fernöstlichen Buddhismus führte zu einer seither

zwölfjährigen, intensiven Auseinandersetzung, verbunden mit weiteren Vortrags- und
Besuchsreisen und der Teilnahme an verschiedenen einschlägigen internationalen Konfe-



316 Rezensionen

renzen. Innerhalb weniger Jahre reihte sich B. in die nicht allzu grosse Zahl christlicher
Buddhismus-Experten ein. Deren Diskussionen finden international starke Beachtung,
indem sie ein Musterbeispiel des interreligiösen Dialogs aufhöchstem Niveau darstellen,
während Auswirkungen davon im Rahmen der deutschsprachigen Theologie noch allzu
spärlich zu spüren sind. Der oberflächliche Eindruck des Exotischen im Titel von B.s

neuestem Werk «Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst» fallt damit aufdie

angesprochene Provinzialität zurück, die hier mutig und kraftvoll aufneue Horizonte hin
durchstossen wird. B. führt den Leser kompetent und kenntnisreich in den neuesten
Stand des buddhistisch-christlichen Dialoges ein, wobei er eine gewaltige Fülle an
Primär- und Sekundärliteratur kritisch verarbeitet. Es kommt dem umfangreichen Werk
heute ohne Zweifel zugute, dass sich der Autor nach verschiedensten Vorarbeiten in
Form von Vorträgen, Vorlesungen und Aufsätzen mehrere Jahre Zeit gelassen hat mit der
endgültigen Fertigstellung. Es handelt sich durchwegs um die reife Frucht einer langen
Beschäftigung, in der sich östliche Weisheit und die westliche Abgeklärtheit des 75 Jahre

alt gewordenen Schweizer Theologen auf eindrückliche Weise begegnen. Auch biographisch

stellt dieses durchdachte Werk einen neuen und besonders gelungenen Markstein
in B.s Schaffen dar.

Inhaltlich konzentriert sich das schön aufgemachte Buch aufdie Werke und Schriften
der grossen Lehrer der sogenannten Kyoto-Schule. Für den Leser hilfreich werden deren

biographische Daten kurz präsentiert und durch ausdrucksstarke Portrait-Aufnahmen
illustriert: Kitaro Nishida (Japans grosser Philosoph und Begründer der Kyoto-Schule,
53-80) / Hajime Tanabe (Philosophie der Busse und Todesdialektik, 81-112) / Daisetz
Teitaro Suzuki (Zen- und Shin-Buddhismus für den Westen, 113-142) / Shin-ichi Hisa-
matsu («Atheistischer Buddhismus», 143-190) / Keiji Nishitani (Die Religionsphilosophie

des Zen, 191-254) / Yoshinori Takeuchi (Religiöser buddhistischer Existentialismus,

255-284) / Shizuteru Ueda (Durchbrechung des gegenständlichen Substanzdenkens

in der Trinität des selbstlosen Selbst, 285-321) / Masao Abe (Zen-Buddhismus und
Christentum, 323-380).

Der Schwerpunkt der Darstellung liegt dabei auf dem Verbindenden und zugleich
dem Besonderen dieser einzelnen, profilierten Denker. Deren wichtigste Werke, soweit
sie aus dem Japanischen zumeist ins Englische übersetzt sind, werden ausführlich
vorgestellt und in ihrer Stärke, doch immer auch in ihrer Problematik gezeigt. B. wird nie

zum langweiligen Sachreferenten, sondern ist immer leidenschaftlich mitdenkend dabei.

Immer wieder lässt er den Leser etwas spüren von der Faszination, die von diesen

herausragenden Denkern des buddhistischen Nichts ausgeht. Deren Gedanken kann er
empathisch hingegeben bis in wichtige Details verfolgen, um dann da und dort auch kurz
und harsch ein hartes Urteil abzugeben (187, 189, 320). Neben der Faszination steht

zugleich die tiefe Irritation und Befremdung: «Auch wir treten bei allen Versuchen, uns
in sie einzuleben, der buddhistischen Geisteswelt von aussen gegenüber, wenn wir sie mit
dem Christentum in Verbindung bringen wollen, und sehen uns bei deren Vertretern im
entscheidenden Punkt immer wieder zurückgestossen...» (468). Wie in einem Reagenzglas

können die inneren Schwierigkeiten eines interreligiösen Dialogs am Beispiel von B.s

grundredlichem Verständnisversuch beobachtet werden. Mit gutem Grund fügen sich der

Auseinandersetzung denn auch einige tiefsinnige Reflexionen zur Problematik des

Dialogs an (438 ff.): «Zu überwinden wäre diese Problematik nur in einer Liebe ohne

heilsgeschichtliche Risikodeckung und einem Mitleid, das die Fragwürdigkeit der Liebe
riskiert...» (454).



Rezensionen 317

B. riskiert diese verstehende Liebe um einer «gemeinsamen Zukunft» von Ost und
West willen (414). Dabei ist er sich bewusst, dass damit die Gefahr gegeben ist, als «eine
Stimme in dem riesigen Chor der Stimmen» (384) zwischen alle Fronten zu geraten (431).

Allen Schwierigkeiten zum Trotz entdeckt der von Jaspers geprägte, christliche Theologe
nicht zufallig eine auffallende Wahlverwandtschaft zwischen seiner spezifischen Sicht des

Christentums und Grundthemen der Kyoto-Schule. Beiden geht es um die Wahrnehmung

des «wahren Selbst». Anhand von vier Leitfragen wird typologisch gezeigt, wie
diese Problematik im Christentum wie im Buddhismus zu zwar unterschiedlichen, doch
sachlich vergleichbaren Lösungswegen geführt hat. (36 f.): Im Blick aufdie Erlösung resp.
Erleuchtung stellen sich für beide Religionstypen Grundfragen der Erkenntnis, der
Ontologie, der Soteriologie/Anthropologie und der Geschichtsphilosophie. Diese

Fragenkomplexe bilden das hermeneutische Gerüst, innerhalb dessen B. die einzelnen
Vertreter der Kyoto-Schule zu Wort kommen lässt. Innerhalb dieses Rahmens bezieht B. als

Vertreter der «Schule der konsequenten Eschatologie» (50) seinerseits eine präzise Position.

Diese Versuchsanordnung erlaubt es ihm, einerseits eine ungeschützte, radikale
Offenheit für zen-buddhistische Motive zu zeigen, um darin aber gleichzeitig zum
profilierten Gesprächspartner dieser japanischen Denker zu werden. Flartnäckig kann er
ihnen immer wieder seine Fragen nach den Grenzen objektivierenden Denkens stellen.
Wiederholt und unmissverständlich klopft er ihnen auf die Finger, wo sie die Nichtob-
jektivierbarkeit des wahren Selbst, des Nichts und des Seinsgeheimnisses objektivierend
zu denken versuchen. Wie ein Refrain durchzieht die Studienarbeit B.s Ceterum censeo,
dass Erlösung und Erleuchtung nicht Selbstverlust des Ichs, sondern im Gegenteil
personale Selbstfindung im Transzendenzbezug unbedingter Verantwortlichkeit bedeute. In
dieser Flinsicht wird es interessant sein, japanische Antworten auf B.s kritische Fragen
abzuwarten.

Interessant aber dürften auch Reaktionen von Seiten christlicher Theologie werden,
indem B. nicht nur auf unüberwindliche Differenzen zwischen Buddhismus und
Christentum hinweist, sondern im Zeichen seiner Theologie der Existenz auf erstaunliche
Konvergenzen hinzielt. Seine Theorie des Symbols - das ihm als Objektivierung des

nichtobjektivierbaren Selbst und seines Transzendenzbezuges gilt - erlaubt es ihm,
Grundgehalte des Christlichen und des Zen-Buddhismus in eins zu sehen. Buddhistische
Erleuchtung und Heiliger Geist (394), das Schweigen und das Kreuz als gemeinsame
Grenzerfahrung (423 ff.), das Nirvana und das Reich Gottes (454), das Nichts und das

Seinsgeheimnis - und vieles mehr beginnt sich plötzlich gegenseitig zu erläutern und zu
erleuchten. Über allem steht die Korrespondenz zwischen Buddha und Christus, die
beide in Relation auf das wahre Selbst des Menschen plötzlich viel an gegenseitiger
Befremdlichkeit verlieren bis hin zum Spitzensatz: «vom Selbst ist auszugehen, wenn es

seinen <Herrn> finden soll, und ohne ihn wird es nicht twahres Selbst) sein können. Der
Name oder die Namen, die wir seinem Herrn geben, sind im Vergleich zu dieser
Selbstfindung von sekundärer Bedeutung. Sie sind Wegmarken, bei denen man nicht stehen
bleiben darf» (9). Der «Buddha-Christus» als vermittelndes Symbol steht für B. insofern
«in der Mitte» (402) und im Sinn von Hisamatsu wohl auch in einem «Über-hinaus»
über ängstlich verengte Positionen aufbeiden Seiten (180). B. ist sich der Kühnheit dieses

Brückenschlags wohl bewusst, sowohl im Blick aufchristliche Absolutheitsansprüche als
auch im Blick auf fernöstliche Überlegenheitsgesten. Darin geht er denn auch bewusst
über verschiedene Versuche eines christlichen Verstehens der Lehrer der Kyoto-Schule
hinaus (384ff). Sein Urteil «Lasst die Toten ihre Toten begraben» über Zurückgeblie-



318 Rezensionen

bene auf dem Weg dieses neuen Verstehens tönt dabei herausfordernd (430). Dennoch,
was auch immer von christlicher Seite mit guten oder auch weniger guten Gründen gegen
dieses grossangelegte Dialog-Experiment Fritz Buris ins Feld geführt werden mag, so ist
doch mustergültig, wie sich hier ein christlicher Theologe unerschrocken von seiner

Flerkunft loslässt und sich offen auf fremden Boden einlässt, um dabei die Entdeckung zu
machen, dass er auch hier im Zeichen des « Herrn des wahren Selbst» zu neuem Stand und
«Ort» (79) kommen kann. Zwischen der Welt des Amida und der Welt des Christus ist das

Buch darin auch der erstaunliche Bericht einer merkwürdigen Gnadenerfahrung. Ohne
Gnade gelingt offenbar kein Dialog.

Alfred Jäger, Bethel/Bielefeld

Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mat¬

thias-Grünewald-Verlag, Mainz 1980. 249 S.

Der Katholizismus entwickelte sich im 19. und 20. Jh. in zahlreichen europäischen
Ländern zu einer Sub- und Teilgesellschaft mit eigenem politischem und sozialem
Gewicht. Die Beiträge dieses Sammelbandes analysieren mit soziologischen Kategorien
die Entstehung, die Entwicklung und den gegenwärtigen Zustand dieser Sozialform des

Christentums und die Wechselwirkungen zwischen ihr, dem Protestantismus und der
Gesamtgesellschaft. N. Mette referiert über die Beziehungen zwischen Religionssoziologie

und Katholizismus in den letzten Jahrzehnten. - O. von Nell-Breuning beschreibt die

gesellschaftlichen Kräfte des Katholizismus in Deutschland, besonders des politischen
und des sozialen Katholizismus, seit dem Kulturkampf. - H. Maier liefert weitere Daten
zum Verständnis dieser geschichtlichen Prozesse. - H. Geller stellt den Umschlag dar von
den Dezentralisierungstendenzen in der katholischen Kirche des 18. Jh.s (Gallikanismus,
Febronianismus) zum Zentralismus des ausgehenden 19. Jh.s. Wichtige Ursachen dieser

Entwicklung sind die Liquidierung der feudalen Kirchenstruktur, die Minderheitenposition

der deutschen Katholiken und die Protestantisierungsversuche in Preussen. - In
diesen 200 Jahren haben sich auch die Herrschaftsformen in der katholischen Kirche und
ihre Legitimierung verändert, wie M. N. Ebertz es in seinem Beitrag darstellt. Das Papsttum

wurde z. B. charismatisiert und mystifiziert («Er ist es, der die Welt aufrecht hält und
verherrlicht. Ohne den Stellvertreter des Lichts und der Liebe würde die Welt im
Augenblick aufhören, alles wäre vorbei», so wird von Pius IX. gesagt). - Mit den

Veränderungen in den zentralen Strukturen und Organisationsformen der Kirche von 1803

bis in die Gegenwart, in der sich Vat. II auswirkt, beschäftigt sich H. Katz. - U. Altermatt
berichtet über die Geschichte des Schweizerischen Katholizismus seit 1848 und liefert
Informationen zum Verständnis der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz und der
heutigen Bundesratsparteien. - L. Laeyendecker schildert die Geschichte des Katholizismus

in den Niederlanden und zeigt, wie unter den besonders Rom-treuen Katholiken
dieses Landes unter Johannes XXIII. progressive Ideen stark verbreitet wurden und wie
die Restauration sich dagegen wehrt. - K. Gabriel fragt in seinem Beitrag, ob der Schwund
an Plausibilität der Symbolsinnwelt, der Verlust des Monopols für ihre Vermittlung und
die Auflösung der sondergesellschaftlichen Sozialform das «Ende des Katholizismus» in
seiner uns bekannten Gestalt zur Folge haben.

Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

