
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 5

Artikel: Martin Luther als Evangelist

Autor: Beintker, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 39 Heft 5 September/Oktober 1983

Martin Luther als Evangelist

Das Thema1 lässt an ein fast selbstverständliches Wirken Martin
Luthers denken, wenn der Begriff «Evangelist» nicht zugleich für die
Verfasser der vier Evangelien stände, bei denen es nicht mehr nur um
eine Aufgabe geht, der jeder Christ und gewiss jeder Prediger auf seine

Weise dienen soll. Zugleich stellt der Gegenstand eine grosse,
geschichtliche Persönlichkeit ins Licht, und eigentlich möchte damit
auch der ganze Luther ins Bild kommen - jedenfalls das, was uns am
wichtigsten an ihm erscheint. Wir kennen Luther als Bibelübersetzer.
Als Schriftsteller und als Begründer einer evangelischen Theologie ist
er heute den meisten - trotz der vielen Arbeiten über Luther-nur wenig
vertraut. Über die Lutherbibel kommen wir bisher noch immer am
häufigsten mit ihm in relativ direkten Kontakt. Die Bibelübersetzung
in die Volkssprache, damit jeder unmittelbar mit Jesus Christus, mit
den Aposteln und Propheten Umgang bekommen kann, ist doch auch
Luthers Hauptwerk gewesen. Diesem Beispiel wurde in ziemlich allen
Kulturländern gefolgt. Insofern war es zugleich eine sprachliche
Wirkung und also über die Sprachen ein besonderer Dienst am Evangelium,

den Luther erfüllt hat. Wie von den Aposteln wurde auch von
Luther der wirksamste Weg beschritten, auf dem das Evangelium zu
allen Menschen gebracht wird. Die Botschaft von Christus wurde
verbreitet. Die Bibel war die Basis dafür. Das forderte das Hören auf die
lebendige Stimme des Gotteswortes in Europa ganz ungemein und
überall.

1.

Wir setzen ein mit einer Tatsache und mit einer Frage: Luther hat
dem Vorgang der Verbreitung der Bibel in die Volkssprache eine so

1 Zuerst behandelt in Bratislava bei einer Gastvorlesung am 16.10.1982 an der
dortigen Theologischen Fakultät, dann bei verschiedenen Vortragsaufgaben in Konventen
in der DDR und beim 34. und 35. Internationalen Hochschulferienkurs für Germanistik
in Weimar am 6.7. und 1.8. 1983.



258 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

hohe Bedeutung beigemessen, dass er lieber alle seine Schriften untergehen

und vergessen lassen und nur die Bibel jedermann zugänglich
gemacht wissen wollte.2

Welche Gründe finden wir dafür bei ihm?
Zunächst ist es doch auffällig, dass Luther mit dieser Übersetzungsarbeit

mehr als mit irgend etwas anderem in seinem Leben verbunden
ist. Er nennt sie sein, obgleich er sich mit seiner Arbeit darin bekanntlich

nie ganz zufriedengab und deshalb andere dabei befragte und
beteiligte. Mit Melanchthon überarbeitete er 1522 das Neue Testament,

bevor es gedruckt wurde, und dazu mit anderen die folgende
Übersetzung des Alten Testaments. Er zog von ihm berufene und ab

1531 geleitete Revisionsbeiräte zu Textbesserungen heran, deren
Mitarbeit er keinesfalls gering schätzte. Dabei nahm er die freilich ganz
unvergleichliche Übersetzung des Neuen Testaments unbestritten für
sich in Anspruch. Seine Autorschaft bei der Bibelübersetzung hat
sicher mehr als alles andere für die Verbreitung und Wirkung des

Evangeliums unter den Völkern bewirkt - jedenfalls späterhin.
Diese noch heute wirksame und anerkannte geistige Tat Luthers -

Gottes Wort in die Volkssprache hineingetragen zu haben-kam jedoch
nicht von ungefähr. Gewiss war sie auch «ein mächtiges Werkzeug für
die entstehende Volksbewegung»3. Besonders ist sie das für die
Gegenbewegung weg von klerikalen Bevormundungen hin zur eigenen Erfassung

der Heiligen Schrift gewesen. Ausserdem war die Bibel für die

Bildung des persönlich menschlichen und des sozialen und sittlichen
Sinnes von hohem Wert geworden. Bis 1525 aber - also in den Jahren

von überaus charakteristischer Parteinahme weiter Volkskreise für
Luther - war der Antrieb doch weniger die Bibel als sein Beispiel. Denn
erst zwei Jahre war die Übersetzung vom «Septembertestament» (1522)
im Druck verbreitet. Am tiefsten hatte anfangs seine einzelne und
zunächst einsame4 Entscheidung des Thesenanschlags in Wittenberg
von 1517 und der daraus folgende Anfang der Reformation gewirkt.

Der Rufzur Busse und zu Umkehr erklingt gleich zu Beginn: «Da
unser Herr und Meister Jesus Christus spricht: 'Tut Busse' usw. (Mt
4,17), will er, dass das ganze Leben seiner Gläubigen auf Erden eine

2 WA 50,657,2-30.
3 E. Honecker, Martin Luther und unsere Zeit (1980), 13.
4 Vgl. H. Volz, Martin Luthers Thesenanschlag und dessen Vorgeschichte (1959),

79.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 259

stete und unaufhörliche Busse sein soll», lautet die erste der 95 Thesen
in der Übersetzung von Luthers Mitarbeiter Justus Jonas. Und ebenso

eindeutig, wie der Kampf mit der mächtigsten Institution der Zeit, mit
der von Rom geleiteten kirchlichen Oberherrschaft und geistlichen
Gewalt, einsetzte, kam Luthers Forderung 1528 im «Unterricht der
Visitatoren» eingangs im Abschnitt «von der Lehre» heraus: «Fast
alle» - und das gilt auch uns heute zur Warnung - «unterlassen ein
Stück der christlichen Lehre», ohne welches eben auch niemand
verstehen könne, was Glauben sei oder bedeute. Christus sage Lk 24,47,
dass man in seinem Namen Busse und Vergebung der Sünden predigen
solle, aber viele redeten zu dieser Zeit nur von Sündenvergebung und

«sagen nichts oder wenig von Busse. So doch ohne Busse keine Vergebung

der Sünden» sei, sie auch ohne Busse nicht verstanden werden
könne! Und wenn man die Sündenvergebung ohne Busse und Forderung

zur Umkehr predige, folge daraus, dass die Leute wähnen, sie

hätten die Vergebung schon erlangt. Sie würden dadurch sicher und
furchtlos, was dann ein grösserer Irrtum und grössere Sünde sei, als
«alle Irrtümer vor dieser Zeit gewesen sind»5. Bonhoefifers Kritik an
einer Predigt der «billigen Gnade» ist eine Fortsetzung dieser unerläss-
lichen, ständigen Orientierung an Jesu Kreuz und Auferstehung.

Doch die tatsächlichen Folgen von weltgeschichtlichem Ausmass
durch diese unpopulären Forderungen, zu denen ein wirkliches Hören
aufJesu Worte führt, hat Luther 1517 selbst freilich nicht im mindesten
geahnt und beabsichtigt. Hierin stand er zunächst auch ganz allein. Ja,

er war über drei Jahre lang nach seiner eigenen Äusserung darin «ganz
verlassen» und ausschliesslich auf Gottes Hilfe und Beistand angewiesen.6

Der immer entschiedenere Rufzur Umkehr war für Ausbreitung
und Erfolg der Reformation ja von grossem Gewicht. Schon der erste
öffentliche Anstoss in dieser Richtung blieb für Luther selbst nicht
ohne schwerwiegende Folgen - bis hin zur Verbrennung seiner Schriften,

zur reichsrechtlichen Verurteilung in Worms 1521 von Kaiser und
Reich und zu der bis heute geltenden Exkommunikation durch Rom
als Ketzer von Wittenberg.

Aber weder die gegen Evangelische geltend gemachten alten
Rechtsvorstellungen und -ansprüche noch Gewalt vermochten der Entwicklung

Einhalt zu gebieten. Luthers Berufung auf seine Verpflichtung als

5 WA 26,202,5-13.
6 WA TR 4,477,5; 5,658,1.



260 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

Doktor der Theologie7 löste den Widerspruch gegen Rom aus. Mit dem
29.März 1521 musste er seine öffentliche Lehrtätigkeit in Wittenberg
abbrechen. Erst mit dem Sommersemester 1524 konnte er unter dem
Schutz von Kurfürst und Universität die Vorlesungen wieder aufnehmen,

aber bis zu den berühmten Fastenpredigten von 1522 war jedes
öffentliche Auftreten unterblieben. Nur sein Eintreten für seinen Herrn
Christus und Gottes Sache sowie die Wirksamkeit seiner Schriften tat
indessen das ihre und führte die Reformation weiter herauf. Auch
durch die Übersetzung seiner lateinischen Schriften, die er z.T. selbst

besorgte, wie die Abfassung von deutschen Schriften für die Regierenden

und den einfachen Mann, trug er dazu wesentlich bei8 - etwa mit
den grossen Reformationsschriften von 1520: «An den christlichen
Adel deutscher Nation von des christlichen Standes Besserung»; «Von
den guten Werken» und «Von der Freiheit eines Christenmenschen».

Das Motiv für die Umsetzung seiner Gedanken und ihre Verbreitung
mittels der Volkssprache war ein theologisches und evangelistisches.
Die Wahrheit des göttlichen Evangeliums zu erfassen und seiner Zeit zu
vermitteln, entspricht dem Jüngerauftrag Mk 16,15. Diese innere
Verpflichtung hat Luther dem Löwener Theologen Latomus gegenüber
dahingehend ausgedrückt, dass «der, der berufen ist, aller Kreatur das

Evangelium predigen muss» und auch dem Papst «die Wahrheit offen
und frei zu sagen hat»9.

Hier ging es also um die Verwirklichung einer Aufgabe, der ein
Theologe immer als seinem eigentlichen Auftrag zu entsprechen hat.
Diese Aufgabe hat Luthers Leben bestimmt. Seine Schriften sind aus
dem Muss des Glaubens an das wiederentdeckte Evangelium, aus dem
Drang, sich darüber mitzuteilen, und aus neuen theologischen
Erkenntnissen dabei, anderen in seiner Sprache die Kraft und den Segen
des Wortes Gottes zu bringen, geschrieben worden. Das bekam wohl
zwar einen Anstoss aus dem starken Zulauf zu seinen deutschen
Predigten und dem Beispiel gedruckter deutscher Predigten anderer vor
ihm. Seine Bibelauslegung und vor allem daraus erwachsene Schriften
hatten jedoch ganz andere Wirkungen als die seiner Vorgänger -

7 WA B 1,112,70f.
8 Vgl. H. Beintker, Martin Luther - Evangelist in deutscher Sprache, WZ(J). GS 32

(1983),41-64.
9 WA 8,48,29ff.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 261

zunächst sogar bei ihm selber. Er unterzog sich nämlich dabei immer
bewusster der verantwortungsvollen Aufgabe, den neu erkannten
Gehalt des Evangeliums Christi für breite Schichten zu verdolmetschen.
Das tut er schon gleich durch Übertragung von eigenen Texten in die

Muttersprache - später der Bibel als Quelle von allem.
Luther hatte dabei aber keine Absichten auf eine Popularliteratur

religiöser Färbung. Er wollte seine Sache eben deshalb nicht in den
Winkel stellen, weil es Gottes Sache - nicht sein Gedankeneigentum -
war. Sie hatte er laut Doktoreid als Theologe öffentlich zu lehren und
zu bezeugen. Er hat seine neuen Gedanken dazu auch sprachlich klar
zum Ausdruck zu bringen gewusst. Denn die Unkenntnis des

Evangeliums war im Volke so gross, dass die allgemein verständliche
Auslegung des Gotteswortes, wenn sie auch rechte Ansprüche an die Leser
stellte, für Luther ein erstes Anliegen war. Freilich dachte er gemäss
seiner geistigen Vorbildung in Erfurt zunächst in den Begriffen und
Wendungen der lateinischen Kirchensprache. Auch mit der tradierten
Theologie hatte er sich gründlich vertraut gemacht. Erst allmählich
entwickelte er im ständigen Umgang mit der Eleiligen Schrift die
reformatorischen Gedanken. Anfangs kaum bemerkt von ihm, seit 1516

jedoch mehr und mehr bewusst, gewinnen Luthers eigene theologischen

Erkenntnisse Raum. Doch auch da, wo diese entschieden von der
römischen Lehre abweichen, lässt sich das an den lateinischen Schriften

allein noch nicht immer ausreichend erkennen, weil hier die
überlieferte Terminologie beibehalten wird. Deutsche Fassungen seiner von
ihm je und je selbst übersetzten Texte helfen da weiter. Denn Luther
übersetzte sich selbst eben nicht einfach wortwörtlich. Mehr oder weniger

frei übertrug er den lateinischen Satz ins Deutsche.10 Damit gab er
auch eine deutlich erkennbare Interpretation.

Die theologische Bedeutsamkeit dieses sprachlichen und zugleich
geistigen UmwandlungsVorgangs ist noch kaum untersucht. Durch
Luther beginnt mit der Übertragung seiner eigenen lateinischen
Formulierungen in erste deutsche Texte bereits 1517 eine allgemeine
Sprachentwicklung, die sich über die deutsche Lutherbibel mit der
Reformation dann weithin in Europa bald durchsetzte. Wie allgemein
anerkannt, ging von Luther der am meisten beachtete neue Gedankengehalt

einer umfassenden Bewegung, und zwar mit grossen Umwälzun-

10 Über Luthers Zweisprachigkeit und Literatur dazu berichtet unter theologischen
und germanistischen Aspekten Beintker (A. 8), 42 ff.



262 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

gen aus. Man kann das in zahlreichen schriftlichen Dokumenten gut
erfassen. Luthers tiefgehende Gedanken haben aber gerade nur unter
dem Einfluss des Geistes biblischer Texte in neuen Zungen zu reden

begonnen.
Das lässt sich vielleicht heute schwer nachempfinden. Und sicher

begegnet es im einzelnen Wort nicht so sehr wie in der ganzen Sprach-
gebung, auch wenn von verschiedenen späteren Schriften, nur nach der
Sprachqualität geurteilt, gilt: Es gibt darin recht hässliche und langatmige

Sätze und Passagen, dem Latein über Gebühr noch verpflichtet.
Ein Hinweis darauf, dass Luther beim begrifflichen Denken zeitlebens
dem Latein als Wissenschaftssprache unterworfen war! Freilich hatte
dies sogar noch bis ins vorige Jahrhundert allgemeine Geltung.
Dennoch: Es ist immer ein Mann, der hier am Werke ist, und so kommt die
sprachliche Schulung, die er sich selbst um der Bibelübersetzung willen
angedeihen lässt, natürlich auch seinen eigenen Schriften zugute. Denn
wenn auch eilig, so schreibt er doch auch hier, so gut er kann. Mit
unvergleichbarem Bemühen und Gefühl für die treffende Sprache hat
er der Bibel seine ganze Kraft gegeben. Die Lutherbibel nimmt bis
heute eine Sonderstellung in sprachlicher und theologischer Hinsicht
ein. Sie ist nicht nur «das grösste literarische Lebenswerk Luthers», an
dem er «mit tiefstem Respekt vor dem heiligen Original in liebevoller,
nie ermüdender Sorgfalt sein Leben lang» gebessert hat, wie K.
Drescher und O. Albrecht, die beiden Editoren seiner Übersetzung in der
Weimarer Kritischen Gesamtausgabe von Luthers Werken, Abteilung
Deutsche Bibel, fachkundig urteilten.11 Die Bibel ist durch Luther auch
wieder ein Volksbuch geworden, wie es das Neue Testament mit dem
Volksgriechisch seiner Zeit einst war.

Den Anstoss zu diesem Lebenswerk gab, äusserlich gesehen, Me-
lanchthon durch eine von Luther brieflich bestätigte Anregung. Das
dürfen wir freilich als einen Auslöser bewerten, der bei ihm vieles in
Fluss brachte, was innerlich längst bereitlag. Der schon früher sehr
betonte Gedanke des allgemeinen Priestertums und die wachsende
Vorliebe für die Muttersprache beim Schreiben, die Tatsache täglicher
Bibellektüre auf der Wartburg im Urtext legten es ihm nahe. Die
Übersetzung von einzelnen Bibeltexten war ihm längst geläufig. Wir
kennen die sieben Busspsalmen, deutsch 1517 ausgelegt, und entsprechende

Psalmenauslegungen zwischen 1518 und 1522. Vermehrt wurde

11 WA DB 6, XIII und L; vgl. XLI.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 263

das auf der Wartburg durch seine bald begonnene Ausgabe der
Predigtbeispiele für evangelische Pfarrer und Gemeinden. Es waren eben

theologische Gründe, die Luther an die Bibelübersetzungsarbeit führten.

Davon spricht er auch gleich in der ersten der Fastenpredigten. Das
erste an die Wittenberger Gemeinde gerichtete Predigtwort am 9. März
1522, als sich in deren Mitte das begonnene Reformationsgeschehen
gleichsam durch Unruhen im Keime zu ersticken drohte - weshalb er
eigenmächtig und dagegen wirkend von der Wartburg zurückgekehrt

war-, lautet: «Wir sind alle für den Tod bestimmt. Und es wird keiner
für den anderen sterben, sondern jeder wird in eigener Person für sich
mit dem Tod kämpfen... Hier sollten wir alle in der Bibel gut bewandert

und mit vielen Sprüchen versehen sein, um sie dem Teufel
entgegenzuhalten».12 Die «Hauptsachen, die einen Christen betreffen»,
müsse man darum kennen.13

2.

Ein anderes wichtiges Motiv für Luthers Benutzung der Muttersprache,

gemäss der Ermahnung, dass sich jedermann mit den «Hauptsachen,

die einen Christen betreffen», und also mit der Heiligen Schrift
vertraut machen soll, war gewiss nach heutigen Massstäben ein
philologisches. Sonst hätte Luther sich nicht so intensiv der Sprachen befleis-
sigt und alle ihm möglichen Kenntnisse dafür erworben. Doch diese

Mühe und Einbeziehung aller Mitarbeiter und Mittel, soweit sie geeignet

waren für das Sich-Öffnen der Bibel zum rechten Verstehen, hängt
am rechten Verdolmetschen ihrer Worte und ist so eine theologische
Aufgabe für ihn gewesen.

Entscheidendes stammt dafür aus den humanistischen Bestrebungen

seiner Zeit und geht zusammen mit dem Anliegen des Erasmus von
Rotterdam. Dessen Übersetzung aus dem Urtext in die lateinische
Sprache nutzte Luther für seine Römerbriefvorlesung 1515/1516. Das
Wesentliche trennt sie dann aber, wie Luther, von ihm angegriffen,
1525 öffentlich klarstellt:

«Du behandelst diese grosse Sache (die Reformation) also, als sei es nicht um die

Seligkeit der Seelen, sondern um einen Geldhandel, um acht oder zehn Gulden zu tun

12 WA 10 III/l,7-2,36.
13 Ebd. - Die Stellenangaben WA, zitiert wird aber hier nach der Martin Luther

Taschenausgabe LTA), 3,86f.



264 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

oder um viel Geringeres. Und... meinest, es wäre besser, zu weichen,... und gibst also

genug zu verstehen, dass Du den leiblichen Frieden, Gemächlichkeit und Ruhe viel höher
und teurer achtest, denn den Glauben, der Gewissen Heiligkeit, der Seelen Seligkeit, das

Wort Gottes, die Ehre Christi, ja, denn Gott selbst. Darum will ich hier gesagt haben und
bitte, Du wolltest es gar wohl zu Herzen fassen, dass diese Sache bei mir ein grosser Ernst
ist und ich fürwahr weiss, dass sie nicht geringe Dinge, sondern die ewige Seligkeit
anbetrifft.»14

Hier kommt deutlich ans Licht, warum Luther die Sprachen so sehr
für die ihm übertragene Sache einsetzt:

«Denn glaube mir, mein lieber Erasmus, ich bin ja nicht so ganz ein Narr, toll und

töricht, dass ich um Geldes willen, das ich weder habe noch begehre, oder um der Ehre
willen, die ich in der Welt (die mir so bitter feind ist) freilich ewig nicht bekommen werde,
oder um meines Lebens willen, dessen ich bis auf diese Stunde keinen Augenblick sicher

bin, wollte diese Sache mit solchem grossen Mut, mit solchem harten Anhalten (das Du
Halsstarrigkeit nennst) treiben und führen ; nachdem ich doch nichts davon habe, als dass

man mir nach Leib und Leben trachtet, als dass ich aller Menschen Ungunst und Zorn
und aller Teufel Hass und Neid auf meinen Hals geladen habe«.15

Beim anschliessenden Betonen des Wesentlichen für Luther zeigt
sich seine Sorge für den allgemeinen gesellschaftlichen Zustand wie für
das Ganze des Evangeliums Christi, das nur Verbesserung will und

gibt:

«Meinst Du, lieber Erasmus, dass Dir allein unter allen Menschen der Aufruhr und
Unfriede, so durchs Evangelium erweckt, zu Herzen gehen? Wir sind ja auch nicht
steinern oder eisern, auch nicht Bären oder Wölfe. Dieweil es aber mit der Welt nicht
anders sein kann, wie die ganze Schrift bezeugt, dieweil es mit Gottes Wort nicht anders

gehen kann: so ist es besser (dieweil wir Gottes Frieden und vor Gott ein fröhlich
Gewissen haben), wir bekennen, wenngleich mitten in solchem Unfrieden, mit Freudigkeit

Gottes Wort... Mein Herr Christus gebe, dass Dein Gemüt anders stehe, als die

Worte anzeigen. Denn die Worte lauten gleich, als hieltest Du mit Epikur Gottes Wort
und das ewige Leben für eitel Fabeln, dieweil Du uns raten willst, dass wir um des Papstes,

der Fürsten und des zeitlichen Friedens die ewige Wahrheit Gottes sollen fahren lassen

und ihnen nach Gelegenheit nachgeben. Aber wenn wir da nur ein Haarbreit weichen, so

lassen wir Gott, Glauben, Seligkeit und alles Christliche fahren. Nein, lieber Erasmus,
hier ist des Herrn Christus Rat besser als der Rat des Erasmus. Denn er lehrt uns, die ganze
Welt mit allen ihren Schätzen zu verachten, da er sagt: 'Was hilft es einem Menschen,
dass er gleich die ganze Welt gewänne, wenn er seine Seele verlöre?' (Mt 16,26).»

14 WA 18,625,6 ff. Stellenangaben wieder nach WA, zitiert nach der etwas
modernisierten Übersetzung der aus De servo arbitrio genommenen Stücke, die Justus Jonas

vornahm.
15 WA 18,625,19-25.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 265

Sogleich fragt Luther dann mit Anführen von Lk 12,49 und II
Kor 6,5 im Sinne seiner eigentlichen Absicht des Erfassens und
Übersetzens der Heiligen Schrift nach, ob Erasmus «darum so schlecht von
den Sachen» rede, weil er «vielleicht in der Bibel mit Fleiss nicht» liest
«oder nicht fleissig Achtung» dabei gibt, «dass es stets mit Gottes Wort
also ist gegangen, dass es die Welt nicht hat wollen leiden, und es darum
Unfriede und Empörung angerichtet hat».16 Und etwas weiter unten
schliesst er mit Bezug auf Ps 2 und Ps 110:

«Darum, wer diesen Unfrieden stillen will», der gegen Gottes Wort entfesselt wird,
der muss gleich «Gottes Wort ganz wegnehmen und verbieten. Denn wenn Gottes Wort
kommt, sooft es gepredigt wird, so will es die Welt ändern und erneuern.»17

In diesem Sinne und zugleich im letzten Ernst für die Sache verstehen

sich wohl auch der sehr sprechende Bildschmuck zum Septembertestament

und das Motto in der ersten Gesamtbibelausgabe von 1534

auf dem Titelblatt. Wohl setzt es sich in allen späteren Ausgaben fort,
wie es auch der Wahlspruch des sächsischen Kurfürstentums geworden
war: «Gottes Wort bleibt ewig» (Jes 40,8). I Petr 1,23-25 und andere
Stellen nehmen es auf. Im Ernst der Predigtworte oben und der
Auseinandersetzung mit Erasmus liegen auch die 21 blattgrossen
Holzschnitte zur Offenbarung, die Cranach entwarfund die nur zum letzten
Buch der Bibel geschnitten wurden. Sie sind nicht ohne Luthers Auftrag
entstanden, wie er auch eine Karte Palästinas auftreiben Hess. «Solch
Bemühen um Anschaulichkeit ist für Luthers Übersetzungsarbeit von
Anfang an kennzeichnend, wie von Forschern oft hervorgehoben»
worden ist.18

Sicher ist für Luther das Offensein für Anschauungsmittel, um das

Einprägen der Botschaft zu fördern, nicht nur pädagogisch wichtig,
sondern auch von der Anschaulichkeit der Predigtliteratur vor ihm und
der mit Bildern reich bedachten früheren Bibelausgaben (auch Biblia
pauperum u.ä.) her vorgegeben gewesen. Dennoch muss nun auch

gesagt werden: Herkunft, Werdegang und persönliche Gaben bestimmten

wesentlich das Gelingen des grossen Werkes.19 Dafür ist auch seine
soziale Herkunft wichtig. Erasmus und Melanchthon waren offenbar

16 WA 18,625,25-626,9
17 WA 18,626,25-27.
18 WA DB 6,XLV.
19 Näher dazu Beintker (A. 8), 44 ff.



266 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

für den Gelehrtenstand und solche diffizilen Übersetzungsaufgaben
schon von der Familientradition her besser gerüstet. Stammte doch
Luther aus bäuerlichen Familien und als Kind von armen Eltern ;

Bergarbeiter war der Vater zuerst. Die moderne Psychologie lehrt, dass die
Kindheitseindrücke der ersten sechs Lebensjahre ausschlaggebend für
die ganze weitere Entwicklung sind. Luther hatte aber Gelegenheit, viel
verschiedenes Sprachgut aufzunehmen und sich anzueignen. Ausserdem

hatte er auch früh Kontakt mit Sprechern sehr verschiedener
sozialer Schichten. So mag sich vieles in ihm vorbereitet haben, was
zunächst intuitiv, dann bewusster zugunsten seiner Aufgabe wirkte.

Von der Sprache hat Luther immer sehr hoch gedacht.

«Es ist ja ein stummer Mensch gegen einen redenden schier als ein halb todter Mensch

zu achten», sagt er in seiner Vorrede aufden Psalter 1528. «Und kein kräftiger, edler Werk
am Menschen ist, denn reden. Sintemal der Mensch durchs Reden von anderen Tieren
am meisten geschieden wird, mehr denn durch die Gestalt oder ander Werk. Weil auch
wohl ein Holz kann eines Menschen Gestalt durch Schnitzerkunst haben und ein Tier so

wohl sehen, hören, riechen, singen, gehen, stehen, essen, trinken, fasten, dürsten, Hunger,
Frost und hart Lager leiden kann als ein Mensch.»20

Diese - nach E. Mülhaupt, D. Martin Luthers Psalmen-Auslegung,
modernisierte - Passage erhellt Luthers Urteil über die Wirkmächtigkeit

der Sprache. Die hervorragende Beobachtungs- und Auffassungsgabe

zeigt sich eben überall bei ihm. Sie drängt dann aufAnschauung in
der Darstellung. Hier kann er auf viel Selbsterlebtes zurückgreifen.
Nicht nur die Studienjahre in Erfurt brachten ihn mit humanistischen
Kreisen und mit der Weltsprache der Gebildeten, dem Latein, und
ihren Lebensempfindungen zusammen. Auch als Mönch verlor er
nicht solche Bildungsmöglichkeit, und überhaupt: viele Reisen
erschlossen ihm viel. Erinnert sei vor allem an die grosse Fussreise
1510/1511 nach Rom über Nürnberg, Ulm, Oberschwaben und die
Schweiz; hier lernte Luther dann auch andere deutsche Gegenden und
Sprachgebiete kennen. In seinen Tischreden hören wir manches
davon.21

Darüber hinaus ist Luther aber eben auch von sich aus ein
sprachgewaltiger Mann gewesen, dem das treffende Wort zu Gebote stand wie
kaum jemandem. Um nicht nur bekannte Beispiele anzuführen, die

20 WA DB 101,100,10-17.
21 WA TR Nr. 4018, 6146 u.a.; vgl. R. Hermann, Luthers Theologie, Berlin-Göt-

tingen 1967,228f.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 267

sprichwörtliches Sprachgut wurden, etwa «Wenn ich mit Menschen-
und mit Engelszungen redete» (I Kor 13,1), verweise ich auf Luthers
Antwort deutsch an König Heinrich VIII. Hier lässt Luther «jedermann
wissen», dass er in seinen Schriften zweierlei behandelt habe. Das erste
und die Hauptsache handelt immer:

«Von dem Glauben, von der Liebe, von den guten Werken, von der Hoffnung, von
Leiden und Kreuz, vom Sterben, von der Taufe, von der Busse, von dem Sakrament des

Altars, von dem Gesetz Gottes, von den Sünden, von der Gnade Gottes, von dem freien

Willen, von Christus, von Gott, von dem Jüngsten Gericht, von Himmel und Hölle, von
der christlichen Kirche, von dem Bann und desgleichen. Das sind die rechten Stücke, die
einem Christen not sind zu wissen.»22

Das andere, von dem er wegen ihres der Heiligen Schrift nicht
sachgemässen Wesens der damaligen Kirche und Lehre geschrieben
habe, sei nun «wohl zu entbehren», und es wäre gut, wenn man «heutigen

Tages» nichts davon wüsste.23 Er nennt hier «Papsttum, Artikel
der Konzilien, Ablass, Legefeuer, Messen, geistliche Gelübde,
Heiligendienst, Menschengesetze, neue Sakramente» usw.24 In etwa
unterschied dann die Confessio Augustana ja 1530 auch so.

Jedenfalls wird überall deutlich, was Luther zum Schreiben und
Übersetzen und zu seinem ganzen Lebenswerk anhielt. Deshalb konnte
er 1524 in seiner Schrift «An die Ratsherren aller Städte deutschen
Lands, dass sie christliche Schulen aufrichten und halten sollen» auch
in Hinsicht auf das Allgemeinwohl theologisch die Reformation über
bloss humanistische Ideale hinaus verteidigen mit den bekannten
Sätzen:

«Die Sprachen sind die Scheiden, darin das Messer des Geistes steckt. Sie sind der
Schrein, darinnen man dies Kleinod trägt. Sie sind das Gefäss, darinnen man diesen

Trank fasset. Ja, wo wirs versehen, dass wir - da sei Gott davor! - die Sprachen fahren
lassen, so werden wir nicht allein das Evangelium verlieren, sondern es wird auch
schliesslich dahin geraten, dass wir weder lateinisch noch deutsch recht reden oder
schreiben können.»25 Und: «Niemand hat gewusst, warum Gott die Sprachen
hervorkommen liess, bis das man nun allererst sieht, dass es um des Evangeliums willen
geschehen ist.»26

22 WA 10 11,229,6-29; 185,13-23.
23 WA 10 II,30f.
24 WA 10 II, 186,6-11 ;231,15-27.
25 WA 15,38,8-15.
26 WA 15,37,11-13.



268 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

Also ist das eigentliche Motiv fur Luthers Lebensarbeit der
hingebungsvolle und aufzehrende Dienst für das Evangelium und die daraus
resultierende Erneuerung des Menschen und der Gesellschaft gewesen.
Die Achtung vor den Sprachen und die Mühe um ein Verstehen der
Ursprachen - für Luther waren es heilige - ist das eine. Ohne Zweifel ist
es wie alle sachlich hochgeschätzte Facharbeit die wichtige Voraussetzung

zum Verstehen, was in der Bibel in Vollmacht des Geistes

geschrieben und festgehalten ist. Aber dass Luther es selber möglichst
treffend deutsch zu sagen versucht und es sozusagen auch in Vollmacht
des Eleiligen Geistes trifft, ist das entscheidende andere. Die Sprache ist
wohl Hülle für den Geist, und das macht sie edel und unverlierbar wert

- aber sie ist nicht der Geist selbst.27

Für den Zusammenhang von Geist und Wort ein Hinweis: Auch in
dem sprachlichen Grund und Ursprung des Wortes Gottes wirkt Gott
selbst durch seinen Geist, den wir heilig nennen. Darum waren den
Vorfahren Hebräisch und Griechisch heilig. Der Begriff«Heilige Sprache»

wurde von Luther aufeben diejenigen Sprachen bezogen, in denen
das göttliche Wort verfasst ist. Aber dabei bleibt es nicht. Da der Geist
im Wort steckt und auch nicht ohne Wort bleiben kann, also der Heilige
Geist im göttlichen Wort bewirkt auch die Umsetzung seines Wortes
aus der einen in die andere Sprache und so ihre Heiligung:

«Und aus der selben als aus einem Brunnen» - indem das Alte und Neue Testament
als Heilige Schrift übertragen und in den neuen Sprachen, gewürdigt als Gottes Wort,
diese selber würdigen - «in andere Sprachen durchs Dolmetschen geflossen ist und sie

auch geheiligt hat»28, erlangen nach Luther alle die Sprachen, in welche Gottes Wort
übertragen wird, «die gleiche Dignität wie die beiden von Gott ursprünglich erwählten
Sprachen».29

Luther hat dabei keineswegs nationalistische Tendenzen - für das

Deutsche als solches etwa. Das zeigt schon seine Kritik daran in den
Tischreden. So scharf er einzelne Züge hier und da bzw. nationale
Schwächen überall verurteilt, so offen ist er doch für alle Mundarten
und Sprachen, wenn es um ihr Recht geht:

27 Vgl. H. Beintker, Wort - Geist - Kirche. Ausgewählte Aufsätze zur Theologie
Luthers, Berlin 1983, 48 ff.

28 WA 15,38,5 f.
29 P. Meinhold, Luthers Sprachphilosophie (1953), 18.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 269

«Ich halte es gar nicht mit denen, die nur auf eine Sprache sich so ganz geben und alle
anderen verachten. Denn ich wollte gern solche Jugend und Leute aufziehen, die auch in
fremden Landen könnten Christus nützlich sein und mit den Leuten reden, damit es uns
nicht ginge wie den Waldensern in Böhmen, die ihren Glauben in ihre eigene Sprache so

eingefangen haben, dass sie mit niemandem verständlich und deutlich reden können, er
lernte denn zuvor ihre Sprache. So tat der Heilige Geist im Anfang nicht. Er wartete nicht,
bis alle Welt gen Jerusalem käme und Hebräisch lernte, sondern gab allerlei Zungen zum
Predigtamt, damit die Apostel reden konnten, wo sie hinkamen. Diesem Exempel will ich
lieber folgen ; es ist auch billig (angemessen), dass man die Jugend in vielen Sprachen übt.
Wer weiss, wie Gott sie mit der Zeit brauchen wird?»30

3.

Wir haben versucht, Luthers Betonung der Sprachen etwas zu erklären

und die Bevorzugung der deutschen Sprache bei seinen Veröffentlichungen

zu bedenken. Nationale Motive waren es nicht, auch an die
deutsche Nation dachte er dabei nicht. Abgesehen von dem eingeengteren,

teilweise ganz anderen Sinn, der sich damals mit «Nation/Nationen»

verband, war«Nationalbewusstsein» kein Beweggrund für sein

Tun. Er liebte seine Sprache und seine Deutschen, aber er war kein
Nationalist und nicht aufs Deutsche versessen. Die Bevorzugung des

Deutschen erklärt ebensowenig den manchmal poetischen Zug seiner

Sprachschöpfungen. Man hat ihn oft einen Dichter genannt, und der
23. und 121. Psalm sind mit unzähligen Kostbarkeiten der Dichtung,
wenn man es daraufhin betrachten will, unübertroffene Nachdichtungen

hebräischer Poesie, die auch Herder, Schiller und andere angeregt
haben. Aber eben AacAdichtungen. Ähnlich gilt es für Übertragungen
biblischer, altkirchlicher und mittelalterlicher lateinischer Hymnen.
Als Schöpfer des Gesangbuches hat Luther ausser solchen Um- und
Nachdichtungen auch eigene Kirchenlieder geschaffen. Von seinem
Dichtertum denkt er selber nicht hoch. Für ihn ist der Humanismus der
eigentliche Herr der Poesie. Das am deutschen Choral und Kirchenlied
deutliche künstlerische Element Luthers gewinnt auf die Kirchenmusik

der kommenden Jahrhunderte gewiss starken Einfluss, lässt aber

von bewusstem Dichtertum dabei kaum sprechen. Luther geht es um
etwas anderes.

Auch die sozialethischen Motivationen Luthers in dem Bedürfnis
etwa, das einfache Volk erzieherisch zu beeinflussen und aufzuklären,
geben für die Kraft zu solcher Lebensarbeit wenig her. In knapp drei

30 WA 19,74,10-20.



270 Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist

Jahren strengster Übersetzungsarbeit von 1521 bis 1524 bewältigte er bis
«Die Propheten alle Deudsch» (1532) die ganze Bibel in erster Fassung.
Einiges schwingt wohl zur Klärung und Anwendung bestimmter
Hintergründe sozialethischer Art mit. Schon bei der seelsorgerlichen Tätigkeit

war das, vom Ablassunwesen veranlasst, so. Aber auch da kam sein

eigentliches Anliegen aus theologischer Verantwortung. Das gab auch
den Ausschlag flir sein öffentliches Auftreten. Seine vorangehenden
kritischen Bemerkungen haben theologischen, seelsorgerlichen und
fundamental-ethischen Charakter, anfangs nur mittelbar sozialkritischen.

Freilich, er übersah 1517 noch keineswegs die Tragweite seines

Vorgehens.
Luther war Doktor der Heiligen Schrift und der Theologie. Als

solcher versuchte er, für seine Vorlesungen zunächst, einen zuverlässigen

Text zugrunde zu legen. Dabei drang er immer auf das Erfassen
des rechten Sinnes mittels der Ursprachen. Darüber entdeckte er seine

mit Paulus begründete neue Theologie. Das neue Gesamtverständnis
der Heiligen Schrift entsprach dem so treu wie erreichbar wiederzugebenden

Text. Deshalb versuchte Luther auch für die Kirchenlehrer
eine Revision der Vulgata, des bis dahin verbindlichen Bibeltextes. Sie

blieb unvollendet. Für die ganze Kirche vollendete er aber die deutsche
Bibel. Mit der ersten Gesamtausgabe von 1543 war das Hauptziel
erreicht. Schon das Neue Testament war 1522 mit Spannung erwartet
gewesen; die erste Vollbibel 1543, von vielen damals sehr begrüsst, gab
Anlass für ein besonderes Erinnerungsdatum.11

Die Bedeutung der ganzen Bibelübersetzung kann nicht hoch genug
eingeschätzt werden. Die Wirkung und Verbreitung der Lutherbibel ist
ungeheuer gewesen. Luthers theologische Vollmacht hat ihm auch eine
sprachschöpferische Kraft gegeben, die Jahrhunderte überdauerte. Das
stand alles im Gefolge der Reformation, hatte aber zugleich in deren
Zentrum seinen Schlüssel. Die Sache war es, nicht nur die Sprache.
Darum stellt Luther 1530, während die Reformation aufdem Reichstag
verteidigt wird, seine Bibelübersetzung neben die Rechtfertigungslehre,
wie er auf dem Wormser Reichstag 1521 die Zeugnisse der Heiligen
Schrift und helle Gründe der Vernunft für seine Sache geltend machte.
Deshalb ist das Motto zur Vollbibel, das zugleich Kampfspruch für das

31 O. Albrecht beleuchtet in WA DB 6,XLVIII (mit Lit.) die näheren Umstände.
Sehr verdienstvoll ist die Reclam-Ausgabe der Vollbibel von 1534 im Jubiläumsjahr
1983.



Horst Beintker, Martin Luther als Evangelist 271

Evangelium Jesu Christi gegen Hierarchie und Häresie geworden war,
nicht bloss ein äusserlicher Anspruch. Es geht im Prinzip um das eine:

um Gottes Wort, das Luther als den wahren Träger von Gottes Geist
erkennt. Darum übersteht es nach Luther allen Widerspruch, alle
Verfolgung und jede Verfälschung. Das liegt als Hauptmotiv in Luthers
Übersetzung.

Als Schlüssel, als Zuspruch, als Zugang zum Leben, als Hilfe, als

Kraft und Richtung für das Leben wollte er mit der Bibel dem Worte
Gottes den Weg ins menschliche Herz auftun. Das darfzum Schluss mit
einem persönlichen Zeugnis Luthers, mit einer zum Verständnis seiner

ganzen Motivation hilfreichen Stelle aus dem Widmungsbrief belegt
werden, den er zu seiner Auslegung des 118. Psalms am 1. Juli 1530 dem
Nürnberger Abt Friedrich Pistorius von der Coburg schrieb.

«Es ist mein Psalm, den ich lieb habe, wiewohl der ganze Psalter und die Heilige
Schrift mir auch lieb ist, als die, die mein einziger Trost und Leben ist, so bin ich doch
sonderlich an diesen Psalm geraten, dass er muss mein heissen und sein. Denn er hat sich
redlich um mich gar oft verdient (gemacht) und hat mir aus manchen grossen Nöten
geholfen... Wenn mich aber jemand als seltsam ansehen würde, dass ich diesen Psalm für
meinen Psalm rühme, der doch aller Welt gemeinsam ist, der soll wissen, dass der Psalm
damit niemand genommen ist, dass er mein ist. Christus ist auch mein, bleibt gleichwohl
allen Heiligen (d. h. Glaubenden) derselbe Christus. Ich will nicht eifern (d. h. neidisch),
sondern ein fröhlicher Mitteiler sein. Und wollte Gott, dass alle Welt den Psalm ebenso

für den seinen anspreche wie ich. Das sollte der freundlichste Zank werden, dem kaum
irgendeine Eintracht und Liebe zu vergleichen sein sollte.» Es gibt leider, fahrt Luther im
Blick auf seine Erfahrung mit anderen Theologen fort, derer «wenig - auch unter denen,
die es billig (angemessenerweise) vor anderen tun sollten -, die zur Heiligen Schrift oder

zu einem einzigen Psalm ihr Leben lang einmal von Herzen sprechen: Du bist mein liebes

Buch, du sollst mein eigen Psalmlin sein.»
Und das verstärkt Luther, indem er auch rhetorisch meisterhaft mit dem Eingehen auf

die für ihn wahre Not und deren mögliche Wende zum Segen durch tätiges Leben
schliesst:

«Und freilich ist der allergrössten Plagen auf Erden die eine, dass die Heilige Schrift
verachtet ist - auch bei denen, die dazu eingesetzt sind (sie auszulegen). Alle anderen

Sachen, Kunst, Bücher und dergleichen treibt und übt man Tag und Nacht, und es ist des

Arbeitens und Mühens kein Ende. Nur die Heilige Schrift lässt man liegen, als brauchte
man sie nicht. Und diejenigen, die ihr so viel Ehre antun, dass sie sie einmal lesen, die
kennen und können daraus flugs alles. Und ist noch nie eine Kunst noch Buch auf Erden
gekommen, dass jedermann so schnell ausgelernt hat wie die Heilige Schrift. Und es sind
doch keine Leseworte, sondern lauter Lebeworte drinnen, die nicht zum Spekulieren und
grossartig zum Phantasieren, sondern zum Leben und zum Tun dargesetzt (und für uns
aufgeschrieben und bewahrt) sind».32

Horst Beintker, Jena DDR
32 WA 31 1,66,1-67,12.


	Martin Luther als Evangelist

