
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 4

Artikel: Vom Humanismus zur Reformation : aus den Randbemerkungen von
Oswald Myconius zum "Lob der Torheit" des Erasmus von Rotterdam

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Gerhard Rüsch 33

Vom Humanismus
zur Reformation

Aus den Randbemerkungen von Oswald Myconius zum
«Lob der Torheit» des Erasmus von Rotterdam

OswALjyvs. Myconiuj.<£<S1TDP
Lccixs. Bas llienaAnt istes. 1I~

Friedrich Reinhardt Verlag Basel



Erafmi Roterodami
fia$ £>HW<u./öjO,i»Stultlci^ laus,
libellas uere aureus,nec mi/
nus eruditus, 8t lalutaris.cp
fefh'uus.nuper ex ipfius avu
toris archctypis duiaeiiriffi
me reftitutus, tum Gerardi
JLiftrrj, Rhcnenfis, Roma /
nx.Gnccx,^ Hebraic* lite
ratura:„ adprime periti, ad
haxMedic* ret noil uulga
riter edodti,IMouis SC exqui
fitifltmis comentarijs expia,
natus.



3

Eines der berühmtesten Exemplare des «Encomium Moriae» des

Erasmus von Rotterdam liegt im Kupferstichkabinett des Kunstmuseums

der Stadt Basel. Es handelt sich um den Druck, den Johann
Froben im Frühjahr 1515 in Basel herausgegeben hat. Das Werk, das

erstmals 1511 in Paris erschienen war, hatte schon mehrere Ausgaben
erlebt. Der Basler Druck wird heute als der neunte gezählt. Er enthielt
zum erstenmal einen ausführlichen Kommentar, der von Gerhard
Lister unter der Mitwirkung von Erasmus verfasst worden war.1

Ein Exemplar dieses Druckes legte der Lateinschulmeister zu
St. Peter in Basel, Oswald Myconius, der sich damals noch «Oswaldus
Molitoris» nannte, seinen Lektionen zugrunde. Um die Jahreswende
1515/16 wurde dieses Exemplar durch den jungen Hans Holbein (und
vielleicht noch durch andere Hände) mit den reizenden Randzeichnungen

geschmückt, die den Ruhm dieses Bandes begründeten. Erasmus
selbst hat sie eingesehen und seine Freude darüber geäussert. Der Band
ist aus dem Nachlass von Myconius über allerlei Umwege in die Amer-
bach'sche Sammlung in Basel gelangt, in deren Inventar er im Jahre
1586 erscheint. Mit ihr ist er in den Besitz der Stadt Basel übergegangen.2

Myconius hat in dieses sein Handexemplar viele Randbemerkungen

eingetragen. Sie dienten in erster Linie als Gedächtnisstütze für
seinen Lateinunterricht; sie enthalten aber auch nicht wenige persönliche

Ansichten und Erlebnisse, die als Illustration des Textes oder des

Kommentars passend erschienen oder anderswie mit dem Buch und
seiner Ausschmückung zusammenhingen.

1 Die Angaben über die Drucke des «Encomium Moriae» finden sich in ASDIV/3.
Der in Frage stehende Basler Druck wird dort als Nr. 9 auf S. 44-45 beschrieben. Über
Gerhard Lister daselbst S. 34-36.

2 Über dieses Exemplar siehe die Faksimile-Ausgaben «EM» (1931) und «Eloge»
(1967). Das Faksimile von 1967 ist reichhaltiger. Es enthält auch das Titelblatt des ganzen
Sammelbandes sowie die letzten Seiten nach der «Moria» mit den rhetorischen Fachausdrücken

und dem Wörterverzeichnis. Die vorliegende Ausgabe beruht im wesentlichen
auf dem Faksimile von 1931, dessen Text klarer erscheint. Für alles Weitere wie die
Stellung im Sammelband, in dem das Exemplar enthalten ist, die Eigentumsverhältnisse
und Schicksale des Buches, die Holbein-Zeichnungen usw. sei auf diese Faksimile-
Ausgaben und ihre Kommentare verwiesen. Wenn im folgenden bei einigen Bildern
einfach von «Holbein-Bildchen» die Rede ist, so wird damit die noch nicht abgeschlossene

Diskussion über die Mitarbeit anderer Künstler an der Illustration nicht präjudi-
ziert.



4

Nicht dem «Lob der Torheit» des Erasmus oder den berühmten
Zeichnungen, sondern den Randbemerkungen des Myconius sind die
folgenden Ausführungen gewidmet.

Der Verfasser der Randbemerkungen

Oswald Myconius3 gehört der schweizerischen Humanisteügenera-
tion an, aus der die reformatorische Bewegung unmittelbar hervorgegangen

ist. Geboren 1488 in Luzern, erhielt er seine erste Ausbildung in
Rottweil und Bern durch den Humanistenlehrer Michael Rubellus,
bezog dann 1510 die Universität Basel, wo er 1514 als Baccalaureus
erscheint. Eine höhere akademische Würde hat er nicht erreicht. Der
Rat übertrug ihm die Schulmeisterstelle zu St. Theodor, später diejenige

am Stift St. Peter.
Im Sommer 1516 übersiedelte Myconius nach Zürich, wo er an der

Grossmünsterschule wirkte. Doch schon 1519 wurde der Schulmeister,
der sich bereits literarisch hervorgetan hatte, in seine Heimatstadt
Luzern berufen. Mit Zwingli aufs engste befreundet, stand er bald in
heftiger Auseinandersetzung um die junge Reformationsbewegung in
Luzern. 1522 musste er die Vaterstadt verlassen und gelangte nach
kurzem Aufenthalt in Einsiedeln wieder nach Zürich. Von 1524 bis
1531 versah er dort die Fraumünsterschule. Der Tod Zwingiis und die
Niederlage der Evangelischen bei Kappel im Oktober 1531 erschütterten

ihn so tief, dass er Zürich so bald als nur möglich verliess und eine
Pfarrstelle in Basel annahm. In diese Zeit fallt die Abfassung der ersten
Lebensbeschreibung Zwingiis, mit der er dem Freund ein Denkmal
setzen wollte. 1532 wählte ihn der Rat von Basel zum Antistes der
Kirche. In diesem Amt harrte er bis zu seinem Tode 1552 aus, treu und
hingebend, wenn auch nicht unangefochten.

Myconius hat keine grossen selbständigen theologischen Schriften
hinterlassen. Seine Stärke lag im Lehramt, sei es als Lateinschulmeister,

sei es als Gemeindepfarrer und Antistes. Die Randbemerkungen
zum «Lob der Torheit» zeigen ihn als einen theologisch und kirchlich

3 Über Myconius siehe E.G. Rüsch, Oswald Myconius, in: Der Reformation
verpflichtet (Basel 1969), S.33-38, und VZ, S.9-13.



5

leidenschaftlich interessierten, doch noch ganz dem Lehrerberuf
verpflichteten Laien.

Der Inhalt der Randbemerkungen

Über des Myconius erste Basler Zeit sagt Brändly: «Wir sind wenig
über seine Basler Jahre unterrichtet.»4 Dieses Bild lässt sich mindestens
für die Jahre 1515/16 durch die Auswertung der Randbemerkungen
wesentlich berichtigen.

a) Der humanistische Lehrer. In den Randbemerkungen sehen wir
Myconius beim höheren Lateinunterricht am Werk. Die Grundlagen,
Grammatik und Syntax, liegen zurück: der Lehrer kann sich der
Einführung in ein Werk des glänzendsten Humanistenlateins widmen. Im
Vordergrund stehen Wort- und Sacherklärungen, Erläuterungen aus
Mythologie und antikem Leben, Nachweise von Zitaten und Anspielungen

im Text, die über den Kommentar des Lister hinausgehen. Sie

machen den weitaus grössten Teil der Randbemerkungen im ersten
Teil der «Moria» aus. Oft greift der Lehrer Worte und Zusammenhänge

heraus, die Erasmus nur im Vorbeigehen streift; der Schulmeister

benützt die Gelegenheit, zu belehren und zu erklären. Fast immer
sind die Erläuterungen unterrichtsmässig sachlich. Zur Seltenheit blitzt
einmal der Schalk auf. Aber die glitzernd-schillernde Ironie des Erasmus

ist Myconius fremd. Er mag sich an ihr erfreut und den Verfasser
bewundert haben, doch zuweilen hat man den Eindruck, er nehme die
«Moria» zu ernst und habe die Ironie nicht verstanden. Erasmus
bemerkt einmal in seinem Unmut über die Erhebung des zwinglisch
gesinnten Myconius zum Vorsteher der Basler Kirche im Jahre 1532, er
frage sich, was der Rat sich von dieser Wahl erhoffe, sei doch Myconius
ein «homo ineptus et ludimagister frigidus».5 Der erste Teil dieses

galligen Urteils geht fehl: Myconius war als Lehrer alles andere als

«ungeschickt». Der zweite Teil trifft das Wesen genau: ein
trockensachlicher Schulmeister von manchmal frostiger Pedanterie.

Bedeutend ist die Belesenheit des Ludimagisters. Zahlreiche Schriftsteller,

vorwiegend der Antike, werden erwähnt, sei es nur mit Namen,

4 Brändly, S. 14.
5 Hagenbach, S. 339.



6

sei es mit wörtlichen Zitaten, die zumeist exakt belegt werden. Manchmal

gibt Myconius zu einer allgemeinen Anspielung im Text oder im
Kommentar die Fundstelle am Rande an; er nahm sich die Mühe, die
Stelle im Original nachzuschlagen. Die Aufzählung der Schriftstellernamen

in den Randbemerkungen erfasst sicher nicht die ganze Literatur,

die der Schulmeister kannte, doch ist die Reihe ansehnlich: Aulus
Gellius, Cicero, Demosthenes, Herodian, Homer, Horaz, Iuvenal,
Lucian, Macrobius, Ovid, Pausanias, Plato, Plinius, Plutarch, Quinti-
lian, Sallust, Seneca, Terenz, Tibull, Valerius Maximus, Varro, Vergil;
von den neueren Antonius Mancinellus, Nicolaus Perottus, Laurentius
Valla. Allen voran aber, mit über einem Viertel aller Nennungen:
Erasmus von Rotterdam. Mit dem Hinweis « Vide Erasmum» schlies-
sen viele Randbemerkungen; er meint fast immer die «Adagia». Der
überragende Einfluss des Rotterdamers und die schier erdrückende
Vorherrschaft seiner «Adagiorum Chiliades» im Humanistenlatein der
ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts werden aus den Randbemerkungen

überdeutlich. Die hier getroffene Auswahl greift nur wenige
Beispiele für diese Erasmus-Zitate heraus, da ihr Ziel nicht der Nachweis

der Wirkung des Humanistenfürsten ist, sondern die Schilderung
der Erlebniswelt des Schulmeisters Myconius, wie sie in diesem
Arbeitsdokument erscheint.

b) Der kirchlich interessierte Laie. Je mehr sich der Text der «Moria»,

nach der Selbstvorstellung der Frau Torheit und ihrem Überblick
über die Torheiten in Götter- und Menschenweit, den Torheiten im
kirchlichen Bereich nähert, umso häufiger werden die Randbemerkungen,

die auf Glaubensfragen und Frömmigkeitsformen eingehen. Wir
erhalten überraschende Einblicke in das kirchliche Leben in Basel um
1515, wir vernehmen Aufschlussreiches aus den vielen Predigtbesuchen
des Schulmeisters, der von Amtes wegen verpflichtet war, mit seinen
Schülern am Gottesdienst teilzunehmen. Da ist er hellhörig: er kritisiert

Inhalt und Form der Predigten, ärgert sich über hochgeschraubtes,
dem Volk nicht verständliches Theologengeschwätz, fügt auch einmal
einen Pfaffenschwank ein. Im Unterschied zu manchen kühl-distan-
zierten Humanisten ist er an den Fragen von Theologie und Kirche
persönlich und leidenschaftlich beteiligt. Er erwartet von der Predigt
wahre Erbauung des Volkes und macht aus seinem Zorn über eine

Kirche, die das Volk in Aberglauben und Bilderverehrung versinken
lässt, keinen Hehl. Kämpferische Töne, die bald in der Reformation zu
mächtigem Brausen emporwachsen werden, klingen auf. Einfache



7

Leute aus dem Volk, mit denen er nach der Predigt das Vernommene
eifrig bespricht, erweisen sich als viel frömmer und gläubig-verständiger

als die Theologen. Die Reformation als Volksbewegung bahnt sich

an. Man spürt in manchen Randbemerkungen das Kräuseln der Wellen,

die in wenigen Jahren zu hohen Wogen aufwallen werden.
c) Der Kämpfer gegen die Scholastik aufder Seite des Humanismus.

Kein Werk des 16. Jahrhunderts gibt mit solcher überlegener Ironie, mit
derart beissender Schärfe und zielsicherem Spott die scholastische
Philosophie und Theologie der Lächerlichkeit preis, wie das «Encomium
Moriae». An den Glanz, aber auch an die Vielseitigkeit des Hohns über
Mönche, Theologen und Hierarchen reichen selbst die «Epistolae ob-

scurorum virorum» nicht heran. Dieser Teil des Werkes hat wohl am
meisten zu seinem einzigartigen Ruhm in der Zeit beigetragen: es sind

zu Lebzeiten des Erasmus gegen vierzig Ausgaben nachweisbar. Myco-
nius, damals siebenundzwanzigjährig, stellt sich mit der ganzen Kraft
seines Sturmes und Dranges auf die Seite des Humanismus und des

hochverehrten Erasmus. Er nennt ihn wenige Jahre später «vir ex omni
aevo incomparabilis et rei communi Christianae (nihil enim dubito)
natus».6 Aber wenn Erasmus seine «Frau Torheit» in souveräner
Haltung die Schar der «Sophisten» mit ihrer verschrobenen und weltfremden

Spekulation verspotten lässt, so fühlt Myconius anders. Er ringt
schwer mit der Scholastik, er sieht in ihr dämonische Kräfte am Werk,
die ihn persönlich anfeinden und seinen Beruf in Frage stellen. Sein

Spott ist voll Ingrimm und sarkastisch ; er scheut grobe Ausdrucksweise
nicht.7

Doch es bleibt nicht bei der Ablehnung. Derselbe Erasmus, der im
Kampfgegen die Scholastik vorangeht, zeigt auch den Weg zur Erneuerung

auf: zurück zu den reinen Quellen des Altertums, zu den
Kirchenvätern, zur Heiligen Schrift und ihrer schlichtfrommen Auslegung.

In manchen Randbemerkungen schliesst sich Myconius dieser

von Erasmus ausgehenden Neugestaltung der Theologie bewusst, freudig

und dankbar an. Sie wird ihm den Weg zur Reformation, zum

6 Im Kommentar zu Glareans «Descriptio Helvetiae», S. 19.
7 Angeregt durch seine Erasmus-Lektüre wollte Myconius wenige Jahre nach den

Randbemerkungen zur «Moria» selbst in den Geisteskampfder Zeit eingreifen, indem er
einen Dialog «Philirenus» verfasste, der zwar vor allem die Ziele des erasmischen
Pazifismus verfocht, aber auch gegen die Mönche polemisierte. Aufden Rat der Freunde hin
liess er das Werklein um seiner Schärfe willen ungedruckt. Es ist nicht erhalten. Vgl.
ZVII 238, Anm. 8, und 270.



8

Anschluss an Zwingli eröffnen, zu jenem Weg, den dann Erasmus selbst
nicht beschritten hat.

Der besondere Reiz der Randbemerkungen liegt darin, dass der
Leser dieses Ringen mit einem mächtigen Gegner in der Seele des

Verfassers miterleben kann. Der sachliche Gehalt der Aussagen geht
nicht über das hinaus, was aus der Literatur des Zeitalters auch sonst
bekannt ist. Aber in den freimütigen Äusserungen, die der Schulmeister
Myconius seinem Handexemplar der «Moria» anvertraut hat, lässt
sich die Dramatik der grossen Auseinandersetzungen, die die
Reformation vorbereitet haben, persönlichkeitsnah verspüren.8

Zeit und Anlage der Randbemerkungen

Glücklicherweise hat Myconius einige Anmerkungen datiert. Sie

fallen in die Jahre 1515 und 1516. Eine Notiz ist sogar aufden Tag genau
festgelegt, wenigstens was das Ereignis betrifft, das sie unmittelbar
darnach schildert: 21. Dezember 1515. Da die «Moria» der Basler Ausgabe,
die Myconius benützte, um den Mai 1515 erschienen ist, Myconius
andererseits im Sommer 1516 Basel verlassen hat, fallen die datierten
Stücke in diese Zeit, oder, sofern sie aus der Rückschau von Zürich her
formuliert sind, in die ersten Zürcher Jahre zwischen 1516 und 1518.

Weitaus der überwiegende Teil ist mit derselben Tinte und Feder, in
demselben Schrift-Duktus wie die datierten Stücke geschrieben, gehört
also auch in diese Zeit. Andere, der Hauptmasse sehr ähnliche
Bemerkungen, zumeist blosse Wortwiederholungen aus dem gedruckten
Text, sind vor den längeren Bemerkungen entstanden, da manche um
sie herum geschrieben worden sind. Wieder andere Kurz-Anmerkun-
gen und Hinweise in roter oder blauer Tinte weisen eine andere Feder
und einen breiteren, doch Myconius angehörenden Duktus auf. Wie die

Analyse einzelner Bemerkungen beweist, dürften sie vor der
(zweischichtigen) Hauptmasse eingetragen worden sein und stellen wohl die
älteste Schicht dar. Schliesslich tritt in schwarzer Tinte eine Anzahl

8 In den Jahren 1520-22, also bereits mitten in der beginnenden Reformationsbewegung,

hat ein anderer schweizerischer Humanist, der St. Galler Stadtarzt und Reformator

Joachim Vadian, ein Freund des Myconius, «viele und gewichtige Randnoten»
zum «Lob der Torheit» verfasst, vgl. Conradin Bonorand, Vadians Weg vom Humanismus

zur Reformation und seine Vorträge über die Apostelgeschichte (St. Gallen 1962),
S.70. Es ist vorgesehen, in einer spätem Publikation auf Vadians Randbemerkungen
einzugehen.



9

auf, die wahrscheinlich aus späterer Zeit stammt. Myconius hat also die
«Moria» in mehreren Arbeitsgängen mit Randbemerkungen versehen.
Eine genaue Schichtung erweist sich als unmöglich ; sie ist auch unnötig,

da ohnehin eine Konzentration aufdie Jahre 1515 bis ungefähr 1518

sicher ist. Wie es scheint, gehen nur vereinzelte Stücke auf eine spätere
Zeit hinab.

Von Seite Q 2 v an werden die Randbemerkungen spärlich, mit R1 r
hören sie auf, setzen erst mit S 1 v wieder ein, bleiben aber bis zum
Schluss im Vergleich zu den vordem Teilen sporadisch. Myconius hat
die «Moria» bestimmt ganz durchgearbeitet, aber wohl in seinen
Lektionen nie ganz behandelt. Das zeigt sich auch an den Unterstreichungen

im Text und an den Rand-Wellenlinien in roter Tinte. Sie gehen

von der ersten Seite der Vorrede, A 2 r, bis R 2 r ununterbrochen durch,
hören dann abrupt auf und setzen nicht mehr ein. Merkwürdigerweise
wurden gerade die Abschnitte über die kirchliche Hierarchie nicht
mehr kommentiert, und nur noch sehr wenig gegen den Schluss die
Abschnitte über die «erhabenen Torheiten» der Frömmigkeit.
Vielleicht ging Erasmus in diesen Abschnitten für das damalige Empfinden
von Myconius und für seine einfach-geradlinige Religiosität doch etwas

zu weit.
Mit Ausnahme der Randbemerkungen ab L1 v bis X 3 v sind

durchgehend alle mit roter, selten mit blauer Tinte unterliniert. Die Schrift ist
zumeist äusserst fein, die Abbreviaturen sind mit wenigen Ausnahmen
gleichmässig verwendet. Schreibfehler finden sich sehr wenige, ebenso
sind Durchstreichungen selten. Dies alles bezeugt deutlich die
pedantisch-genaue Arbeitsweise des Schulmeisters.

Auf den letzten, nicht mehr zum Text der «Moria» gehörenden
Seiten des Bandes hat Myconius rhetorische Fachausdrücke
zusammengestellt und ein kleines lateinisches, zum Teil lateinisch-deutsches
Wörterverzeichnis angelegt. Diese Eintragungen weisen darauf hin,
dass er die «Moria» in erster Linie als Grundlage für die rhetorische
Ausbildung seiner Schüler betrachtet hat.

Das Verhältnis zum Glarean-Kommentar

Im Sommer 1518 arbeitete Myconius einen ausführlichen
Kommentar zu Heinrich Glareans «Descriptio Helvetiae necnon Panegyri-
con XIIIHehetiaepartium» aus. Das Werk erschien im Januarl519 bei



10

Froben in Basel und erntete in den schweizerischen Humanistenkreisen

grosses Lob. Stilistisch und formal ist es mit den Randbemerkungen zur
«Moria» eng verwandt: Nachweise von Zitaten, die im Glarean-Text
nur erwähnt werden, Worterklärungen, sachliche Erläuterungen des

knappen und oft dunkeln, schwierigen Gedichts, Ergänzungen aus
eigener Erfahrung und eigenem Wissen über Geschichte und Geographie

der besprochenen eidgenössischen Orte. Doch ist es lehrreich, die
Unterschiede hervorzuheben. Die Randbemerkungen zum Erasmus-
Text sind meistens dem Zufall entsprungen und daher ungleich dicht
auf das Ganze verteilt; der Kommentar zum Glarean-Text ist fast

peinlich-gründlich und umfasst ausgeglichen das ganze Werk. Die
Randbemerkungen bringen öfters nur allgemeine Hinweise mit
«Vide...»; der Kommentar belegt jedes Zitat genau. Die Randbemerkungen

sind auf den praktischen Lateinunterricht zugeschnitten; der
Kommentar ist für eine grosse Lesergemeinde berechnet, die das Latein
beherrscht und nur da und dort besonderer Erläuterungen bedarf. Die
Randbemerkungen beschränken sich aufLiteraturzitate zu Poetik und
Rhetorik; der Kommentar zitiert naturgemäss häufig aus geschichtlichen

und geographischen Werken des Altertums und der Gegenwart.
Die Randbemerkungen enthalten sarkastische Worte leidenschaftlicher

Anteilnahme; der Kommentar spricht im allgemeinen sachlichruhig,

wenn auch einzelne persönliche Erinnerungen oder Ausfälle
gegen die Scholastik nicht fehlen.

Zwei Stufen der literarischen Entwicklung von Myconius, zwei
Arten der wissenschaftlichen Kommentierung lassen sich in den
beiden, nur wenige Jahre auseinanderliegenden Arbeiten trefflich
beobachten.

Die Ausgabe

a) Die Auswahl. Zählt man sämtliche Einzeleintragungen, auch die
sehr zahlreichen blossen Wiederholungen von Worten des Textes am
Rande, so ergeben sich über 550 Randbemerkungen, wobei die Abgrenzung

nicht immer sicher ist. Aus ihnen werden hier gegen 100 ausgewählt:

diejenigen Bemerkungen, die eine für die Arbeitsweise oder die

persönlichen Ansichten von Myconius bezeichnende Aussage machen.
Insofern täuscht die Auswahl: das philologisch-didaktische Element,
das im ganzen weit überwiegt, tritt hier zurück; das persönliche Ele-



11

ment, das den kleineren Teil der Randbemerkungen ausmacht, erhält
hier das Hauptgewicht.

b) Die Paginierung. Der Froben-Druck der «Moria» ist nicht
paginiert. Die Lagen zu je vier Blättern (acht Seiten) sind mit A bis X
bezeichnet, wobei das erste Blatt ohne Zahl, das vierte ohne Buchstaben
und Zahl bleibt. In der Nachfolge von EM II werden hier alle Seiten

durchgehend mit Buchstabe und Ziffer bezeichnet, r recto, v verso.
c) Der Aufbau. Jede hier abgedruckte Randbemerkung erhält eine

fortlaufende Nummer. Dann folgt die Seitenbezeichnung. Die Stelle
des Erasmus-Textes, auf die sich die Randbemerkung bezieht, wird mit
T, diejenige des Kommentars von Lister mit K bezeichnet. Diese Text-
und Kommentarzitate sind auf das Notwendigste beschränkt. Längere
Sinnzusammenhänge werden deutsch zusammengefasst und in eckige
Klammern gesetzt.

Nach T oder K folgt der lateinische Original-Wortlaut der
Randbemerkung. Die zahlreichen Abbreviaturen sind aufgelöst. Abkürzungen

mit Punkt werden in eckigen Klammern ausgeschrieben.
Interpunktion und Gross- und Kleinbuchstaben entsprechen dem Original
in seiner Eigenwilligkeit. Es wird absichtlich kein purifizierter Text
geboten.

Unter dem lateinischen Text stehen allfallige abweichende Lesarten
früherer Abdrucke der Randbemerkungen (siehe unten Abschnitt d).

Dem lateinischen Wortlaut folgt die deutsche Übersetzung. Sie will
keine schöpferische Neugestaltung des Textes in geschliffenem
Deutsch bieten, sondern nur den lateinischen Text durchsichtig
machen. Sie nimmt daher Schwerfälligkeiten im deutschen Satzbau und
im Ausdruck in Kauf.

An letzter Stelle steht der eigene Kommentar zu den Randbemerkungen.

Auch er beschränkt sich auf das Notwendigste und ergeht sich
nicht im Aufweisen von weitgespannten Beziehungen oder im Anhäufen

von Selbstverständlichkeiten.
d) Frühere Abdrucke aus den Randbemerkungen. Seit der ersten

Ausgabe der «Moria» mit den Holbein-Zeichnungen durch Charles
Patin (Basel 1676) sind einzelne Randbemerkungen öfters abgedruckt
worden. Eine bemerkenswerte Auswahl (30) im lateinischen Wortlaut
findet sich, soweit wir sehen, jedoch nur in der Ausgabe, die Wilhelm
Gottlieb Becker veranstaltet hat (Basel 1780). Er wusste noch nicht, wer
der Verfasser war. Er nennt ihn «Oswaldus quidam Myllerus, seu
Molitor, qui tum temporis apud Basileenses ludi magister ageret».



12

Soweit diese von Becker aufgenommenen Bemerkungen auch in der

vorliegenden Auswahl vorkommen, werden seine vom Originaltext
abweichenden Lesarten mit «GB» verzeichnet.

Einige selbstbiographische Notizen, vor allem die Szene vom Überfall

aufdie Schule zu St. Peter (14 r), sind in den Lebensbeschreibungen
des Myconius von Kirchhofer und Hagenbach verwendet worden.
Auch der Kommentarband zur Faksimile-Ausgabe von 1931 EM II)
bringt einige Bemerkungen. Allen Erwähnungen in der «Moria»- und
Myconius-Literatur nachzugehen und die Abweichungen festzustellen,
erscheint nicht sinnvoll.

Diese Auswahl ist die erste, die eine grössere Zahl der Randbemerkungen,

darunter alle kirchen- und kulturhistorisch interessanten und
biographisch wichtigen, in Original und Übersetzung bietet.

1 Auf dem Titelblatt:

Hanc Moriam pictam decern diebus, ut oblectaretur in ea Erasmus

habuit.

Diese in zehn Tagen ausgemalte «Moria» hatte Erasmus [bei
sich], damit er sich an ihr erfreue.

Die abkürzende Bezeichnung «Moria» für «Moriae Encomium»

wird schon von Erasmus am Schluss der Praefatio verwendet:
« Vale disertissime More, et Moriam tuam gnaviter defende.» - Mit
EM II 67,70-75 ist «pictam decern diebus» zusammenzunehmen:
in zehn Tagen gemalt. Major S.209 und Reinhardt S.43 nehmen
«decern diebus... Erasmus habuit» zusammen: Erasmus hatte dieses

illustrierte Exemplar während 10 Tagen in Händen, um sich
daran zu ergötzen. Dies würde aber «decern dies» (zehn Tage lang)
voraussetzen. Erwähnenswert war auch nicht, dass Erasmus das

Buch «während zehn Tagen» bei sich gehabt habe, sondern dass es

in der kurzen «Zeit von zehn Tagen» illustriert worden ist. Abwegig
ist die Ansicht Kans (auf S. 2 seiner unpaginierten Vorrede), das

Exemplar habe zuerst Erasmus gehört. «Erasmus habuit» ist nicht
absolut zu nehmen, sondern zusammen mit «ut oblectaretur in ea».
Die Schicksale des Exemplars sind bei Kan wirr konstruiert.

2 A 2 r. [Zusammenfassung der Praefatio]

Praefatio haec continet. Erasmus ex Italia proficiscens, ne id
temporis amitteretur, aliquid commentandum duxit. Mori cuius-



13

dam familiaris cognomen partim, partim eiusce ludi voluptas ad-
monuit, ut stulticiae laudem conscriberet. Huic, quoniam Zoilos
non deesse aestimat, opusculum tuendum committit. Eius scribendi
generis exemplum sumit a priscis. Et cum omnia vitae institutio
suos habent lusus, quur non etiam studia literarum Mordacitatis
huiusmodi libertas (si non modum excedet) veteribus nunquam est

adempta. Miratur ergo hominum nostri temporis stoliditatem, quia
eos sales nullo pacto ferre queant. Sed quia hominum vicia, non
homines nominatim taxai, non hos verum ilia videtur reprehendisse.
Quaesivit ex ea scriptione voluptatem potius quam morsum. Sed si

quis has non admissurus est excusationes, id vero cogitet, se a stul-
ticia, non a quopiam alio vituperari.

Die Vorrede enthält Folgendes. Erasmus, aus Italien kommend,
nahm sich vor, etwas auszusinnen, damit die [Reise-]Zeit nicht
verloren sei. Zum Teil der Zuname eines Freundes, Morus, zum
Teil dessen Freude an [geistreicher] Spielerei brachte ihn dazu, das

Lob der Torheit zu schreiben. Weil er annimmt, es würden Kritiker
nicht ausbleiben, befiehlt er das Werklein seinem Schutz an. Das
Vorbild für diese Art Schriftstellerei entnimmt er dem Altertum.
Und da alle Stände des Lebens ihre eigenen Vergnügungsspiele
haben, warum nicht auch die gelehrte Literatur? Die Freiheit, auf
diese Weise bissig zu sein (wenn man das Mass nicht übersteigt), ist
den Alten nie bestritten worden. Er wundert sich daher über die
Torheit unserer Zeitgenossen, weil sie solche gesalzenen Sprüche
einfach nicht mehr ertragen können. Aber weil er die Fehler der
Menschen, nicht mit Namen genannte Menschen tadelt, so ist es

offensichtlich, dass er nicht diese, sondern jene aufs Korn nimmt.
Ihm ging es bei dieser Schriftstellerei mehr um den Spass als um den
Biss. Aber wenn einer diese Entschuldigungen nicht annehmen will,
so soll er doch bedenken, dass er von der Frau Torheit, nicht von
irgend jemand sonst, Schelte kriegt.

Die Zusammenfassung ist in kleinster Schrift und mit vielen
Abbreviaturen oben an der ersten Seite angebracht. An einer Stelle

greift Myconius auf den Kommentar zurück: «Zoili» «Kritikaster»

zieht Lister als Erklärung zu «vitilitigatores» bei. An anderer
Stelle lässt sich Myconius durch den Erasmus-Text zu einem Fehler
verleiten. Erasmus: «cum omni vitae instituto suos ludus concéda-



14

mus»; Myconius: «cum omnis vitae institutio suos habent lusus».
Es müsste sinngemäss heissen: «instituta».

Die Zusammenfassung hebt aus der längeren Vorrede besonders
die Sätze hervor, in denen Erasmus sich gegen die Kritiker seiner
Satire verteidigt. Die Randbemerkungen zeigen, dass Myconius das

Werk einerseits als Dokument des guten Latein-Stils und der
humanistischen Bildung gelesen und vor seinen Schülern ausgelegt, es

aber andererseits ebenso stark als kritische Kampfschrift empfunden

hat. Die Vorrede-Zusammenfassung betont diese zweite Seite

stärker, während in den Randbemerkungen die erste überwiegt.

3 A 4 v.
T: «Lusit in hoc genere multo liberius ac mordacius Divus Hier¬

onymus»

Divus Hieronymus multo mordacius quam Erasmus in hoc

genere lusit.

Der heilige Hieronymus hat in dieser [Literatur-]Gattung ein
viel bissigeres Spiel getrieben als Erasmus.

Gegenüber seinen Kritikern beruft sich Erasmus auf Hieronymus,

der auch bei ihnen höchstes Ansehen geniesst, und der doch
viel bissiger geschrieben habe als er. Myconius unterstreicht diese

Selbstverteidigung des Erasmus durch die Zusammenfassung seiner
Worte.

4 Blr.
K: «Est autem Morus praeter egregiam optimarum literarum cog-

nitionem, inter Britannicarum legum professores, praecipui no-
minis.»

Doctus quoque est graece et latine, id quod ab eo translati Lu-
ciani Dialogi manifestant.

Er ist gelehrt sowohl im Griechischen als auch im Lateinischen,
was die von ihm übersetzten Dialoge des Lukian zeigen.

Myconius nimmt Bezug auf die Übersetzungen der Dialoge
«Cynicus, Menippus, Philopseudes» des Lukian, die Morus 1506

gemeinsam mit Erasmus herausgegeben hat. Die Ausgabe wird in
den Randbemerkungen mehrfach zitiert.



15

5 B 1 v.
T : [das Ohr den «sacris concionatoribus» leihen]

K: [Tadel derer, die während der Predigten in den Kirchen schlafen
oder nur auf das hören, was draussen vorgeht]

Notantur, qui condones in templis negligenter audiunt.

Es werden die getadelt, die in den Kirchen die Predigten nachlässig

anhören.

Die Notiz, die einfach den Kommentar zusammenfasst, ist im
Blick aufdie zahlreichen Bemerkungen über Predigten und Predigtbesuch

zu beachten, vgl. Nr. 24, 26, 42, 47, 63, 66, 74, 85, 87.

6 B2 v.
T: «corniculum alienis convestit plumis»

Cornix furtivis plumis exornata. Iam olim ex apolo[go] in pro-
verbium translata est. Et in eos convenit qui aliéna pro suis inventa
usurpant, hic tarnen in eum dicitur, qui alienis se laudibus extollere

permittit, quamquam indignus est.

«Die Krähe, mit gestohlenen Federn geschmückt» ist vorlängst
aus der Fabel in das Sprichwort versetzt worden. Es passt für die,
welche fremde Fündlein als eigene in Anspruch nehmen. Flier aber
wird es auf den angewandt, der sich durch fremdes Fob erheben
lässt, obwohl er unwürdig ist.

Die Vorstellung von der Krähe, die sich mit fremden Federn
schmückt, ist aus den Fabeln Aesops in die Dichtung eingegangen,
vgl. Horaz, Epist. II 3,19, und wird auch von Hieronymus zitiert,
vgl. ASD IV/3 73, zu Zeile 41-42.

7 B 2 v.
T: [griechisches Sprichwort: dis dia pason]

K: «Bis per omnia. Ea est musicorum harmonia quam vulgo du-
plicem octavam vocant. Abiit autem in proverbium quo maximum

intervallum significamus, vide Chiliades Erasmi.»

Hoc proverbio inquit Eras[mus] discrimen ingens, ac longissi-
mum intervallum significabant. Unde quaepugnatissima inter sese

viderentur, totoque dissidere genere, Dis diapason inter se discre-



16

pare dicebant. Ex arte musica mutuo sumptum est, cuius haec
harmonia est, atque in eafixa harmoniarum meta. De hac re multa
notatu dignissima Eras[musJ.

Mit diesem Sprichwort, sagt Erasmus, bezeichnete man einen
sehr grossen Unterschied und das weiteste Intervall. Daher sagte

man, was unter sich sehr gegensätzlich sei und in jeder Beziehung
uneins, das klaffe «zweimal durchs Ganze hindurch» auseinander.
Es ist vergleichsweise aus der Musikkunst übernommen, deren diese

Elarmonie ist, und [bezeichnet] darin die festgesetzte [äusserste]
Grenze der Harmonien. Darüber [sagt] Erasmus viel überaus
Erwähnenswertes.

Vgl. Adagia, LB II 94 F-97 E. Aus der langen Adagium-Erklärung

greift Myconius einige Sätze wörtlich heraus.

8 B 3 r.
T: [zitiert die griechische Wendung «was einem gerade auf die

Zunge kommt»]

Huic plane germanum est, quicquid in buccam venerit. Quoties
libere quospiam, ac tuto loqui significamus, incircumspecte, et quicquid

forte fortuna in animum incident.

Dem ist genau verwandt: «was einem ins Maul kommt». Oft
bezeichnen wir damit jene, die frei und selbstsicher sprechen, ohne

Umsicht, und was zufallig in den Sinn kommt.

Wörtlicher Auszug aus den beiden Adagia LB II 209 F-210 B.

Die beiden Nr. 7 und 8 stehen als Beispiele für die vielen ähnlichen
Erasmus-Zitierungen.

9 B 3 r.
T: «at ne quis iam a nobis expectet, ut... meipsam finitione expli-

cem»

Finitionem explicant esse orationem, quae quid sit de quo agitur,
ostendat quam brevissime.

«Zielsetzung» erklären sie als Redeweise, die aufs kürzeste

anzeigt, was verhandelt werden soll.

Die Formulierung geht auf Quintilian Inst. orat. VII 3,2
zurück.



17

10 B 3 r.
T: «oratio, animi speculum»

Ex abandantia enim cordis os loquitur.

Wes das Herz voll ist, des geht der Mund über.

T: «nec aliud fronte simulo, aliud in pectore premo»

Ita Salustfius] in Confiuratione Catilinae]: Aliud clausum in
pectore, aliud in lingua promptum habere.

So [sagt es] Sallust in der «Verschwörung Catilinas»: anderes in
der Brust verschlossen, anderes auf der Zunge bereit haben.

Frau Torheit stellt ihre Rede als offen und ungeheuchelt vor.
Myconius kommentiert die beiden gleich aufeinanderfolgenden
Aussagen mit je einem Zitat: das erste aus Matthäus 12,34, das

andere aus Sallusts Catilina, cap 10. In solcher Zusammenstellung
eines Bibelwortes und einer Stelle aus dem Schrifttum der Antike
erscheint die humanistische Zusammenschau von Christentum und
Antike wie in einer Miniatur.

11 B 3 v.
T: [Anspielung auf Midas mit den Eselsohren]

K: [zieht die Fabel von den Cumanern an, die einen im Löwenfell
verkleideten Esel nicht erkannt haben, bis ihn die Eselsohren

verrieten]

Monet fabula ne quis inversa natura sua, alterius sibi laudes

usurpât. Nam miserum est aliorum incumbere famae, Ne collapsa
ruat alienis aula columnis.

Die Fabel mahnt, dass keiner, seine Natur verwandelnd, sich
fremdes Lob aneigne. Denn

elend ists, auf anderer Lob sich verlassen,
Dass nicht das Hofdach stürze, von fremden Säulen getragen.

Vgl. Adagia LB II 137 D-138 D. Das Verszitat stammt aus Juvenal

Sat. VIII 76-77. Dort heisst es etwas anders:
...Miserum est aliorum incumbere famae,
Ne collapsa ruant subductis tecta columnis.



18

12 B 3 v.
T : [Schriftsteller, die in ihr Latein alle Augenblicke eine griechische

Vokabel einflechten, auch wo sie nicht passt]

Notatur in hac re Erasmus noster a bardis quibusdam, ut ipsi
audivimus, existimantibus Hiero[nymum] Novum testa [mentumj
aliaque eius opera longe vendibiliora sine huiusmodi mixtura.

Um dieser Sache willen wird unser Erasmus von einigen Dummköpfen

getadelt (wie wir selbst gehört haben), die behaupten, [die
Ausgabe des] Hieronymus, das Neue Testament und andere seiner
Werke wären ohne solche Mischung [der Sprachen] weit besser
verkäuflich.

Gemeint sind: die neunteilige Ausgabe der Werke des Hieronymus,

erschienen 1516-1518, und das griechische Neue Testament
mit Anmerkungen und lateinischer Übersetzung, erschienen 1516

bei Froben in Basel. Die Bemerkung stammt also, wie auch die

Schriftzüge zeigen, aus der frühen Zürcher Zeit von Myconius. Sie

lässt in die Schwierigkeiten eines wissenschaftlichen Verlages, wie
ihn Froben führte, blicken: geschäftstüchtigere Verleger hätten solche

mehrsprachigen Werke nicht übernommen. Immerhin konnte
sich Froben gerade über den Absatz dieser Werke nicht beklagen. Es

wurden bald Neuauflagen nötig: Neues Testament 1519,

Hieronymus-Ausgabe 1524-1528. Kaspar Hedio erwähnt im Briefaus Basel

an Zwingli vom 17. März 1520 (Z VII280), ein «impudentissimus
monachus» habe mitten in einer Predigt den Gelehrten vorgeworfen,

sie würden bloss aus Ehrgeiz und Ruhmsucht griechische und
hebräische Worte einmischen. Ähnliches mag Myconius schon um
1516-1517 in Basel oder Zürich von den Kanzeln gehört haben.

13 C 2 r.
T: «non inscite scripsit quidam, hoc demum esse deum, iuvare

mortales»

vide Plini[um] 2. naturaflis] histofriae],
Deum esse est iuvare mortales.

Antiquitas nihil aliud existimabat deum esse, quam prodesse mor-
talibus. Unde frugum, vini, legum autores, et quicunque ad com-
moditatem aliquid attulissent, eos' pro Diis habebat.2 Adeo ut bel-
luas quasdam pro numinibus coleret3 velut apud Aegyptios cico-

leos: fehlt GB 2habebant GB 3colerent GB



19

niam, quod serpentes, quae certo anni tempore ex Arabicis paludi-
bus subvolant, obviam profecta, arcere configereque credatur.

Siehe Plinius, Buch 2 der Naturgeschichte.
Ein Gott sein, heisst den Sterblichen beistehen.
Das Altertum glaubte, ein Gott sein heisse nichts anderes, als den

Sterblichen von Nutzen sein. Deshalb hielt es die Urheber der
Früchte, des Weines, der Gesetze, und alle, die etwas zur Erleichterung

des Lebens beigetragen hatten, für Götter. [Dies] so sehr, dass

es einige Tiere als Gottheiten verehrte, wie bei den Ägyptern den

Storch, weil er, wie man glaubt, den Schlangenwesen, die zu einer
gewissen Jahreszeit aus den arabischen Sümpfen herbeifliegen,
entgegengeht, sie vertreibt und aufspiesst.

Der Satz «Deum esse est iuvare mortales» ist mit roter Tinte und
breiterer Feder geschrieben. Er dürfte die ältere Eintragung sein. Mit
brauner Tinte und feinerer Feder sind nachher die Plinius-Stelle
oben und die Erklärung unten zugesetzt worden. Dieser Arbeitsgang
(1. Hervorhebung eines Zitats, 2. Verifikation, 3. Erklärung) lässt

sich auch in andern Randbemerkungen beobachten.

14 C2r.
T: «histrionum more»

Histrio qui personatus in scaena tragoedias agit, comoediasque
voce et corporis gestu. Mimus qui gesticulationes vel int[ra] vel extra
scaenam quasdam exercet, imitaturque mores hominum ac natu-
ras, praesertim obscoene. Laurentius Valla] li[bro] 4 ca[pitulo]
[Zahl unklar]

Schauspieler, der vermummt aufder Bühne Tragödien aufführt,
auch Komödien, mit Stimme und Körpergebärde. Mimus: der
allerlei Gaukeleien inner- und ausserhalb der Bühne treibt, auch
Sitten und Art der Menschen nachahmt, besonders obszönerweise.

Wörtlich aus Laurentius Valla, De elegantiis linguae Latinae,
Buch 4, Kap. 31. Dieses grundlegende Werk des Humanistenlateins
wird in den Randbemerkungen zweimal ausdrücklich zitiert. Myco-
nius kannte es also im Original, nicht nur durch die Paraphrasen,
die Erasmus dazu verfasst hat.



20

15 C 2 v.
T: [Frau Torheit spricht von den Mühsalen des Ehestandes]

De matrimonii incommodis vide Mancinell[us] lifbro] sermo-
num 9, sermo[ne] 1.

Über die Mühsale des Ehestandes siehe Mancinellus, Reden,
Buch 9, Rede 1.

Antonius Mancinellus, 1452-1506, italienischer Grammatiker
und Poet, Verfasser vieler Werke zur Stilistik und Poetik. Myconius
weist auf seine «Sermones» hin, die mehrfach aufgelegt wurden,
u.a. Strassburg 1510. Die Bemerkung steht hier als Beispiel für die
(ausser Erasmus) wenig zahlreichen Zitationen zeitgenössischer
Schriftsteller in den Randbemerkungen.

16 C 3 r.
T : [die Natur gab den Neugeborenen den verführerischen Reiz der

kindlichen Torheit mit, «ut aliquo voluptatis velut autoramento
educantium labores delinire queant»]

Natura cur infantibus voluptatem addiderit.

Weshalb die Natur den Kindern Lustgewinn mitgab.

Die Notiz verschiebt den Gedanken des Textes leicht: nicht die
Kinder haben «voluptas», sondern ihr Liebreiz bewirkt «voluptas»
bei den Erziehern als Entgelt für ihre Anstrengungen. Die Bemerkung

verrät immerhin das Bemühen des Schulmeisters um das
Verständnis kindlicher Art.

17 C 4 v.
T: [die Verwandlungen, die die Götter selbst mit jenen anstellen,

denen sie besonders gewogen sind]

Id videre est apud poetas copiosissimum.

Das kann man bei den Dichtern sehr häufig sehen.

Myconius mag vor allem an Ovids «Verwandlungen» denken,
welches Werk in den Randbemerkungen mehrmals zitiert wird.

18 C 4 v.
T: [seht euch die Unstern Mienen jener an, die sich in philosophi¬

sche Studien versenkten oder sich ernsten und schwierigen



21

Beschäftigungen zuwandten: bevor sie zu Jünglingen herangewachsen

sind, altern sie schon]

Severi homines, et curiosi citius moriuntur, dico senescunt.

Ernstgesinnte Leute und Wissensbegierige sterben früher, will
sagen altern [vorzeitig].

Der Gedanke, der bei Erasmus wie bei Myconius auch ein Stück
Selbstermahnung enthalten mag, findet sich in anderer Form wieder
in Nr. 33.

19 D 2 v.
T: «Quos enim non praebet iocos ficulnus ille Priapus?»

[a] Priapus turpe et ridiculum erat idolum cum grandi mentula,
quod in hortis ponebatur. Unde Ver[gi!ius:] Custos es pauperis
horti. aeglofga] 7.

Priapus war ein schändliches und lächerliches Götzenbild mit
grossem Penis, das in den Gärten aufgestellt wurde. Daher Vergil:
«...du hütest den Garten des Armen.» Ecloga 7.

Vergil, Bucolica, Eel. VII 34.

K: «Olim truncus erat ficulnus inutile lignum. Tum Graecis quic-
quid contemnunt, ficulnum dicitur, ut in suis Chiliadibus testa-
tur Erasmus.»

[b] Lignum ficulnum ut fragile, atque ad omnia fere inutile, pro-
ver[biis] aliquot locum fecit, nam Virum ficulnum möllern atque
inutilem, ficulnum deum, imbecillum, ac nullarum virium, ficulnum

auxilium, pro invalido atque inutili, ficulnum machaeram

pro [ficulnum] calumnia dicunt.

Feigenholz, als brüchig und zu fast allem untauglich, hat Anlass

zu einigen sprichwörtlichen Wendungen gegeben, denn einen «Fei-
gen»-Mann nennt man einen weichlichen und untauglichen, einen

«Feigen»-Gott einen dummen und ohnmächtigen, «Feigen»-Hilfe
für eine schwache und untaugliche, «Feigen»-Dolch für eine
Verleumdung.

Die Erklärungen stützen sich auf Horaz, Sermo L, 8, 1 und
wörtlich auf Adagia LB II 295 F-296 C.



22

[a] ist in feinerer Schrift eingetragen ; in gleicher Schrift das in der
letzten Zeile von [b] zwischen «pro» und «calumnia» scheinbar
eingeschobene «ficulnum» (hier in eckige Klammern gesetzt). Dies
ist aber nur eine der zahlreichen Rand-Hervorhebungen eines Wortes

im gedruckten Text, hier des «ficulnum» im Kommentar, [b],
mit etwas breiterer Feder geschrieben, ist also später eingetragen
worden. Solche auf den ersten Blick verwirrenden «Umschreibungen»

von bereits eingetragenen Wörtern finden sich auch sonst. Sie

beweisen, dass Myconius die «Moria» mehrmals, jedoch in kurzen
Abständen, durchgearbeitet hat.

20 D4r.
T: [welch dummes Zeug der Mann beim Weibe schwatzt... wie

läppisch er tut, wenn er jene Freuden zu geniessen gedenkt]

Hoc amatores intelligunt optime.

Das verstehen die Liebhaber ausgezeichnet.

Unter den vielen rein philologisch-erklärenden Anmerkungen
auf diesen Seiten erscheint unvermutet eine, in der etwas Schalkhaftes

aufblitzt.

21 Elv.
T : [die Ehe ist nichts anderes als ein unzertrennlicher Lebensbund,

«individua vitae coniunctio»]

Coniugium, individua vitae coniunctio.

Die Ehe, ein unzertrennlicher Lebensbund.

Die Bemerkung steht hervorgehoben unten an der Seite ; eines

der vielen Beispiele dafür, wie Myconius eine Definition, die Erasmus

im Text gewissermassen im Vorbeigehen unbetont gibt,
herausgreift und, nun ins Positiv-Bedeutungsvolle gewendet, zustimmend

notiert. Die Formel geht auf Rechtsdefinitionen der Ehe
zurück: ASD IV/3 95, zu Zeile 412.

22 E2v.
T: [Selbstgefälligkeit: jeder ist zufrieden mit seiner Heimat, keiner

würde mit dem Vaterland eines andern tauschen]

Nescio qua natale solum dulcedine cunctos
Ducit, et immemores non sinit esse sui.



23

Unsagbar, durch welcherlei Wonne das Vaterland alle
Lockt und keinem erlaubt, seiner uneingedenk sein.

Das Distichon stammt aus Ovid, De Ponto lib. I, elegia IV. Der
Fall, dass ein Gedanke des Erasmus-Textes, hier die eitle
Vaterlandsliebe, in ein fremdes Zitat gefasst, dieses vollständig hingesetzt,
aber der Autor nicht genannt wird, ist bei dem sonst pedantischgenauen

Schulmeister Myconius eher selten. Meistens gibt er den
Gedanken mit Umschreibungen des Textes wieder, oder, wenn er
andere Autoren anfuhrt, vermerkt er gewissenhaft die Fundstelle.
Flingegen ist es nicht ungewöhnlich, dass er einen von Erasmus
ironisch verwendeten Gedanken ins Positiv-Sachliche erhebt, vgl.
Nr. 21.

Prosa-Übersetzung des Distichons: EM II 27, Anm. 1.

23 E3r.
T: [wo die Natur mit Gaben knausert, gibt sie gerne Selbstgefällig¬

keit mit]

Id quod in primis Sophistarum indicat arrogantia.
Dies beweist vor allem die Arroganz der Sophisten.

Die «Sophisten», d.h. die scholastischen Theologen in ihrer
Anmassung zu bekämpfen und der Lächerlichkeit preiszugeben, ist
ein Anliegen vieler Bemerkungen zu den spätem Teilen der «Moria».

24 E3 v.
T: [antike Redner, die in ihren Reden stecken blieben und ver¬

stummten - «obmutuit»]

Numerantur, qui in concionibus obmutuerunt.

Es werden die aufgezählt, die in den Reden verstummten.

concio: auch Predigt.

25 Flr.
T: «Quid enim omnino geritur inter mortales, non stulticiae ple¬

num, idque a stultis, et apud stultos?»

Apud mortales ferme nihil geritur, nisi plenum stulticiae.

Bei den Sterblichen geschieht fast nichts, das nicht voll Torheit
wäre.



24

Die rhetorische Frage des Textes wird durch die Randbemerkung

zum positiven Urteil erhoben, aber zugleich in ihrer allgemeinen

Aussage durch das «ferme» eingeschränkt. Solches Bestätigen
des Textes, das gleichzeitig ein weiterführendes Nachdenken über
den Gegenstand bezeugt, lässt sich mehrfach beobachten.

26 F2r.
K: [über die Sophisten:] «Sed et concionatores nostri temporis non

multum sophistis Ulis vulgaribus dissimiles esse videntur»

Concionatores nostri temporis!

Die Prediger unserer Tage!

Bemerkung in roter Tinte unten an der Seite, direkt unter dem
entsprechenden Kommentartext. Vgl. Nr. 5.

27 Glr.
K: «illud Socratis, Quae supra nos, nihil ad nos»

Illud dictum deterret a curiosa vestigatione rerum coelestium, et

arcanorum naturae. Torqueri potest in illos, qui de negotiis princi-
pum, aut Theologiae misteriis temere loquuntur. Vertere licebit et in
contrarium, quae infra nos, nihil ad nos. Ubi significamus res levi-
usculas, quam ut nobis curae esse debeant.

Jener Spruch schreckt ab von der neugierigen Erforschung der
himmlischen Dinge und der Geheimnisse der Natur. Er kann auf
jene angewendet werden, die unbedacht von den Angelegenheiten
der Fürsten oder von den Mysterien der Theologie schwatzen. Es ist
auch erlaubt, ihn ins Gegenteil zu wenden: was unter uns ist, geht

uns nichts an. Womit wir Dinge meinen, die zu geringfügig sind, als

dass wir uns mit ihnen beschäftigen sollten.

Die Bemerkung ist wörtlich aus der Erklärung des Adagiums LB
II 250 B zusammengefasst. Sie ist deshalb wichtig, weil Myconius in
spätem Randnotizen immer wieder im Sinne dieser erasmischen

Zurückhaltung gegen die philosophisch-theologische Neugier in
göttlichen Dingen Stellung bezieht, vgl. Nr. 55, 57-62. Das Sokra-
tes-Wort hat ihm überhaupt tiefen Eindruck gemacht. Im Brief an

Zwingli vom 17. März 1520 aus Luzern, in dem er den Freund um
Auskunft über die Lehre von den Engeln bittet, betont er, es gehe



25

ihm dabei nicht darum, «scire mysteria multa». Er habe vielmehr
ständig den Ausspruch des Sokrates vor Augen: «Quae supra nos,
nihil ad nos.» «Was Gott mich nicht wissen lassen will, warum
sollte ich es mit sinnloser, ja gottloser Neugier erforschen wollen?»
(ZVII 283).

28 G2v.
T: [längere Aufzählung «quot calamitatibus hominum vita sit ob-

noxia»]

Nota: Brevibus totius humanae vitae miserias perstringit.

Beachte: mit kurzen Worten fasst er die Mühsale des ganzen
menschlichen Lebens zusammen.

Die Bemerkung notiert nicht nur den Inhalt des Abschnitts. Sie

bewundert auch des Erasmus Fähigkeit, grundlegend Wichtiges in
wenigen Worten auszusagen.

29 H 1 r.
T: Disciplinae, «quas Theuthus ille humano generi infensus ge¬

nius, in summam perniciem excogitavit»

Genius malus a graecis <alastora> dicitur, quo nomine vocamus
eos, quibus incommodorum nostrorum maximam partem accep-
tamferimus. idque etiam hodie vulgato sermone. Suntenim omnino
quidam his, aut Ulis ita inauspicati, ut tanquam fatum quoddam
malum, atque in perniciem illorum nati, iure videri possint. Vide

Eras[mum],

Ein «böser Geist» wird von den Griechen «Alastor» genannt,
mit welchem Namen wir die bezeichnen, denen wir den grössten
Teil unserer Schwierigkeiten zu verdanken haben, dies auch in
heute noch gebräuchlicher Redeweise. Denn sie sind diesen oder
jenen so gänzlich übel gesinnt, dass sie mit Recht wie ein böses

Schicksal, und als zum Verderben jener gemacht, betrachtet werden
können. Siehe Erasmus!

Die Erwähnung des Theut, des ägyptischen Dämons, der dem
Menschengeschlecht feindlich gesinnt ist und zu seinem höchsten
Verderben die Künste ausgedacht hat, gibt Anlass zu dieser
Randbemerkung über den Begriff des «genius malus». Sie gibt fast wört-



26

lieh das Adagium LBII 55 F wieder. Doch ist sie deshalb
erwähnenswert, weil Myconius immer wieder auf den Einfluss böser Geister

und Dämonen auf das menschliche Denken und Wesen
hinweist, vgl. Nr. 39, 56, 64.

30 H 2 r.
T: [«Legulei» Rechtsformelnkrämer. Ihr Gewerbe verhöhnen

die Philosophen einhellig als einen Beruf für Esel...]

K: [...weil sie nicht in den sophistischen Spitzfindigkeiten unter¬
richtet sind]

Memini tarnen me audivisse, a iureconsultis non infimisubsellii,
ut sibi videbantur, dum publice disputatum est' Basileae a quodam
Bacculario Theolofgiae]: Utrum parva logicalia essent utilia, dum-
que Glareani mei equus, cui insidebat, tedio ex tali disputatione
affectus (aulam enim Collegii magni eques Glare[anus] inscenderat)
foedissime cacaret2, assertum, neminem bonumperfectumque iure-
consultum fore, nisi qui sophisticam calleret ad unguem. quid ergo
dicent p[hilosop]hi?3 Anno [15J15.

xerat GB 2cacarat GB 3philosophastri GB

Ich erinnere mich indessen, von Rechtsgelehrten, nicht des
mindesten Ranges, wie sie sich vorkommen, die Behauptung gehört zu
haben, niemand könne ein guter und vollkommener Rechtsgelehrter

sein, wenn er nicht die Sophistik aufs gründlichste kenne. [Das
geschah] in Basel, als ein Baccalaureus der Theologie öffentlich
darüber disputierte, ob die Parva Logicalia nützlich seien - damals,
als meines Glarean Pferd, aufdem er sass (Glarean hatte nämlich die
Aula des Grossen Collegiums zu Pferd erstiegen), von Abscheu ob
einer solchen Disputation bewegt, aufs grauslichste seinen Mist
abbess. Was werden nun die Philosophen [dazu] sagen? Im Jahre
1515.

Vgl. EM II 28, Anm. 2. Die Randbemerkung ist die erste, die mit
dem Jahresdatum versehen ist.

Parva Logicalia: Vorlesungsstoff in Logik für das Baccalauréat,
vgl. Vischer 179. Das Lehrbuch wird in den Randbemerkungen
mehrmals verspottet, vgl. Nr. 53, 91. Es war im Humanismus oft
Zielscheibe harter Kritik am scholastischen Lehrbetrieb.



27

Grosses Collegium: der vom Rat für Universitätszwecke
angekaufte Schalerhof am Rheinsprung, der bis in die Gegenwart der
Universität dient; Vischer 85.

Die komische Szene, die aktenkundig geworden ist (vgl. Yischer
196), wird auch im Brief des Beatus Rhenanus an Erasmus vom
17. April 1515 erwähnt: Opus Epistolarum Erasmi, ed. P.S. Allen,
Tom. II (Oxford 1910), S. 64. Rhenanus nahm sie weniger ernst als

Myconius, der sie hier ausführlich und mit sichtlichem Behagen
einträgt. Sie lag bei der Abfassung der Randbemerkung erst einige
Monate zurück. Der Vorfall entspricht dem selbstbewussten,
ungezügelten Temperament Glareans, den Vadian einmal «ain nit
unglert man, aber grober siten und anrichtigs, frefels gmuetz»
nennt: Joachim von Watt, Deutsche Historische Schriften, Bd. III
(St. Gallen 1879), S. 187.

Myconius wendet sich hier gegen die Rechtsgelehrten, die
behaupten, die Ausbildung in scholastischer Philosophie sei eine
unerlässliche Voraussetzung für die Rechtsgelehrsamkeit, aber im
Anschluss an Erasmus auch gegen die «Philosophen», die eine bloss

positivistische Rechtsgelehrsamkeit ohne philosophisch-scholastische

Vorbildung als einen «Beruf für Esel» verhöhnen. Auf beide
«scheisst» das Pferd Glareans.

31 H4r.
T: [wenn die Toren den unvernünftigen Tieren ähnlich geworden

sind, können sie nach der Ansicht der Theologen nicht sündigen]

K: [gedrucktes Marginale: «Stulti non peccant»]

Non ergo mirum, si nemo mortalium sapit.

Also ist es nicht verwunderlich, wenn keiner der Sterblichen
weise ist.

Die Bemerkung bezieht sich auf das Marginale, das den
Erasmus-Text zu einer allgemein gültigen Formel erhebt. Myconius
nimmt den ironisch gemeinten Satz höchst ernst und zieht daraus
den umgekehrten Schluss: weil alle Menschen sündigen, ist es nicht
verwunderlich, dass keiner weise sein kann. Vgl. Nr. 32.



28

32 H4 r.
T: «Trag alles Weh und Leid deines Lebens auf einen Haufen

zusammen, dann wirst du endlich erkennen, wieviel Schweres

ich meinen Dummköpfen erspare.»

Nisi ergo homines intelligerent, se natos, non quidem ad volup-
tates, sed labores et miserias, hand dubie stultitia omnibus persua-
deret, ut relictis curis et sollicitudinibus sequerentur eam quocum-
que duceret.

Wenn also die Menschen nicht einsähen, sie seien nicht zu
Genüssen, sondern zu Mühsalen und Widerwärtigkeiten geboren,
so würde die Torheit ohne Zweifel alle davon überzeugen, sie sollten
Kummer und Sorgen zurücklassen und ihr folgen, wohin auch
immer sie führe.

Frau Torheit spricht ironisch davon, dass sie den Menschen über
die Mühsale des Lebens hinwegtröste. Myconius dreht den Gedanken

um und wendet ihn wieder ins Ernsthafte: Einsicht in die

Lebensnotwendigkeit der Mühsale bewahrt den Menschen davor,
der Torheit zu folgen. Solche Umsetzungen der leichtfüssig-elegant
dahinschwebenden Aussagen des Erasmus-Textes ins Gewichtig-
Moralische, wie in Nr. 31 und hier, sind für den Schulmeister Myconius

bezeichnend, vgl. Nr. 21 und 22.

33 11 v.
T: [Schilderung des «Weisen», der sich krank und zutode stu¬

diert]

Nota vehementer studiosos tum senium, tum mortem adcele-

rare.

Beachte, dass die zu heftig Studierenden sowohl das Alter als

auch den Tod beschleunigen!

Vgl. Nr. 18.

34 Ilv.
T: «Doch was liegt daran, wenn jemand stirbt, der niemals gelebt

hat?»

Stultissimum dictum.

Ein sehr törichter Ausspruch.



29

Die Bemerkung kann sich nur auf den erwähnten, rot unterstrichenen

Satz im Erasmus-Text beziehen. Im Sinne der Frau Torheit,
die jene «Weisen» schildert, die nie das Leben genossen und so
eigentlich niemals «gelebt» haben, ist der Ausspruch sinnvoll -
töricht ist er nur im höheren Sinn: das Leben hätte eine andere
Bedeutung, und dann wäre es töricht, den Tod zu wünschen. Die
«Moria» ist dem «trockenen Schulmeister» Myconius zuweilen
doch allzu witzig.

35 14 r-14 v.
Neben dem Bildchen «Hirschjagd» beginnt die folgende längere
Notiz, die nicht auf T oder K Bezug nimmt.

Statim ut haec picta sunt nebulonum quorundam Basiliensium
nequicia, dicerem libenter latrocinandi cupido, me absente, ante
phrontisterium meum se exerçait, primo insanos excitando clamo-
res, post domus ianuam, valuasque, quibus fenestrae proteguntur
pedibus lapidibusque pulsando, deinde uxorem evocando, turpissi-
mis verbis adhibitis, sed quia his nondum satiarunt animos mali-
ciosos, scholam intrantes, gladiis fenestrasperfoderunt, interim ego
domum revertens, uxorem cum füioloplorantes offendo, relatis quae
acta erant. [14 v:J totus infremui, paulo post unus ex Ulis denuo ostio

magna vi impulso, fecit ut fugientem persequerer, excurrenti nunc
très obviam strictis ierunt gladiis, percutiens in manum dexteram
sauciabar, post ab ictibus temperantes in coemeterio his me verbis
acclamabant, Ludimagistripraeposito nomine, nonne hie tanquam
asylo defendemur? id audiens restiti, turn primum sanguine
manum vidi pollutum, vulnusque sensi. Illico cucurri ad chyrurgum,
filo plaga consuta redii domum. sed quod deinde actum, non hue
adscribendum duxi. Est ubi scribatur. Anno 1515, in festo divi Tho-

mae, anno aetatis meae fere 27.

Gleich nachdem dies gemalt war, hat sich während meiner
Abwesenheit die Nichtsnutzigkeit, um nicht zu sagen Raublust,
einiger baslerischer Wirrköpfe vor meiner Schule ausgetobt. Zuerst
erhoben sie ein unsinniges Geschrei, dann bearbeiteten sie Haustüre
und Fensterläden mit Fusstritten und Steinwürfen, darauf riefen sie

mit den unanständigsten Worten meine Frau heraus. Aber weil
damit die Bösewichter noch nicht hinlänglich ihr Mütchen gekühlt
hatten, drangen sie in das Schulzimmer ein und durchstachen mit



30

ihren Schwertern die Fenster. Indessen komme ich nach Hause und
treffe meine Frau und mein Söhnchen in Tränen an. Nachdem sie

mir das Vorgefallene erzählt hatte, wurde ich ganz von Wut gepackt.
Kurz darauf poltert einer von ihnen mit aller Wucht wieder an die

Türe, weshalb ich ihm - er ergreift nun die Flucht - nachsetze. Doch
wie ich hinausstürze, kommen mir ihrer drei mit gezückten Schwertern

entgegen. Einer schlägt nach meiner rechten Hand - ich wurde
verwundet. Dann hörten sie auf, dreinzuschlagen und riefen mir, im
Friedhof, zu, indem sie mich «Schulmeister» nannten: «Sollten wir
hier nicht wie in einem Asyl geschützt sein?» Wie ich das hörte,
hielt ich an mich. Da erst sah ich, dass meine Hand mit Blut befleckt

war, und spürte die Wunde. Sogleich lief ich zum Chirurgus. Er
nähte die Wunde mit einem Faden zu, und ich ging nach Hause.
Was aber nachher geschehen ist, will ich hier nicht niederschreiben.
Es gibt einen Ort, wo es aufgeschrieben werden soll. Im Jahre 1515,

am Tage des heiligen Thomas, in meinem 27. Lebensjahr.

Die Übersetzung schliesst sich, da und dort berichtigend, an
EM II 29, Anm. 1 an.

phrontisterium: die Stiftsschule zu St. Peter, an der Myconius in
der letzten Basler Zeit unterrichtete, vgl. Hagenbach 321. Er wohnte
offenbar in den Stiftsgebäuden. Der Begriff «phrontisterium» wird
von Erasmus im Abschnitt der «Moria» über die Schulmeister
(M4v) erwähnt und ironisch mit «Tretmühle, Folterkammer»
gleichgesetzt. Myconius schrieb dort das Wort an den Rand und
verwies mit einem grossen roten Händchen auf den Kommentar,
der die Herkunft des Wortes angibt: Aristophanes nennt in den
«Wolken» die Schule des Sokrates so. Es wäre etwa mit «Denkstube»

zu übersetzen.
coemeterium: der Gottesacker, der sich innerhalb des Stiftseinfangs

befand, vgl. Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt,
Bd. V (Basel 1966), S. 194-195 und Abbildung 23, S. 19.

non hue adscribendum - est ubi scribatur: Myconius denkt wohl
an ein gerichtliches Nachspiel der Sache.

in festo divi Thomae: die Argumentation in EM II 29, es müsse
sich um den 29. Dezember, den Tag des heiligen Thomas Becket,
nicht um den 21. Dezember, den Tag des Apostels Thomas,
handeln, da «divus», nicht «Sanctus Apostolus» stehe, ist keineswegs
überzeugend. Wie die Zeitgenossen, braucht auch Myconius an sehr



31

vielen Stellen seiner Werke «divus» gleichbedeutend mit «sanc-
tus». Auch weist die einfache Nennung «Thomas» viel eher aufden
bekannteren Apostel, als auf Thomas Becket. Es ist also der 21.

Dezember gemeint. Das Datum, das einen wichtigen Anhaltspunkt für
die Datierung der Randzeichnungen Holbeins gibt, bezieht sich
wohl auf das Ereignis, nicht auf die Niederschrift der Notiz, anno
aetatis meae: Myconius ist also 1488 geboren. Die Angabe «fere»
lässt keinen Schluss auf das genaue Geburtsdatum zu. Wenn «fere
27» mit «fast 27 Jahre alt» zu übersetzen ist, könnte der Geburtstag
in die letzten Tage des Jahres fallen.

Die wilde Szene ist in verschiedener Hinsicht interessant. Der
Überfall der Radaubrüder auf die Schule und die Belästigung der
jungen Frau zeigen Zustände, wie sie für jene Jahre in Basel aus den

Gerichtsakten, auch aus dem Haudegen-Leben des unbändigen Urs
Grafbekannt sind, vgl. Emil Major und Erwin Gradmann, Urs Graf
(Basel o.J.), S. 5-12. In die Szenen, wie sie dort aus den Jahren
1511-1523 berichtet werden, reiht sich die Erzählung von Myconius
des genauesten ein. Man schlug schnell zu, und wer sich zur Wehr
setzte, musste mit rücksichtsloser Gewalt rechnen. Andererseits
handelte es sich wohl nicht, wie Myconius vermutet, um einen
beabsichtigten Raubüberfall, sondern eher um einen momentanen
Ausbruch des ungehemmten Mutwillens. Die Zerstörung der
Fensterscheiben im Schulzimmer machte in der kalten Jahreszeit den

Unterricht unmöglich, was eben die Absicht der Kerle gewesen sein

mag, die sich als Männer der Faust und der Strasse gegen das

«Bildungszentrum» wandten. Sie wussten, mit wem sie es zu tun hatten:
Myconius bemerkt ausdrücklich, dass sie ihn mit dem Titel «Lu-
dimagister» angerufen hätten. Auch fehlte ihnen das Wissen darum
nicht, dass ein Gottesacker nach uraltem Brauch eine asylgewährende

Freistatt des Friedens war, und sie nützten dieses Wissen

gegen Myconius weidlich aus. - «Totus infremui»: der sonst eher
ängstlich gesinnte Myconius konnte rasch und hitzig aufbrausen,
wenn er sich zu Unrecht angegriffen fühlte. So reagierte er noch
nach Jahrzehnten sogar als Antistes in einer Auseinandersetzung
mit einem theologischen Gegner innerhalb der heiligen Hallen des

Kapitelshauses aufs heftigste, wie sein Kollege Johannes Gast als

Augenzeuge berichtet ; vgl. Das Tagebuch des Johannes Gast, bearb.

von P. Burckhardt (Basel 1945), S. 68,264-266. «Er regt sich leicht



32

auf», meint Gast, S. 69. - Der Name der Frau ist nicht bekannt.
Beim Söhnlein handelt es sich um das einzige Kind Felix. Er mag
beim Überfall höchstens dreijährig gewesen sein. Von ihm sind aus

späterer Zeit zwei Briefe an Zwingli erhalten: Z VII286, Z VIII1. Er
ist früh gestorben. - Wenn Myconius wirklich an der rechten Hand
und nicht etwa am Arm verletzt worden ist, so kann die Verwundung

trotz der Notwendigkeit, zu nähen, schwerlich ernsthaft gewesen

sein, denn die ganze Randbemerkung ist kaum lange nach dem

Ereignis eingetragen worden. Sie weicht im Duktus der Schrift nicht
von der Mehrzahl der Eintragungen ab, auch ist das Latein aufgeregt
und stellenweise unübersichtlich, ein deutliches Zeichen dafür, dass

Myconius bei der Niederschrift noch unter dem frischen Eindruck
des Überfalls stand.

36 Klv.
Zum gedruckten Marginale: «Fictae pontificum condonationes
vel indulgentiae»

Tales puto eas, quae aliquando per Elvetiam' fuerunt distribu-
tae, ex eo tantummodo, quod elargitis, statim venit aliquis legatus

per totam missus Germani[am] qui lectis schedis, quas templo et
valuis conspiciebat adfixas, inquit, Ecce, quid agimus? vel quomi-
nus2 nobis sunt commissa.

1 Helvetiam GB 2
quae minus GB

Solche [Ablässe] nehme ich an, wie sie einst in der Schweiz

ausgeteilt worden sind. [Ich schliesse es] nur schon daraus, weil, als
sie verbreitet worden waren, eben irgend ein Legat daherkam, der
nach ganz Deutschland gesandt worden war, der, als er die Zettel
gelesen hatte, die er an der Kirche und an den Pforten angeschlagen
sah, sagte: Schau, was sollen wir da machen? oder weshalb ist das

nicht uns übertragen worden?

Zum Erasmus-Text «Und andere erst! Die bauen auf vermeintlichen

Ablass ihrer Sünden und fühlen sich dabei schon im Himmel»

gibt Lister einen längeren Kommentar, in dem er zwar die von
den Päpsten wirklich erklärten Ablässe unbestritten lassen und die
Vollmacht des Papstes hiezu nicht disputieren will, in dem er aber
scharfden Missbrauch der Ablässe zum blossen Gewinn und die nur
fingierten Ablassbriefe kritisiert. Myconius gibt dazu ein Beispiel



33

aus der Schweiz. Fingierte Ablassbriefe, die selbst einen päpstlichen
Legaten in Verlegenheit bringen konnten, gab es tatsächlich.
Johann Faber, Generalvikar des Bistums Konstanz, äussert gegenüber
Zwingli am 7. Juni 1519 Zweifel an manchen Ablässen: «Ich bin
nicht so kaltherzig, dass ich je geglaubt hätte, solche seltsamen
Ablässe seien je vom päpstlichen apostolischen Stuhl ausgegangen.
Was bewirken solche unverschämten Ablassfeilscher anderes, als
dass die Kirche allenthalben selbst von Christen verlacht wird?»
(Z VII183). Das Ablasswesen wird noch nicht grundsätzlich in
Frage gestellt; die Bereitschaft zur Kritik ist doch schon vorhanden.
Aber gerade an den Grundsatzfragen werden sich bald die Geister
scheiden.

37 K4r.
T : [übertriebene Bestattungsbräuche]

K: [in Leichenzügen von Fürsten werden schwarzbehangene Pferde

mitgeführt, deren Nacken an die Beine gebunden ist, als ob sie

trauerten und den Herrn suchten]

Mirum quod in hoc loco proditur.

Erstaunliches wird da vorgebracht.

Wie die Anstreichungen mit roter Tinte zeigen, bezieht sich der
Ausruf des schulmeisterlichen Erstaunens vor allem auf den im
Kommentar erwähnten tierquälerischen Brauch.

38 K4v.
T: [der Mensch, der mit den Gaben seiner Leute prahlt, als wäre er

selbst der Begabte - «longe suavissimum insaniae genus»]

Mirum insaniae genus describit, et singulare.

Er beschreibt eine erstaunliche und seltsame Art von Verrücktheit.

Aus der im leichten satirischen Scherz hingeworfenen «höchst
angenehmen Art» der Verrücktheit wird im Denken des Schulmeisters

eine «erstaunliche und seltsame Art». An solchen textnahen
und doch den Sinn verwandelnden Bemerkungen lässt sich die

Umsetzung des Gelesenen im Geist des Lesers genau verfolgen.



34

39 LI v.
T: «Germani corporum proceritate, et magiae cognitione sibi pla¬

cent»

Magiae cogni[tione]: Hoc dicit, quemadmodum familiäres Er-
asmi mihi recitarunt, propter Abbatem ilium Spanheimensem, qui
quidem in quadam epistola gloriatur se tarn miranda per rationes
naturae invenisse, ut ego vixcredam tanta unquam ab aliquo velper
daemonum coniurationes1 confecta esse2, vel alia fascinatione,
etiam quacunque.

x-tione GB 2confecta esse: beide Wörter fehlen GB

Kenntnis der Magie: das sagt er, wie mir die Freunde des Erasmus
erzählten, wegen jenes Spanheimer Abtes, der allerdings in einem
Brief prahlt, er habe auf naturwissenschaftlichem Wege so
Wunderbares gefunden, dass ich kaum glaube, so Grosses sei jemals von
irgendwem durch geheime Verbindungen mit Dämonen erreicht
worden, noch durch andere Hexerei, welche es auch sei.

Übersetzung im Wesentlichen nach EM II 30, Anm. 4.

familiäres Erasmi: der Ausdruck beweist, dass Myconius zwar
zum weitern Kreis der Anhänger und Verehrer des Erasmus gehörte,

nicht aber zum engern Vertrautenkreis, wie ein Glarean.
Spanheimer Abt: Johannes Trithemius, 1462-1516, Abt in

Spanheim bei Kreuznach 1483-1506, dann im Schottenkloster
St. Jakob in Würzburg, Verfasser zahlreicher Schriften zur Asketik,
Historie und zu den Geheimwissenschaften, Vertreter des religiös
gestimmten Frühhumanismus in Deutschland.

Brief: nach EM II 31 das Werk «Nepiachus», in dem Trithemius
seine naturwissenschaftlichen Studien beschreibt. Wahrscheinlicher

ist aber, dass die Bezeichnung «quaedam epistola» den Brief
meint, in dem Trithemius 1499 an Arnold Bostius über sein geplantes

Werk «Steganographia» berichtet. Dieser Brief war seit 1500

handschriftlich «in ganz Frankreich und Deutschland verbreitet»,
vgl. Silbernagel, Johannes Trithemius, Landshut 1868, S. 97-99.
Dort finden sich in der Zusammenfassung des Briefes S. 98
Formulierungen, die wörtlich mit Myconius übereinstimmen. Die
Randbemerkung lässt darauf schliessen, dass Myconius den Brief nicht
nur vom Hörensagen kannte.

Die Notiz gewährt einen Einblick in die Gelehrtendiskussionen



35

des Kreises um Erasmus mit seiner ironisch-skeptischen Haltung,
aber auch in die Denkweise von Myconius, der hier wie an andern
Stellen ohne weiteres mit dämonischen Einflüssen auf das menschliche

Denken rechnet. Er zweifelt nur die Ergebnisse des Trithemius
an, nicht aber die Möglichkeit geheimer Dämonenbündnisse und
anderer «fascinationes». - Leider hat der Herausgeber der «Moria»
in ASD IV/3 die Randbemerkungen von Myconius nirgends zu
Rate gezogen. Sonst hätte er ASD IV/3 131 zu Zeile 73 mit Sicherheit

sagen können, dass Erasmus wirklich Trithemius im Auge
hatte.

40 L2r.
K: [längere Auslassungen Listers gegen die Prügelpädagogik in den

Schulen der Zeit]

Notent ludimagistri qui saevire in pueros, docere putant.

Das mögen sich die Schulmeister merken, welche das Wüten
gegen die Knaben für Unterrichten ansehen.

Vgl. EM II 31, Anm. 1. Die Bemerkung, in roter Tinte geschrieben

und dadurch hervorgehoben, war Myconius gewiss besonders

wichtig. Noch 16 Jahre später rühmt er an Gregorius Bünzli, dem
Lehrer Zwingiis, er sei «mire mansuetus - erstaunlich mild» gewesen.

Die Milde, eine in der humanistischen Pädagogik weitverbreitete

Forderung, zeichnete auch die Erziehungsweise des Schulmeisters

Myconius aus, der, wie aus den Schilderungen Thomas Platters
hervorgeht, bei allem Arbeitsernst und bei aller Pedanterie doch

wegen seines «väterlichen» Wesens beliebt war. Die Ehrenbezeichnung

«Vater Myconius» wird noch von Simon Sulzer in der
Leichenrede auf Myconius rühmend erwähnt. Vgl. VZ11; 36: 81,

Anm. 22. Merkwürdigerweise fehlt eine entsprechende
Randbemerkung zum Abschnitt der «Moria» M 4 v, wo Erasmus ausführlich

von der « Tyrannis ludimagistrorum» spricht, wozu Holbein
die Zeichnung des Lehrers, der einem Knaben die Rute auf den
blossen Hintern gibt, beigefügt hat.

41 L2 v.
K: [Zitat aus der Apologie des Sokrates: Sokrates fühlt sich weiser

als sein Gegner, weil zwar beide nicht wissen, was gut und böse



36

ist, Sokrates sich aber dessen bewusst ist, dass er nichts weiss,
während der Gegner vorgibt, etwas zu wissen]

Id quod Socra[tes] hic dicit finge tuum, contra Scarabaeum
ilium, qui e nido toties te conatus est deturbare.

Das, was Sokrates hier sagt, stell dir als das Deinige vor [= könntest

du selbst sagen], gegen jenen Mistkäfer, der so oft versucht hat,
dich aus dem Nest zu vertreiben.

Die Bemerkung, in der sich Myconius mit dem Sokrates-Wort
über eigene üble Erfahrungen hinwegtröstet, lässt auf Auseinandersetzungen

mit altgesinnten, ihm missgünstigen Leuten in Basel

schliessen. Man hat offenbar mehrfach versucht, den humanistisch-
erasmisch eingestellten Schulmeister zu «sprengen». Ähnliche
Schwierigkeiten bis hin zur wirklichen Vertreibung wird Myconius
später in Luzern erleben, doch geht es dann nicht mehr um den

Gegensatz Scholastik-Elumanismus, sondern um seine Stellungnahme

für Luther und Zwingli.

42 L 3 r.
T: «clamator ille (lapsa sum, declamator dicere volebam)»

K: «Clamator) Quidam clamant tantum.»

De huiuscemodi clamatore talis extat fabula. Mulier quaedam
vidua laniatu luporum asino orbata concionantem ita clamare
audivit, ut ad lachrymas moveretur. Is finito sermone illam adivit,

rogans causam fletus. putavit enim vel dei amore, vel reatuum
conscientia extimulatam. At ilia, propter asinum amissum, quem
ipse voce sua' referret, factum dixit. Unde bonus ille concionator
confusus abiit.

1

sua voce GB

Von einem solchen « Schreier» gibt es dieses Geschichtlein : Eine
Witwe, die durch reissende Wölfe des Esels beraubt worden war,
hörte ihn während der Predigt so schreien, dass sie zu Tränen
gerührt wurde. Er nun ging nach Schluss der Predigt zu ihr und
fragte, weshalb sie weine. Er glaubte nämlich, sie sei entweder durch
die Liebe zu Gott oder durch Gewissensbisse über ihre Vergehen so

bewegt. Aber jene erklärte, es sei geschehen wegen des verlorenen
Esels, den er [ihr] mit seiner Stimme in Erinnerung gebracht habe.
Da ging der gute Kerl von Prediger beschämt ab.



37

Der Pfaffenschwank ist weit verbreitet. Er findet sich in ähnlicher

Form schon in den um 1470 gedruckten Facetien Poggios, vgl.
Die Schwänke und Schnurren Poggios, übersetzt von Alfred Semer-

au, Feipzig 1905, Nr. 230, S. 155 und S. 232. Über die Verbreitung
vgl. auch Georg Wickrams Werke, herausgegeben von Johannes

Boite, Bd. III, Tübingen 1903, Nr. 63, S. 84 und S. 380.

43 F 3 r.

T: «si quis sit divusfabulosior etpoeticus (quodsi exemplum requi-
ris, finge huius generis Georgium aut Christophorum, aut Bar-
baram) videbitis hune longe religiosius coli, quam Petrum, aut
Paulum, aut ipsum etiam Christum»

K: «Ne quis hic calumnietur, aliquid parum reverenter dictum de

sanctis, non enim vocat divos fabulosos, quod non sint sancti, sed

quod de his fabulosa quaedam narrantur»

Fabulosos sanctos appellat, quod fabulis similia quaedam de
Ulis dicantur.

Fabelreich nennt er die Heiligen, weil allerlei den [erfundenen]
Fabeln Ähnliches von ihnen erzählt wird.

Erasmus nimmt Stellung gegen die Heiligenlegenden, die den
Feuten lieber und wichtiger sind als die Erzählungen von den Aposteln

oder sogar von Christus. Der Kommentar des Fister schwächt
wie oft die Aussage dahin ab, dass Erasmus nicht die Heiligen als

solche «fabelreich» nenne, als ob sie keine wirklichen Heiligen
wären, sondern weil über sie allerhand Fabelhaftes erzählt werde.

Myconius nimmt diese berichtigende Kommentierung kurz und
zustimmend auf. Die Notiz, so unscheinbar sie klingt, ist deshalb
hervorzuheben, weil Myconius selbst sich in jenen Jahren eingehend

mit der Heiligenlegende befasst hat, insbesondere mit den

Erzählungen um Bruder Klaus, wie aus den entsprechenden Notizen

in seinem Kommentar zu Glareans «Descriptio Helvetiae» von
1519 hervorgeht, vgl. Ernst Gerhard Rüsch, Bemerkungen zur
Zwingli-Vita von Oswald Myconius, in: Zwingliana XV,
S. 238-258. Unter dem Einfluss Zwingiis weitete sich dann die hier
beginnende Kritik an der Heiligenlegende zur reformatorisch-
scharfen Ablehnung der Heiligenverehrung aus. So sagt Myconius
im Hirtenbriefvon 1536 an die Pfarrer der Fandschaft Basel bei der



38

Schilderung der falschen Predigtweise der altgläubigen Gegner:
«Was vernimmt man denn in ihren Vorträgen anderes, als eitle
Vernünftelei, Menschentand und Fabeln aus ihren sogenannten
Legenden der Heiligen?» (Hagenbach 404).

44 M 1 v.
T : [Diana wird mit blutigen Opfern versöhnt]

K: [erwähnt in diesem Zusammenhang: «Lactantius divinarum
institutionum libro secundo, DU humanas hostias excogitave-
runt, ipsi hostes humani generis, ut quam plurimas devorarent
animas.»]

Lactantium hic nota.

Beachte hier den Lactantius.

Die Bemerkung zielt auf den Inhalt der Lactantius-Stelle, die in
ihrem Wortspiel «hostias-hostes» dem Lateinschulmeister besonders

eindrucksvoll erscheinen mochte. Sie ist aber in grösserer
Schrift als die sonstigen Zitationen eingetragen, betrifft also wohl
auch die Person des «christlichen Cicero». Er ist später für die

Theologie Zwingiis von Bedeutung geworden, vgl. F. Büsser,

Zwingli und Laktanz, in: Zwingliana XIII, S. 375-399.

45 M 1 v.
T : [Bemerkung über die wahre Marienverehrung: nicht durch Ker¬

zen vor ihrem Bild, sondern durch Nachahmung ihres vorbildlichen

Lebens]

K: [Betonung desselben Gesichtspunktes]

Quomodo Maria Virgo colenda.

Wie die Jungfrau Maria verehrt werden soll.

Die scheinbar nur Text und Kommentar zusammenfassende

Bemerkung weist doch auf eine Streitfrage der kommenden
Reformation hin, die in der Marienverehrung einen Standpunkt
einnahm, der über die kritisch-vorsichtige Haltung des Kommentars
hinausging. Die Notiz gibt schon das Thema von Zwingiis «Predigt
von der ewig reinen Magd Maria» von 1522 an.



39

46 M 2 r.
T: [zur Bilderverehrung: «a stupidis et pinguibus istis signa pro

divis ipsis adorantur»]

K: [fast alle alten heiligen Väter haben Bilder in den Kirchen aus
Furcht vor Götzenverehrung verurteilt]

Veteres in templis imagines damnabant.

Die Alten verurteilten Bilder in den Kirchen.

Ein Wetterleuchten am Horizont - das reinigende Gewitter
selbst bricht in der reformatorischen Ablehnung der Bilderverehrung

aus. Bereits in den «Suasoria ad sacerdotes Helvetiae» vom
Februar 1524 wird Myconius, im Anschluss an Zwingiis Auslegung
der Schlussreden von 1523, die Bilderverehrung völlig verurteilen,
Hagenbach 390-391.

47 M 2 r.
K: [in der Fortsetzung der obigen Kommentarstelle lehnt Fister in

erasmischer Weise die Bilderverehrung nicht rundweg ab: «Non
taxatur hic consuetudo Christianorum, sed illorum stulticia, qui
imagines venerantur, non ut signa, sed perinde quasi ipsae sen-
sum aliquem habeant, et huic magis fidant quam illi»\

Audivi dum Basileae agerem anno Christi 1515 Theologum
quendam concionantem, qui operae pretium putabat, si pictores a

superiore manu ad id obligarentur, ut quam diligentissime sanctorum

imagines, quales vere extitissent, exprimèrent, quo rudis popel-
lus magis ad devotionem excitaretur. dignum profecto' notatu, quo
tarn egregium consilium non in ventum effluat.2

'Original: profectu. Der Schreibfehler ist durch das nachfolgende

«notatu» bedingt.
2«dignum» bis «effluat» fehlt GB

Ich habe während meines Basler Aufenthaltes im Jahre Christi
1515 einen Theologen predigen gehört, der es der Mühe wert erachtete,

dass die Maler durch obrigkeitliche Weisung dazu verpflichtet
würden, aufs sorgfaltigste Bilder der Heiligen, wie sie wirklich gelebt
hätten, zu schaffen, damit das ungebildete Volk mehr zur
Frömmigkeit angefeuert würde. Das ist wirklich der Hervorhebung wert,
damit ein so bedeutsamer Rat nicht in den Wind gesprochen sei!



40

Übersetzung nach EM II 31, Anm. 3.

Die Bemerkung stammt aus der Zürcher Zeit nach 1516. Der
ironische Schluss-Satz zeigt, dass nach der Auffassung von Myco-
nius der erwähnte Theologe die Erweckung tieferer Frömmigkeit im
Volk auf dem falschen Weg sucht: durch bessere, wirklichkeitsnähere

Heiligenbilder. Demgegenüber wollte der Humanismus die
Frömmigkeit des ungebildeten Volkes durch Abkehr vom äusseren

«Signum», durch geistige Belehrung, durch Unterrichtung im
lebendigen Wort, durch Pflege der Wissenschaften heben. Wie klein
der Schritt von dieser Haltung zur reformatorischen radikalen
Abschaffung der Bilder war, ermisst man an der Fortsetzung von
Fisters Kommentar: «Quod si consultum est vitare scelerum occa-
siones, nullum autem scelus execrabilius idolatria, profecto non
alienum fuerit, hanc e medio tollere, nequid offendat imperitos.»
Eben dieses «Wegschaffen», damit das einfache Gemüt nicht
verführt werde, geschah bald darauf in der Reformation. Den Humanisten

von der Art des Erasmus ging dies dann doch zu weit.

48 Nlv.
T : [Abschnitt über die Dichter]

K: [gedrucktes Marginale: Poetae. Dabei das Bildchen des lorbeer¬

gekrönten, im Buch lesenden Dichters]

Glareanus hic Pictus.

Glarean ist hier gemalt.

Diese Bemerkung neben der Holbein-Zeichnung ist in einer Art
Zierschrift mit steileren Buchstaben, als sie in den übrigen Notizen
erscheinen, eingetragen. Doch entspricht der Duktus von «hic»

genau der üblichen Schreibweise von Myconius. Die Notiz stammt
also von ihm, entgegen EM II 32, Anm. 1.

49 N 2 r.
T : «quisquis is fuit, qui ad Herennium dicendi artem scripsit»

K: «Ad Herennium) Stilus indicat non esse Ciceronis, et alia quae-
dam argumenta»

Stilus Rhetoricam, quam inscribunt Ciceronis, indicat Ciceronis
non esse.



41

• çff i*r<*S +** f

3TVLTICIAB LA.VS,
therrimu? Ncq^ucro défunt myft&tu* i(1 foîatium no^ur/
n \ • j r Zt * narcallgims. Defut
il ubi delunt hommes, Ncctaulmadeo ^ niyft».) ÇLuUnitiati
ftulta fumJutfaxcas>ac colorib9 fucatas 7 jp"iaûîiJkc«L«I«:/
• « « ~ « * a m I brant. Vc uxcäs»)
imagines,requira,qua:cultui noltro no- L OnKS fccroe ueccres L,^7
tianS officiut,cum a ftupidis(8£ pingui Cm^mnabamin M.
busi(Hs,figna,prodùiisipfisadorâtur., SkßSS*S$l
Nobis interim ufuuenit,auod foict iis, ex compluribus pal\ ' ••

qui auicarijs fuis exmidiSurTMlhirat

(îatuascretffcas puto.quotfut mortales, quidam uctumfufhi? • ; *

uiuam mei imaginé prx Ce ferentes.etiâ '
r 1- r -r i n. j r J< quod hominis habe ;Il nohnt, Itaqi nihil eit, quod religioqs ret piftam imagin?. :

» " _• i_r f* _ I •* - ^ Ff din' flrronri^1 enl r'-î

Rhodi phcçbus,in Cypro uenus.Argis
Iuno.AthcnisMinetua.i Olympo lupi SioVraïum!Eciï

ter.Taréti cadem epiftola facpl/ a f
us incutcat,nihil manufa<Ti:ü,iillo modo dcbercadorari.Ätporteriores t— ^ ^ ^ ^ ^ _ _

.</.» * fJeX/1/!**< **. S

ologl.rationem inuencre.ut ipfis uidetur.argutâ.qu* eadiratione adorem* *Y"r:4îi
(fixamaliquâ,Ô£uermiculolamimagin?,&Chriitô.Verfïdehis n5 difptil igç j
Ito. Sit magna pictatis pars,puoluigypfo,eoIoHbus!ito.N5tnxaf hicconl i_ *J_ §L&S£MLjfl

j"fiictudo Chrimanorû.fedilloçt fhiltida.qimaginesuenerarit,nö ut figna,,pU-'Mf fed ßinde quafi ipfat fenfum aliquihabeat.Et huic magss fidant cp ilU.OLcf r(ti T~r ^ <J
ficonfultumeftuitarefcelerfioccafiones.nullûaûtfceluscxccrabilius ido/ .7
latria„pfecco nSalienD fuerir.hanc e medio tollere.nequid offendat imperil '-'4p££2tZZ*

i fcrm? jryr*<rrifK'_ »

*SS5_XjUSJP.^r"****".. «UUtV. »•«.*» »»•»» » » »mm «W, »«« -w —".J-"... """ "a w t.*y" 'Hf *' «

dreajn ea Photbus colebatur. Cypro) Infula eft.quae Çiliciâ a fcptêtnoi \

nelfflcü flnu ab origte,Pamphylig aboccidltt,ft:Aegypriacû a mcridie.ha r~ - ^fjrj- i

bet^Dequa StraboTiBro.xiiif.hâc Flaccus dicitdtfedâ Veneri.undeôC Cy "2*-?.t£r±l•
priadicit. Argis)Strabolrbrooâ:auojnuîtip!cxponitArgos»hicdepelo "Ont*-!h* i * *' ' ' ^ "{
ponefiaeo loaF.übtdicatü erat Iunîi tSplûJDe hoc apdPHomeçt Iliados.Ä. ^ n-

iiOÎ. «-»S,,, t. mrl i
"

ifiefoqfIuno»HTo»i/xotTffr, ^ tjsoKv^reiTou'.s'ety Wah«„tyy&'.iXBeftnSjW%<
7*Tt,e^ tvpva>uia /xuntoxd. Treis mihi ciuitates multojatruuuni funttnaxi "~-q—r?r—
medilecflat,Argos,Sparta,ötlatasuias habens Mycene "In Olympo) Stra ———~j—^'*
feoiibrpo^qo^motdidterteOlympoSjhicdcPcJoponefiacoloqiii^cir/
caqu2 l Elis St Pyfa Ioui dicata,ut Strabo ait,Öi oîympia,ubi olympici ago

M x • nesfilunt



42

Der Stil weist daraufhin, dass die Rhetorik, die man dem Cicero
zuschreibt, nicht von Cicero ist.

Ciceronis: wörtlich wäre zu übersetzen: «die man als <des Cice-
ro> anschreibt».

Der Erasmus-Text lässt offen, von wem die «Rhetorica ad He-
rennium» verfasst sei. Der Kommentar präzisiert, dass die unter
dem Namen des Cicero gehende Schrift wegen des Stils und aus
anderen Gründen ihm abzusprechen sei. Myconius schliesst sich
der literatur-kritischen Bemerkung zustimmend an.

50 N2r.
T : [Abschnitt über die unsinnigen Mühen, die sich ein Schriftsteller

mit seinem Werk macht]

Incommoda eorum qui li[bros] scribunt numerantur.

Die Mühsale derer, die Bücher schreiben, werden aufgezählt.

Die Notiz ist mit grösserer Schrift und breiterer Feder eingetragen.

- Wie oft in der «Moria», ironisiert sich Erasmus hier
selbst.

51 N2 v.
T: [der Schriftsteller müht sich ab, «ut ab uno aut altero lippo

probetur»]

K: «Quod lippiant fere impendio studiosi»

Lippiunt ferme omnes studiosi.

Fast alle Studieneifrigen werden triefäugig.

Während der Kommentar nur sagt, dass die zu heftig Studierenden

fast triefäugig werden, wendet Myconius den Gedanken anders:
fast alle Studierenden werden triefäugig. Das «ferme» ist durch das

«fere» des Kommentars ausgelöst; vielleicht hat der Schulmeister
auch einmal flüchtig gelesen.

52 N3 v.
K: [zu einer kritischen Bemerkung Listers über Franciscus Picus]

Notatur Franc[iscus] Picus.

Franciscus Picus wird getadelt.



43

Die Notiz ist mit roter Tinte und grösserer Schrift eingetragen.
Es handelt sich um Giovanni Francesco Pico della Mirandola
(1469-1533), den Neffen des bekannteren Giovanni Pico. Lister
kritisiert eine sprachliche Kleinigkeit aus Picos Kommentar zu
seinem Hymnus «De Trinitatis laude», welches Werk in der Ausgabe
von 1513 auch Zwingli bekannt war, vgl. O. Farner, Huldrych
Zwingli, Bd. II (Zürich 1946), S. 122, 136. Im Kommentar zu Gla-
reans «Descriptio Helvetiae» zitiert Myconius S. 5 und 6 einige
Verse des Pico.

53 N3 v.

T: [Hohn über Rechtsgelehrte, Sophisten und Dialektiker]

Adscribendum hic erat, quod olim Listrius, cuius hoc est' com-
mentariolum, mihi interroganti respondit, Nobis enim simul deam-
bulantibus, incidimus, nescio quo pacto, in sermonem de parvis
logicalibus. Ego aiebam optime ab his fieri, qui bonae indolis adu-
lescentes ab iis quam vehementissime dehortarentur. Hic autem
inquit, ego etiamsi copia alicuius2 abstrahendi esset haudquaquam
facerem, ideo, nam si candido talis praeditus ingenio foret, quum
primum quid lucri inesset eo studioperspexerit, ipse desisteret, sin3

minus, nefas esset, huiusmodi suae imprudentiae excipere, fere
dixissem stoliditati4. Anno 1515.

1 est hoc GB 2 Original : alicus [Schreibfehler] aliter GB 3 fui
GB 4Original: -täte [Schreibfehler] stultitiae GB [dem Herausgeber

der «Stultitiae laus» floss hier unbewusst «stultitiae» statt des

klar lesbaren «stoliditati» in die Feder]

Hier ist aufzuzeichnen, was einst Lister, von dem dieses kleine
Kommentarwerk stammt, mir auf eine Frage geantwortet hat. Als
wir uns nämlich miteinander ergingen, kamen wir, ich weiss nicht in
welchem Zusammenhang, auf die «Parva Logicalia» zu sprechen.
Ich sagte, jene handelten sehr richtig, welche den Knaben von guter
Anlage davon aufs kräftigste abrieten. Er aber meinte: Ich täte dies

nie, auch wenn man Befugnis hätte, einen davon abzuhalten.
Deshalb: denn wenn ein solcher mit aufrichtigem Geist begabt wäre, so
liesse er selbst davon ab, sobald er eingesehen hätte, welcher
«Gewinn» in diesem Studium läge; wenn aber nicht, so wäre es nicht
recht, [ihn] auf diese Weise seiner Dummheit zu entreissen, fast
hätte ich gesagt: [seiner] Narrheit. Im Jahre 1515.



44

Das reizende Genrebildchen zeigt die beiden humanistisch
gesinnten Schulmeister aufeinem freundschaftlichen Spaziergang, im
angeregten Gespräch über Bildungsfragen, Fachbücher und
Vorlesungen begriffen. Das schlicht-aufrichtige Gemüt von Myconius
lehnt die «Parva Logicalia» (vgl. Nr. 30) rundweg ab und möchte
die akademische Jugend davor bewahrt wissen. Lister, von differen-
zierterer Geistesart, wie sein Kommentar zum «Encomium Mo-
riae» oft beweist, würde nicht so weit gehen, selbst wenn es erlaubt
wäre. Aber ganz im Stile der erasmischen «Moria» verbindet er mit
dieser Zurückhaltung eine elegant-ironische Wendung, die zwar
dem kritischen Myconius recht gibt, aber doch die «Parva Logicalia»

beibehält. Lister hat später als Rektor der Schule in Zwolle
einen Kommentar zu den «Summulae logicales» des Petrus His-

panus geschrieben, vgl. ASD IV/3,34 und 157 zu Zeile 501.

54 N4r.
T: [Sophisten, schwatzhafter und disputiersüchtiger als zwanzig

Weiber zusammen - «ut plerumque veritatem amittant»]

Moderata disceptatione Veritas excutitur, at immoderata perdi-
tur.

Durch massvolle Auseinandersetzung wird die Wahrheit
erforscht, durch masslose aber geht sie verloren.

Wieder greift Myconius eine Bemerkung des Erasmus, die im
Vorbeigehen fällt, heraus und baut sie zu einer grundsätzlichen
Sentenz aus.

55 N4r.
T: «Philosophi... omnia se scire profitentur, cunque seipsos igno¬

rent»

Philosophiae eum volent esse usum, ut ex ipsa, homo se agnoscat.
quid ergo est latentes rerum causas nosse, et seipsum ignorare?

Sie wollen, der [rechte] Gebrauch der Philosophie sei, dass der
Mensch sich durch sie selbst erkenne. Was ist es also: die verborgenen

Ursachen der Dinge erforschen, und sich selbst nicht
kennen?

latentes rerum causas nosse: Anklang an Vergil, Georgicon II,
490: «Felix, qui potuit rerum cognoscere caussas».



45

Die «Philosophen» werden mit ihren eigenen Waffen geschlagen:

der eigenen Zielsetzung, der Selbsterkenntnis, widerspricht die
tatsächliche Bemühung der Philosophen, die verborgenen
Welthintergründe zu erforschen und dabei die Selbsterkenntnis zu vernachlässigen.

Vgl. Nr. 27.

56 N4v.
T: «ideas, universalia, formas separatas, primas materias, quiddi-

tates, ecceitates videre se praedicant»

K: «Haec sunt portenta verborum a recentioribus Theologis exco-
gitata»

Portentosa philosophorum recentiorum vocabula, non nisi a
daemonibus cacata atque ab ipsis denuo collecta.

Ungeheuerliche Worte der neueren Philosophen, nicht anders
als von Dämonen «geschissen» und von ihnen dann zusammengelesen.

«vocabula» fasst den Erasmus-Text zusammen, «portentosa»
und «recentiorum» nimmt Bezug aufden Kommentar. Die neueren
Philosophen und Theologen sind die Scholastiker, besonders die
Via moderna, die von Duns Scotus ausging (Bild unten an der Seite:
ein Gelehrter doziert; er hat einen Folianten vor sich, auf dem

«Qfuaestiones] Scoti» steht), im Unterschied zu den antik-klassischen

Philosophen, den Vorbildern des Humanismus. Das «exco-
gitata» des Kommentars steigert Myconius aufs schneidendste: die
ungeheuerlichen Worte stammen letzten Endes gar nicht aus den

Menschen, sondern sind «cacata» der Dämonen, die von den
Philosophen aufgelesen werden, vgl. Nr. 91. Über den Einfluss der
Dämonen auf philosophisches Gedankengut vgl. Nr. 39, 64.

57 Ol v.
T : «arcana mysteria suo explicant arbitratu»

Divinas enim literas ad intellectum suum trahunt, non intellec-
tum ad sanas literas, eo modo ut nec ipsi, nec alii queant unquam
verum sensum eius scripturae capere.

Die göttlichen Schriften legen sie auf ihren Verstand hin aus,
nicht ihren Verstand auf die heilsamen Schriften hin, sodass weder



46

sie noch andere je den wahren Sinn jener Schrift erfassen können.

sanae literae: 1. Timotheus 1,10; 6,3.
Der Satz fasst die von Erasmus geforderte und von der

Reformation weitergeführte Befreiung der Schriftauslegung von der
Vorherrschaft philosophisch-scholastischer Voraussetzungen und ihre
Rückführung aufden schlichten Wortsinn programmatisch zusammen.

58 0 2r.
T : «magnis et illuminatis (ut vocant) Theologis digna»

Numerantur non nisi illuminatis Theologis convenientia.

Es wird aufgezählt, was nur den «erleuchteten» Theologen
zukommt.

Erasmus spottet über die Theologen, die sich über die gewöhnlichen,

schon reichlich subtilen Fragestellungen erhaben fühlen und
erst bei besonders kniffligen Problemen «wach» werden. «Erleuchtet»

ist daher auch bei Myconius ironisch gemeint.

59 0 2r.
T: [theologische Fragen wie: Ist der Satz «Gott Vater hasst den

Sohn» denkbar? Konnte sich Gott mit einem Weibe verbinden,
oder auch mit dem Satan, mit dem Esel, dem Kürbis, dem
Kieselstein? Wie würde dann der Kürbis gepredigt, Wunder getan
haben und ans Kreuz geschlagen worden sein usw.]

Ridicula me Hercule omnia.
Non puto eorum ignorantiam, atque, sed tacere praestat, aliunde

esse, quam quod illis quaestionibus plus satis incumbentes, et tem-
pus amittunt, ingeniumque fatigant, tantum, ut neque sanam doc-
trinam, neque, Hem nescis tacere, requirant. satis, superque aesti-
mantes, si recte, suo quidem arbitratu, eas ipsas capiant.

Beim Herkules, wie lächerlich alles!
Ich glaube, ihre Unwissenheit und (aber es ist besser, zu schweigen)

kommt nirgends anderswo her, als dass sie, diesen Fragen mehr
als nötig obliegend, sowohl Zeit verschwenden als auch ihren Geist
ermüden, sodass sie weder heilsame Lehre, noch (He, weisst du
nicht zu schweigen!) erlangen; sie halten es schon für mehr als



47

genügend, wenn sie jene Dinge richtig (nach ihrem Urteil!) begreifen.

Angesichts der törichten Fragen der Scholastik, die der Erasmus-
Text aufzählt (sie stammen zumeist aus den Sentenzen des Petrus
Lombardus, vgl. ASD IV/3, 147), kann sich Myconius nur noch
schwer beherrschen, wie die grimmigen Zwischenrufe an sich selbst,
es sei besser, zu schweigen, aufs deutlichste zeigen. «Zeit verschwenden»:

die häufige Klage der Humanisten und Reformatoren im
Blick auf ihre frühere Beschäftigung mit der Scholastik. So sagt es

Zwingli im Briefan Thomas Wyttenbach vom 15. Juni 1523 : «Wenn
du darüber klagst, du habest nutzlos deine wie meine Jugendzeit an
dem leeren Geschwätz der Sophisten zerrieben, so hast du ja eigentlich

ganz Recht, aber du brauchst dir meinetwegen deshalb keine
Sorgen zu machen. Ich habe die Schuld daran schon längst den

schwierigen Zeitverhältnissen beigemessen und meine Reue wirkt
gerade in der Richtung, dass ich andern Leuten edlerer Geistesart
eine Warnung bin, dass sie nicht länger, als recht ist, bei denen
kleben bleiben, von denen uns losgerissen zu haben uns ebenso

mächtig freut, als es uns tüchtig leid tut, dass wir zu spät von ihnen
losgekommen sind» (O. Farner, Huldrych Zwingiis Briefe, Bd. 1,

Zürich 1918, S. 189 ; Z VIII84). Myconius sagt später von Zwingli, er
habe schon in jungen Jahren erkannt, welche Zeitverschwendung
(amissio boni temporis) in der Beschäftigung mit der Scholastik
liege: VZ40.

sana doctrina: vgl. sanae literae, Nr. 57.

60 O 2 r.
K: «Quot locis divus Paulus deterret ab huiusmodi quaestioni-

bus»

Paulus deterret ab huiusmodi quaestionibus. Adtende, ne putes
poetam hoc dicere.

Paulus schreckt vor solchen Fragen zurück. Pass auf: glaub
nicht, ein Dichter sage dies!

Die Bemerkung, den Text des Kommentars aufnehmend, wendet

sich sarkastisch an einen Scholastiker: Paulus, der heilige Apostel,

spricht so - nicht irgend ein nicht ernstzunehmender humanistischer

«Poet»! Vgl. Nr. 69.



48

61 O 2 r.
K: «Deploranda magis sunt haec, quam ridenda.»

Deploranda magis quam ridenda.

Das ist eher zu beweinen als zu belächeln.

Diese wieder nur den Text des Kommentars unterstreichende
Bemerkung steht in grossen breiten Schriftzügen und mit anderer
Feder geschrieben unten an der Seite. Sie fasst den Eindruck alles
dessen, was Erasmus im Text und Lister im Kommentar vorbringen,

zusammen und bildet gewissermassen den Höhepunkt dessen,

was Myconius in den Nr. 58 bis 60, sichtlich in steigender Erregung,
auf einer Seite zu notieren sich genötigt sah. Mag Frau Torheit sich
noch über solche Ungeheuerlichkeiten lustig machen - wer diesen
scholastischen Spitzfindigkeiten in der kirchlichen Wirklichkeit der
Zeit begegnet, kann darüber nur noch weinen! Die Erregung wird
sich auf den folgenden Seiten noch oft Luft machen müssen.

62 02 v.
K: [die Unwirklichkeit all dieser von der Scholastik behaupteten

Quidditäten, Ecceitäten usw. wird dargelegt]

Mirum est quam in Ulis quaecunque praestantia confundantur
ingénia, tarnen quod neminem habent, qui rectam eis commonstret
viam, putant se etiam aliquid sapere, si de his quidpiam blaterare
possunt, quemadmodum mihi quoque accidit.

Seltsam ists, wie in diesen Dingen [sogar] alle hervorragenden
Geister sich verwirren lassen. Trotzdem, weil sie niemand haben,
der ihnen den rechten Weg weisen könnte, glauben sie, sie wüssten

etwas, wenn sie hierüber irgendetwas schwatzen können (wie es

auch mir begegnet ist).

Der weite Abstand, der die dem Leben und seinen praktischen
Fragen zugewandten Humanisten von der theoretisch-spekulativen
Scholastik trennt, wird in der erstaunten Feststellung des ersten
Satzes offenbar. Der Wegweiser, nach dem hier gerufen wird,
könnte Erasmus sein - wenn man ihn hören wollte. Später wird
Myconius in Zwingli diesen Wegweiser erblicken, wie aus der
Beschreibung von dessen Werdegang weg von der Scholastik hin zur
Heiligen Schrift in der Vita von 1532 hervorgeht. Die Bemerkung
am Schluss zeigt, dass Myconius von den heftigen Auseinanderset-



49

zungen um die Scholastik ganz persönlich betroffen war, vgl.
Nr. 41.

63 0 2 v.
T : [die Spitzfindigkeit, es sei ein leichteres Vergehen, tausend

Menschen zu erwürgen, als einmal an einem Sonntag einem Armen
den Stiefel zu flicken]

K: [führt dazu die Gleichnisrede Jesu, Lukas 14,5, an]

Ego quoque tale quidpiam concionari audivi, dum Basileae

essem.

Auch ich habe solches Zeug predigen hören, als ich in Basel

war.

Die Bemerkung ist auffallig unten an der Seite in schräger
Linienführung angebracht und mit einem roten Hinweis-Händchen
mit dem gedruckten Text verbunden. Sie gehört schon in die Zürcher

Zeit. Sie beweist einerseits, dass Myconius in Basel fleissig die

Predigten besuchte, andererseits, dass solche Spitzfindigkeiten nicht
nur in den Hörsälen, sondern auch auf den Kanzeln vor dem Volk
verhandelt wurden.

64 O 3 r.
T: «sectae theologorum: Thomistarum, Albertistarum, Occamista-

rum, Scotistarum» etc.

Has Theologorum sectas dixit mihi praeceptor meus inventas a

cacodaemonibus, ut inter Christianos seminarent discordiam. ali-
quamdiu credere nolui, sedpostquam ipse tot dissidia, tot rixas, tot
item errores accepi, inter nos propterea ortas, non solum iam credo,

verum etiam contradicentibus idipsum fermepersuadere conarer, ut
et ipsi quoque mecum consentirent.

Mir sagte mein Lehrer, diese Theologen-Richtungen seien von
bösen Geistern erfunden worden, damit sie Zwietracht unter den

Christen säen könnten. Eine Zeit lang wollte ich es nicht glauben,
aber nachdem ich selbst soviele Zwistigkeiten, soviele Händel,
soviele Irrtümer erfahren habe, die unter uns deswegen entstanden
sind, glaube ich es nicht nur jetzt, sondern ich würde mich wahrlich
anheischig machen, dies den Widersprechenden leichtlich zu
beweisen, sodass auch sie mir zustimmen würden.



50

Mein Lehrer: Michael Rubellus in Rottweil und Bern. Im
Kommentar zu Glareans «Descriptio Helvetiae» S. 5 nennt ihn Myco-
nius «vir ut doctrina clarus, ita probitate conspicuus».

Die Notiz gewährt einen Einblick in die innere Entwicklung von
Myconius. Als Schüler in jungen Jahren nimmt er zunächst die
verschiedenen, sich heftig bekämpfenden Theologenrichtungen in
naiver Gläubigkeit als gegeben hin und ist nicht gewillt, die scharfe

Kritik des Lehrers gelten zu lassen. Erst spätere eigene und bittere
Erfahrungen mit dem Theologengezänk lassen ihn die Kritik als

berechtigt empfinden. Dann übernimmt er aber auch sogleich in
vollem Umfang die «Dämonisierung» des Gegners (nach Matthäus
13,25, Römer 16,17-20), vgl. Nr. 56. In der geistigen Lage der Zeit
fühlt er sich schon um 1515 so eindeutig auf der andern Seite
stehend, dass er überzeugt ist, die Widersprechenden leicht auf seine
Seite ziehen zu können. Dieselbe Haltung zeigt Zwingli im Brief an
Wyttenbach vom 15. Juni 1523, vgl. Nr. 59.

65 0 3r.
T: [die neueren Theologen kritisieren, Paulus habe den Begriff

«Glauben» in Hebräer 11,1 «parum magistraliter» definiert]

K: [führt dazu die scholastische Definition von «fides» an]

Fidei definitionem quidam sic intelligunt. Fides est substantia]
r[erum] sp[erandarum] et lumen quoddam a deo infusum, quo
habentur substantia etprincipium rerum sperandarum sivefuturae
beatitudinis. Argumentum et medium convincens mentem ad as-
sentiendum non apparentibus nobis sensu, vel ratione naturali.
Unde sicut substantia ceteris accidentibus subest, ita fides ceteris
virtutibus. Erasmus vero in annotationibus novi testamenti super
ca[pitulum] XI Epistolae Paulfi] ad Hebraeos, non finitionem, sed

encomium fidei esse dicit. quod autem exponet ibidem Vide.

Die Begriffsbestimmung des Glaubens verstehen manche so: der
Glaube ist die Wesenheit der Dinge, die zu erhoffen sind, und ein
gewisses Licht, von Gott eingegossen, wodurch Wesenheit und
Ursprung der zu erhoffenden Dinge, d. h. der zukünftigen Seligkeit,
ergriffen werden. Ein Beweis und Mittel, den Geist [so] zu überzeugen,

dass er dem zustimmt, was unsern Sinnen oder der natürlichen
Vernunft nicht sichtbar ist. Daher, wie die Wesenheit den übrigen



51

Eigenschaften zugrundeliegt, so der Glaube den übrigen Tugenden.
Erasmus aber sagt in den Annotationen zum Neuen Testament über
Kapitel 11 des Briefes des Paulus an die Hebräer, es handle sich nicht
um eine Definition, sondern um ein Lob des Glaubens. Was er aber

darlegt, schau dort nach

Auf Grund des Kommentars und anderer ihm bekannter
Auslegungen versucht Myconius eine Definition des Glaubens nach
scholastischer Art, wobei die geläufigen Begriffe der scholastischen

Logik erscheinen: substantia, principium, argumentum, medium,
accidentia. Aber es gelingt offensichtlich nicht, die Paulusstelle über
den Glauben in diesen Begriffspanzer zu pressen. So muss die
Auskunft des Erasmus, es handle sich bei der bekannten Formulierung
über den Glauben in Hebräer 11,1 gar nicht um eine logisch-einwandfreie

Definition, sondern um ein schlichtes «Lob» des Glaubens,

wahrhaft befreiend wirken. Der Übergang von der scholastischen

Exegese zur humanistischen, die Reformation vorbereitenden

Schriftauslegung ist an diesem konkreten Beispiel ausgezeichnet

zu erkennen. - Da die Annotationes des Erasmus im März 1516

erschienen sind, fallt die Notiz in das Frühjahr 1516. Wie auch
Nr. 72 zeigt, hat Myconius die Ausgabe des Neuen Testaments und
die mitgedruckten Schriften des Erasmus gleich nach dem Erscheinen

zur Kenntnis genommen.
Die entscheidenden Sätze in den «Annotationes», aufdie Myconius

Bezug nimmt, lauten: «Hic quidam argutantur circa hanc
definitionem, ut ipsi vocant, cum encomium fidei potius sit quam
definitio dialectica. Tametsi Hieronymus ac Theophylactus earn
appellant definitionem, quod speciem aliquam habet definitionis,
qua rei naturam explicant Dialectici. Siquidem hoc exordiolo ingre-
ditur fidei laudationem, mox et exemplis ostendens, quantam vim
habeat fides. Nisiforte putant esse definitionem, ubicunque legerint
«est»... Et sunt qui submota hac definitione, ceu nimium Aposto-
lica, parumque magistrali, subjiciunt aliam sophisticam, et Aristo-
telis redolentem dialecticam...».

Vgl. LB VI, 1012 E.

66 0 3 v.
T: «acumine quo Scotidae disserunt haec ac definiunt»

K: «Scotistas»



52

De Scoti subtilitate concionatus est Basileae vir sane meo iudicio
non indoctus, dum sermoforet de conceptione Beatissimae virginis.'
at denuo subdidit. Tametsi fuit doctor admodum subtilis, tarnen
qualis vitafuerit nondum quidpiam comperti habeo. Num commen-
datio solennis?2 Anno [15]15.

1 Beatae Mariae GB 2solemnis GB

Über den Scharfsinn des Scotus predigte in Basel ein nach meinem

Urteil recht gelehrter Mann, als die Rede war von der
Empfängnis der allerseligsten Jungfrau. Aber er fügte alsdann bei: «Obwohl

er ein so scharfsinniger Gelehrter war, so habe ich doch noch
nicht in Erfahrung gebracht, wie beschaffen er im Leben war.»Ist
das nicht eine gute Empfehlung?! Im Jahre 1515.

Doctor subtilis: die in der Scholastik geläufige Bezeichnung für
den um seiner subtilitas willen berühmten Duns Scotus. Die Bemerkung

gehört in die Zürcher Zeit und ist in der Rückschau auf die
Basler Jahre aufl515 datiert. Die Predigt wurde wohl am 8. Dezember

1515, dem Tag Mariae Empfängnis, gehalten. Dass die kritische
Frage an Scotus gerade in einer Predigt fiel, in der von der
Empfängnis der Jungfrau Maria die Rede war, ist bezeichnend: Scotus

trat für die Lehre von der unbefleckten Empfängnis ein, gegen
Thomas von Aquin und die Dominikaner. Dieses Dogma war in
jenen Jahren heiss umstritten, wie u.a. der Jetzer-Prozess in Bern
1509 zeigt. Auch Erasmus erwähnt es im Text der «Moria». Der
Basler Prediger, den Myconius gehört hat, führt das im humanistischen

Denken immer wieder gegen die scholastische Disputiersucht
vorgebrachte kritische Argument ein: wie stand es mit dem
«praktischen Christentum» im Leben? Vgl. Nr. 71. Bei dem «recht gelehrten»

Prediger könnte es sich um den seit Mitte 1515 in Basel als

Stiftsprediger am Münster wirkenden Wolfgang Fabritius Capito
handeln. Wahrscheinlicher ist jedoch ein Prediger aus dem Barfüs-
ser-(= Franziskaner-) Orden, für den der Streit um die Empfängnis
der allerseligsten Jungfrau hochaktuell war. Zu denken wäre dann
an den «grossen Prediger» des Basler Barfüsser-Konvents Daniel
Agricola, der auch literarisch hervorgetreten ist, vgl. Wackernagel
139, 143. Er hätte in dieser Predigt freilich eine bemerkenswerte
kritische Distanz gegenüber dem grössten Theologen seines Ordens
eingenommen.



53

67 0 3v.
T: [die Apostel tauften, wussten aber nichts von sophistischen

Spitzfindigkeiten um die Taufe]

Nimirum aliquis ex Theologorum huiusmodi coetu fuit1 tantae
pietatis, utputarit2 Ioannem Baptistam hominem erassum, ut qui in
Eremo plerumque vixerit, subrustice egisse, quia3 Christum Iorda-
nis aqua, non autem rosaria baptisaverit4. Atque exinde inter suos
id effutiens, effecit, ut de causis ita sit disputatum, ne cui alteri5
tantus etiam error incidat.

[fuit fehlt GB 2putaret GB 3 qui GB 4baptizaverit GB 5 alii
GB

Freilich war einer aus der Gesellschaft der Theologen dieser Art
von so grosser «Frömmigkeit», dass er glaubte, Johannes der Täufer
sei ein ungebildeter Mensch gewesen, der, da er meistens in der
Wüste gelebt habe, recht gröblich gehandelt habe, weil er Christus
mit Jordanwasser, nicht aber mit Rosenwasser getauft habe. Daher
schwatzte er das unter seinesgleichen aus und bewirkte, dass
darüber disputiert wurde, damit nicht einem andern ein so grosser
Irrtum passiere.

Die sarkastische Notiz über diese groteske Diskussion um
Jordan- oder Rosenwasser will den weiten Abstand der scholastischen
Theologie und ihrer törichten Fragestellungen von der
einfachnatürlichen Bibelauslegung, wie sie der Flumanismus anstrebte,
aufzeigen.

68 0 4r„
T: [Verehrung von Christusbildern]

K: [zitiert dazu eine «conclusio theologorum», dass jedes Bild zu
verehrender Dinge aufdie gleiche Art verehrt werden müsse, wie
die Sache selbst]

Est ne hoc Christiafnum],

Ist das christlich?

Die Bemerkung, schräg und auf den Kopf gestellt geschrieben,
weist mit mehreren roten Händchen auf die Kommentarstelle hin.
Die erregte Frage lässt wieder die durch den Humanismus vorbe-



54

reitete scharfe Ablehnung der Bilderverehrung durch die Reformation

ahnen. Vgl. Nr. 46 und 47.

69 0 4 v.
T: «logomachias»

K: [zitiert dazu 1. Timotheus 6,4 : die Seuche der Fragen und Wort¬

kriege, aus denen Neid, Hader, Lästerung, Argwohn entspringen]

Neminem dicis tibi tuisque quaestionibus praeter grammaticos
et poetas contradicere, quid iam garriris, dum audis Paulum quem
non aliunde quam a sanctissima trinitate suam Theologiam acce-
pisse, vel tibi liquet, etsi rumparis.

Du behauptest, dir und deinen Fragereien widerspreche
niemand ausser den Schulmeistern und Poeten - was schwatzest du
noch weiter, wenn du [hier] Paulus hörst von dem es doch auch dir
bekannt sein muss, dass er seine Theologie nirgends anderswoher
als von der heiligsten Dreieinigkeit [selbst] empfangen hat - und
wenn es dich zerrisse

Als Gegenüber in diesem polemischen Gespräch ist, wie in
Nr. 60, ein scholastischer Theologe zu denken, der verächtlich
behauptet, nur ein paar humanistisch gesinnte Schulmeister und
Dichterlinge würden seinen hochgelehrten Problemstellungen
zuwider sein. Nein, auch ein Paulus ist dagegen, von dem selbst der
Scholastiker, wenn auch widerwillig, anerkennen muss, dass seine

Theologie von Gott selbst stammt. Der Ausdruck «quaestiones» ist
doppelsinnig: «Fragereien» und zugleich Fachausdruck für
scholastisch-theologische «Abhandlungen»! Die scharfe und mit höchster
theologischer Begründung vorgetragene Kritik am scholastischen
Betrieb gewinnt durch die persönliche Formulierung noch an
Heftigkeit. Die Kämpfe der Zeit spielen sich gewissermassen in des

Myconius Seele selbst ab: er sieht den Gegner leibhaftig vor sich.

70 P1 r.
T: «illoto ore loqui»

Libet adscribere quod ab Eras[mo] in adagio Iiiotis manibus,
refertur. Ait enim, proverbium hoc in eos posse usurpari, qui vel



55

audacius, vel parum instructi rebus his, quibus oportuit, negotium
invadunt. Veluti si quis divinas literas interpretari conetur, Graecae,

Latinae, et Hebraicae linguae, denique et omnis antiquitatis rudis et

imperitus, sine quibus, non stultum modo, verum etiam impium est,

Theologiae mysteria tractanda suscipere. Demum mox addit. Quas
qui ignorât, non Theologus est, sed sacrae Theologiae violator. Ac
vere manibus pariter, ac pedibus illotis, rem omnium maxime sa-

cram, non tractat, sed prophanat, conspurcat, violât.

Hier kann man dazuschreiben, was von Erasmus im Adagium
«Illotis manibus - mit ungewaschenen Händen» beigebracht wird.
Er sagt nämlich, dieses Sprichwort könne aufjene angewendet werden,

die entweder zu unbesonnen oder in den hiezu nötigen Dingen
zu wenig unterrichtet, in eine Sache eintreten. Etwa wie, wenn einer
versucht, die göttlichen Schriften auszulegen, der griechischen,
lateinischen und hebräischen Sprache, schliesslich der ganzen
Altertumskenntnis unberichtet und unerfahren, ohne welche es nicht
nur töricht, wahrlich auch gottlos ist, die Behandlung der Geheimnisse

der Theologie zu unternehmen. Dann fügt er alsbald bei: wenn
einer dies nicht kennt, ist er nicht ein Theologe, sondern ein
Verderber der heiligen Theologie. Und wahrlich: mit ungewaschenen
Händen und Füssen behandelt er diese Sache, die heiligste von
allen, gar nicht, sondern er entheiligt, verunreinigt, verdirbt sie.

Vgl. LB II 354 c. Im «Enchiridion» finden sich teilweise wörtlich
gleiche Ausführungen über dieses Thema: LBV7E. Die
Randbemerkung, die den ausfuhrlichen Text der Erklärung des Adagi-
ums durch Erasmus zusammenfasst, greift das in Humanismus und
Reformation vieldiskutierte Problem auf: die Forderung, dass zur
sachgemässen Auslegung der Heiligen Schrift die Kenntnis der drei
Sprachen Hebräisch, Griechisch und Latein sowie die übrige
Altertumswissenschaft unerlässlich seien. Solche Erasmus-Texte bedeuteten

für Myconius auch die sachlich unanfechtbare und im Ton
entschiedene Rechtfertigung seiner eigenen Existenz als Schulmeister

der alten Sprachen. Er konnte nun sein Tun nicht nur als ein
Element innerhalb des bisherigen Bildungsbetriebes, aber auch
nicht bloss als humanistische «Poetik» auffassen, sondern als die
notwendige und unerlässliche Vorbereitung für die «res omnium
maxime sacra», die «interpretatio divinarum literarum».



56

71 Plv.
T: [die Theologen geben sich Tag und Nacht mit angenehmen

Nichtigkeiten ab, lesen aber weder die Evangelien noch die
Briefe des Paulus]

K: [getadelt werden hier nicht die gelehrten und frommen Theologen,

sondern die, welche ihr ganzes Leben mit solchen Frägel-
chen zubringen,] «cum in primis oportet theologum ipsos imbi-
bisse fontes, et in lege domini nodes ac dies meditatum esse, ut
assiduitas vertatur in naturam, ut non solum intelligat humano

more, sed etiam afficiatur et rapiatur»

Quid Theologum in primis deceat.

Was dem Theologen vor allem wohl ansteht.

Die Bemerkung ist auffällig in schräger Linienführung
angebracht und verweist mit einem Zeigefinger auf die Kommentarstelle,

deren Formulierung «in primis oportet theologum» sie leicht
verändernd aufnimmt. Der von Erasmus inspirierte Kommentar
des Lister fasst die Eigenschaften eines wahren Theologen zusammen:

gründliche Kenntnis der Quellen (vgl. Nr. 70), tägliche Meditation

der Heiligen Schrift, persönliches Ergriffensein statt blossem
intellektuellem Verständnis. Mit der Randbemerkung zu diesen

Ausführungen, die ihm aus dem Herzen gesprochen sein mochten,
bestätigt Myconius dieses Idealbild des Theologen humanistisch-
erasmischer Prägung.

72 Plv.
T: [Theologen, die «arcanas literas, perinde ac si cereae sint, pro

libidine formant et reformant»

K: [Theologen, die, ohne je alle Briefe des Paulus gelesen zu haben,
sich an die Auslegung der Bibel heranmachen]

Vis probe intelligere sacras literas, non velim ad illos, qui hic

taxantur, recurras, immo vero ad Originem, Basilium, Nazianze-
num, Athanasium, Cyrillum, Chrysostomum, Hieronymum, Am-
brosium, Hilarium, Augustinum. Quare autem potiores hi, si scire
desyderas, vide Erasfmi] Methodum.

Wenn du die heiligen Schriften richtig verstehen willst, so greife
bitte nicht auf die zurück, die hier getadelt werden, sondern viel-



57

VrtlPTAT ffKÄMtö«"»
^/imilec(hUK&vft • difputàrc, tain afrogâter.dcfînire, ac di>

uinc thcologix maicftatc, tam frigidisj.
pcdib',6L iliotls ma» imo fordidis ucrbis fimul dC fententi js>

aùïpàuUna^ûio^ confpurcarc«. At interim ipfifcliciflïme <

las.) Exhoclocopafj fibi placent, inioplaudunt, adeo ut his
lam eft. nö reprehen < f. :rn • n xi._ J:lam eft, nö reprehea

y*A di thcologos docftçs^
•V»\ pios,fea eos qui to 7

1 tâ uitâ,iri hmoicon/;
fymunt quïftiuncu,.
lis,eu in prirois opôrf
tet theologum îpfos;
imbibilTc fûtes,8e in -,

lege domini.nocftcsf
acdics mcditatû elTê,i

ut aftiduitas uertac[
ionaturani,utnôfo/

fuauiflimis nxnijs.nodlcdiccp occupa^
ti's,netantulum quidem oçrj fupçrfit.ut
cuangcliu,aut Paulinas epiftolas,ucl fe
mcl liccat cuolucrc. Atqs interim dum •

hxenuganturin fcholis.exiftimant fefe »

uniucrlam ccclefiam, aiioqui ruituram, •

non aliter fylIogifmo~ fula'rc tibiciniV
bus, qj Atlasccelu hueris fuftinetapud '

PoeraSt lam illud quanta: fclidtatis cfl~e *

putatis.dum arcanas litcras.pinde qua/ •

ft ccrcx ftnt, pro libidine formant ac re/

V'SÄÄ1 formant, dum codufioncs fuas, quibus
•r"sbhis coniprchêdaq )iâaliquot(cholaftici fubfcripfcTurpluf-

•>.tpr,qimpij,pptcrf°' j j qj Soloiiis leges,uideri poftuI.inrA' uel
„ phifticasnamias.m/h 1 r 0 • 1 1

repz^TT rz__ 1 j0n!nin0Uci fdStj* pontitia)sdcaetis,anteponn>das.dum
i

' ydlegunt.Nouiper - q;ucluti ccnforesorbisad palmuaum
'ipftos theologos.do j

1 *

I flores ,ut uocât.rpan V- - ,r : r 1

quinquagefimuannfi,nondilciiolucrantctr.nci eptfrrhs Pauhutgf.u
I j-4

1 _ ,jj —, çuSiaritatem mihifatcbantur.Ifti queries ad interprttandum fatras litvT.iS;
{ —-*/_•» acccdunt,Dt]' bonigqpfrigcnt/pfordern cmma.qpnihil adfenint CHrtftodi

gnum. Formant ac reformant. Notâtcos,qui non accf>modantfuas fenr
f j?.. r,Jn : tcritias ad monté fcripturarum,fed fcripturas ad fuâ mente trahunt, quod

1 ' - '

luraintdligat hunu-;
^>no more,fed etiamaf;

' -fidaturöi rapiac. Ne
" "i>r,fno i>t itelligit Chrii

C/j4~

(azxfïS.. Irsi K-r?4*" k

~ -r _
VyÄ4 'jry r-vO ^

r.' V>

nM r»1

—.«r,/

/L

—.—j — ,v,,t —»,
ûoeant fundare,uc!üti cum duos Petri gladios trahunt ad duplicem pote/

^'pffatê.cum is locusprorfus eo fpe<ftct,nc pugncmus Chnftiani. Ccnforc3
| orbis). Ccnfores Romy.morum magiftri^& iudices erat,hi dues fie nota
I bant.uf qui fenator cfict.c fenatu ctfcerctur.qui equcs Romanus.cquü pub

Iiaim perderct.qui ptnbeius in centum tabulas rcferrctur.iX aranus ficrtt.
Pâlinodiam cancre.) Gryci prouerbio dicunt, waJ\jt«<N)u»pro co, quod

~~
• "eft^rius



58

mehr auf Origines, Basilius, [Gregor von] Nazianz, Athanasius,
Cyrillus, Chrysostomus, Hieronymus, Ambrosius, Hilarius,
Augustinus. Willst du aber wissen, weshalb diese gewichtiger sind, schau
nach bei Erasmus, Methodus.

Die Bemerkung, zugleich Selbstermahnung und Empfehlung an
Gleichgesinnte, die den Weg «ad fontes» beschreiten wollen,
bezeichnet schon in der sprachlichen Formulierung («nicht -
sondern») die grosse Wende von der scholastischen Schrifterklärung
zur patristischen und damit letzten Endes zum Selbstverständnis
der Schrift. Sie lässt in der Gestalt der Ermahnung noch spüren, dass

diese Wende einen energischen Entschluss, einen Schritt von einer
Welt in eine andere, bedeutete. Sie nennt auch das Buch, das für
viele Zeitgenossen diesen Schritt vom Alten zum Neuen massgebend

gefördert hat: es ist der Abschnitt «Methodus» in der Einleitung

zum «Novum Instrumentum omne», der Neuausgabe des

griechischen Neuen Testaments, erschienen bei Froben
Februar-März 1516. Damit ist auch die Randbemerkung auf 1516 zu
datieren. Die Reihenfolge der aufgezählten Kirchenväter entspricht
aufs genaueste dem Text der «Methodus» ; es scheint, Myconius
habe ihn bei der Niederschrift der Bemerkung vor sich gehabt. Vgl.
LBV133 A.

Die grossen Themen der Nr. 57 (Selbstverständnis der Schrift),
70 (Sprachenkenntnis als Voraussetzung der rechten Auslegung)
und 72 (Wendung zu den Kirchenvätern) kehren in der Zwingli-
Vita von Myconius bei der Schilderung der Glarner Zeit des

Reformators wieder: VZ 42. Sie sind dort wohl zu früh, schon in die ersten
Glarner Jahre, angesetzt, auch macht sich Myconius dort bereits die
kritische Haltung des spätem Zwingli gegenüber den Kirchenvätern
zu eigen (sie sind an der Schrift wie an einem Probierstein zu prüfen,
sie sind auch «humana ratione passim insynceriores»), während er
hier in den Randbemerkungen noch die eher unkritische Haltung
des Erasmus teilt. Aber im ganzen entsprechen sich die
Randbemerkungen und die Thematik der Glarner Jahre, wie sie die Vita
umreisst. Wenn Zwingli selbst die entscheidende Wende zum
reformatorischen Schriftverständnis immer wieder auf die Zeit um 1516

datiert (vgl. G.W. Locher, Die Zwinglische Reformation, Göttingen
1979, S. 76-77), so beweisen die Bemerkungen von Myconius, dass

er in dieser Hinsicht nicht allein stand. Auch in seinem Freundes-



59

kreis war das Jahr 1516 das Schicksalsjahr im entschlossenen
Weiterschreiten von der Scholastik zur humanistisch-frühreformatori-
schen Schrift-Theologie.

73 P2r.
T: «ad amussim»

Idem sunt Ad amussim, examussim, examussatim, amussatim
et exquisita diligentia atque exactissima cura.

amussis: Richtschnur, Senkblei.
Beispiel einer rein philologischen Anmerkung, die verschiedene

gleichbedeutende Adverbialformen zusammenstellt und mit
«auserlesene und genaueste Sorgfalt» erläutert.

74 P2r.
T: [besonders lächerliche Fragestellungen der Schulweisheit]

Huiusmodi nugis meliora terunt tempora. Deinde cum popel-
lum rudern docere deberent, evenit, quod in pascatis festo cuidam,
qui (ut mos eorum est) inquiebat statim post sermonis initium.
posset homo intra se interrogare, utrum animae, quae limbum iam
olim inhabitabant, desyderarint Christi adventum, Atque sint ne,

quas Gehenna tenebat a Christo liberatae dum ad inferos descen-
deret. Respondeo brevibus quod non. Tum forte rusticus quidam
aderat, ita secum cogitans (quemadmodum ex ore eius audivi) O
bone Iesu, si in terram descendisti, ut tot labores, miserias, tamque
acerbam mortem susciperes, nulli desyderatus, es profecto vir
omnium miserrimus. Reliqua hue non spectant. Anno [15J16. Ba-
sil[eae].

Mit solchen Nichtigkeiten bringen sie die Zeit um. Dann, wenn
sie das einfache Volk lehren sollten, passiert, was einem am Osterfest,

der (wie es ihr Brauch ist) gleich nach dem Anfang der Predigt
sagte: «Es könnte einer sich fragen, ob die Seelen, die einst die
Vorhölle bevölkerten, die Ankunft Christi ersehnt hätten, und ob
einige, die die Hölle [gefangen] hielt, von Christus befreit worden
seien, als er zur Unterwelt hinabstieg. Ich antworte in Kürze: nein.»
Da war zufallig ein Bauer dabei, der dachte bei sich (wie ich von ihm
selbst gehört habe): «O guter Jesus, wenn du auf Erden herabgestiegen

bist, um so viele Mühsale, soviel Elend, einen so bittern Tod auf



60

dich zu nehmen [und doch] von niemandem ersehnt [warst], so bist
du wahrlich der Ärmste von allen.» Das Übrige [, was er sagte,]

gehört nicht hieher. Im Jahre 1516 zu Basel.

Die Zeit mit Nichtigkeiten umbringen: der häufige Vorwurf des

Humanismus an die Scholastik, vgl. Nr. 59.
Der kritisierte Prediger baut den Eingang seiner Predigt genau

nach dem Schema der scholastischen «Quaestiones» auf: sie beginnen

stets mit der Fragestellung «Utrum...», formulieren dann die
Antwort mit «Respondeo» zunächst als These, worauf die
Einzelbegründung (die hier fehlt) erfolgt. Dieser Prediger gibt die scholastische

Lehre über die Höllenfahrt Christi nicht vollständig wieder.
Nach der kirchlichen Lehre hat Christus zwar keinen Verdammten
aus der Hölle, der Vorhölle oder dem Fegefeuer befreit, wohl aber
die alttestamentlichen Gerechten. Da aber die Lehre nicht kirchlich
definiert war, konnte eine solche radikale Formulierung noch
vorgebracht und diskutiert werden. Die Randbemerkung stellt der
theologisch-dogmatischen Problematik das schlichte religiöse
Bedürfnis des Volkes, aber auch seine klugen, das entscheidend Wichtige

treffenden Einwände gegen eine solche Predigtweise gegenüber.
Der «rusticus», offenbar gut vertraut mit der spätmittelalterlichen
Laientheologie, die besonders gerne das Leiden Christi meditierte,
reagiert aufdie Frage und die ablehnende Antwort vom Mittelpunkt
des Glaubens, von der allumfassenden Erlösung durch Christus her.
So war im einfachen Volk das Verständnis für die auf das

Erlösungswerk Christi ausgerichtete reformatorische Theologie gut
vorbereitet, wie diese auch menschlich bewegende kleine Szene zeigt.
Myconius erscheint nicht nur, wie in andern Randbemerkungen, als

fleissiger Predigtbesucher und kritischer Zuhörer, er tritt auch ins
Gespräch mit dem «einfachen Mann von der Strasse», der eine
überraschend klare theologische Einsicht besitzt - ein zukünftiger
Träger der Reformation als einer im Volk tief verwurzelten Bewegung.

Der «Descensus Christi ad inferos» ist gerade in der Frühzeit
der Reformation von Theologen und Laien heftig diskutiert worden,

vgl. Joachim Vadian, Brevis Indicatura Symbolorum,
herausgegeben von C. Bonorand, St. Gallen 1954, S. 33-36, 85-91.

Das Osterfest 1516, an dem Myconius also noch in Basel weilte,
war am 23. März. Der Schluss-Satz zeigt, dass die Predigt und das

nachfolgende Gespräch ihm noch vollständig gegenwärtig waren:,



61

er greift nur heraus, was zu den «huiusmodi nugis» des Erasmus-
Textes passte.

75 P3r.
T : [Theologen, die sich etwas darauf zugute tun, so barbarisch und

unflätig als möglich zu reden]

K: «Simplicitas sermonis probe decet theologum, spurcicies mi¬

nime»

Putant isti omnino esse idem simplicem sermonem, et barba-

rum, non videntes illum ne transversum unguem a casta diverti
latinitate, hune non nisi quod fetet, et ab omni lectione, vel eorum
quae sunt docte conscripta, deterret, ingerere.

Jene Leute glauben, eine einfache und eine barbarische Redeweise

sei ganz dasselbe. Sie sehen nicht ein, dass jene nicht eines

Nagels breit von der säubern Latinität abweicht, diese [aber] nur das

vorbringt, was stinkt, und was von jeder Lektüre, auch dessen, was
mit Gelehrsamkeit geschrieben ist, abschreckt.

Das barbarische Latein des Zeitalters, das Erasmus in den «An-
tibarbari» beklagt und das die «Epistolae obscurorum virorum»
(erschienen 1515) der Lächerlichkeit preisgeben, wird der Einfachheit

und Klarheit des klassischen Lateins gegenübergestellt. Die
bissige Lormulierung im zweiten Teil des Satzes zeigt die Heftigkeit
der Auseinandersetzung, die dem Lateinschulmeister Myconius
ganz besonders am Herzen liegen musste.

76 P 3 r.
T: [Leute, die sich schon den Göttern gleich vorkommen, wenn

man sie, mit fast religiöser Verehrung, als «magistri nostri»
begrüsst]

Salutatus equidem ego ita sum aedes Theologi cuiusdam intro-
grediens, non coniecto aliam ob causam, nisi quod tanta eiusce rei
consuetudo inerat, ut quisque toga utens prolixiori occurreret statim
videretur Theologus.

So wurde sogar ich begrüsst, als ich in das Haus eines Theologen
trat; ich vermute, aus keinem andern Grund, als weil man darin der
Sache schon so gewohnt war, dass jeder, der als Träger eines

längeren Mantels begegnet, sofort als Theologe betrachtet wird.



62

Eine Illustration zu «Kleider machen Leute»! In solchen
Erfahrungen mit der lächerlichen Titel- und Kleiderverehrung mag es

mitbegründet sein, dass Myconius sich in seiner späteren Basler Zeit
als Antistes beharrlich geweigert hat, die von der Universität
verlangte Magisterwürde anzunehmen: Hagenbach 341-343, vgl.
VZ 40.

77 P3 v.
T : [die Mönche sind so verachtet, dass man es für ein böses Vor¬

zeichen hält, wenn man einem begegnet]

Fuit olim, dum Gymnasii Basil[iensis]' nomen erat celebrius,
vulgatissimus iocus, nullam dieipraeterire horam, quin aut studen-
tes, aut asini molendinarii2, meretrices, seu duo monachi transeun-
tibus Rhenanum pontem, occurrerent.

1 Basileensis GB. Da Myconius in Nr. 35 «Basiliensium»
ausschreibt, ist auch hier «Basiliensis» zu ergänzen.

2molinarii GB

Einst, als die Hohe Schule zu Basel noch einen berühmten
Namen hatte, war es ein sehr verbreitetes Witzwort, es vergehe
keine Stunde am Tage, dass nicht denen, die über die Rheinbrücke
gehen, entweder Studenten oder Mülleresel, Huren oder zwei Mönche

begegnen.

Das Witzwort übt deutliche Kritik an den lockeren gesellschaftlichen

Sitten, indem es Studenten, Esel, Huren und Mönche aufdie
gleiche Stufe stellt. Es gewährt aber auch einen hübschen Einblick in
das bunte Treiben «uf der breite Bruck» (J. P. Hebel), dem
«Boulevard» der «inclyta Basilea» in der lebenslustigen Hochrenaissancezeit.

Dazu ist das reizende Bildchen auf Seite B 3 r unten zu
beachten: ein vornehmer Basler Herr, vielleicht sogar ein Magistrat
(vgl. Reinhardt S. 43, Anm. 5) schaut, vom Anblick einer schön

geputzten Frau verführt, aufsie zurück und tritt dabei einer Eierfrau
mitten in die am Boden in einem Korb ausgelegten Eier. Die Szene

spielt auf der Rheinbrücke. - Der Hinweis auf die frühere grössere
Berühmtheit der Basler Hochschule entspricht den Tatsachen. Die
Universität hatte die erste Blütezeit hinter sich. Die Dezennien nach
1501, dem Eintritt Basels in die Eidgenossenschaft, brachten einen
Niedergang der Frequenz, vgl. Vischer 78. Das bedeutende Geistes-



63

STVLTICIÄE LÀVk ./ •

^nomuncp ridere foîeo, cum ica dcmu ^lsuP"rammatiafm
uàximefîbtUldcntf Thcologi,flCp ma ' afpcrrSnS"sfmpîici Barbaries p..1 «.*>- ;{;
rime barbare fpurceq? loquâtur, cunqa »s fcrtnonjs pbe de «heologoçt ^ ^
ideobalburiunt.utanémme.nifîbalbo ddesïiST* qu*<*i\ ii.' «I - ' t * 1 - 1 ri... i

>oflînt intdlioi.acumcn appeliâc, quod ueiitatemnon nudd» hit*
lulgus non aSfequat. Ncgantemedû ; diVPfcd obîus«l'or/ ' - ^ "•'T'

P - ^,7 ~/vör» - ok aaoDuua ion/ ^ a (|eiil
mitate facraru htcrair elle, ti orammati didarn. 7 1

'o^busparc cogâcur. feaucro
naiejfEas Theologo jr,G folis illis faséit, ît«K^w^ddneffa/ IpU«^j/J
nendofe loqui, quancf? hoc ipfum ha- Jjj^fc^"°bn»'/JJ hp
Jent.cum rnultis cerdonib9 commune! brai.deûuocâqqu,* —y
Poftremo ïam dns proximos fefc dut/ 11 ?!?y Magiftri

n I - r et - ~ «n epiftola ad Marcel
ur,qaoticsqaafirdigiofcmagi[trino> iumtcftatur,iftafunt #

tri faJutanf, in quo quidé nomine taie primum, q»o4 <•'^ '"f
...n r. U^rî -..Lv I n J AquilaWupôu.i.fortc

•"ï

i 1 " "il| A »-»i ly»|rcW K4"/, JK» a* rt »

<v4*L /-7
juiddam fubcflê putât, qualeeftapud «SSudLco5,7y*^a>faVM^<V:'. Itaqj nefasaiue TrTpl*.tmiü*riV!S
•fie, Magifler noftcr,(ccus q» maiufca- q»* deü fignificanc; J j

isfcnbcrelitcris. Quodfiquts.prepo/ SSSa^»^!terc, Noltcrmagilter dixeric,is femcl la «erdruum, inter/ "
prctatur.CLuintum,^'»inné Theologici nomis puertcritma/ £K^cdfuro:

ritateni. Ad horiun felicitate ,pximc Monachi
icccdut rj.qui fe uulgo religiofos ac mo qero/epdmü.^ri«
iachos appellant, utroq? falfîfïîtno co- -i.dominus.o&auö^

mominc.cum bonapais iftorn longiC
i*,rac lumponif.Nonüde

luohicloquitnr.'n^n^.quod ineffabikeft. Nam quartuorillar Litera, lod,
le,Vau,He,quibus f»gnarur,coniun<fhr,nihil ronâc.Q_uomyftcrioinnuûc
Binn5etTenriä,fnodisoibs'ineffabtk.Atnqsillätotä ckpingimus,inqpti*,
itcgocenfeo.ctSmêas.Nâ ut feriptü eft, Lpofuit tene/
iras fecretûfuum. Decimûp"\,2?)q(î Aquila.a/otï/xop.i. robuftûinterpre/
if.Sunt 8L alia noïa,qinbus-deus apud Hebracos fxgnificaf.ut TJ7^!.i.ignis,

l Ti122n.i.faj>â Sic. Vtrcxp falTifBmo.) Nâmotuchus,Grace dxdf fobu AL^hh
P 3 rius,âC



64

leben der Stadt um 1515/16 war nicht mehr durch die Hohe Schule,
sondern durch die freie Sodalität der Humanisten getragen.

78 P3 v.
T : [über das sinnlose Psalmengeplärr der Mönche]

Vero verius, quod hic narratur.
Überaus wahr, was hier erzählt wird

Die Bemerkung ist in GB mit der vorhergehenden, Nr. 77,
verbunden. Sie ist aber deutlich von ihr abgehoben. Myconius bestätigt
die Kritik des Erasmus am sinnlosen religiösen Betrieb der
Bettelmönche aus eigener Erfahrung.

79 P3 v.
T: [das schamlose Benehmen der Bettelmönche]

Habent enim1 hi, nescio qua de causa, singularem quandam
apud mulierculas, praesertim rusticanas, gratiam, non etiam apud
viros.

lautem GB

Diese haben nämlich, ich weiss nicht, aus welchem Grund, eine
besondere Gunst bei den Weibern, vor allem den bäurischen - nicht
desgleichen bei den Männern.

Eines der zahllosen abschätzigen Worte, die sowohl im Volksmund

als auch in der humanistischen Spottrede über die
Bettelmönche umliefen. «Ich weiss nicht...» ist einerseits sarkastisch

gemeint, drückt aber andererseits doch auch ein leises Erstaunen des

moralisch-korrekten braven Schulmeisters darüber aus, dass selbst
bäurische Weiber an solchen Kerlen Gefallen finden.

80 P4r.
T: [Aufzählung der vielen Kleidervorschriften bei den verschiede¬

nen Bettelmönchsorden]

Risu dignissima.

Des Gelächters höchst würdig!

Die Bemerkung ist wie andere in grösserer Schrift und dunklerer
Tinte als die Mehrzahl der Marginalien eingetragen, doch stammt
sie sehr wahrscheinlich auch von Myconius. Vgl. Nr. 59, aber auch
Nr. 61.



65

81 P4 r.
T: [Mönche, die vor der Berührung von Geld wie vor Giftkraut

zurückschrecken, sich aber gleichzeitig weder des Weines noch
der Berührung von Frauen enthalten. Dazu das entsprechende
Holbein-Bildchen: ein Mönch, der mit der Rechten Geld, das

vor ihm auf dem Tisch liegt, nur mit einem Stecklein berührt,
die nackte Linke aber (der Kuttenärmel ist zurückgestreift) einer
Metze um den blossen Hals legt und ihre halboffenen Brüste

berührt]

Oeconomus hic pictus

Ein Klosterverwalter ist hier gezeichnet.

EM II 34, Anm. 6, gibt das erste Wort anders wieder: «Grono-
vius». Diese sicher falsche Lesart ist bereits in die Literatur über das

Myconius-Holbein-Exemplar der «Moria» eingegangen und wird
kaum mehr auszurotten sein.

Wenn «G» gelesen werden müsste, so könnte es sich nach der
Form des Buchstabens nur um ein kleines «g» handeln. Eigennamen

werden aber von Myconius nie mit einem Kleinbuchstaben
begonnen. Es handelt sich denn auch um ein «o» mit untergeschriebenem

«e», also «oe». «r» und «c» sind in den Schriftzügen von
Myconius leicht zu verwechseln. Statt des vermeintlichen «-vi-» ist
vielmehr «-m-» zu lesen: auf dem vermeintlichen «i» steht kein
Punkt. Die richtige Lesart lautet demnach: «Oeconomus». Dies

passt genau zu den Erklärungen des Kommentars. Lister erläutert,
dass der hl. Franziskus nicht gemeint habe, man dürfe überhaupt
kein Geld anrühren, sondern man dürfe keines erlangen wollen.
«Administrationem interdixit pecuniae, non contactum.» Da im
Erasmus-Text eben dieses Missverständnis kritisiert wird, stellt das

Bildchen folgerichtig einen «Administrator», griechisch: «Oeconomus»

dar, einen Klosterverwalter, der zwar, Franziskus missverstehend,

das Geld nur mit einem Stecklein berührt, sich aber nicht
scheut, der neben ihm sitzenden Frau in den Busen zu greifen.

82 P4 v.
T : [die meisten Mönche, «horum magna pars», tun sich viel aufdie

Zeremonien zugute]



66

Magna pars dicit, quia sunt etiam complures boni viri plus spi-
ritui quam caerimoniis, praeceptis Christi quam hominum tribuen-
tes.

Er sagt «ein grosser Teil», weil [doch] viele rechtschaffene Leute
sind, die vom Geist mehr halten als von den Zeremonien, mehr von
den Geboten Christi als der Menschen.

Dies ist die einzige Bemerkung, die ausdrücklich auch auf der

Gegenseite Gutes anerkennt, im Zusammenhang sogar bei den so

verachteten und verspotteten Mönchen. Der Ausdruck «boni viri»
wird im Schrifttum von Myconius immer im Sinne von «rechtschaffenen,

gutdenkenden, ehrlichen, aufrichtigen Menschen» verwendet.

«Geist-Zeremonien», «Gebote Christi-Menschengebote»: es

sind die grossen Gegensätze, die im ganzen Humanismus die innerliche,

auf Christus gerichtete erasmische Religiosität und den ver-
äusserlichten, nur auf die kirchlichen Vorschriften achtenden
üblichen Religionsbetrieb bezeichnen. Sie werden später besonders den

Kampf Zwingiis um die Erneuerung der Glaubensformen beherrschen.

Der Inhalt dieser Randbemerkung ist in der Basler Ausgabe der
«Moria» von 1532 in den Kommentar aufgenommen worden, im
Sinne einer Verteidigung der «Moria» gegen die Verleumdung,
Erasmus greife alle Mönche unterschiedslos an: «Audi, calumniator,

qui dicit magna pars, non damnat universos ordines.» ASD
IV/3, 161, zu Zeile 556.

83 P4 v.
K: [gegen die vielen Mönchssekten führt Lister die Warnung des

Paulus vor den Spaltungen an: 1. Korinther 1,10]

Tales factiones reprobat Paulus.

Solche Parteiungen verwirft Paulus.

Wie Nr. 60, 65, 69 zeigt auch diese Bemerkung die im
Humanismus wachsende Autorität des Paulus in Glaubensfragen. Über
die Theologensekten vgl. Nr. 64.

84 Q 1 r.
T: [Mönche: einer wird zu seiner Selbstrechtfertigung am Jüngsten

Tag seinen Wasserbauch (aqualiculum) vorzeigen, der mit aller



67

Art Fischspeisen aufgetrieben ist. - Dazu das Bildchen: ein
überdicker Schmerbauch-Mönch in der Kutte]

Ecce, an, quem hie contueris, aqualiculus sit a multis ieiuniis,
laboribus, divinarumque rerum curis, an a multo delicatoque cibo et

potu, ocio, atque prius dictarum rerum negligentia?

Schau, ist wohl der, den du hier erblickst, ein dicker Wanst
geworden vom vielen Fasten, vom Arbeiten und von ernster
Beschäftigung mit göttlichen Dingen, oder von vieler auserlesener

Speise und Trank, vom Müssiggang und von der Vernachlässigung
jener oben erwähnten Dinge?

Vgl. EMU 34, Anm. 7.

Diese Bemerkung ist also erst eingetragen worden, als Holbein
das Erasmus-Wort vom «aqualiculus» bereits mit der drolligen
Figur des Fresssack-Mönchs illustriert hatte. Inhaltlich gehört sie

zur üblichen humanistischen Polemik gegen die Mönche.

85 Q2r.
T : [Kritik an der Predigtweise der Bettelmönche]

Quemadmodum unus ex iis quos vulgo praedicatores dicunt,
nuperrime ad populum effutivit, dum Christi passionem conciona-
retur. Evangelistas enim inquit, parum devote passionem domini
descripsisse, neque vulgum inde posse ad tantillum excitari com-
passionis, nisi sanctipatres sua adiunxissent adoranda glossemata.
Anno [15]16.

Wie einer von denen, die man im Volksmund «Prediger» nennt,
neulich vor dem Volk schwatzte, als er über die Passion Christi
predigte. Er sagte nämlich, die Evangelisten hätten die Leidensgeschichte

des Herrn wenig erbaulich beschrieben, und das Volk
könne daher nicht einmal ein klein wenig zum Mitgefühl bewegt
werden, wenn nicht die heiligen Väter ihre verehrungswürdigen
Bemerkungen beigefügt hätten. Im Jahre 1516.

Dem in Nr. 66 erwähnten Prediger aus dem Franziskanerorden
tritt hier ein Dominikaner Predigerorden), dem in Nr. 74 erwähnten

Osterprediger ein Passionsprediger zur Seite. Mit den «heiligen
Vätern» sind nicht nur die altchristlichen Kirchenväter gemeint,
sondern auch ein Bernhard von Clairvaux mit seiner in die Einzel-



68

heiten des Leidens Christi gehenden mystischen Meditation, auch
wohl die Erbauungsschriftsteller der spätmittelalterlichen Leidensmystik.

Aus dem Zitat geht klar die weniger auf den Inhalt der
Passion Christi als mehr auf die Aufwühlung religiöser Sentimentalität

zielende Predigtweise der Zeit hervor. Ein an Erasmus
geschulter Christ musste eine solche Predigt als «Geschwätz»
empfinden, vgl. dessen Abweisung der falschen, nur das menschliche
Mitgefühl rührenden Betrachtung der Leidensgeschichte im
«Enchiridion»: LB Y 54 E. Sowohl die Osterpredigt als auch diese

Passionspredigt sind ausdrücklich auf 1516 (nuperrime) datiert. Myco-
nius hat also innerhalb weniger Wochen, in der Fasten- und Oster-
zeit desselben Jahres, solche «schlechten» Predigten gehört. Aus
dieser konzentrierten Erfahrung des Versagens der Prediger wird die

Bemerkung in Nr. 87 sehr wohl verständlich.

86 Q4r.
T: [eine theologische Frage, «weder Himmel noch Erde berüh¬

rend»]

K: «neque terrain neque coelum attingentem. Proverbium est apud
Lucianum, de re vehementer aliéna a proposito»

Neque coelum neque terrain attingit. De re dicimus vehementer
absurda, atque aliéna, quaeque nulla vicinitate pertineat ad id, de

quo agitur.

«Es betrifft weder Himmel noch Erde.» Das sagen wir von einer
Sache, die äusserst unpassend ist und wesensfremd, die auch durch
keinerlei Berührungspunkt mit dem zusammenhängt, wovon
[gerade] gehandelt wird.

Wieder eines der zahlreichen Beispiele für die Art, wie der
Lateinschulmeister einen Ausdruck in Text und Kommentar seinen
Schülern genauer erklärt, fast wörtlich nach Adag. LB II 199 B.

87 Q4r.
T: [die falsche Predigtweise: « Tum syllogismos, maiores, minores,

conclusiones, corollaria, suppositiones rigidissimas, ac plusque
scholasticas nugas, apud imperitum vulgus, iactitant»]

Si non, quae hic dicit, vis credere, condones fréquenta.



69

STVLTÏCIAB LAVS*

COgitanteä futurü,ut Chriftos conteptis uldem'exhls fof

his omibus/uû illud fitcxatfftmis pra> ofâScS
ceptum,ncmpc charitatis.Alius oftenta • cordias. De quibus

bitaqualiculu.omni pifciumgenercàV; t^mnîntefd
ftentum. Alius pfalmojrcentum cftun/ atr Suûiiludfitcxa
Jet modios. Alius iciunioru myriadas \}uorône pS
fnumcrabit,& tories unicoprandio pe na fenioris Sf chanta

ne difinptâimputabitaluum.Alius tan ?s-^m "loraacü
F * r fuis difapulis habu^

turn cenmoniap aceruu prorcret,quarts it,po(tmuitamchari
um uix feptem onerarris nauibus uehi fati* cômendariôem -

ro ,.,r .J>r • «a demum prarcepii;Doliit. Alius gloriabit tcxaginta annos où él\p fc faxi *icxagii
iiâ,ruli<

olia* dbirotheca muriitis.Alius cucullam

«UTK i* y/rx* n s ^,
luncpattacflam pccuniâ,ïuifidigitisdu/ v'.ér~X«r~,lX

XMÇ.koiSS*} M-yaLTrHCx

ngerct,adeo fordidâ&craflâm,ut null? ÎÏÏdamm mriïd£ rp
lïxt #""* ft«*

^rvc' f\Hi- prr+tf Jt f

urddigatisuos mu/
ty r

iautafuodigncturcorpore^Comcmo, -
» «. r i r— i - i n r - rilO,quêadmodu ai/*abit alius,le plulcj? undeara luftris fpo iexj uos. CLuorfum

gijruitam Igiturtantarhomun/
aiîorum traditiunculae.ad quas folum difccndas.uitanô fufficit, cuin fine
îac.charitatêdlco, qui folSChrifhispraccepit, nihil bene a quoqi fieri pof/
ie,S£ eu hac nihil maie. Aqualiculö.) Vttoko^sikop eft,abaqualu8,quod /}'[*•« hr**în-ç
ilùu fignificat. Perfi* fatyra prima,Nugariscu tibi calue.Pinguis aqualioi
us.ppenfofefquipedeextat.quêdiftencû dixie,eo quod fratres ifh.ferepi/
abus uefcanf.qui quandoquidScarnibus frigidiores funt,plus pinguedl
lis.quâ mediçipitunïcSgtlatlefre amnt,générant. Ad hrre difknrü dixit. ; 'pr"K\
leuideret damnare.quodacarnlbusabftineàr.quâcpneidqdem magno Us
me ,pbet Paulus,fed q<£ tâ multis 8C uarijs pifcious feingurgiter, utnulli —
ei,preterqp fomno utiles fint.Effundir modios.) Attcdccandidelcaor.nö
lie damnanpreces,quäqj ne Chriftus quidêhasuerbofaspreces ,pbauft>
ed modios pfalmoi^.i.certas 3i ftatas preces, modijsenim menfuramus.
Ieiuniorum myriadas.) Myrias numerus eft decern miliü.fcdnechic ieiü Ayn«/.
liadamnauit,fedillanumerata>ô£inqbuscantum uorantunico prandio, f
itneccorpore.necmetequicmponinri CLuibusmirû,tîigîoricnt,a cultu
S W « ___ m ^ M g -K

obiei

t'njnn*

1

ferri r*"t &•< I

ror'-flS-Ls.h*.
~d :

humum magis extemisôicorporahbus quibufdam obferuatiuneulis, ^
piritümetiuntur. Plufcpundecimlufbris.) Nätalesfuntnönullifratres,
|üi fpongiamm,quae faxis fempadhatrent,ritu,nunqploaim mutent, fom ç.
liantes pietatem efTeinarumauixüitarl/pongiam quoqjefTeanimal fupr* • '

Q,, cxAriftotdc
r-p t.* A*r .J.

•1



70

Wenn du das, was er hier sagt, nicht glauben willst, so besuche

fleissig die Predigten

Beispiele für solche «scholasticae nugae», die von gewissen Basler

Predigern vor dem Volk vorgebracht wurden, erwähnt Myconius
in den Nrn. 47, 57, 63, 67, 74, 85 - wahrlich in so kurzer Zeit (die
meisten Stücke sind 1515/16 datiert) und an einem einzigen Ort,
dessen Prediger berühmt waren, eine Häufung, die diese
Randbemerkung als nicht übertrieben erscheinen lässt.

88 R4v.
T : [die Päpste sind freigebig mit Interdiktionen, Anathematizatio-

nen, mit «ultrices picturae», d.h. Bildern der Höllenpein der
Exkommunizierten]

K: [schildert des nähern solche in Rom gebräuchlichen «ultrices
picturae», auf denen die Exkommunizierten auf dem Scheiterhaufen

und im Höllenfeuer dargestellt werden]

Fabricius.

Dieser Name steht senkrecht rechts im leeren Raum des

Holbein-Bildchens einer «ultrix pictura»: ein Ketzer auf dem Scheiterhaufen,

der von zwei Teufeln mit Flammen gekrönt wird. EM II 36,
Anm. 1, vermutet, dass mit diesem Namen Erasmus Schmid alias
Fabritius gemeint sei, Pfarrer in Stein a. Rh., später eifriger Freund
Zwingiis in Zürich. Da er in die Verfolgung der Evangelischen nach
dem «Ittinger Sturm» von 1524 verwickelt war, sei anzunehmen,
dass Myconius ihn, in Teilnahme an seinem Schicksal als Verfemter,

in das Bild eingezeichnet habe. Dies ist aber unwahrscheinlich.
Das Schicksal Schmids, das ihn einem solchen im Bildchen
dargestellten Exkommunizierten ähnlich machte, fallt in spätere Jahre,
aus denen in der «Moria» keine Bemerkungen mehr nachzuweisen
sind. Die «Stammheimer Blutzeugen», die im Gefolge des Ittinger
Sturms ihr Leben lassen mussten, wären auch viel eher der Erwähnung

wert gewesen als Schmid. Es bieten sich auch andere
Möglichkeiten an. Von Mitte 1515 bis April 1520 wirkte in Basel als

Stiftsprediger am Münster Wolfgang Fabritius Capito, vgl. Nr. 66.
Er wird damals von Freunden, so von Erasmus, oft nur «Fabritius»
genannt, unterschreibt auch «V. Fabritius Capito». Der Brief, den

Kaspar Hedio am 17. März 1520 aus Basel an Zwingli schreibt,



71

schildert, die Wirksamkeit Capitos in Basel zusammenfassend,
Erfahrungen des Stiftspredigers, die den Eintrag um 1518-1520
verstehen lassen könnten: er ist manchen verhasst; man schreit von den
Kanzeln gegen seine Lehre (vgl. Z VII279-280). Aber auch ein
anderer «Fabricius» kommt in Frage: Komtur Konrad Schmid von
Küssnacht. Als bekannter Prediger wurde er im März 1522 mit der
Festpredigt am Musegg-Umgang in Luzern beauftragt, eben zu der

Zeit, als Myconius Schulmeister in Luzern war und bereits in
Auseinandersetzungen mit den Altgläubigen stand. Die entschieden
evangelische Predigt Schmids, über die sich Myconius gegenüber
Zwingli mit Begeisterung äusserte (Z VII 502), erregte grosses
Aufsehen und heftige Reaktionen, so von seiten des Dekans Johannes

Bodler, der Schmid drohte, die Streitfrage «an den richtigen Ort und
Richter» kommen zu lassen. Auch der Bischofvon Konstanz drohte
im Mai 1522 mit dem päpstlichen Bann und der kaiserlichen Acht
gegen die lutherisch Gesinnten. Konrad Schmid stand also damals
wie ein verfemter Ketzer da, vgl. Brändly 35-40. Es würde der

ganzen Stimmung jener Tage durchaus entsprechen, wenn Myconius

seinen Namen in das Bildchen gesetzt hätte. Zu bedenken ist
aber, dass Konrad Schmid sich zwar «Fabricius» nannte (Z XI209),
aber zwischen 1519 und 1523 von den Freunden «Faber» genannt
wird: Z VII166, 255, 324, VIII23. Zu beachten ist jedenfalls, dass

die Schriftzüge der Eintragung «Fabricius» im Bildchen, besonders
das «F», dem Duktus der Schrift von Myconius um 1520-1522
näherstehen als den Randbemerkungen in der «Moria» um
1515-1516, vgl. die Schriftprobe vom 23. September 1522 in: Ulrich
Zwingli, Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation (Zürich 1919),

Tafel 77.

89 S 2 v.
K: «quo quisque est stultior, hoc est, fortunatior»

Gross esel, muessend gross seek tragen.

Sic solebat dicere D. Sam-
bucellus, cuius

animae
dominus non

dedignetur pec-
catorum omnium veniam.



72

Grosse Esel müssen grosse Säcke tragen. So pflegte D[oktor]
Hölderlin zu sagen, dessen Seele der Herr die Vergebung aller Sünden

nicht verweigern möge.

Der Spruch paraphrasiert sowohl das Zitat des Kommentars als
auch das zugehörige Holbein-Bildchen: Fortuna schüttet einem
Mann den Rockschoss voll Geld. Der, dem er zugeschrieben wird,
ist der Universitätsdozent Dr. theol. Matthias Hölderlin Sambu-
cellus), der an der Artistenfakultät die Via moderna lehrte und
Kaplan zu St. Peter, zeitweise auch Leutpriester am Domstift zu
Basel war. Er bekleidete 1513 das Rektorat; vgl. Wackernagel 130,

und: Die Matrikel der Universität Basel, herausgegeben von Hans
Georg Wackernagel, Bd. I, Basel 1951, S. 162, Nr. 45, ferner Paul
Leonhard Ganz, Die Miniaturen der Basler Universitätsmatrikel,
Basel 1960, S. 127 und Abbildung 48. Der dem Humanismus
nahestehende Hölderlin scheint, nach der sympathisch-heiteren
Randbemerkung zu schliessen, Myconius freundschaftlich verbunden

gewesen zu sein. - Die Eintragung ist in der äusseren Form einer
Grabinschrift geschrieben, mit der dunkleren Tinte und frischen
Feder, die von S1 v an verwendet werden. Sie entstammt einem
späten Arbeitsgang der Randbemerkungen, steht jedoch, nach den

Schriftzügen zu urteilen, der Hauptmasse nicht sehr fern. Leider ist
das Todesjahr Hölderlins nicht bekannt. Mit Sicherheit ist aber
anzunehmen, dass die Eintragung nach seinem Tod erfolgt ist: die
Vergangenheitsform «solebat», die Anordnung als Grabinschrift
und der Inhalt lassen kaum eine andere Möglichkeit offen. Hölderlins

Tod mag demnach um 1516 zu datieren sein.

90 S 3 r.

[zur Zeichnung: ein Gelehrter arbeitet am Schreibpult]

Dum ad hunc locum perveniebat Erasmus, se pictum sie videns

exclamavit, Ohe ohe, Si Erasmus adhuc talis esset, duceret profecto
uxorem.

Als Erasmus zu dieser Stelle kam und sich so dargestellt sah, rief
er aus: Ohe ohe, wenn Erasmus noch so aussähe, nähme er sich

wahrhaftig [noch] eine Frau.

Vgl. EM II 37, Anm. 1. Es ist «Ohe», nicht «Oho» zu lesen. Die
Bezeichnungen «ERASMUS» im Fensterbogen und «Adagia



73

(TD H
A«( /»rwn

% i T
nrs;tri(te i fere habüi -"rit*-

ST V LTtC? IAG'L AV 5.

return humanarum formnamx.mcca
îdeo confcnriat.uc fapieribus iftis fem/-

per fucrit îmmiaflîma » Contra fluids - **> " f- ' '
- -^ Ä

cdam dormiendbus,omnia commas
daadduxericC'A^ofatisTimotheum'. erox^arki!»• • "

I, P KCC/^F^UTÎcfvXa/1 *

<*rvjT

ßr+f+++**S h* fi.

*-[$&•, Jr+rt*r&f-

llum,euihincettam-cognomen,&pro/>. ^,^PohtL,aerbium «vi^wi^-ai j«, Riirfum* ßvxxt,« rrsxÛ7rocT<x(£a/

aliud >a«»| fflW,Contra infapientes q/j II'» / > -* I rcHuuKtu
irant ma.^nla^/T-tWKSiv^;^ equu ha/
act Seianum,8£ aurum ToIoTanq.Scd
icfino 7r<xfor/j.7dc]ta%, fie uidear Erafmi
Tici comentana/uppijafle. Ergo ut àâ

T&VHKtp ACXÛAco-J^QC,

4>DvTl "t-K-icffSTTfwKSXt

Acevx so<poxAwç. pxfix;
<p&yùp satpvAîiç irvi/,
yt/q TteyxKt Kamç 0}

KaliSfâyJoi, iWtzii/ _

t.
• *- •' ' "' rem- <JVp t§ay>p iop ô&y»»

^xfoujAi/ià; KaTt/ctTBra*«^ .i'. Socratem munckis fecit fapiantem eile, Et
nale fuftulit Socratem mundus.In carcere cicutâ.qqemâ bibeng morçuus
rft.Polypedëcomedens Diogenes crudumtnortuus eft. Aefchylo fcribenl*
iincidjcteftudoi, Sophocles aanû coraedens uuar,fuffocatus perijt .Canes 1

Hhracrj Euripidem uorauerunr.Diuinum Homerû fames confecit. Titno,
heum.) Hic dux erat Arhenierifm,longe omniû fortunârilfimiis.de $ Suit *

las fie fcripfitjETroioVjU yoÙKÔaip 0) fayçi<pot noiß.d!ijncvop,\^^ ras tiÎ »

4^7i(jtxs aùPsSôq </Vk7u« wlA^iy 7roy8ay7a a'yïàs ,a/VfrjojAuoi tUj tùcfaft-

kov'iap ô.u?,c«Aa]ovâ/o(aC/os î«7ri î'uTeX1 <* ° ri/ao'ôtos.ï^x cj'ur si yai /yi«J5^fyj,8
TV'X«S>1« Ka7of0ayxa7a.<l\c> H/i HTjXHcrtpv5S^op,vtpitcr>i(riçrni.a'Slsp i n/'xnq.i.

^n.verût.ipfiiminimaginibuspiiflorrsdormicn^difortunasfcrentes ipfî'
n retia chutâtes,S/populantêcas Ententes felicitatêjpfiug, ftipbicns afit pi •

5,ter bona fortunâ limotheus^ixitipfius magis m rortunaritTe.cgregie f;t
"ta.CLuocirca infelicioreuafit poftea indignâteipfi fortuna. h îWWk wp

Efdixcognominnt'eft.qcFfortimutiortpprudëcior habere?. fXa\s^'iT?.arq)
'

nrçoftyauolat. Noftua facra eft Mmeriut.Ea diftacftÂtheniêfiû malccö '
ulçftin boriû,uertereexitûlunde,piierbii5,b,fo<fl:u.iuo!ac*.E^T\"|«J>i ymiâlv
r\5)';t.gttaluna nati„patTbiii efl in tos.q cxdurifTifms faboribtis, qb'altjs
profuntTipfi nihil frtiftuscaph.mt.Cl.uod Hercules bacluna natUs ferac. »

Equû habet Seianü) Vtrûqj .puerbiu dicebat de extrerjioJnfortunio.un/,
de natûtn fit,cxp!icat Au.Gelhus. napciMia^o^) .i. .puerNart/uie jpucr/
pdjs uuk ; Suppilaffc) .i.fuxtintufurpairedNlettuné nôminitim taxauit,pne'/ *.

* •" •
* S- f> tqp-feipfura »



74

Erasfmi]» auf dem Buch stammen von Myconius. Sie sind eine

Huldigung an das in den Randbemerkungen so häufig zitierte,
bedeutendste literarische Werk des Humanistenfürsten. In
Wirklichkeit hat Holbein nicht Erasmus, sondern einfach einen Gelehrten

dargestellt, vgl. Reinhardt 45-46. Die Randbemerkung setzt

voraus, dass Myconius die Titel auf Bild und Buch schon eingetragen

hatte, als Erasmus die Zeichnung beschaute, denn dieser fasste

sie als Bild seiner selbst auf. Die Notiz zeigt ihn beim Betrachten der
«Moria» in heiterer Stimmung, in einem glücklichen Augenblick
überlegener Selbstironie; ein leiser Unterton der Wehmut ist doch
nicht zu überhören. Die Eintragung auf dem Titelblatt (vgl. Nr. 1),

Erasmus habe sich an dieser illustrierten «Moria» erfreut, gibt
demnach seine Stimmung richtig wieder. Da er Basel im Mai 1516

verlassen hat, fällt die Szene und wohl auch die Niederschrift in die
ersten Monate dieses Jahres.

91 S 4 v.
T : [Frau Torheit wünscht, dass die Seele des Scotus sich für kurze

Zeit in ihre Brust begebe]

[dazu die Zeichnung: die kleine Seelenfigur schlüpft in den offenen

Mund der Frau Torheit, lässt aber hintenaus allerlei
fallen]

Scoti anima! cacat stulta logicalia!

Die Seele des Scotus Sie scheisst die törichten Logicalien

Vgl. EM II 38, Anm. 1, und 43. Der erste, das Bildchen nur
bezeichnende Teil der Randbemerkung ist in schwarzer, der zweite,
erklärende Teil in dunkelbrauner Tinte eingetragen, doch sind die

Schriftzüge genau gleich. Sie stammen von Myconius, von ihm
wohl auch die Stacheln am Leib des Seelenkindleins, die auf den
Erasmus-Text «jener Geist, der stacheliger als jedes Stachelschwein
und jeder Igel ist», Bezug nehmen. Irgendwie mag es Myconius
«gestochen» haben, der blossen Bildüberschrift nachträglich den

grob-kräftigen Zusatz beizufügen. So schliesst die ganze Bildumschrift

die gegen die Scholastik kritischen Randbemerkungen in der
«Moria» ab. Bis zum Ende des Buches folgen nur noch wenige
Randbemerkungen sachlicher Art. Der Satz erscheint wie eine

Zusammenfassung des mit allen Mitteln der Ironie und des Spottes



75

geführten Kampfes gegen die Scholastik, insbesondere gegen den
verhassten Lehrgang «Parva Logicalia» (vgl. Nr. 30, 53), des

Kampfes, der in jenen Jahren die Zeitstimmung in der Gelehrtenwelt

weitgehend prägte und der in den Randbemerkungen zur «Moria»

einen charakteristisch-individuellen Ausdruck gefunden hat.

92 Y 4 r.
T: «a sapientia deterrens, cum eos ad puerorum, liliorum, sinapis

et passerculorum exemplum provocat»

K: «De pueris habetur Matthaei decimo octavo... de liliis Matthaei
sexto, de sinapi Matthaei et Lucae decimo septimo, de passer-
culis, sive volucribus coeli, Matthaei sexto»

Cognoscite lilia agri, quofmodo] crescant. Non laborant, neque
nent. Amen d[ico] v[obis] si habeatis fidem sicut granum sinapis,
dicetis monti huic, demigra hunc illuc, et demigrabit etc. Vertite
oculos ad volatilia coeli, quia1 non serunt neque metunt, neque
convehunt in horrea, et pater vester coelestis alit illa.

1 die Abbreviatur «qa» könnte notfalls auch in das im Vulgata-
text stehende «quoniam» aufgelöst werden, doch ist «quia»
wahrscheinlicher.

Sehet die Lilien auf dem Felde, wie sie wachsen. Sie arbeiten
nicht, auch spinnen sie nicht. - Wahrlich, ich sage euch, wenn ihr
Glauben habt wie ein Senfkorn, werdet ihr zu diesem Berge sagen:
Begib dich weg von hier dorthin, und er wird sich wegbegeben usw. -
Schauet auf zu den Vögeln des Himmels, weil sie nicht säen und
nicht ernten und nicht in die Scheunen fuhren, und euer himmlischer

Vater nährt sie [doch].

Der Kommentar führt die Jesus-Worte über die Kinder (Matthäus

18,3 und Lukas 18,17) im Wortlaut an, die andern über die

Lilien, das Senfkorn und die Vögel nur mit der Kapitelzahl. Diese

ergänzt Myconius am Rande im vollen Wortlaut, in der Reihenfolge
des Erasmus-Textes und des Kommentars: Matthäus 6,28; 17,19;

6,26. Wie die Abweichungen vom Vulgatatext zeigen, zitiert er
dabei aus dem Gedächtnis. Aus der Randbemerkung geht keine
besondere exegetisch-theologische Stellungnahme hervor. Myconius

wollte einfach die Bibelstellen für den Unterricht gegenwärtig
haben.



76

93 X3 v.
T : «piorum vita nihil est quam illius vitaefsc. immortalitatis] medi-

tatio»

Piorum vita, meditatio est vitae coelestis.

Das Leben der Frommen ist Betrachtung des himmlischen
Lebens.

Dies ist die letzte sachliche Anmerkung. Die Notizen auf Seite

X 4 r bieten nur noch Übersetzungen griechischer Zitate des

Erasmus-Textes. - Gegen den Schluss ihrer Rede legt Frau Torheit in

gewagter Wendung dar, dass auch die Vorstellungen der frommen
Christen vom ewigen Leben eine Art «Torheit» seien. Myconius
greift die im Erasmus-Text im Vorbeigehen ausgesprochene
Sentenz, die aufgeläufigen Formulierungen beruht, heraus und stellt sie

in wenig verändertem Wortlaut als positive Aussage hin. Noch
einmal wird deutlich, dass er die «Moria» zwar zur Hauptsache als

Grundlage für den Lateinunterricht benützte, in ihr aber doch auch
ein Buch theologischer Belehrung erblickte. In diesem Werk, mit
dem er sich so gründlich beschäftigt hat, fand er wichtige christliche
Glaubenswahrheiten durch die höchste wissenschaftliche Autorität
des Zeitalters bestätigt. Er blieb diesem christlichen Gehalt des

Humanismus treu, auch wenn ihn der Lebensweg über den
Humanismus hinaus zur Reformation geführt hat.



77

Register

Aufgenommen sind nur die Orts- und Personennamen, die in den hier wiedergegebenen
Randbemerkungen vorkommen. Einleitung und Erklärungen sind nicht berücksichtigt.
Die Zahl bedeutet die Nummer der Randbemerkung in dieser Ausgabe.

Aegyptii 13

Ambrosius 72

Arabicus 13

Athanasius 72

Augustinus 72

Basel 30, 35, 47, 63, 66, 74, 77

Basilius 72

Christus 47, 67, 74, 82, 85

Chrysostomus 72

Cicero 49

Cyrillus 72

Elvetia 36

Erasmus 1, 2, 3, 7, 12, 29, 39, 65, 70, 72,
90
Fabricius 88

Germania 36

Glareanus 30, 48

Gregor von Nazianz s. Nazianzenus
Hebräer-Brief 65

Helvetia s. Elvetia
Hercules 59

Hieronymus 3, 12, 72

Hilarius 72

Hölderlin, Matthias s. Sambucellus
Jesus 74

Johannes Baptista 67

Jordan 67

Italia 2

Lactantius 44

Listrius, Gerardus 53

Lucianus 4

Mancinellus, Antonius 15

Maria 45

Morus, Thomas 2

Nazianzenus 72

Origines 72

Paulus 60, 65, 69, 83

Picus, Franciscus 52

Plinius 13

Priapus 19

Rhein 77

Sallustius 10

Sambucellus 89
Scotus 66, 91

Socrates 41

Spanheim 39

Thomas, hl. 35

Valla, Laurentius 14

Vergilius 19

Zoilus 2



78

Abkürzungen

ASD IV/3 Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Ordinis guard tomus tertius:
Moriae Encomium id est Stultitiae Laus, ed., Clarence H. Miller.
Amsterdam-Oxford 1979. - Die Bezeichnung ASD Amsterdam erfolgt nach
dem Vorgang der Ausgabe selbst.

Brändly Willy Brändly, Geschichte des Protestantismus in Stadt und Land Luzern.
Luzern 1956.

Eloge Erasme, Eloge de la Folie. Présentation, traduction et notes par Jacques et
Anne-Marie Yvon d'après l'exemplaire de l'édition de 1515 de J.Froben,
illustré par Plolbein et conservé au Musée des Beaux-Arts de Bâle.

Lausanne 1967.

EM Erasmi Roterodami Encomium Moriae, i.e. Stultitiae Laus, Lob der Tor¬
heit. Basler Ausgabe von 1515 mit den Randzeichnungen von Hans Holbein

d. J. in Faksimile mit einer Einführung, herausgegeben von Heinrich
Alfred Schmid. Bd. I: Faksimile; Bd. II: Erläuterungen. Basel 1931.

GB Morias Encomion sive Stultitiae Laus Des. Erasmi Rot. declamatio. Cum
Commentariis Gerardi Listrii, ineditis Oswaldi Molitoris, etfiguris Johannis

Holbenii. Denuo typis mandavit Guil. Gottl. Beckerus. Basel 1780.

Glarean Henrici Loriti Glareani Descriptio Helvetiae, necnon Panegyricon XIII
Helvetiae partium. Cum Commentariis Oswaldi Myconii Lucernani.
Zitiert nach der Ausgabe im Thesaurus Historiae Helveticae, Zürich
1735.

Hagenbach Karl Rudolf Hagenbach, Johann Oekolampad und Oswald Myconius, die
Reformatoren Basels. Elberfeld 1859.

Kan Morias Encomion, Stultitiae Laus Des. Erasmi Rot. declamatio. Reco-

gnovit et adnotavit I.B. Kan. Hagae-Com. 1898.

Kirchhofer Melchior Kirchhofer, Oswald Myconius, Antistes der Baslerischen Kir¬
che. 1813.

LB Desiderii Erasmi Roterodami Opera Omnia. 10 Bde. Lugduni Batavorum
1703-1706.

Major Erasmus von Rotterdam, Das Lob der Torheit. Übersetzt von Alfred
Hartmann. Mit den Holbeinischen Randzeichnungen herausgegeben von
Emil Major. Basel 1944.

Reinhardt Hans Reinhardt, Erasmus und Holbein. In: Basler Zeitschrift für Ge¬

schichte und Altertumskunde, Bd. 81, S.41-70. Basel 1981.

Vischer Wilhelm Vischer, Geschichte der Universität Basel von der Gründung
1460 bis zur Reformation 1529. Basel 1860.

VZ Vita Zwingiii Oswald Myconius, Vom Leben und Sterben Huldrych
Zwingiis. Lateinischer Text mit Übersetzung, Einführung und Kommentar,

herausgegeben von Ernst Gerhard Rüsch. St. Gallen 1979.

Wackernagel Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel. Bd. III. Basel 1924.

Z Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke, herausgegeben unter Mitwirkung
des Zwingli-Vereins Zürich. Berlin (usw.) 1905 ff.


	Vom Humanismus zur Reformation : aus den Randbemerkungen von Oswald Myconius zum "Lob der Torheit" des Erasmus von Rotterdam

