
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hans Werner Günther, Der Nah- und Enderwartungshorizont in der Apokalypse des

heiligen Johannes, Forschung zur Bibel 41, Würzburg, Echter, 1980. 315 S.

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um eine für den Druck leicht veränderte

Münchner kath.-theol. Dissertation WS 1976/77, die von dem bekannten
Apokalypseforscher Johann Michl (1904-1977) betreut worden ist. Ihr Thema ist die der

Johannesapokalypse eigentümliche Spannung zwischen Naherwartung, d. h. dem Rechnen

mit dem unmittelbar bevorstehenden Weltende, und Enderwartung, d.h. der
Vorstellung, dieses Weltende werde angekündigt durch eine Reihe eschatologischer Ereignisse

(5).
Nach einem Einleitungskapitel (11-33), das die wichtigsten Positionen der neueren

Apokalypseforschung referiert (H. Gunkel, W. Bousset, F. Boll, E. Lohmeyer, J. Sickenberger,

R. Schütz, E. Stauffer, A. Strobel, St. Giet) und eine Kombination der religions-
bzw. traditionsgeschichtlichen Methode mit der zeitgeschichtlichen fordert, erörtert
Kap. II den «Verstehenshorizont und die Komposition der Apokalypse» (34-59); auf
den Versuch einer Gliederung von Apk 4,1-22,5 (46-51) folgen instruktive Vergleiche
mit der Komposition von IV Esr und syrBar (54-59). Die Johannesapokalypse wird
gekennzeichnet durch die überragende Bedeutung der Christologie (57) und durch das

Ineinander von jüdisch-traditioneller «Enderwartung» und christlich-apokalyptischer
«Naherwartung» (59).

Kap. III (60-160) behandelt den Naherwartungshorizont der Apk, insbesondere ihre

Aussagen über die Nähe des Kairos und der kommenden Stunde, über die Kürze der Frist
sowie über Plötzlichkeit und Unvorhersehbarkeit der Parusie (Apk 1,1.3 ; 3,3.11 ; 6,9 -11 ;

16,15; 17,9-11 ; 22,6f. 10.17.20 u.ö.). In einem grösseren Abschnitt über die hinter Apk
17,9-11 zu vermutenden römischen Kaiser (100-148) entscheidet sich der Verfasser für
Domitian als den sechsten König (146), zählt Galba und Otho (nicht Vitellius) bei der
Kaiserliste mit und gelangt so - wie u.a. B. Reicke - zu Nero als dem ersten König der
Liste (vgl. die Tabelle 130 sowie 134f. und 146 f.).

In Kap. IV (161-262) untersucht G. den «Enderwartungshorizont in den drei escha-

tologischen Plagenreihen» (Apk 6,1-8,1; 8,2-11,19; 15,5-16,21) sowie die «Chiffre von
den dreieinhalb Zeiten», d.h. die 42 Monate (Apk 11,2; 13,5), 1260 Tage (Apk 11,3 ; 12,6)
und dreieinhalb Zeiten (Apk 12,14). Nach sorgfaltigen form-, traditions- und literarkri-
tischen Analysen der drei Sieben-Plagen-Reihen vertritt der Verfasser die These, «dass

das Siebenerschema von Johannes selbst als literarisches Strukturprinzip nach dem

Vorbild der ägyptischen Plagen entworfen» sei (236); einerseits verbietet sich eine

fortlaufend-chronologische Deutung (235 f.), andererseits wird auf Grund der Dramatisierung

des endzeitlichen Geschehens, u.a. durch die Steigerung der Strafgerichte, auch die

Rekapitulationstheorie (Tyconius) unmöglich (233-235 und 238 f.). Die Chiffre von den

dreieinhalb Zeiten bezeichnet «die ganze Dauer der endzeitlichen Frist, in der der
Antichrist unter vielerlei Gestalt die Kirche verfolgt» (262); sie geht auf Dan 7,25 ; 12,7
zurück (239-262).



Rezensionen 183

Schliesslich erweist Kap. V (263-281) den «dialektischen Charakter der Eschatologie»

als den «eigentlichen Verstehenshorizont der Apokalypse». Seine wesentlichen

Ergebnisse fasst Günther 279-281 thesenartig zusammen: Die Apk will keinen Ansatzpunkt

für eine Berechnung des Parusietermins bieten ; hochgespannte Naherwartung und

zukunftsbezogene Enderwartung schliessen sich nicht aus, sondern sind dialektisch
aufeinander bezogen (279 f.).

Das sinnvoll disponierte und gut lesbare Buch ist ein wichtiger Beitrag zur
Erforschung der Apk. G.s Ergebnisse verdienen durchweg Zustimmung; die Verbindung von
altjüdischer Enderwartung (als apokalyptischer Bewältigung der Parusieverzögerung)

mit spezifisch urchristlicher, die kirchliche Gegenwart als Endzeit qualifizierender
Naherwartung erscheint mit Recht als typisch für die Eschatologie der letzten Schrift des

NTs. Den leider nur als Typoskript gedruckten Band beschliessen sorgfältige Abkür-

zungs-, Personen- und Stellenregister (282-297) sowie eine ausführliche Bibliographie
(298-315).

Otto Böcher, Mainz

F.Bovon, M.van Esbroek, R. Goulet, E.Junod, J.-D. Kaestli, F. Morard, G. Poupon, J.-

M. Prieur, Y. Tissot, Les Actes apocryphes des Apôtres, Editions Labor et Fides, Genf
1981, 338 S. Fr. 33.-.
Im französischen Sprachgebiet sind seit einer Reihe von Jahren zwei Gruppen von

Forschern an der Arbeit mit dem Ziel, apokryphe christliche Texte zu edieren, zu
übersetzen und zu kommentieren. Die Gruppe in Paris konzentriert sich auf die

apokryphen Evangelien, die Gruppe in der Westschweiz beschäftigt sich mit den apokryphen
Apostelgeschichten. Die Schweizer Gruppe legt jetzt eine erste Frucht ihrer Arbeit vor.
Die in diesem Band publizierten Studien sind im Rahmen eines «Enseignement de

troisième cycle» vorgetragen worden. Die theologischen Fakultäten der Universität von
Fribourg, Genf, Lausanne und Neuenburg bieten in regelmässigen Abständen ein

«enseignement de troisième cycle» als gemeinsame Lehrveranstaltung an. Gegenstand ist

jeweils ein wichtiges Thema aus einer der klassischen Disziplinen der Theologie. In der

deutschsprachigen Schweiz fehlt leider bis heute eine solch intensive Zusammenarbeit
der theologischen Fakultäten.

Die apokryphen Apostelgeschichten sind hochinteressante Zeugen der Volksfrömmigkeit

ihrer Zeit. Diese Frömmigkeit in ihrer bunten Vielfalt, mit skurrilen Zügen ist

von den massgebenden Theologen der Kirche nie rezipiert worden. Im Gegenteil! Seit

dem 4. Jh. haftet diesen Schriften der Geruch der Häresie an. Kirchliche Autoren bedienen

sich gern eines Zirkelschlusses. Beweis dafür, dass eine bestimmte Gruppierung von
Christen häretisch ist: diese Christen lesen apokryphe Apostelgeschichten. Beweis dafür,
dass diese Texte heterodox sind: sie sind von Häretikern geschrieben und werden von
Häretikern gelesen.

Im Zeitraum eines Jahrhunderts (150-250) sind die Apostelakten geschrieben worden,

die die Namen von Petrus, Johannes, Andreas, Thomas und Paulus tragen. Diesen

fünf sind die 14 Studien des vorliegenden Bandes gewidmet. Sie sind in vier Teile gruppiert.

Die ersten drei Studien bieten eine geraffte Forschungsgeschichte, Urteile über die

apokryphen Apostelgeschichten von Photius bis zu den Exegeten unserer Zeit. Der
zweite Teil vereinigt fünfAufsätze, die sich mit der Gestalt und der Funktion des Apostels



184 Rezensionen

in den genannten Schriften beschäftigen. Der dritte Teil bietet einen hochinteressanten

Vergleich zwischen den literarischen Genera der Philosophenvita und den Apostelakten.
Aus den Beiträgen von Richard Goulet und Eric Junod ist viel Neues und Erhellendes zu
lernen. Der Schlussteil vereinigt vier Studien verschiedenen Inhalts. Herauszuheben ist
hier der Beitrag von M. van Esbroek «Les textes littéraires sur l'Assomption avant le Xe
siècle».

Hilfreich ist der umfangreiche Anhang. Eine allgemeine Bibliographie, präzise Listen
der Texte und Übersetzungen der einzelnen Apostelgeschichten sowie der dazu erschienenen

Untersuchungen, schliesslich sorgfältig erstellte Indizes. Alles in allem: ein
wertvolles, ein nützliches Buch, das verdient, angeschafft und gelesen zu werden. Der günstige
Preis macht die Anschaffung leicht.

RudolfBrändle, Basel

Die Predigt vom menschenfreundlichen Gott, hg. von der Homiletischen Arbeitsgruppe
Arens-Richardt-Schulte, Claudius Verlag, München 1980. 172 S., 19.80 DM.

Das Grundanliegen der Autoren, orientiert an Tit 3,4, wird beinahe auf jeder Seite des

Buches spürbar und ist in seinen drei Teilen in einer den Leser erwärmenden Weise

durchgehalten: (1) «Die Predigt vom menschenfreundlichen Gott», (2) «Der
menschenfreundliche Gott und die Gebote», (3) «Der menschenfreundliche Gott und das Leid».
Ein «menschenfreundliches Gottesbild zu entfalten», ist die ureigentliche Aufgabe des

Predigers, entsprechend dem «cantus firmus der Erlösten» (24). Prüfsteine werden dabei
fast zwangsläufig die 10 Gebote und die Leiderfahrung.

Die Stärke des engagiert, konkret und in flüssigem Stil geschriebenen Buches liegt
nicht in den vorgeschalteten biblischen Besinnungen und Grundlegungen. Hier ist manches

(notwendigerweise?) zu pauschal geraten und einiges unpräzise wie z. B. die
Auslegung von Hos 11 (18 f.). Als störend empfinde ich in diesem Zusammenhang die Weise,
in der vom biblischen «Gottesbild» gesprochen wird (z. B. «das Gottesbild des biblischen
Schriftstellers, das auch für unser Leben Gültigkeit haben darf» [46] oder «Die Offen-
barungs- und Heilsgeschichte als Entfaltung dieses Gottesbildes» [14]). In solchen
Formulierungen hat das Gottesbild - eigentlich doch Produkt und Notbehelf des
begreifenwollenden Menschen - die Stelle des lebendigen Gottes selbst (Ex 3,14) eingenommen.
Wenn es gar heisst: «Das Entscheidende ist, dass alles daraufankommt, welches Bild von
Gott der Mensch... sich macht» (12), dann ist, unbeabsichtigt sicher, nicht nur der
Glaube in die Nähe des Machbaren gerückt, sondern auch das 2. Gebot tangiert.

Überzeugender jedenfalls als die mitgelieferte biblische Theologie bzw. Mini-Dog-
matik sind die homiletischen Überlegungen, das seelsorgerliche Abspüren der Fragen
und Nöte der Predigthörer, einprägsame, z. T. glänzende Redefiguren und Bilder,
überhaupt treffliche Bausteine für Predigten aller Arten. Viele, viele Anregungen und
konkrete Formulierungshilfen entnimmt man mit Freude aus den Predigtbeispielen und
Literaturauszügen, die geschickt ausgewählt sind.

«In den Zehn Geboten geht es um die grossen Perspektiven, die eröffnet werden
sollen, nicht um kleinliche Dienstanweisungen» (71); sie gestalten Leben (76) und laden
ein «in die Weite und Fülle des Lebens» (77) - das wird in schönen Bildern und
Predigtbeispielen ausgeführt; freilich vermisst man hier eine knappe exegetische Begründung

der (richtigen und wichtigen) Forderung einer «positiven» Verkündigung.



Rezensionen 185

Besonders gut gelungen scheint mir in Kapitel 3 (99 ff.) das sorgsame Durchdenken
der «klassischen» Antwortversuche aufdie Frage nach dem Warum und Wozu des Leides

(Leid als Strafe, als Erziehungsmittel, Mensch verantwortlich, Leiden und Sterben:

Geburtswehen eines neuen Lebens, eschatologische Klärung im «Schauen»), Einige
Formulierungen erwecken zwar den Eindruck, als ob der Seelsorger und Prediger eine Art
Technik des Antwortens lernen und beherrschen müsse - tatsächlich aber leistet das

Autorenteam hier mit äusserster Einfühlung und sehr differenzierenden Überlegungen
starke Hilfe zur Seelsorge, die auch theologisch verantwortet ist. Wer kann wem unter
welchen Umständen zu welchem Zweck welches Wort (mit welcher theologischen
Legitimation) sagen? Ein würdiger Abschluss dieses Teils sind die Ausführungen über das

«Tastende Sprechen» (164ff.) mit dem merk-würdigen Schluss- und Leitsatz: «Jubelt
nicht unbedacht!»

Werner Grimm, Stuttgart

Norbert Mette, Josef Bommer, Otto Bischofsberger, Paul M. Zulehner, Volkskirche -
Gemeindekirche - Parakirche, Theologische Berichte, hg. v. Josef Pfammater und
Franz Furger, Zürich 1981. 137 S., Fr. 32.80.

Die Beiträge dieser vier katholischen Gelehrten helfen mit, im Kirchenverständnis
theologische und soziologische Gesichtspunkte aufeinander zu beziehen - eine Aufgabe,
die bisher noch nicht befriedigend gelöst ist. N.Mette liefert wichtiges Material zum
Verständnis des (ursprünglich protestantischen) Begriffs der Volkskirche und erörtert
dessen Problematik für die heutige Lage, in der die Grösse Volkskirche sich in Richtung
auf eine allgemeine Bürgerreligion mit christlichen und synkretistischen Elementen
wandelt. In der katholischen Diskussion wird gefordert, dass die Volkskirche aktiv zur
«Gemeindekirche» umgestaltet wird. Aber diese steht in der Gefahr, dass sich in ihr «statt
missionarischer Offenheit eine Sekten- und Getto-Mentalität breitmacht». Die aus dieser

Konzeption abgeleitete «Pastoral» der konzentrischen Kreise bringt nicht das, was man
von ihr erwartet, sondern «intendiert eine Abgrenzung der kirchlichen Binnenwelt
gegenüber ihrer Aussenwelt». Die heutige kirchliche Praxis in Deutschland und in der
Schweiz muss diese Übergangssituation als die «Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen»
bejahen. Das bedeutet: «Aufder einen Seite das Bemühen um eine Be-Glaubigung der im
Volk enthaltenen, aus vielerlei Gründen möglicherweise im Status der Inauthentizität
verharrenden Werte, auf der andern Seite eine 'Bekehrung' der offiziellen Kirche,
repräsentiert durch Lehramt und Theologie, zu einem andern Umgang mit dem Volk - statt
Vereinnahmung Begleitung.»

J. Bommer bejaht die innerkatholische Entwicklung von der «Pfarrei» zur «Gemeinde»,

zeigt aber, dass «Volkskirche oder Gemeindekirche» eine falsche Alternative ist.

«Wir werden mit der Volkskirche leben und mit ihr auch pastoral zurechtkommen
müssen. Ihr Ende ist kaum schon abzusehen und sollte auch nicht... herbeigewünscht
und herbeiorganisiert werden.» Die Erfahrungen mit den Basis-Gemeinden in
Südamerika lassen sich nicht ohne weiteres auf unsere Situation übertragen, weil hier die
Basis nicht durch die «Kirche der Armen», sondern durch den Mittelstand gebildet wird.
Die Gross-Kirche realisiert sich zwar vor allem in der überschaubaren Gemeinde und in
Klein-Gruppen, darum ist jene für diese da, aber die Pfarr-Gemeinde braucht auch die

Gross-Kirche und deren Universalität.



186 Rezensionen

O. Bischofsberger fragt, welche gemeinsamen Züge in der vielgestaltigen Bewegung
festzustellen sind, die mit dem Begriff«neue Religiosität» zu bezeichnen ist. Es sind dies:
das Suchen nach einer religiösen Erfahrung, das Erlebnis der Bekehrung, der Drang zur
kleinen Gemeinschaft, das Bedürfnis nach der Autorität des charismatischen Führers und
der Traum von einer neuen Menschheit. Diese Charakteristika sind nach Bischofsberger
eine Flerausforderung für die Gross-Kirchen. Sie müssen sich z. B. fragen, wie berechtigt
das Bedürfnis nach einem «christlichen Guru» ist und sich dann entsprechend verändern.
P. M. Zulehner beschäftigt sich mit dem für die heutige kirchliche Praxis wichtigen
Problem der kirchlich Distanzierten. Er nennt sie «Auswahlchristen» und interpretiert
mit Hilfe soziologischer Einsichten ihre Einstellung zur Religion. Sie sind nicht als

Abgefallene oder als Heiden zu verstehen. Zulehner lehnt auch ab, ihnen gegenüber das

Prinzip «alles oder nichts» anzuwenden. «Ein solches Prinzip kann in einer stabilen -
geschlossenen - christentümlichen Gesellschaft Verwendung finden und durchgesetzt
werden. Für freiheitliche Gesellschaften wird es destruktiv. Kennt die Kirche nur noch
»Vollchristen' und 'Noch-nicht-Vollchristen«, wird sie sich, theologisch zu Unrecht, auf
immer weniger Menschen zurückziehen müssen.» Zulehner empfiehlt vielmehr, durch
kirchliches Handeln «Bedingungen herbeizuführen, die für ein Wachstum in Richtung
auf intensivere Gläubigkeit geeignet sind». Unter keinen Umständen darf aber die
Christlichkeit offen oder auf Umwegen verordnet werden.

Die soziologischen Bedingungen, um die es in diesem Buch geht, sind für die
evangelischen Kirchen gleich wie für die katholische. Der evangelische Leser findet darum in
diesem Buch beinahe auf jeder Seite Ausführungen, die auch für seine Konfession zu
beachten sind.

Walter Neidhart, Basel

Eckard König/Norbert Schier/Ulrich Vohland (Hg.), Diskussion Unterrichts- Vorberei¬

tung - Verfahren und Modelle, Kritische Information Erziehungswissenschaft 1,

München, Wilhelm Fink Verlag, 1980. 362 S„ DM 24.-.
«Schulmässige Unterrichtsvorbereitung» geschieht in erster Linie während der ersten
Phase der Lehrerausbildung. Hier ist man gezwungen, verschiedene «Schnittmuster» für
eine angemessene Präparation von Unterricht zur Kenntnis zu nehmen und für
Probestunden auch de facto vorzuführen. Eine Fülle verschiedener Gesichtspunkte sind es, die
da beachtet werden sollen: Anthropogene Voraussetzungen in der Klasse sollen erhoben,
bedacht und in ihrer Bedeutung für Unterricht reflektiert werden ; soziokulturelle
Bedingungen des Milieus, aus dem die Kinder stammen, sollen erkundet werden und für die
unterrichtlichen Vollzüge in Anschlag gebracht; und dann die Inhalte! Welche Bedeutung

können sie für eine angemessene Erschliessung der gegenwärtigen und zukünftigen
Lebenswirklichkeit des Schülers haben? Sind sie überhaupt im Horizont des Verstehen-
Könnens der in Frage stehenden Klasse liegend? Gibt es motivierende Zugänge zu
ihnen...? Und welche Strukturen soll der Unterricht haben, welche Sachabschnitte,
welche methodischen Akzente...? Und dann gibt es ja auch noch eine Fülle verschiedener

Medien, die in ihrer Relevanz für unterrichtliche Vollzüge bedacht werden sollten.

Und wie passt das alles zusammen? In welchen Beziehungen stehen Medien, Methoden,

Inhalte, Ziele, Schüler, Lehrer, Gesellschaft etc.

Wenn dann der Junglehrer oder der Vikar in der Praxis erscheinen, sehen die Dinge
oft anders aus: Der ältere Kollege macht ja auch keine Präparationen und es geht dann



Rezensionen 187

doch nicht so viel schlechter als bei einem sorgfältig vorbereiteten Lernprozess. Bald ist
der Schlendrian im Haus und mit ihm «der Zettel», auf dem einige Bemerkungen stehen

über den geplanten Verlauf einer Stunde. Was vorher gegangen ist, haben wir bereits

vergessen, und was morgen sein wird, wird morgen bedacht werden können.
Der vorliegende wichtige Band will diesem Schlendrian Paroli bieten, indem er nicht

nur, wie das in vielen anderen Publikationen zum Problem der Fall ist, verschiedene

Unterrichts-Vorbereitungs-Theorien nebeneinanderstellt und diskutiert, sondern dezi-

diert im Blick auf ihre Praktikabilität im Unterricht bedenkt. Den Herausgebern ist es

dabei gelungen, vielbeschäftigte und bekannte Autoren für ihr Vorhaben zu gewinnen:
Hans-Karl Beckmann, der Erlanger Schulpädagoge, will aus «realistischer» Sicht
Empfehlungen für eine mögliche Unterrichtsvorbereitung geben. Dabei verweist er - das ist

sonst nicht üblich - aufbestehende Lehrpläne, aufUnterschiede, die durch Schulart und
Schulstufe gegeben sind, auf Bedingungen, die die verschiedenen Fachwissenschaften

stellen, und nicht zuletzt aufden allen Fächern aufgegebenen Erziehungsauftrag. Besonders

interessant seine Vorschläge für eine Kurzvorbereitung, die bei aller Abbreviatur
doch das Wichtigste umfasst:

- Was will ich unterrichten?

- Warum will ich das unterrichten? (Unterrichts- und Erziehungsziele)

- Wie will ich es unterrichten? (Reihenfolge, Methoden...)
- Warum wähle ich diese Methode?

- Welche mir zur Verfügung stehenden Medien will ich nutzen?

- Welche Hausaufgabe erteile ich?
Die Position, die hinter diesen Vorschlägen für eine Unterrichtsvorbereitung steht,

nennt Beckmann deswegen «realistisch», weil in ihr der «Förderung des Individuums»
und «klaren Sachforderungen» Gewährleistung getan werde, und das unter einer selten

gewordenen Ernstnahme der Kontinuität geistig-geschichtlichen Lebens, des Sachanspruchs

der Inhalte und der Erziehung zu einer Menschlichkeit, die im anderen nicht nur
einen Konkurrenten oder einen Gegner sieht, sondern einen Nächsten, der mich braucht
und den ich brauche.

Einem Unterrichtsplanungskonzept im Sinne einer «kritisch-konstruktiven Didaktik»

widmet Wolfgang Klafki, der Altmeister der «Didaktischen Analyse», seinen

Beitrag. Besonders interessant und aller Nachachtung empfohlen erscheint hier ein sog.

«Perspektivenschema zur Unterrichtsplanung» (30), in dem einer Bedingungsanalyse
(Ausgangsbedingungen der Lerngruppe, des Lehrers, der Institution, der vermutlichen
Schwierigkeiten) Fragen nach der Bedeutung des gewählten Unterrichtsinhaltes für die

Gegenwart, die Zukunft und grössere Zusammenhänge, nach der thematischen und
zielgerichteten Strukturierung, nach der Zugänglichkeit und Darstellbarkeit und nach
einer möglichen Lehr-Lernprozessstruktur folgen.

Dieses Schema erläutert Klafki gut lesbar und praxisbezogen, so dass nicht nur die

wissenschaftlichen, sondern auch die vorwissenschaftlichen Voraussetzungen des Autors
sichtbar und diskutierbar werden. «Demokratische Unterrichtsplanung» (Ulrich Voh-
land), Unterrichtsvorbereitung im Sinne einer «kommunikativen Didaktik» (Eckard
König und Gerhard Talodziecki), «Lernzielorientierte Unterrichtsplanung» (Urs-Peter
Lattmann/Kurt Aregger), Curriculare Unterrichtsplanung (Kristian Kunert und Werner
Zimmermann) sind weitere Gegenstände des interessanten und durchaus weiterführenden

Sammelbandes, der besonders auch Theologen empfohlen sei, die in ihrer
Vorbereitung von Unterricht nicht selten noch Modellen aus der «Steinzeit» der Pädagogik



188 Rezensionen

verpflichtet sind, die sie dann in der Praxis an Ufer führen, die sie weder zu erreichen
trachteten noch für wünschbar hielten. Es ist an der Zeit, dass wir Theologen hier dazu
lernen und unseren Hochmut und unser Autarkiebestreben als Primitivität
durchschauen.

Klaus Wegenast, Bern

Hans van der Geest, Unter vier Augen. Beispiele gelungener Seelsorge, Theologischer
Verlag, Zürich 1981. 246 S.

Das Buch bietet 27 durch den Verf. kommentierte Gesprächsprotokolle aus den
verschiedensten Situationen, in denen der Gemeindepfarrer zum Seelsorger wird: zufallige
Begegnungen und alltägliche Kontakte, aus denen seelsorgerliche Gespräche entstehen,
Gespräche mit Kranken (Herzinfarkt, Schlaganfall usf.) daheim und im Spital, Kasual-
gespräche, das Gespräch mit einem aus der Kirche Ausgetretenen, das Gespräch mit
einem, der den Seelsorger abweist, Gespräche, in denen der Seelsorger stützen, und
solche, in denen er offensiv werden muss, auch ein Gespräch, in dem der Seelsorger seinen
Partner an einen andern Berater überweist. In den Kommentaren äussert sich der Supervisor

H. van der Geest über die Reaktionen des Seelsorgers. Er interpretiert den
Zusammenhang dieses einen Gesprächs mit der Lebensgeschichte des Gesprächspartners und
informiert über das an seinem «Fall» Typische (z.B. Informationen über den Trauer-

prozess, über Herzinfarkt, über Chronisch-Kranke, über Schuldbewusstsein, über Bibellesen

und Beten in der Seelsorge usf.).
Die ausgewählten Gespräche sind Beispiele «gelungener Seelsorge». Darunter

versteht v. d. G., dass der betreffende Kontakt sinnvoll und hilfreich war, nicht dass er nicht
noch besser hätte sein können. Es ist dem Seelsorger jeweils gelungen, sich in seinen

Partner einzufühlen. Das Einfühlen ist für den Verf. keine schnell erlernbare Technik,
kein Trick, so dass der Seelsorger nur mit leicht veränderten Worten wiederholen würde,
was er gehört hat, auch kein Spezifikum einer psychotherapeutischen oder seelsorgerlichen

Methode, sondern ein Gesprächselement, das zu jeder tieferen menschlichen Beziehung

gehört. Anhand der Protokolle zeigt v.d.G. zahlreiche Situationen, in denen eine

sogenannte spiegelnde Antwort des Seelsorgers geradezu falsch wäre, in denen der Pfarrer
vielmehr Fragen stellen, um weitere Informationen bitten oder eine gegenteilige Meinung
äussern muss - oder sich an einer harmlosen Plauderei beteiligt. Einfühlung ist für ihn
kein formales Prinzip der Gesprächsführung, sondern eine Struktur der gelingenden
Kommunikation.

Einfühlung wird in diesem Buch am besten anschaulich an der verständnisvollen
Aufmerksamkeit, mit der er selber als Kommentator mit den Problemen der beiden
Partner in jedem dieser Gespräche umgeht, wie er sich bemüht, den die Seelsorge
Empfangenden als Menschen und als Christenmenschen zu verstehen, und wie er die
Gesprächsbeiträge des Seelsorgers wohlwollend interpretiert. Hier ist nicht nur Einfühlung

am Werk, sondern auch was ich «christliche Weisheit» nennen möchte. Damit
meine ich, dass hier ein Gesprächsprozess nicht objektiv-wissenschaftlich, sondern von
einem bestimmten Wertsystem her beschrieben und beurteilt und unter das Licht einer

gläubigen Hoffnung gestellt wird. Wie die biblischen Weisheitslehrer benützt v.d.G.
unbedenklich Einsichten, die nicht aus der biblischen Offenbarungsquelle, sondern aus
dem Schatz von Erfahrungsweisheit aller Menschen stammen - einem Schatz, zu dem



Rezensionen 189

auch grosse Psychotherapeuten etwas beigetragen haben. V.d.G. macht z.B. oft, aber
nicht immer - sagen wir einmal : dort, wo es sich aufdrängt -, Gebrauch von analytischen
Deutungen. Er erläutert ferner an zahlreichen Beispielen die Bedeutung der Körpersprache

und des Körperkontaktes durch den Seelsorger. Der Hinweis dazu auf die biblischen
Heilungswunder, in denen der Heiler den Kranken berührt, mutet wie eine nachträgliche
theologische Rationalisierung einer Erfahrungsweisheit an. Der Verf. liefert auch (ohne
die Warnung vor «jedem unnützen Wort, das aus unserem Munde geht», zu beachten)
eine überzeugende Apologie des 'small talk' in der Arbeit des Pfarrers. Es braucht
Weisheit, um den Wert des Plauderns zu erkennen!

Das Buch mit seinen so verschiedenartigen Seelsorgefallen liefert dem Pfarrer nicht
Rezepte, wie er sich gegenüber einem Herzinfarkt-Patienten oder bei einem Taufgespräch

verhalten soll. Die Beispiele «gelungener Seelsorge» lassen sich nicht nachahmen,
weil jeder Seelsorger ein unaustauschbares Individuum ist und jeder Patient sich vom
anderen unterscheidet. Dass das Buch nur Beispiele von gelungener Seelsorge bringt,
könnte sogar den Blick dafür verdecken, dass eine solche Art von Seelsorge nur nach
einem langen Weg des Lernens an sich selbst und der innern Reifung möglich ist. Auch
die Seelsorger, deren Gespräche hier unter einem Pseudonym abgedruckt sind, haben

einmal in Gesprächen Fehler gemacht und haben dadurch als Seelsorger gelernt, dass sie

angeleitet wurden, ihre Fehler zu erkennen und sich zu verändern.
Doch was kann man von diesem Buch erwarten, wenn es keine Regeln für die

typischen Fälle liefert? Bedeutsam ist es zunächst, wie mir scheint, als mitreissendes Lob der
beinahe unerschöpflichen seelsorgerlichen Möglichkeiten, die ein normales Gemeindepfarramt

bietet. Der Studierende bekommt Mut zu diesem Beruf und der Pfarrer Freude

an seinem Dienst als Seelsorger. Er erkennt die Chancen, die er mit seiner Initiative und
seinem Entschluss, ein Gemeindeglied zu besuchen, hat. Der Hausbesuch des Pfarrers,

von manchen Theoretikern totgesagt und von manchen Praktikern abgeschafft - v.d.G.
deckt seinen Wert wieder auf.

Originell und weiterführend sind m. E. die Elemente zu einem neuen theologischen
Verständnis von Seelsorge, die v.d.G. bietet: Bisher definierte die Theologie Seelsorge

aus der Sicht des Seelsorgers: von seinen Absichten her, seinem Verhalten, von den

geistlichen oder den weltlichen Worten, die er sprach oder nicht sprach. V. d. G. definiert
Seelsorge mit Hilfe der Erwartungen dessen, der Seelsorge empfangt. Dieser sieht im
Seelsorger einen Beauftragten der Kirche und bringt darum das Gespräch so oder so mit
dem Glauben und mit Gott in Verbindung. Die Erwartungen wirken als Wahrnehmungsfilter

und geben den Worten und dem Verhalten des Seelsorgers einen bestimmten Sinn.
Der Bezugsrahmen ist sowohl Hilfe wie auch Erschwerung für das seelsorgerliche
Gespräch. Die Erwartungen des Adressaten von Seelsorge sind nicht das Gesetz, nach

dem der Seelsorger sich zu richten hat, wohl aber hängt das, was Seelsorge wirkt, davon
ab, wie der Pfarrer als Mensch und als Christ mit solchen Erwartungen umgeht.

Was der Seelsorger zu bieten hat, umschreibt v.d.G. nicht, wie das lange in der
Tradition üblich war, mit dem Oberbegriff Verkündigung, auch nicht wie manche

Pastoralpsychologen mit dem Oberbegriff Therapie, sondern mit dem Oberbegriff
Freundschaft. Indem der Pfarrer sich dem Partner aufmerksam zuwendet und sich in ihn
einzufühlen sucht, wirkt sich auf ihn die Communio der christlichen Gemeinde aus. Er
erfahrt Freundschaft. Freundschaft wirkt manchmal therapeutisch, denn die professionellen

Therapeuten haben kein Monopol für heilende Wirkungen. Weil der Adressat von
Seelsorge im Seelsorger den Boten Gottes sieht, bekommt die Erfahrung, von ihm ver-



190 Rezensionen

standen zu werden, eine religiöse Dimension. Sie rückt, nicht im Blick auf die gebrauchten

Worte, aber hinsichtlich ihrer Wirkung, in die Nähe der Verkündigung. Sie wird zum
Hinweis auf die Zuwendung Gottes zu uns.

Walter Neidhart, Basel

Georg Picht, Hier und Jetzt: Philosophieren nach Auschwitz und Hiroshima, Bd. II,
1981.

Georg Picht ist einer der «great old men» unter jenen Philosophen, die die Verantwortung

für die aktuelle Situation mit zu übernehmen bereit sind. Das Wesen der Vernunft,
der sich Philosophie verdankt, selber erschliesst sich ihm von der «Verantwortung für die
Zukunft» her. Er ist zugleich einer der Philosophen, die im authentischen christlichen
Glauben die Zukunft unserer Welt in eminenter Weise verantwortet sehen - und unser
faktisches Glauben daran messen, wieweit ihm die Vollmacht gegeben ist, diese

Verantwortung jetzt und hier wahrzunehmen. Davon gibt der von ihm herausgegebene
Sammelband: «Theologie - was ist das?» Zeugnis.

Nun liegt hier der 2. Band einer Sammlung von Aufsätzen vor, die sich unmittelbar
auf die denkende Verantwortung aktueller gesellschaftlicher Probleme beziehen. Seine

Mitte findet er in einer grösseren Studie über «Jetzt und Hier: Ist eine philosophische
Erkenntnis der politischen Gegenwart möglich?» Um sie gruppieren sich die kleineren
Aufsätze unter drei Gesichtspunkten: 1. Die globale Krise der wissenschaftlich-technischen

Zivilisation (hier ist die Arbeit: Mut zur Utopie - die grossen Zukunftsaufgaben,
1969,neu mitabgedruckt); 2. Probleme der Friedensforschung; 3. Ökologie undUmwelt-
schutz; 4. Erziehung - Bildung - Wissenschaft. Um einen Eindruck von der Tiefe und
Weite der Einsicht zu vermitteln, mit der Picht seine Verantwortung als Denker
wahrnimmt, zitiere ich aus dem Schlussabschnitt des Essays über die Möglichkeit
philosophischer Erkenntnis der Gegenwart einen längeren Passus (324 f.):

«Stellt man die Frage: Ist eine philosophische Erkenntnis der politischen Gegenwart
möglich?, so rückt das Phänomen menschlicher Verantwortung ins Zentrum. Wie hängt
Verantwortung mit Erkenntnis, wie hängt sie mit Philosophie und Politik zusammen?

Wir tragen Verantwortung in der Gegenwart, aber wir tragen sie für die Zukunft.
Verantwortliches Denken und Handeln beruht auf der Bereitschaft und Entschlossenheit,

für die zukünftigen Folgen dieses Denkens und Handelns einzustehen. Verantwortung

tragen wir auch dann, wenn wir sie leugnen wollen und nicht bereit sind, sie zu
übernehmen. Hat unser Denken und Handeln 'schlimme Folgen', so werden wir 'zur
Verantwortung gezogen', auch wenn wir uns dagegen sträuben und behaupten, dass uns
ein Unrecht geschieht. Die Folgen der Tat und des Gedankens fallen unausweichlich auf
ihren Urheber zurück... Es ist nicht unserm Belieben anheimgestellt, ob wir
Verantwortungtragen wollen oder nicht. Verantwortung gehört zur Konstitution des Menschen.
Warum? Weil der Mensch ein Lebewesen ist, das nur mit Bewusstsein ex-sistieren kann,
und weil Bewusstsein als solches ohne Verantwortung nicht möglich ist. Dies ergibt sich

aus der Analyse von Verantwortung... Ich resümiere hier die elementaren Bestimmungen...

: 1. Verantwortung ist immer Verantwortungfiir... In diesem fiir... ist jenes Aus-
sich-heraus-versetzt-Sein vorgezeichnet, das die Möglichkeit des Bewusstseins konstituiert.

2. Verantwortung ist immer Verantwortung vor... Das vor... verweist uns nicht auf



Rezensionen 191

das Selbstbewusstsein des Subjekts; es verweist uns auch nicht auf eine übergeordnete
Instanz; Verantwortung vor... ist vielmehr immer, in schlichter Sprache gesagt,

Verantwortung vor Gott. Darin manifestiert sich zunächst die immanente Universalität der

Verantwortung, auf der die potentielle Universalität des menschlichen Bewusstseins

beruht. Der innere Sinn der Worte 'vor Gott' expliziert sich in den Mythen vom
Jenseitsgericht, die nicht nur im Umkreis des christlichen Glaubens vorkommen und nicht
nur in der Philosophie von Piaton eine herausgehobene Stellung einnehmen, sondern

zum archetypischen Grundbestand von Mythen und damit von menschlichem Bewusst-
sein überhaupt gehören. Darin zeigt sich, wo die unaustilgbare Verweisung des vor...
ihren Ursprung hat: sie entspringt der Antizipation des Todes, die alles menschliche
Leben begleitet... Verantwortung ist für Bewusstsein konstitutiv, weil die nicht
aufzuhebende Erinnerung an die Verantwortung vor... dafür sorgt, dass wir unser In-der-
Zeit-Sein, trotz der Verdrängungsmechanismen unseres falschen Bewusstseins, nicht
vergessen können...»

Eduard Buess, Flüh

Hans Stock, Evangelientexte in elementarer Auslegung, Göttingen, Vandenhoeck-Rup-
recht, 1981. 254 S., kart. DM 29.80

Vor über zwei Jahrzehnten veröffentlichte der Göttinger Religionspädagoge Hans Stock
seine «Studien zur Auslegung der synoptischen Evangelien im Unterricht» (1959 u.ö.).
Sie sind das klassische Beispiel für die hermeneutische Phase der evangelischen
Religionspädagogik: ein Markstein in der Geschichte der Religionspädagogik nach 1945. Nun
legt St. eine neuerliche Veröffentlichung zu Texten aus den Evangelien vor. Der Titel
lässt bereits aufhorchen. Durch den Begriff «elementare Auslegung» wird die leitende
Intention angezeigt. In der Elementarisierungsfrage ist St. nicht zuletzt durch das

Forschungsprojekt «Elementarisierung theologischer Inhalte und Methoden» Bd. I und II
(Münster 1975 und 1977) ausgewiesen, das er in Zusammenarbeit mit dem Comenius-
Institut durchgeführt hat.

Der Autor ist nun bei seiner elementaren Auslegung von biblischen oder christlichen
«Grundworten» ausgegangen und hat dann diesen Worten geeignete biblische Texte
zugeordnet. So sind thematisch orientierte Textauslegungen entstanden, die sich der

Gegenwart in gleicher Weise verpflichtet wissen wie der Überlieferung. «Der Interpret
selbst als kritisch-engagierter Zeitgenosse, sucht im Prozess einer offenen, der inneren
Struktur nach dialogischen Auslegung ein Verständnis dieser Grundtexte christlichen
Glaubens zu gewinnen, das der Wahrheitsfrage standhält» (S. 8).

Zunächst gibt der Autor eine «Hermeneutische Rechenschaft» über wesentliche
exegetisch-hermeneutische und systematisch-theologische Aspekte seiner Textauslegung

im Sinne einer wechselseitigen Erschliessung - oder, wie man auch sagen kann, einer
problemorientierten Bibelauslegung. Es folgen dann sechs Auslegungsblöcke: A. Glauben

und Glauben-Können (Mk 7,24-30 und Mk 9,14-29), B. Erwartung und Erfüllung
(Die Täuferfrage nach Mt 11,2-6), C. Versuchung (Mt 4), D. Radikale Gnade (Mk
2,13-17, Lk 18,9-14), E. Verantwortung und Rechenschaft (Mt 25,14-30/Mt 13,

24-30/25,31-46), F. Nachfolge Jesu - Christsein heute (Joh 8,12/Mk 1,16-20/Lk
9,57-62/Mk 10,17-27), G. Ewiges Leben (Joh 6,63/Elementares zur joh. Rede von
Auferstehung und Leben/Joh 11,1-44). Bei der Durchführung werden eigene Beobachtungen

sowie Aussagen von Zeitgenossen, theologische Voten der Gegenwart, das Lied



192 Rezensionen

eines heutigen Liedermachers, u. a. Dokumente gegenwärtigen Selbst- und Weltverständnisses

in den Auslegungsprozess, der die Erkenntnisse historisch-kritischer Exegese voll
berücksichtigt, einbezogen. So entsteht ein Buch, das spannend zu lesen ist.

St. hat mit diesem Buch ohne Zweifel der Religionspädagogik neuerlich einen wichtigen

Dienst erwiesen. Ich denke, dass diese Art von elementarer Auslegung freilich nicht
nur für den Religionslehrer wichtig ist. Mir scheint, dass in der Art und Weise, wie hier
zentrale Jesusworte und Jesusgeschichten dem Menschen unserer Tage erschlossen werden,

ein Weg sichtbar wird, wie die Spannung zwischen der wissenschaftlichen Exegese
und der persönlichen Aneignung biblischer Texte lösbar ist. Das gegenwärtige Menschsein

und die Fragen gegenwärtigen Existierens können sinnvoll in den Prozess der
Auslegung hineingenommen werden.

Wenn ich an eigene Erfahrungen in homiletischen Seminaren der letzten Jahre denke
und mich an die dabei sichtbar werdenden Schwierigkeiten eines Teiles der Studenten

erinnere, mit der Exegese auf dem Weg zur Predigtausarbeitung sinnvoll umzugehen, so

könnte ich mir vorstellen, dass St.s «dritter Weg» zwischen unerlaubter Vereinheitlichung

biblischer Aussagen und verwirrender Vereinzelung exegetischer Detailarbeit ein
hilfreicher Anstoss sein könnte, erneut Zugänge zur Bibel freizulegen. So kommen nicht
nur künftige Religionslehrer, sondern ebenso Studenten mit dem Berufsziel Pfarrer als

Leser des Buches in Frage. Zudem wünsche ich mir, dass Kollegen aus den exegetischen

Disziplinen den Anstoss von St. aufgreifen und der Frage der Elementarisierung ihre
Aufmerksamkeit zuwenden möchten. Ich denke, bei St. kann man in mustergültiger
Weise lernen, was er im Vorwort selbst folgendermassen formuliert: «Die Auslegung der
biblischen Texte, da sie dem Interesse am 'Elementaren' folgt, ist der Gegenwart mit ihren
Erfahrungen und ihrem Denken ebenso verpflichtet wie der Überlieferung und deren

Anspruch.»
Gottfried Adam, Würzburg


	Rezensionen

