Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 39 (1983)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Hans Werner Giinther, Der Nah- und Enderwartungshorizont in der Apokalypse des

heiligen Johannes, Forschung zur Bibel 41, Wiirzburg, Echter, 1980. 315 S.

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um eine fiir den Druck leicht verdn-
derte Miinchner kath.-theol. Dissertation WS 1976/77, die von dem bekannten Apoka-
lypseforscher Johann Michl (1904-1977) betreut worden ist. Ihr Thema ist die der
Johannesapokalypse eigentiimliche Spannung zwischen Naherwartung, d.h. dem Rech-
nen mit dem unmittelbar bevorstehenden Weltende, und Enderwartung, d.h. der Vor-
stellung, dieses Weltende werde angekiindigt durch eine Reihe eschatologischer Ereig-
nisse (5).

Nach einem Einleitungskapitel (11-33), das die wichtigsten Positionen der neueren
Apokalypseforschung referiert (H. Gunkel, W. Bousset, F. Boll, E. Lohmeyer, J. Sicken-
berger, R. Schiitz, E. Stauffer, A. Strobel, St. Giet) und eine Kombination der religions-
bzw. traditionsgeschichtlichen Methode mit der zeitgeschichtlichen fordert, erortert
Kap.II den «Verstehenshorizont und die Komposition der Apokalypse» (34—59); auf
den Versuch einer Gliederung von Apk 4,1-22,5 (46-51) folgen instruktive Vergleiche
mit der Komposition von IV Esr und syrBar (54-59). Die Johannesapokalypse wird
gekennzeichnet durch die iiberragende Bedeutung der Christologie (57) und durch das
Ineinander von jiidisch-traditioneller «Enderwartung» und christlich-apokalyptischer
«Naherwartung» (59).

Kap.III (60-160) behandelt den Naherwartungshorizont der Apk, insbesondere ihre
Aussagen iiber die Nihe des Kairos und der kommenden Stunde, iiber die Kiirze der Frist
sowie tiber Plotzlichkeit und Unvorhersehbarkeit der Parusie (Apk 1,1.3;3,3.11;6,9-11;
16,15;17,9-11; 22,6f.10.17.20 u.3.). In einem grosseren Abschnitt iiber die hinter Apk
17,9-11 zu vermutenden romischen Kaiser (100-148) entscheidet sich der Verfasser fiir
Domitian als den sechsten Konig (146), zédhlt Galba und Otho (nicht Vitellius) bei der
Kaiserliste mit und gelangt so — wie u.a. B. Reicke — zu Nero als dem ersten Konig der
Liste (vgl. die Tabelle 130 sowie 134 f. und 146 f)). ‘

In Kap. IV (161-262) untersucht G. den «Enderwartungshorizont in den drei escha-
tologischen Plagenreihen» (Apk 6,1-8,1; 8,2-11,19; 15,5-16, 21) sowie die «Chiffre von
den dreieinhalb Zeiten», d.h. die 42 Monate (Apk 11,213, 5), 1260 Tage (Apk 11,3;12,6)
und dreieinhalb Zeiten (Apk 12,14). Nach sorgfiltigen form-, traditions- und literarkri-
tischen Analysen der drei Sieben-Plagen-Reihen vertritt der Verfasser die These, «dass
das Siebenerschema von Johannes selbst als literarisches Strukturprinzip nach dem
Vorbild der dgyptischen Plagen entworfen» sei (236); einerseits verbietet sich eine fort-
laufend-chronologische Deutung (235f.), andererseits wird auf Grund der Dramatisie-
rung des endzeitlichen Geschehens, u.a. durch die Steigerung der Strafgerichte, auch die
Rekapitulationstheorie (Tyconius) unmoglich (233-235 und 238 f.). Die Chiffre von den
dreieinhalb Zeiten bezeichnet «die ganze Dauer der endzeitlichen Frist, in der der
Antichrist unter vielerlei Gestalt die Kirche verfolgt» (262); sie geht auf Dan 7,25; 12,7
zuriick (239-262).



Rezensionen 183

Schliesslich erweist Kap.V (263 -281) den «dialektischen Charakter der Eschatolo-
gie» als den «eigentlichen Verstehenshorizont der Apokalypse». Seine wesentlichen
Ergebnisse fasst Giinther 279281 thesenartig zusammen: Die Apk will keinen Ansatz-
punkt fiir eine Berechnung des Parusietermins bieten; hochgespannte Naherwartung und
zukunftsbezogene Enderwartung schliessen sich nicht aus, sondern sind dialektisch auf-
einander bezogen (279 f.).

Das sinnvoll disponierte und gut lesbare Buch ist ein wichtiger Beitrag zur Erfor-
schung der Apk. G.s Ergebnisse verdienen durchweg Zustimmung; die Verbindung von
altjlidischer Enderwartung (als apokalyptischer Bewiltigung der Parusieverzdgerung)
mit spezifisch urchristlicher, die kirchliche Gegenwart als Endzeit qualifizierender
Naherwartung erscheint mit Recht als typisch fiir die Eschatologie der letzten Schrift des
NTs. Den leider nur als Typoskript gedruckten Band beschliessen sorgfiltige Abkiir-
zungs-, Personen- und Stellenregister (282 -297) sowie eine ausfiihrliche Bibliographie
(298 -315).

Otto Bacher, Mainz

F.Bovon, M. van Esbroek, R. Goulet, E.Junod, J.-D. Kaestli, F. Morard, G. Poupon, J.-
M. Prieur, Y. Tissot, Les Actes apocryphes des Apotres, Editions Labor et Fides, Genf
1981, 338 S. Fr. 33.—.

Im franzosischen Sprachgebiet sind seit einer Reihe von Jahren zwei Gruppen von
Forschern an der Arbeit mit dem Ziel, apokryphe christliche Texte zu edieren, zu
iibersetzen und zu kommentieren. Die Gruppe in Paris konzentriert sich auf die apo-
kryphen Evangelien, die Gruppe in der Westschweiz beschiftigt sich mit den apokryphen
Apostelgeschichten. Die Schweizer Gruppe legt jetzt eine erste Frucht ihrer Arbeit vor.
Die in diesem Band publizierten Studien sind im Rahmen eines «Enseignement de
troisiéme cycle» vorgetragen worden. Die theologischen Fakultdten der Universitédt von
Fribourg, Genf, Lausanne und Neuenburg bieten in regelméssigen Abstidnden ein «en-
seignement de troisieme cycle» als gemeinsame Lehrveranstaltung an. Gegenstand ist
jeweils ein wichtiges Thema aus einer der klassischen Disziplinen der Theologie. In der
deutschsprachigen Schweiz fehlt leider bis heute eine solch intensive Zusammenarbeit
der theologischen Fakultiten.

Die apokryphen Apostelgeschichten sind hochinteressante Zeugen der Volksfrém-
migkeit ihrer Zeit. Diese Frommigkeit in ihrer bunten Vielfalt, mit skurrilen Ziigen ist
von den massgebenden Theologen der Kirche nie rezipiert worden. Im Gegenteil! Seit
dem 4. Jh. haftet diesen Schriften der Geruch der Héresie an. Kirchliche Autoren bedie-
nen sich gern eines Zirkelschlusses. Beweis dafiir, dass eine bestimmte Gruppierung von
Christen héretisch ist: diese Christen lesen apokryphe Apostelgeschichten. Beweis dafiir,
dass diese Texte heterodox sind: sie sind von Héretikern geschrieben und werden von
Hiretikern gelesen.

Im Zeitraum eines Jahrhunderts (150-250) sind die Apostelakten geschrieben wor-
den, die die Namen von Petrus, Johannes, Andreas, Thomas und Paulus tragen. Diesen
fiinf sind die 14 Studien des vorliegenden Bandes gewidmet. Sie sind in vier Teile grup-
piert. Die ersten drei Studien bieten eine geraffte Forschungsgeschichte, Urteile iiber die
apokryphen Apostelgeschichten von Photius bis zu den Exegeten unserer Zeit. Der
zweite Teil vereinigt fiinf Aufsitze, die sich mit der Gestalt und der Funktion des Apostels



184 Rezensionen

in den genannten Schriften beschiftigen. Der dritte Teil bietet einen hochinteressanten
Vergleich zwischen den literarischen Genera der Philosophenvita und den Apostelakten.
Aus den Beitrdgen von Richard Goulet und Eric Junod ist viel Neues und Erhellendes zu
lernen. Der Schlussteil vereinigt vier Studien verschiedenen Inhalts. Herauszuheben ist
hier der Beitrag von M. van Esbroek «Les textes littéraires sur I’Assomption avant le Xe
siéclex.

Hilfreich ist der umfangreiche Anhang. Eine allgemeine Bibliographie, prazise Listen
der Texte und Ubersetzungen der einzelnen Apostelgeschichten sowie der dazu erschie-
nenen Untersuchungen, schliesslich sorgfiltig erstellte Indizes. Alles in allem: ein wert-
volles, ein niitzliches Buch, das verdient, angeschafft und gelesen zu werden. Der giinstige
Preis macht die Anschaffung leicht.

Rudolf Brdndle, Basel

Die Predigt vom menschenfreundlichen Gott, hg. von der Homiletischen Arbeitsgruppe

Arens-Richardt-Schulte, Claudius Verlag, Miinchen 1980. 172 S., 19.80 DM.

Das Grundanliegen der Autoren, orientiert an Tit 3,4, wird beinahe auf jeder Seite des
Buches spiirbar und ist in seinen drei Teilen in einer den Leser erwirmenden Weise
durchgehalten: (1) «Die Predigt vom menschenfreundlichen Gott», (2) «Der menschen-
freundliche Gott und die Gebote», (3) «Der menschenfreundliche Gott und das Leid».
Ein «menschenfreundliches Gottesbild zu entfalten», ist die ureigentliche Aufgabe des
Predigers, entsprechend dem «cantus firmus der Erlosten» (24). Priifsteine werden dabei
fast zwangslaufig die 10 Gebote und die Leiderfahrung.

Die Stidrke des engagiert, konkret und in fliissigem Stil geschriebenen Buches liegt
nicht in den vorgeschalteten biblischen Besinnungen und Grundlegungen. Hier ist man-
ches (notwendigerweise?) zu pauschal geraten und einiges unprizise wie z.B. die Aus-
legung von Hos 11 (18 ). Als storend empfinde ich in diesem Zusammenhang die Weise,
in der vom biblischen «Gottesbild» gesprochen wird (z. B. «das Gottesbild des biblischen
Schriftstellers, das auch fiir unser Leben Giiltigkeit haben darf» [46] oder «Die Offen-
barungs- und Heilsgeschichte als Entfaltung dieses Gottesbildes» [14]). In solchen For-
mulierungen hat das Gottesbild — eigentlich doch Produkt und Notbehelf des begreifen-
wollenden Menschen - die Stelle des lebendigen Gottes selbst (Ex 3,14) eingenommen.
Wenn es gar heisst: «Das Entscheidende ist, dass alles darauf ankommt, welches Bild von
Gott der Mensch... sich macht» (12), dann ist, unbeabsichtigt sicher, nicht nur der
Glaube in die Nidhe des Machbaren geriickt, sondern auch das 2. Gebot tangiert.

Uberzeugender jedenfalls als die mitgelieferte biblische Theologie bzw. Mini-Dog-
matik sind die homiletischen Uberlegungen, das seelsorgerliche Abspiiren der Fragen
und Note der Predigthorer, einpriagsame, z. T. glinzende Redefiguren und Bilder, tiber-
haupt treffliche Bausteine fiir Predigten aller Arten. Viele, viele Anregungen und kon-
krete Formulierungshilfen entnimmt man mit Freude aus den Predigtbeispielen und
Literaturausziigen, die geschickt ausgewihlt sind.

«In den Zehn Geboten geht es um die grossen Perspektiven, die erdffnet werden
sollen, nicht um kleinliche Dienstanweisungen» (71); sie gestalten Leben (76) und laden
ein «in die Weite und Fiille des Lebens» (77) — das wird in schénen Bildern und Pre-
digtbeispielen ausgefiihrt; freilich vermisst man hier eine knappe exegetische Begriin-
dung der (richtigen und wichtigen) Forderung einer «positiven» Verkiindigung.



Rezensionen 185

Besonders gut gelungen scheint mir in Kapitel 3 (99 ff.) das sorgsame Durchdenken
der «klassischen» Antwortversuche aufdie Frage nach dem Warum und Wozu des Leides
(Leid als Strafe, als Erziehungsmittel, Mensch verantwortlich, Leiden und Sterben:
Geburtswehen eines neuen Lebens, eschatologische Kldrung im «Schauen»). Einige
Formulierungen erwecken zwar den Eindruck, als ob der Seelsorger und Prediger eine Art
Technik des Antwortens lernen und beherrschen miisse — tatsédchlich aber leistet das
Autorenteam hier mit dusserster Einfiihlung und sehr differenzierenden Uberlegungen
starke Hilfe zur Seelsorge, die auch theologisch verantwortet ist. Wer kann wem unter
welchen Umstidnden zu welchem Zweck welches Wort (mit welcher theologischen Legi-
timation) sagen? Ein wiirdiger Abschluss dieses Teils sind die Ausfiihrungen iiber das
«Tastende Sprechen» (164 ff.) mit dem merk-wiirdigen Schluss- und Leitsatz: «Jubelt
nicht unbedacht!»

Werner Grimm, Stuttgart

Norbert Mette, Josef Bommer, Otto Bischofsberger, Paul M. Zulehner, Volkskirche -
Gemeindekirche — Parakirche, Theologische Berichte, hg.v. Josef Pfammater und
Franz Furger, Ziirich 1981. 137 S., Fr. 32.80.

Die Beitrige dieser vier katholischen Gelehrten helfen mit, im Kirchenverstindnis
theologische und soziologische Gesichtspunkte aufeinander zu bezichen — eine Aufgabe,
die bisher noch nicht befriedigend gelost ist. N. Mette liefert wichtiges Material zum
Verstindnis des (urspriinglich protestantischen) Begriffs der Volkskirche und erortert
dessen Problematik fiir die heutige Lage, in der die Grosse Volkskirche sich in Richtung
auf eine allgemeine Biirgerreligion mit christlichen und synkretistischen Elementen
wandelt. In der katholischen Diskussion wird gefordert, dass die Volkskirche aktiv zur
«Gemeindekirche» umgestaltet wird. Aber diese steht in der Gefahr, dass sich in ihr «statt
missionarischer Offenheit eine Sekten- und Getto-Mentalitit breitmacht». Die aus dieser
Konzeption abgeleitete « Pastoral» der konzentrischen Kreise bringt nicht das, was man
von ihr erwartet, sondern «intendiert eine Abgrenzung der kirchlichen Binnenwelt
gegeniiber ihrer Aussenwelt». Die heutige kirchliche Praxis in Deutschland und in der
Schweiz muss diese Ubergangssituation als die «Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen»
bejahen. Das bedeutet: « Aufder einen Seite das Bemiihen um eine Be-Glaubigung der im
Volk enthaltenen, aus vielerlei Griinden moglicherweise im Status der Inauthentizitat
verharrenden Werte, auf der andern Seite eine ‘Bekehrung’ der offiziellen Kirche, repri-
sentiert durch Lehramt und Theologie, zu einem andern Umgang mit dem Volk — statt
Vereinnahmung Begleitung.»

J. Bommer bejaht die innerkatholische Entwicklung von der «Pfarrei» zur «Gemein-
de», zeigt aber, dass «Volkskirche oder Gemeindekirche» eine falsche Alternative ist.
«Wir werden mit der Volkskirche leben und mit ihr auch pastoral zurechtkommen
miissen. Ihr Ende ist kaum schon abzusehen und sollte auch nicht... herbeigewiinscht
und herbeiorganisiert werden.» Die Erfahrungen mit den Basis-Gemeinden in Siid-
amerika lassen sich nicht ohne weiteres auf unsere Situation iibertragen, weil hier die
Basis nicht durch die «Kirche der Armen», sondern durch den Mittelstand gebildet wird.
Die Gross-Kirche realisiert sich zwar vor allem in der iiberschaubaren Gemeinde und in
Klein-Gruppen, darum ist jene fiir diese da, aber die Pfarr-Gemeinde braucht auch die
Gross-Kirche und deren Universalitit.



186 Rezensionen

0. Bischofsberger fragt, welche gemeinsamen Ziige in der vielgestaltigen Bewegung
festzustellen sind, die mit dem Begriff «neue Religiositdt» zu bezeichnen ist. Es sind dies:
das Suchen nach einer religiosen Erfahrung, das Erlebnis der Bekehrung, der Drang zur
kleinen Gemeinschaft, das Bediirfnis nach der Autoritit des charismatischen Fiihrers und
der Traum von einer neuen Menschheit. Diese Charakteristika sind nach Bischofsberger
eine Herausforderung fiir die Gross-Kirchen. Sie miissen sich z. B. fragen, wie berechtigt
das Bediirfnis nach einem «christlichen Guru» ist und sich dann entsprechend verdndern.
P.M. Zulehner beschiftigt sich mit dem fiir die heutige kirchliche Praxis wichtigen
Problem der kirchlich Distanzierten. Er nennt sie « Auswahlchristen» und interpretiert
mit Hilfe soziologischer Einsichten ihre Einstellung zur Religion. Sie sind nicht als
Abgefallene oder als Heiden zu verstehen. Zulehner lehnt auch ab, ihnen gegeniiber das
Prinzip «alles oder nichts» anzuwenden. «Ein solches Prinzip kann in einer stabilen —
geschlossenen — christentiimlichen Gesellschaft Verwendung finden und durchgesetzt
werden. Fiir freiheitliche Gesellschaften wird es destruktiv. Kennt die Kirche nur noch
»Vollchristen’ und ‘Noch-nicht-Vollchristen«, wird sie sich, theologisch zu Unrecht, auf
immer weniger Menschen zuriickzichen miissen.» Zulehner empfiehlt vielmehr, durch
kirchliches Handeln «Bedingungen herbeizufiihren, die fiir ein Wachstum in Richtung
auf intensivere Gldubigkeit geeignet sind». Unter keinen Umstidnden darf aber die
Christlichkeit offen oder auf Umwegen verordnet werden.

Die soziologischen Bedingungen, um die es in diesem Buch geht, sind fiir die evan-
gelischen Kirchen gleich wie flir die katholische. Der evangelische Leser findet darum in
diesem Buch beinahe auf jeder Seite Ausfiihrungen, die auch fiir seine Konfession zu
beachten sind.

Walter Neidhart, Basel

Eckard Konig/Norbert Schier/Ulrich Vohland (Hg.), Diskussion Unterrichts-Vorberei-
tung — Verfahren und Modelle, Kritische Information Erziehungswissenschaft 1,
Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1980. 362 S., DM 24 .—.

«Schulmissige Unterrichtsvorbereitung» geschieht in erster Linie widhrend der ersten

Phase der Lehrerausbildung. Hier ist man gezwungen, verschiedene «Schnittmuster» fiir

eine angemessene Praparation von Unterricht zur Kenntnis zu nehmen und fiir Probe-

stunden auch de facto vorzufiihren. Eine Fiille verschiedener Gesichtspunkte sind es, die
da beachtet werden sollen: Anthropogene Voraussetzungen in der Klasse sollen erhoben,
bedacht und in ihrer Bedeutung fiir Unterricht reflektiert werden; soziokulturelle Bedin-
gungen des Milieus, aus dem die Kinder stammen, sollen erkundet werden und fiir die
unterrichtlichen Vollziige in Anschlag gebracht; und dann die Inhalte! Welche Bedeu-
tung konnen sie fiir eine angemessene Erschliessung der gegenwartigen und zukiinftigen

Lebenswirklichkeit des Schiilers haben? Sind sie iiberhaupt im Horizont des Verstehen-

Konnens der in Frage stehenden Klasse liegend? Gibt es motivierende Zuginge zu

ihnen...? Und welche Strukturen soll der Unterricht haben, welche Sachabschnitte,

welche methodischen Akzente...? Und dann gibt es ja auch noch eine Fiille verschie-
dener Medien, die in ihrer Relevanz fiir unterrichtliche Vollziige bedacht werden soll-
ten.

Und wie passt das alles zusammen? In welchen Beziehungen stehen Medien, Metho-
den, Inhalte, Ziele, Schiiler, Lehrer, Gesellschaft etc.

Wenn dann der Junglehrer oder der Vikar in der Praxis erscheinen, sehen die Dinge
oft anders aus: Der iltere Kollege macht ja auch keine Priparationen und es geht dann



Rezensionen 187

doch nicht so viel schlechter als bei einem sorgfiltig vorbereiteten Lernprozess. Bald ist
der Schlendrian im Haus und mit ihm «der Zettel», auf dem einige Bemerkungen stehen
iiber den geplanten Verlauf einer Stunde. Was vorher gegangen ist, haben wir bereits
vergessen, und was morgen sein wird, wird morgen bedacht werden konnen.

Der vorliegende wichtige Band will diesem Schlendrian Paroli bieten, indem er nicht
nur, wie das in vielen anderen Publikationen zum Problem der Fall ist, verschiedene
Unterrichts-Vorbereitungs-Theorien nebeneinanderstellt und diskutiert, sondern dezi-
diert im Blick auf ihre Praktikabilitéit im Unterricht bedenkt. Den Herausgebern ist es
dabei gelungen, vielbeschiftigte und bekannte Autoren fiir ihr Vorhaben zu gewinnen:
Hans-Karl Beckmann, der Erlanger Schulpadagoge, will aus «realistischer» Sicht Emp-
fehlungen fiir eine mogliche Unterrichtsvorbereitung geben. Dabei verweist er — das ist
sonst nicht iiblich — auf bestehende Lehrpline, auf Unterschiede, die durch Schulart und
Schulstufe gegeben sind, auf Bedingungen, die die verschiedenen Fachwissenschaften
stellen, und nicht zuletzt auf den allen Fiachern aufgegebenen Erziehungsauftrag. Beson-
ders interessant seine Vorschldge fiir eine Kurzvorbereitung, die bei aller Abbreviatur
doch das Wichtigste umfasst:

—  Was will ich unterrichten?

~ Warum will ich das unterrichten? (Unterrichts- und Erziehungszicle)
—  Wie will ich es unterrichten? (Reihenfolge, Methoden...)

—  Warum wihle ich diese Methode?

—  Welche mir zur Verfiigung stehenden Medien will ich nutzen?

— Welche Hausaufgabe erteile ich?

Die Position, die hinter diesen Vorschldgen fiir eine Unterrichtsvorbereitung steht,
nennt Beckmann deswegen «realistisch», weil in ihr der «Férderung des Individuums»
und «klaren Sachforderungen» Gewihrleistung getan werde, und das unter einer selten
gewordenen Ernstnahme der Kontinuitit geistig-geschichtlichen Lebens, des Sachan-
spruchs der Inhalte und der Erziehung zu einer Menschlichkeit, die im anderen nicht nur
einen Konkurrenten oder einen Gegner sieht, sondern einen Nichsten, der mich braucht
und den ich brauche.

Einem Unterrichtsplanungskonzept im Sinne einer «kritisch-konstruktiven Didak-
tik» widmet Wolfgang Klafki, der Altmeister der « Didaktischen Analyse», seinen Bei-
trag. Besonders interessant und aller Nachachtung empfohlen erscheint hier ein sog.
«Perspektivenschema zur Unterrichtsplanung» (30), in dem einer Bedingungsanalyse
(Ausgangsbedingungen der Lerngruppe, des Lehrers, der Institution, der vermutlichen
Schwierigkeiten) Fragen nach der Bedeutung des gewdhlten Unterrichtsinhaltes fiir die
Gegenwart, die Zukunft und grossere Zusammenhénge, nach der thematischen und
zielgerichteten Strukturierung, nach der Zuginglichkeit und Darstellbarkeit und nach
einer moglichen Lehr-Lernprozessstruktur folgen.

Dieses Schema erldutert Klafki gut lesbar und praxisbezogen, so dass nicht nur die
wissenschaftlichen, sondern auch die vorwissenschaftlichen Voraussetzungen des Autors
sichtbar und diskutierbar werden. « Demokratische Unterrichtsplanung» (Ulrich Voh-
land), Unterrichtsvorbereitung im Sinne einer «kommunikativen Didaktik» (Eckard
Konig und Gerhard Talodziecki), «Lernzielorientierte Unterrichtsplanung» (Urs-Peter
Lattmann/Kurt Aregger), Curriculare Unterrichtsplanung (Kristian Kunert und Werner
Zimmermann) sind weitere Gegenstinde des interessanten und durchaus weiterfiihren-
den Sammelbandes, der besonders auch Theologen empfohlen sei, die in ihrer Vorbe-
reitung von Unterricht nicht selten noch Modellen aus der «Steinzeit» der Pddagogik



188 Rezensionen

verpflichtet sind, die sie dann in der Praxis an Ufer fiihren, die sie weder zu erreichen
trachteten noch fiir wiinschbar hielten. Es ist an der Zeit, dass wir Theologen hier dazu
lernen und unseren Hochmut und unser Autarkiebestreben als Primitivitit durch-
schauen.

Klaus Wegenast, Bern

Hans van der Geest, Unter vier Augen. Beispiele gelungener Seelsorge, Theologischer

Verlag, Ziirich 1981. 246 S.

Das Buch bietet 27 durch den Verf. kommentierte Gespriachsprotokolle aus den ver-
schiedensten Situationen, in denen der Gemeindepfarrer zum Seelsorger wird: zufdllige
Begegnungen und alltdgliche Kontakte, aus denen seelsorgerliche Gespriiche entstehen,
Gesprache mit Kranken (Herzinfarkt, Schlaganfall usf.) daheim und im Spital, Kasual-
gesprache, das Gesprach mit einem aus der Kirche Ausgetretenen, das Gespriach mit
einem, der den Seelsorger abweist, Gespriche, in denen der Seelsorger stiitzen, und
solche, in denen er offensiv werden muss, auch ein Gesprach, in dem der Seelsorger seinen
Partner an einen andern Berater iiberweist. In den Kommentaren dussert sich der Super-
visor H. van der Geest iiber die Reaktionen des Seelsorgers. Er interpretiert den Zusam-
menhang dieses einen Gespriachs mit der Lebensgeschichte des Gespriachspartners und
informiert iiber das an seinem «Fall» Typische (z. B. Informationen iiber den Trauer-
prozess, iber Herzinfarkt, iiber Chronisch-Kranke, iiber Schuldbewusstsein, tiber Bibel-
lesen und Beten in der Seelsorge usf.).

Die ausgewihlten Gespriache sind Beispiele «gelungener Seelsorge». Darunter ver-
steht v.d. G., dass der betreffende Kontakt sinnvoll und hilfreich war, nicht dass er nicht
noch besser hitte sein konnen. Es ist dem Seelsorger jeweils gelungen, sich in seinen
Partner einzufiihlen. Das Einfiihlen ist fiir den Verf. keine schnell erlernbare Technik,
kein Trick, so dass der Seelsorger nur mit leicht verdnderten Worten wiederholen wiirde,
was er gehort hat, auch kein Spezifikum einer psychotherapeutischen oder seelsorgerli-
chen Methode, sondern ein Gespriachselement, das zu jeder tieferen menschlichen Bezie-
hung gehort. Anhand der Protokolle zeigt v.d. G. zahlreiche Situationen, in denen eine
sogenannte spiegelnde Antwort des Seelsorgers geradezu falsch wire, in denen der Pfarrer
vielmehr Fragen stellen, um weitere Informationen bitten oder eine gegenteilige Meinung
dussern muss — oder sich an einer harmlosen Plauderei beteiligt. Einfiihlung ist fiir ihn
kein formales Prinzip der Gesprichsfiihrung, sondern eine Struktur der gelingenden
Kommunikation.

Einfiihlung wird in diesem Buch am besten anschaulich an der verstdndnisvollen
Aufmerksamkeit, mit der er selber als Kommentator mit den Problemen der beiden
Partner in jedem dieser Gespriche umgeht, wie er sich bemiiht, den die Seelsorge Emp-
fangenden als Menschen und als Christenmenschen zu verstehen, und wie er die
Gesprachsbeitrige des Seelsorgers wohlwollend interpretiert. Hier ist nicht nur Einfiih-
lung am Werk, sondern auch was ich «christliche Weisheit» nennen mdchte. Damit
meine ich, dass hier ein Gesprichsprozess nicht objektiv-wissenschaftlich, sondern von
einem bestimmten Wertsystem her beschrieben und beurteilt und unter das Licht einer
gldubigen Hoffnung gestellt wird. Wie die biblischen Weisheitslehrer beniitzt v.d.G.
unbedenklich Einsichten, die nicht aus der biblischen Offenbarungsquelle, sondern aus
dem Schatz von Erfahrungsweisheit aller Menschen stammen — einem Schatz, zu dem



Rezensionen 189

auch grosse Psychotherapeuten etwas beigetragen haben. V.d.G. macht z.B. oft, aber
nicht immer —sagen wir einmal: dort, wo es sich aufdringt —, Gebrauch von analytischen
Deutungen. Er erldutert ferner an zahlreichen Beispielen die Bedeutung der Kérperspra-
che und des Korperkontaktes durch den Seelsorger. Der Hinweis dazu auf die biblischen
Heilungswunder, in denen der Heiler den Kranken beriihrt, mutet wie eine nachtrégliche
theologische Rationalisierung einer Erfahrungsweisheit an. Der Verf. liefert auch (ohne
die Warnung vor «jedem unniitzen Wort, das aus unserem Munde geht», zu beachten)
eine iiberzeugende Apologie des ‘small talk’ in der Arbeit des Pfarrers. Es braucht
Weisheit, um den Wert des Plauderns zu erkennen!

Das Buch mit seinen so verschiedenartigen Seelsorgefillen liefert dem Pfarrer nicht
Rezepte, wie er sich gegeniiber einem Herzinfarkt-Patienten oder bei einem Taufge-
spriach verhalten soll. Die Beispiele «gelungener Seelsorge» lassen sich nicht nachahmen,
weil jeder Seelsorger ein unaustauschbares Individuum ist und jeder Patient sich vom
anderen unterscheidet. Dass das Buch nur Beispiele von gelungener Seelsorge bringt,
konnte sogar den Blick dafiir verdecken, dass eine solche Art von Seelsorge nur nach
einem langen Weg des Lernens an sich selbst und der innern Reifung moglich ist. Auch
die Seelsorger, deren Gespriache hier unter einem Pseudonym abgedruckt sind, haben
einmal in Gesprachen Fehler gemacht und haben dadurch als Seelsorger gelernt, dass sie
angeleitet wurden, ihre Fehler zu erkennen und sich zu verdndern.

Doch was kann man von diesem Buch erwarten, wenn es keine Regeln fiir die typi-
schen Fille liefert? Bedeutsam ist es zunéchst, wie mir scheint, als mitreissendes Lob der
beinahe unerschopflichen seelsorgerlichen Moglichkeiten, die ein normales Gemeinde-
pfarramt bietet. Der Studierende bekommt Mut zu diesem Beruf und der Pfarrer Freude
an seinem Dienst als Seelsorger. Er erkennt die Chancen, die er mit seiner Initiative und
seinem Entschluss, ein Gemeindeglied zu besuchen, hat. Der Hausbesuch des Pfarrers,
von manchen Theoretikern totgesagt und von manchen Praktikern abgeschafft — v.d. G.
deckt seinen Wert wieder auf.

Originell und weiterfiihrend sind m. E. die Elemente zu einem neuen theologischen
Verstindnis von Seelsorge, die v.d. G. bietet: Bisher definierte die Theologie Seelsorge
aus der Sicht des Seelsorgers: von seinen Absichten her, seinem Verhalten, von den
geistlichen oder den weltlichen Worten, die er sprach oder nicht sprach. V.d. G. definiert
Seelsorge mit Hilfe der Erwartungen dessen, der Seelsorge empfingt. Dieser sieht im
Seelsorger einen Beauftragten der Kirche und bringt darum das Gespréch so oder so mit
dem Glauben und mit Gott in Verbindung. Die Erwartungen wirken als Wahrnehmungs-
filter und geben den Worten und dem Verhalten des Seelsorgers einen bestimmten Sinn.
Der Bezugsrahmen ist sowohl Hilfe wie auch Erschwerung fiir das seelsorgerliche
Gesprach. Die Erwartungen des Adressaten von Seelsorge sind nicht das Gesetz, nach
dem der Seelsorger sich zu richten hat, wohl aber hiangt das, was Seelsorge wirkt, davon
ab, wie der Pfarrer als Mensch und als Christ mit solchen Erwartungen umgeht.

Was der Seelsorger zu bieten hat, umschreibt v.d.G. nicht, wie das lange in der
Tradition iiblich war, mit dem Oberbegriff Verkiindigung, auch nicht wie manche
Pastoralpsychologen mit dem Oberbegriff Therapie, sondern mit dem Oberbegriff
Freundschaft. Indem der Pfarrer sich dem Partner aufmerksam zuwendet und sich in ihn
einzufiihlen sucht, wirkt sich auf ihn die Communio der christlichen Gemeinde aus. Er
erfahrt Freundschaft. Freundschaft wirkt manchmal therapeutisch, denn die professio-
nellen Therapeuten haben kein Monopol fiir heilende Wirkungen. Weil der Adressat von
Seelsorge im Seelsorger den Boten Gottes sieht, bekommt die Erfahrung, von ihm ver-



190 Rezensionen

standen zu werden, eine religiose Dimension. Sie riickt, nicht im Blick auf die gebrauch-
ten Worte, aber hinsichtlich ihrer Wirkung, in die Ndhe der Verkiindigung. Sie wird zum
Hinweis auf die Zuwendung Gottes zu uns.

Walter Neidhart, Basel

Georg Picht, Hier und Jetzt: Philosophieren nach Auschwitz und Hiroshima, Bd. I,

1981.

Georg Picht ist einer der «great old men» unter jenen Philosophen, die die Verantwor-
tung fiir die aktuelle Situation mit zu iibernehmen bereit sind. Das Wesen der Vernunft,
der sich Philosophie verdankt, selber erschliesst sich ihm von der « Verantwortung fiir die
Zukunft» her. Er ist zugleich einer der Philosophen, die im authentischen christlichen
Glauben die Zukunft unserer Welt in eminenter Weise verantwortet sehen — und unser
faktisches Glauben daran messen, wieweit ihm die Vollmacht gegeben ist, diese Verant-
wortung jetzt und hier wahrzunehmen. Davon gibt der von ihm herausgegebene Sam-
melband: «Theologie — was ist das?» Zeugnis.

Nun liegt hier der 2. Band einer Sammlung von Aufsitzen vor, die sich unmittelbar
auf die denkende Verantwortung aktueller gesellschaftlicher Probleme beziehen. Seine
Mitte findet er in einer grosseren Studie iiber «Jetzt und Hier: Ist eine philosophische
Erkenntnis der politischen Gegenwart mdglich?» Um sie gruppieren sich die kleineren
Aufsdtze unter drei Gesichtspunkten: 1. Die globale Krise der wissenschaftlich-techni-
schen Zivilisation (hier ist die Arbeit: Mut zur Utopie — die grossen Zukunftsaufgaben,
1969, neu mitabgedruckt); 2. Probleme der Friedensforschung; 3. Okologie und Umwelt-
schutz; 4. Erziehung — Bildung — Wissenschaft. Um einen Eindruck von der Tiefe und
Weite der Einsicht zu vermitteln, mit der Picht seine Verantwortung als Denker wahr-
nimmt, zitiere ich aus dem Schlussabschnitt des Essays iiber die Moglichkeit philoso-
phischer Erkenntnis der Gegenwart einen ldngeren Passus (324f.):

«Stellt man die Frage: Ist eine philosophische Erkenntnis der politischen Gegenwart
moglich?, so riickt das Phanomen menschlicher Verantwortung ins Zentrum. Wie hingt
Verantwortung mit Erkenntnis, wie hangt sie mit Philosophie und Politik zusam-
men?

Wir tragen Verantwortung in der Gegenwart, aber wir tragen sie fiir die Zukunft.
Verantwortliches Denken und Handeln beruht auf der Bereitschaft und Entschlossen-
heit, fiir die zukiinftigen Folgen dieses Denkens und Handelns einzustehen. Verantwor-
tung tragen wir auch dann, wenn wir sie leugnen wollen und nicht bereit sind, sie zu
tibernehmen. Hat unser Denken und Handeln ‘schlimme Folgen’, so werden wir ‘zur
Verantwortung gezogen’, auch wenn wir uns dagegen strauben und behaupten, dass uns
ein Unrecht geschieht. Die Folgen der Tat und des Gedankens fallen unausweichlich auf
ihren Urheber zuriick... Es ist nicht unserm Belieben anheimgestellt, ob wir Verant-
wortung tragen wollen oder nicht. Verantwortung gehort zur Konstitution des Menschen.
Warum? Weil der Mensch ein Lebewesen ist, das nur mit Bewusstsein ex-sistieren kann,
und weil Bewusstsein als solches ohne Verantwortung nicht moglich ist. Dies ergibt sich
aus der Analyse von Verantwortung... Ich resiimiere hier die elementaren Bestimmun-
gen...: 1. Verantwortung ist immer Verantwortung fiir... In diesem fiir... ist jenes Aus-
sich-heraus-versetzt-Sein vorgezeichnet, das die Moglichkeit des Bewusstseins konstitu-
iert. 2. Verantwortung ist immer Verantwortung vor... Das vor... verweist uns nicht auf



Rezensionen 191

das Selbstbewusstsein des Subjekts; es verweist uns auch nicht auf eine libergeordnete
Instanz; Verantwortung vor... ist vielmehr immer, in schlichter Sprache gesagt, Ver-
antwortung vor Gott. Darin manifestiert sich zundchst die immanente Universalitdt der
Verantwortung, auf der die potentielle Universalitit des menschlichen Bewusstseins
beruht. Der innere Sinn der Worte ‘vor Gott’ expliziert sich in den Mythen vom Jen-
seitsgericht, die nicht nur im Umkreis des christlichen Glaubens vorkommen und nicht
nur in der Philosophie von Platon eine herausgehobene Stellung einnehmen, sondern
zum archetypischen Grundbestand von Mythen und damit von menschlichem Bewusst-
sein iiberhaupt gehéren. Darin zeigt sich, wo die unaustilgbare Verweisung des vor...
ihren Ursprung hat: sie entspringt der Antizipation des Todes, die alles menschliche
Leben begleitet... Verantwortung ist fiir Bewusstsein konstitutiv, weil die nicht aufzu-
hebende Erinnerung an die Verantwortung vor... dafiir sorgt, dass wir unser In-der-
Zeit-Sein, trotz der Verdringungsmechanismen unseres falschen Bewusstseins, nicht
vergessen konnen...»

Eduard Buess, Flith

Hans Stock, Evangelientexte in elementarer Auslegung, Gottingen, Vandenhoeck-Rup-

recht, 1981. 254 S., kart. DM 29.80
Vor iiber zwei Jahrzehnten verdffentlichte der Goéttinger Religionspddagoge Hans Stock
seine «Studien zur Auslegung der synoptischen Evangelien im Unterricht» (1959 u.d.).
Sie sind das klassische Beispiel fiir die hermeneutische Phase der evangelischen Reli-
gionspddagogik: ein Markstein in der Geschichte der Religionspddagogik nach 1945. Nun
legt St. eine neuerliche Veroffentlichung zu Texten aus den Evangelien vor. Der Titel
lasst bereits aufhorchen. Durch den Begriff «elementare Auslegung» wird die leitende
Intention angezeigt. In der Elementarisierungsfrage ist St. nicht zuletzt durch das For-
schungsprojekt «Elementarisierung theologischer Inhalte und Methoden» Bd.I und II
(Miinster 1975 und 1977) ausgewiesen, das er in Zusammenarbeit mit dem Comenius-
Institut durchgefiihrt hat.

Der Autor ist nun bei seiner elementaren Auslegung von biblischen oder christlichen
«Grundworten» ausgegangen und hat dann diesen Worten geeignete biblische Texte
zugeordnet. So sind thematisch orientierte Textauslegungen entstanden, die sich der
Gegenwart in gleicher Weise verpflichtet wissen wie der Uberlieferung. «Der Interpret
selbst als kritisch-engagierter Zeitgenosse, sucht im Prozess einer offenen, der inneren
Struktur nach dialogischen Auslegung ein Verstindnis dieser Grundtexte christlichen
Glaubens zu gewinnen, das der Wahrheitsfrage standhélt» (S.8).

Zunichst gibt der Autor eine «Hermeneutische Rechenschafi» iiber wesentliche
exegetisch-hermeneutische und systematisch-theologische Aspekte seiner Textausle-
gung im Sinne einer wechselseitigen Erschliessung—oder, wie man auch sagen kann, einer
problemorientierten Bibelauslegung. Es folgen dann sechs Auslegungsblocke: A. Glau-
ben und Glauben-Kinnen (Mk 7,24-30 und Mk 9,14-29), B. Erwartung und Erfiillung
(Die Téuferfrage nach Mt 11,2-6), C. Versuchung (Mt 4), D. Radikale Gnade (Mk
2,13-17, Lk 18,9-14), E. Verantwortung und Rechenschafi (Mt 25,14-30/Mt 13,
24-30/25,31-46), F. Nachfolge Jesu — Christsein heute (Joh 8,12/Mk 1,16—20/Lk
9,57-62/Mk 10,17-27), G. Ewiges Leben (Joh 6,63 /Elementares zur joh. Rede von
Auferstehung und Leben/Joh 11,1-44). Bei der Durchfiihrung werden eigene Beobach-
tungen sowie Aussagen von Zeitgenossen, theologische Voten der Gegenwart, das Lied



192 Rezensionen

eines heutigen Liedermachers, u.a. Dokumente gegenwirtigen Selbst- und Weltverstind-
nisses in den Auslegungsprozess, der die Erkenntnisse historisch-kritischer Exegese voll
beriicksichtigt, einbezogen. So entsteht ein Buch, das spannend zu lesen ist.

St. hat mit diesem Buch ohne Zweifel der Religionspiddagogik neuerlich einen wich-
tigen Dienst erwiesen. Ich denke, dass diese Art von elementarer Auslegung freilich nicht
nur fiir den Religionslehrer wichtig ist. Mir scheint, dass in der Art und Weise, wie hier
zentrale Jesusworte und Jesusgeschichten dem Menschen unserer Tage erschlossen wer-
den, ein Weg sichtbar wird, wie die Spannung zwischen der wissenschaftlichen Exegese
und der personlichen Aneignung biblischer Texte losbar ist. Das gegenwirtige Mensch-
sein und die Fragen gegenwirtigen Existierens konnen sinnvoll in den Prozess der Aus-
legung hineingenommen werden.

Wenn ich an eigene Erfahrungen in homiletischen Seminaren der letzten Jahre denke
und mich an die dabei sichtbar werdenden Schwierigkeiten eines Teiles der Studenten
erinnere, mit der Exegese auf dem Weg zur Predigtausarbeitung sinnvoll umzugehen, so
konnte ich mir vorstellen, dass St.s «dritter Weg» zwischen unerlaubter Vereinheitli-
chung biblischer Aussagen und verwirrender Vereinzelung exegetischer Detailarbeit ein
hilfreicher Anstoss sein kénnte, erneut Zugénge zur Bibel freizulegen. So kommen nicht
nur kiinftige Religionslehrer, sondern ebenso Studenten mit dem Berufsziel Pfarrer als
Leser des Buches in Frage. Zudem wiinsche ich mir, dass Kollegen aus den exegetischen
Disziplinen den Anstoss von St. aufgreifen und der Frage der Elementarisierung ihre
Aufmerksamkeit zuwenden mdochten. Ich denke, bei St. kann man in mustergiiltiger
Weise lernen, was er im Vorwort selbst folgendermassen formuliert: « Die Auslegung der
biblischen Texte, da sie dem Interesse am ‘Elementaren’ folgt, ist der Gegenwart mit ihren
Erfahrungen und ihrem Denken ebenso verpflichtet wie der Uberlieferung und deren
Anspruch.»

Gottfried Adam, Wiirzburg



	Rezensionen

