Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)
Heft: 3
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Nachtrag zu meinem Aufsatz: Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12, ThZ
31 (1975) 150-160.

Ein Bekannter erstand vor einigen Wochen in einem Miinchner Antiquariat eine 22
Seiten in Oktav umfassende Druckschrift mit dem Titel: «Disputatio theologica in
Historiam de Magis ex Matth. II,1-12». Es handelt sich wohl um eine Dissertation zur
Erlangung der Lizentiatenwiirde. Verfasser ist Heinrich Schiegg aus Ziirich. «Doktorva-
ter» ist Reinhold Pauli, geboren in Danzig, Professor und Dr. der Theologie am Arnol-
dinum in Steinfurt (Westfalen), spater in Marburg, wo er (nach Jocher, Gelehrtenlexikon,
II1, 1312/3) am 11. Dez. 1682, erst 45 Jahre alt, gestorben ist. Den Namen erhielt die
zeitweise beriihmte reformierte Hochschule nach dem Grafen Arnold IV. von Schiittorf,
auf dessen Betreiben das gymnasium illustre 1591 nach Steinfurt (heute Burgsteinfurt)
verlegt wurde. Nicht nur Theologen wurden hier ausgebildet. Der Jurist Johannes Althu-
sius (1557-1638), der beriihmte Verfasser der «Politica methodice digesta» (1603), hat
hier gelehrt, bis er als Syndikus nach Emden berufen wurde. Die Disputation des Hen-
ricus Schieggius wurde auf einen Mérztag des Jahres 1667 angesetzt. Fiir das Datum
wurde eine Liicke im Text gelassen, die nachtréglich hitte ausgefiillt werden sollen. Das
ist aber unterblieben. Die Disputation wurde gedruckt von Emanuel Wellenbergh in
Steinfurt, 1667.

Gewidmet hat der Disputant sein Werkchen seinem Taufpaten, Johann Heinrich
Rahn (Rhonius), der von 1658 -1664 Landvogt in der Ziircher Grafschaft Kyburg war. Er
gehorte sicher zum Ziircher Patriziat, es sei darauf verwiesen, dass die Frau des Philo-
sophen Fichte (Vater) eine geborene Rahn aus Ziirich war, und um 1900 gab es einen
Kunsthistoriker dieses Namens in Ziirich. Ausserdem wurde die Arbeit gewidmet 3
Burgherren in Bevergen, Falkenhoff und Horstmar, zugleich Herren von Saurenburg und
Amelbiiren. Es sind das alles Orte und Burgen in der Grafschaft Steinfurt nahe der
niederldndischen Grenze. Es ldsst sich denken, dass der wandernde Scholar aus Ziirich
von seinem Paten Empfehlungen an diese Feudalherren mitbekam und aufihren Schlos-
sern zeitweise Gast sein durfte.

Der Verfasser meint einleitend, dass die Passionsgeschichte zu seiner Zeit mehr im
Mittelpunkt des theologischen Interesses stehe als die Kindheitsgeschichte und besonders
die vom Besuch der Magier. Trotzdem sei eine Besinnung dariiber notwendig. Er geht
zunichst vom Terminus Magi aus. Er statuiert, dass das Wort nicht von den Persern zu
den Hebrdern gekommen sei, sondern umgekehrt. Er huldigt also unter Berufung auf den
jiingeren Spanheim (geb. 1632 in Genf, gest. 1701 als Prof. der Theologie in Leyden) der
Theorie von der hebriischen Sprache als der Ursprache. Noch Schelling hat sie voraus-
gesetzt. In seiner «Philosophie der Mythologie und der Offenbarung» hat er laufend
Sanskritbegriffe aus dem Hebriischen abgeleitet. Das hebrdische Urwort fiir Magier ist
fiir Schiegg hagah (Jes 8,9), das Partizip des Hiphil Mahagim schlagt dann die Briicke zu
den Magi (Cap.IlI). Das Wort diirfe nicht in abwertendem Sinn (in deteriorem sensum)
gedeutet werden, denn bei den Persern standen die Magier als Weise in hohem Ansehen.
Nach Plato waren sie sogar Prinzenerzieher. Nach Aristoteles und Diogenes Laértius
entsprachen die Magier der Perser den Chalddern der Babylonier und Assyrer, den
Gymnosophisten der Inder, den Druiden den Kelten. In Apg 13,8 wird der Magier



Miszelle 179

Elymas zwar negativ bewertet, aber in Mt2 liegt solche Abwertung nicht vor, die LXX
konnen Magi sehr wohl auch im positiven Sinne werten (Cap.IV). Dass die Magier von
Mt2 keine Feinde Gottes waren, ergibt sich ja aus der Anbetung, die sie dem Gottessohn
erwiesen. Die Magier gehoren somit nicht zu den Weisen, denen die Verkiindigung des
Evangeliums eine Torheit ist (Anspielung auf I Kor 1,23 — Cap. VI). Wenn Mt berichtet,
dass die Magier aus dem Orient kamen, will er damit zugleich bekunden, dass dort ihr
Name ehrenvoll (honestum) war. Schiegg verneint, dass die Magier aus Arabien kamen.
Der Terminus Magi komme im Arabischen nicht vor. Es seien Beziehungen der Perser
zum Danielbuch anzunehmen, aber die Bileam-Weissagung von Num 24,17 sei wohl
kaum zu ihnen gedrungen, denn der Bileam-Spruch bedrohe Syrien mit dem Untergang
und die Syrer hitten somit kein Interesse gehabt, ihn weiterzuverbreiten.

Auch der Schluss von den Gaben der Magier auf Arabien als ihr Herkunftsland sticht
nicht. Denn Gold hatten auch die Perser. Und selbst wenn Weihrauch und Myrrhen
typische arabische Produkte sind, konnten sie die Perser sich auch durch den Handel
beschaffen (Cap. VII).

Cap. VIII sucht die «pépstliche» Behauptung abzuweisen, dass die Magier zugleich
Konige waren. Er kennt von Tertullian nur die beildufige Erwdhnung aus Adv. Jud: Nam
et Reges fere habuit Oriens. Die 3 weiteren Tertullianstellen, die das simul betonen, sind
Schiegg nicht bekannt. Auch Ps 72,10. 11 kann dafiir nicht zeugen. Schiegg beruft sich auf
die Schrift des Molanus (1633-1722) «De Picturis» und auf den Ziircher Hospinian
(1547-1626) «De festis Christianorum in Epiphania». Scheba liegt in Arabien, Seba in
Athiopien. Dass Tartessus in Spanien liegt, war Schiegg wohl nicht bewusst. Jedenfalls
liegen alle diese Gegenden nicht im Orient. Die These, dass die Magier aus allen drei
Weltgegenden gekommen wéren und sich vor den Toren von Jerusalem getroffen hétten,
ist reine Vermutung. Eigenartig ist die Argumentation, die Schiegg dem Molanus ent-
nimmt. Wire Ps 72,10f. wirklich Hinweis auf Mt 2, dann miisste einer der Kdnige, der
aus dem dthiopischen Seba, von schwarzer Hautfarbe sein. Molanus aber hat festgestellt,
dass die dltere Kunst nur weisse Konige kennt, er beruft sich dabei aufden Kélner Dom,
gemeint ist wohl der Schrein des Nikolaus von Verdun und die beiden Glasfenster der
Achsenkapelle. Diese sind von jeher im Dom, wahrend weitere Glasgemilde aus anderen
Kolner Kirchen stammen und das jetzige « Dombild» Stephan Lochners ja erst 1809 von
der Rathauskapelle in den Dom gebracht worden ist. Wie Ps 72,10, so hat auch Jes 40,3
(KoOnige werden in deinem Glanze wandeln) mit Mt 2 nichts zu tun. LXX machen zwar
aus Hiobs Freunden auch Konige und ebenso in Tob 2,15. Aber das sind apokryphe
Deutungen, die der hebr. Ursprache fremd sind. So kommt Schiegg zu dem Schluss:
«Falsissima enim certe opinio est, Magos hos Reges fuisse.»

In Cap.IX befasst sich Schiegg mit der Dreizahl. Er setzt sich dabei mit dem Mat-
thiuskommentar des Jesuiten Maldonat (1531-1583) auseinander, der gemeint hatte, die
drei Gaben lassen auf drei Geber schliessen. Schiegg ist die «juristische» Begriindung des
Origenes (Hom. zu Gen 26,26) nicht bekannt. Der eine Joseph hat neun Briidern ihr Geld
wieder in die Sicke gesteckt (Gen 42, 35) und die eine Abigail hat David viele Geschenke
iiberbracht (I Sam 25). In K6In werden zwar die Leiber von 3 Konigen aufbewahrt, doch
Mailand behauptet dasselbe, so sind es schon sechs, der Verfasser des Opus imperfectum
ad Matthaeum hat sogar 12. Diese Behauptung beruht aber aufdem Buche Seth, das auch
nach Augustin apokryph ist.

Die Namen der Dreikonige sind bei Hebrdern, Griechen und Lateinern verschieden.
Auch solche fiir die Hirten der Weihnachtsgeschichte sind erfunden worden. Dort ist man



180 Miszelle

aufdie Vierzahl geraten. Auch die Namen Ator, Sator, Peratoras kommen fiir die Drei-

konige vor. (Die Ndhe zu dem Sator-Arepo-Palindrom ist deutlich.) Dann geht Schiegg

auf die abergldubische Verwendung der Dreikonigsnamen in der Volksfrommigkeit ein.

Wenn einer von einer Schlange, einem Skorpion oder einem anderen giftigen Reptil

gestochen wird, dann muss man die Namen der 4 Hirten und der 3 K&nige (Sator etc.) mit

heissem Fett in einen Topf schreiben und die 7 Namen aussprechen, dann wird man
geheilt. Ebenso sollen die iiblichen Namen bei epileptischem Anfall helfen, wenn man
die Verse rezitiert: «Gaspar fert myrrham, thus Melchior, Baltasar aurum. Haec tria qui
secum portabit munera Regum, Solvitur a morbo Christi pietate caduco.» Hier wandelt

sich der Gebrauch zum unfrommen Missbrauch (Cap. X).

Nach diesem Abstieg in die Niederungen der bedenklichen Volksfrémmigkeit kehrt
Schiegg wieder zur Exegese zuriick. Der Stern war kein Komet, er war auch nicht am
Anfang geschaffen worden, er war auch kein Engel, und auch nicht der Hl. Geist. Er ist
vielmehr von Gott ad hoc geschaffen worden, wie die Taube (Noahs), Wolke und Feuer
(der Wiistenwanderung). Der Stern zeigte an, dass die Geburt bereits erfolgt sei
(Cap. XIII). Der Stern hat die Weisen nicht nach Jerusalem gefiihrt. Erst, als sie von
Herodes weggegangen waren, leuchtete er wieder auf. Jetzt erst wurde er Fiihrer, vorher
war er nur Verkiinder (Cap. XIII). Die Magier waren Astronomen, zur dusseren kam
dann die innere Erleuchtung. Die Weisen kamen kurz nach der Geburt Jesu nach Beth-
lehem, jedenfalls vor der Reinigung Mariens. Nach Lk 2,39 erfolgte dann sofort die
Riickkehr nach Nazareth. Dass die Magier erst 2 Jahre nach der Geburt Jesu nach
Bethlehem gekommen wiren, ist abzulehnen. Die Zweijahresfrist von Mt 2,16 erklart
sich so, dass Herodes lange zdgerte und immer noch hoffte, den Neugeborenen ermitteln
zu konnen. Aber die Frist von 13 Tagen (vom 25. Dezember bis zum 6. Januar) ist ebenso
unwahrscheinlich. Schiegg weiss darum — wohl von seinem Landsmann Hospinian —, dass
der 6. Januar das alte Weihnachtsfest ist, und der 25. Dezember erst spiter festgelegt
wurde (Cap.XV). Die Anbetung der Weisen war nicht civilis, sondern religiosa. Die
Gaben diirfen nicht allegorisch umgedeutet werden, wie Hieronymus, Cyprian, Chryso-
stomus, Juvencus und Hilarius tun. Schiegg fiihrt darin die Linie Calvins fort. Bei den
Persern war es Sitte, dass man nicht ohne Geschenke beim Konig erscheint (X VI).

Die Weisen kamen zeitlich nach den Hirten zur Anbetung, damit neben den Unge-
lehrten auch Gelehrte dem Kind in der Krippe huldigten. Den Stern hat zuvor und spater
niemand mehr gesehen. Die Gaben der Konige sind insofern vorbildlich, dass geistliche
und materielle Opfer fiir Kirchen und Schulen und auch fiir die Armen aufgebracht
werden miissen.

Als «Corollaria» hidngt Schiegg dem Text seiner Disputation noch 5 Thesen an:
1. Die Seele ist unmittelbar von Gott geschaffen (er vertritt also den sog. Creatianis-

mus).

2. Gott kann die Strafe nicht ungestraft lassen, sie kann ohne echte Genugtuung nicht
erlassen werden.

3. Das Eintreten Christi fiir uns (in locum nostrum) widerstreitet nicht der géttlichen
Gerechtigkeit.

4. Die Perseveranz der Erwihlten wird zu Unrecht von den Arminianern verneint, auch
der Abfall Salomos in den Gotzenglauben spricht nicht fiir die arminianische
Behauptung.

5. Sowohl die Leiber der Frommen wie der Gottlosen werden auferstehen.

Damit erweist sich Schiegg, wie wohl die gesamte in Steinfurt gelehrte Theologie, als



Miszelle 181

streng auf dem Boden des Dordracenums von 1618/19 stehend. Die Prinzipien der

altreformierten Orthodoxie werden von ihm festgehalten.

Das Werkchen gelangte in Schieggs Heimatstadt Ziirich. Es wurde der Bibliothek der
Cantonallehranstalten einverleibt, laut Stempel. Doch irgendwann erhielt es den weite-
ren Stempel: ausgeschieden. Der oder die Urheber dieses Beschlusses waren sich nicht
dariiber klar, welche Bedeutung diese Arbeit hat fiir die Geschichte der Auslegung von Mt
2,1-12. So muss es als eine gliickliche Fiigung angesehen werden, dass iiber den Umweg
eines Antiquariats die investierte exegetische Arbeit festgestellt und vor dem Vergessen
bewahrt werden konnte.

Nach dem Ziircher Pfarrerbuch gab es einen Hans Heinrich Schiegg (1613-1675), der
1638 ordiniert und sofort Pfarrer in Volketswil (Kanton Ziirich) geworden ist. Es ist
unwahrscheinlich, dass er mit 54 Jahren noch in Steinfurt zum Lizentiaten «disputiert»
hat. So muss es sich wohl um seinen Sohn oder Neffen handeln. Ist er der Sohn des
Pfarrers von Volketswil, miisste er vor dem Dienstantritt dort geboren sein, denn im
Taufbuch von Volketswil ist er nicht eingetragen.

Prof. Paulis «Steckenpferd» war der Kampf gegen die «sozinianische Irrlehre», die
obigen Thesen gegen die Arminianer passen also durchaus in diesen Rahmen.

W. A. Schulze, Ilvesheim



	Miszelle

