
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Nachtrag zu meinem Aufsatz: Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12, ThZ
31 (1975) 150-160.

Ein Bekannter erstand vor einigen Wochen in einem Münchner Antiquariat eine 22
Seiten in Oktav umfassende Druckschrift mit dem Titel: «Disputatio theologica in
Historiam de Magis ex Matth. 11,1-12». Es handelt sich wohl um eine Dissertation zur
Erlangung der Lizentiatenwürde. Verfasser ist Heinrich Schiegg aus Zürich. «Doktorvater»

ist Reinhold Pauli, geboren in Danzig, Professor und Dr. der Theologie am Arnol-
dinum in Steinfurt (Westfalen), später in Marburg, wo er (nach Jöcher, Gelehrtenlexikon,
III, 1312/3) am 11. Dez. 1682, erst 45 Jahre alt, gestorben ist. Den Namen erhielt die
zeitweise berühmte reformierte Hochschule nach dem Grafen Arnold IV. von Schüttorf,
auf dessen Betreiben das gymnasium illustre 1591 nach Steinfurt (heute Burgsteinfurt)
verlegt wurde. Nicht nur Theologen wurden hier ausgebildet. Der Jurist Johannes Althu-
sius (1557-1638), der berühmte Verfasser der «Politica methodice digesta» (1603), hat
hier gelehrt, bis er als Syndikus nach Emden berufen wurde. Die Disputation des Hen-
ricus Schieggius wurde auf einen Märztag des Jahres 1667 angesetzt. Für das Datum
wurde eine Lücke im Text gelassen, die nachträglich hätte ausgefüllt werden sollen. Das
ist aber unterblieben. Die Disputation wurde gedruckt von Emanuel Wellenbergh in
Steinfurt, 1667.

Gewidmet hat der Disputant sein Werkchen seinem Taufpaten, Johann Heinrich
Rahn (Rhonius), der von 1658-1664 Landvogt in der Zürcher Grafschaft Kyburg war. Er
gehörte sicher zum Zürcher Patriziat, es sei darauf verwiesen, dass die Frau des

Philosophen Fichte (Vater) eine geborene Rahn aus Zürich war, und um 1900 gab es einen

Kunsthistoriker dieses Namens in Zürich. Ausserdem wurde die Arbeit gewidmet 3

Burgherren in Bevergen, Falkenhoff und Horstmar, zugleich Herren von Saurenburg und
Amelbüren. Es sind das alles Orte und Burgen in der Grafschaft Steinfurt nahe der
niederländischen Grenze. Es lässt sich denken, dass der wandernde Scholar aus Zürich
von seinem Paten Empfehlungen an diese Feudalherren mitbekam und aufihren Schlössern

zeitweise Gast sein durfte.
Der Verfasser meint einleitend, dass die Passionsgeschichte zu seiner Zeit mehr im

Mittelpunkt des theologischen Interesses stehe als die Kindheitsgeschichte und besonders
die vom Besuch der Magier. Trotzdem sei eine Besinnung darüber notwendig. Er geht
zunächst vom Terminus Magi aus. Er statuiert, dass das Wort nicht von den Persern zu
den Hebräern gekommen sei, sondern umgekehrt. Er huldigt also unter Berufung auf den

jüngeren Spanheim (geb. 1632 in Genf, gest. 1701 als Prof. der Theologie in Leyden) der
Theorie von der hebräischen Sprache als der Ursprache. Noch Schelling hat sie vorausgesetzt.

In seiner «Philosophie der Mythologie und der Offenbarung» hat er laufend
Sanskritbegriffe aus dem Hebräischen abgeleitet. Das hebräische Urwort für Magier ist

für Schiegg hägäh (Jes 8,9), das Partizip des Hiphil Mahagim schlägt dann die Brücke zu
den Magi (Cap. III). Das Wort dürfe nicht in abwertendem Sinn (in deteriorem sensum)
gedeutet werden, denn bei den Persern standen die Magier als Weise in hohem Ansehen.
Nach Plato waren sie sogar Prinzenerzieher. Nach Aristoteles und Diogenes Laërtius
entsprachen die Magier der Perser den Chaldäern der Babylonier und Assyrer, den

Gymnosophisten der Inder, den Druiden den Kelten. In Apg 13,8 wird der Magier



Miszelle 179

Elymas zwar negativ bewertet, aber in Mt2 liegt solche Abwertung nicht vor, die LXX
können Magi sehr wohl auch im positiven Sinne werten (Cap. IV). Dass die Magier von
Mt2 keine Feinde Gottes waren, ergibt sich ja aus der Anbetung, die sie dem Gottessohn
erwiesen. Die Magier gehören somit nicht zu den Weisen, denen die Verkündigung des

Evangeliums eine Torheit ist (Anspielung auf I Kor 1,23 - Cap. VI). Wenn Mt berichtet,
dass die Magier aus dem Orient kamen, will er damit zugleich bekunden, dass dort ihr
Name ehrenvoll (honestum) war. Schiegg verneint, dass die Magier aus Arabien kamen.

Der Terminus Magi komme im Arabischen nicht vor. Es seien Beziehungen der Perser

zum Danielbuch anzunehmen, aber die Bileam-Weissagung von Num 24,17 sei wohl
kaum zu ihnen gedrungen, denn der Bileam-Spruch bedrohe Syrien mit dem Untergang
und die Syrer hätten somit kein Interesse gehabt, ihn weiterzuverbreiten.

Auch der Schluss von den Gaben der Magier aufArabien als ihr Herkunftsland sticht
nicht. Denn Gold hatten auch die Perser. Und selbst wenn Weihrauch und Myrrhen
typische arabische Produkte sind, konnten sie die Perser sich auch durch den Handel
beschaffen (Cap. VII).

Cap. VIII sucht die «päpstliche» Behauptung abzuweisen, dass die Magier zugleich
Königewaren. Erkennt von Tertullian nur die beiläufige Erwähnung aus Adv. Jud: Nam
et Reges fere habuit Oriens. Die 3 weiteren Tertullianstellen, die das simul betonen, sind
Schiegg nicht bekannt. Auch Ps 72,10.11 kann dafür nicht zeugen. Schiegg beruft sich auf
die Schrift des Molanus (1633-1722) «De Picturis» und auf den Zürcher Hospinian
(1547-1626) «De festis Christianorum in Epiphania». Scheba liegt in Arabien, Seba in
Äthiopien. Dass Tartessus in Spanien liegt, war Schiegg wohl nicht bewusst. Jedenfalls

liegen alle diese Gegenden nicht im Orient. Die These, dass die Magier aus allen drei
Weltgegenden gekommen wären und sich vor den Toren von Jerusalem getroffen hätten,
ist reine Vermutung. Eigenartig ist die Argumentation, die Schiegg dem Molanus
entnimmt. Wäre Ps 72,10 f. wirklich Hinweis auf Mt 2, dann müsste einer der Könige, der

aus dem äthiopischen Seba, von schwarzer Hautfarbe sein. Molanus aber hat festgestellt,
dass die ältere Kunst nur weisse Könige kennt, er beruft sich dabei aufden Kölner Dom,
gemeint ist wohl der Schrein des Nikolaus von Verdun und die beiden Glasfenster der

Achsenkapelle. Diese sind von jeher im Dom, während weitere Glasgemälde aus anderen

Kölner Kirchen stammen und das jetzige «Dombild» Stephan Lochners ja erst 1809 von
der Rathauskapelle in den Dom gebracht worden ist. Wie Ps 72,10, so hat auch Jes 40,3
(Könige werden in deinem Glänze wandeln) mit Mt 2 nichts zu tun. LXX machen zwar
aus Hiobs Freunden auch Könige und ebenso in Tob 2,15. Aber das sind apokryphe
Deutungen, die der hebr. Ursprache fremd sind. So kommt Schiegg zu dem Schluss:
«Falsissima enim certe opinio est, Magos hos Reges fuisse.»

In Cap. IX befasst sich Schiegg mit der Dreizahl. Er setzt sich dabei mit dem
Matthäuskommentar des Jesuiten Maldonat (1531-1583) auseinander, der gemeint hatte, die
drei Gaben lassen aufdrei Geber schliessen. Schiegg ist die «juristische» Begründung des

Origenes (Horn, zu Gen 26,26) nicht bekannt. Der eine Joseph hat neun Brüdern ihr Geld
wieder in die Säcke gesteckt (Gen 42,35) und die eine Abigail hat David viele Geschenke

überbracht (I Sam 25). In Köln werden zwar die Leiber von 3 Königen aufbewahrt, doch
Mailand behauptet dasselbe, so sind es schon sechs, der Verfasser des Opus imperfectum
ad Matthaeum hat sogar 12. Diese Behauptung beruht aber aufdem Buche Seth, das auch
nach Augustin apokryph ist.

Die Namen der Dreikönige sind bei Hebräern, Griechen und Lateinern verschieden.
Auch solche für die Hirten der Weihnachtsgeschichte sind erfunden worden. Dort ist man



180 Miszelle

aufdie Vierzahl geraten. Auch die Namen Ator, Sator, Peratoras kommen für die
Dreikönige vor. (Die Nähe zu dem Sator-Arepo-Palindrom ist deutlich.) Dann geht Schiegg
auf die abergläubische Verwendung der Dreikönigsnamen in der Volksfrömmigkeit ein.
Wenn einer von einer Schlange, einem Skorpion oder einem anderen giftigen Reptil
gestochen wird, dann muss man die Namen der 4 Hirten und der 3 Könige (Sator etc.) mit
heissem Fett in einen Topf schreiben und die 7 Namen aussprechen, dann wird man
geheilt. Ebenso sollen die üblichen Namen bei epileptischem Anfall helfen, wenn man
die Verse rezitiert: «Gaspar fert myrrham, thus Melchior, Baltasar aurum. Haec tria qui
secum portabit munera Regum, Solvitur a morbo Christi pietate caduco.» Hier wandelt
sich der Gebrauch zum unfrommen Missbrauch (Cap. X).

Nach diesem Abstieg in die Niederungen der bedenklichen Volksfrömmigkeit kehrt
Schiegg wieder zur Exegese zurück. Der Stern war kein Komet, er war auch nicht am
Anfang geschaffen worden, er war auch kein Engel, und auch nicht der Hl. Geist. Er ist
vielmehr von Gott ad hoc geschaffen worden, wie die Taube (Noahs), Wolke und Feuer
(der Wüstenwanderung). Der Stern zeigte an, dass die Geburt bereits erfolgt sei

(Cap. XIII). Der Stern hat die Weisen nicht nach Jerusalem geführt. Erst, als sie von
Herodes weggegangen waren, leuchtete er wieder auf. Jetzt erst wurde er Führer, vorher
war er nur Verkünder (Cap. XIII). Die Magier waren Astronomen, zur äusseren kam
dann die innere Erleuchtung. Die Weisen kamen kurz nach der Geburt Jesu nach
Bethlehem, jedenfalls vor der Reinigung Mariens. Nach Lk 2,39 erfolgte dann sofort die
Rückkehr nach Nazareth. Dass die Magier erst 2 Jahre nach der Geburt Jesu nach
Bethlehem gekommen wären, ist abzulehnen. Die Zweijahresfrist von Mt 2,16 erklärt
sich so, dass Herodes lange zögerte und immer noch hoffte, den Neugeborenen ermitteln
zu können. Aber die Frist von 13 Tagen (vom 25. Dezember bis zum 6. Januar) ist ebenso

unwahrscheinlich. Schiegg weiss darum -wohl von seinem Landsmann Hospinian -, dass

der 6. Januar das alte Weihnachtsfest ist, und der 25. Dezember erst später festgelegt
wurde (Cap. XV). Die Anbetung der Weisen war nicht civilis, sondern religiosa. Die
Gaben dürfen nicht allegorisch umgedeutet werden, wie Hieronymus, Cyprian, Chryso-
stomus, Juvencus und Hilarius tun. Schiegg führt darin die Linie Calvins fort. Bei den

Persern war es Sitte, dass man nicht ohne Geschenke beim König erscheint (XVI).
Die Weisen kamen zeitlich nach den Hirten zur Anbetung, damit neben den

Ungelehrten auch Gelehrte dem Kind in der Krippe huldigten. Den Stern hat zuvor und später
niemand mehr gesehen. Die Gaben der Könige sind insofern vorbildlich, dass geistliche
und materielle Opfer für Kirchen und Schulen und auch für die Armen aufgebracht
werden müssen.

Als «Corollaria» hängt Schiegg dem Text seiner Disputation noch 5 Thesen an:
1. Die Seele ist unmittelbar von Gott geschaffen (er vertritt also den sog. Creatianis-

mus).
2. Gott kann die Strafe nicht ungestraft lassen, sie kann ohne echte Genugtuung nicht

erlassen werden.
3. Das Eintreten Christi für uns (in locum nostrum) widerstreitet nicht der göttlichen

Gerechtigkeit.
4. Die Perseveranz der Erwählten wird zu Unrecht von den Arminianern verneint, auch

der Abfall Salomos in den Götzenglauben spricht nicht für die arminianische
Behauptung.

5. Sowohl die Leiber der Frommen wie der Gottlosen werden auferstehen.

Damit erweist sich Schiegg, wie wohl die gesamte in Steinfurt gelehrte Theologie, als



Miszelle 181

streng auf dem Boden des Dordracenums von 1618/19 stehend. Die Prinzipien der
altreformierten Orthodoxie werden von ihm festgehalten.
Das Werkchen gelangte in Schieggs Heimatstadt Zürich. Es wurde der Bibliothek der

Cantonallehranstalten einverleibt, laut Stempel. Doch irgendwann erhielt es den weiteren

Stempel: ausgeschieden. Der oder die Urheber dieses Beschlusses waren sich nicht
darüber klar, welche Bedeutung diese Arbeit hat für die Geschichte der Auslegung von Mt
2,1-12. So muss es als eine glückliche Fügung angesehen werden, dass über den Umweg
eines Antiquariats die investierte exegetische Arbeit festgestellt und vor dem Vergessen
bewahrt werden konnte.

Nach dem Zürcher Pfarrerbuch gab es einen Hans Heinrich Schiegg (1613-1675), der
1638 ordiniert und sofort Pfarrer in Volketswil (Kanton Zürich) geworden ist. Es ist

unwahrscheinlich, dass er mit 54 Jahren noch in Steinfurt zum Lizentiaten «disputiert»
hat. So muss es sich wohl um seinen Sohn oder Neffen handeln. 1st er der Sohn des

Pfarrers von Volketswil, müsste er vor dem Dienstantritt dort geboren sein, denn im
Taufbuch von Volketswil ist er nicht eingetragen.

Prof. Paulis «Steckenpferd» war der Kampf gegen die «sozinianische Irrlehre», die

obigen Thesen gegen die Arminianer passen also durchaus in diesen Rahmen.
W.A. Schulze, Ilvesheim


	Miszelle

