Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Theologie der Erde : zur theologischen Funktion einer Schépfungslehre
Autor: Jager, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie der Erde

Zur theologischen Funktion einer Schopfungslehre*
1. Zur dogmatischen Funktion

Die dogmatische Funktion und Zielrichtung einer Schopfungslehre
kann von der Tradition her sehr unterschiedlich bestimmt werden.
Gemiiss einer klassischen natiirlichen Theologie lasst sich die Schop-
fung als das von Gott Gewollte und dem Menschen natiirlich Vorge-
gebene verstehen, dem einzig dieser Mensch als erster Storefried der
natiirlichen Ordnung und Spielverderber dieses gottlich geordneten
Regelspiels nicht entspricht. Dennoch vermag der Mensch aus natiir-
licher Erkenntnis in der Natur Spuren Gottes zu entdecken. Genau
umgekehrt kann im Sinn irgendeiner heilsgeschichtlich bestimmten
Theologie die Welt der Schopfung als blosse Kulisse und Biihne eines
Heilsdramas gesehen werden, dessen Hauptakteur Gott ist zur Erret-
tung der verlorenen Menschheit. Eine anthropozentrisch orientierte
Pisteologie will mit den erleuchteten Augen des Glaubens in den Vor-
giangen der Natur Analogien zum gottlich weisen Heilshandeln am
Menschen entdecken. Eine theologisch geprigte Kosmologie sieht im
Gefolge des Romerbriefes genau umgekehrt auch in der aussermensch-
lichen Schopfung die durch den Fall eingetretene Unvollkommenheit
und das «ingstliche Harren», das Sich-Sehnen und Angsten der Krea-
tur, wie Luther libersetzt.!

Jenseits aller dogmatischer Eindeutigkeit steht seit der Elimination
der sogenannten Gnosis durch die alte Kirche somit einzig und gleich-
sam als Rahmenbedingung fest: Der Mensch ist urspriinglich vollkom-
menes Geschopf Gottes und als solches Teil der gut geschaffenen
Schopfung Gottes. Die Schdpfung ist ex nihilo das Werk des schaffen-

* Antrittsvorlesung an der Kirchlichen Hochschule Bethel/Bielefeld am 29.6.82

I Rom 8,19.22. In diesem Sinn Jacob Boehme: « Wenn alle Biume Schreiber wiren,
und alle Aste Schreibfedern, und alle Berge Biicher, und alle Wasser Dinten; noch
konnten sie den Jammer und Elend nicht geniigsam beschreiben, das Lucifer mit seinen
Engeln in seinen Locum gebracht hat.» Aurora, oder Morgenrote im Aufgang, Simtliche
Schriften I, Stuttgart 1955, 226.



Alfred Jiger, Theologie der Erde 167

den Wortes Gottes, des dreieinigen. Der Mensch als Bewohner der Erde
ist das von Gott besonders angesprochene Geschopf. Diese Verant-
wortlichkeit gegeniiber Gott — Verantwortung auch fiir seinen Umgang
mit Geschopflichkeit — macht seine Sonderstellung unter den Geschop-
fen aus. In dieser seiner Besonderheit aber ist er auch das besonders
bedrohte Wesen. Aus seiner Bedrohtheit, Gefallenheit und Verloren-
heit heraus bedarf er darum auch besonders des Heilswortes und Heils-
handelns Gottes.

Dieser nachhaltig wirksame Entscheid der alten Kirche zielte zwi-
schen einer gnostischen Verteufelung und einer nicht weniger der
biblischen Tradition unangemessenen Verherrlichung und sogar Ver-
gottlichung der Schopfung genau hindurch.? Im religionsgeschichtlich
typologischen Vergleich mit anderen Verstindnissen des Himmels und
der Erde, des Gottlichen und des Menschen, des Lebens und des Todes
wird man in diesen Grundbestimmungen das Spezifische des christli-
chen Schopfungsverstdndnisses zu sehen haben, die im Zuge der Kir-
chen- und Theologiegeschichte kaum je wieder fundamental zur Dis-
kussion standen. Mit anderen Vorentscheiden der alten Kirche tiber-
nahm auch die reformatorische Theologie diese Sicht ohne Beden-
ken.

Um eine blosse Rahmenbestimmung handelt es sich insofern, als
diese Eingrenzung sowohl nach innen wie nach aussen eine grosse
dogmatische Variationsbreite im Bereich einzelner Fragen der Schop-
fungstheologie zuliess und nach wie vor zuldsst. Dies gilt sowohl im
Blick aufinhaltliche Einzelfragen als auch im Blick auf die formale und
funktionale Stellung der Schopfungslehre im Rahmen eines dogmati-
schen Gesamtentwurfs. Die alte Frage, ob Gott die Schopfung in der
Zeit oder mit der Zeit geschaffen habe, ist damit noch nicht stringent
entschieden. Ob der Mensch durch den Fall ganz und gar der Verlo-
renheit anheimgefallen sei, oder ob er als imago dei doch immerhin
noch eine Spur urspriinglicher Vollkommenheit und Neigung zum
Guten an sich trage, bildete immer wieder bis in neueste Zeit den

2 Zu eigentlichen Lehrsiitzen erhoben wurden diese friihen Entscheidungen der alten
Kirche erst wesentlich spiter in Auseinandersetzung mit Spétablegern der einstigen
Gnosis. Vgl. J. Neuner-H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrver-
kiindung, Regensburg 1938, 81971, 185 ff.



168 Alfred Jiger, Theologie der Erde

Gegenstand heftiger Auseinandersetzungen. Wie das Bose, die Siinde
und das Ubel in die gute Welt Gottes gekommen sei, provozierte immer
neu abgriindige Spekulationen. Diese unbestimmte Offenheit gilt nicht
weniger im Blick auf Grundfragen, die die Stellung der Schopfungslehre
im Rahmen des theologischen Denkens iiberhaupt betreffen. Typolo-
gisch wurden eingangs einige Grundmuster angedeutet, die von der
unterschiedlichen Stellung dieses wichtigen Lehrstlicks zeugen. Beson-
ders der Streit um die Moglichkeit und Unmaoglichkeit einer natiirli-
chen Theologie, einer natiirlichen Gotteserkenntnis aus den Werken
der Natur, fand in dieser fundamentalen Hinsicht noch im 20. Jahr-
hundert neue Nahrung.

Der Eindruck der Offenheit und funktionalen Flexibilitdt verstarkt
sich noch, sobald der nur innerdogmatische Gesichtskreis iiberschrit-
ten wird. Zahlreiche Fragen, die in einer Schopfungslehre abzuhandeln
sind, empfangen ihren Anstoss und Stachel nicht aus der traditionell
bestimmten, innertheologischen Reflexion. Sie wurden und werden ihr
gleichsam von aussen her aufgedriangt. Im Blick darauf, dass sich eine
Schopfungslehre mit dem Wesen der Wirklichkeit, in die der Mensch
eingelassen ist, zu beschiftigen hat, kann dies auch nicht verwundern.
Neben den spezifisch christlich gepridgten Wirklichkeitsinterpretatio-
nen standen und stehen immer auch andere Verstindnisse, die ihre
eigene Legitimitdt beanspruchten und mit grosser Selbstverstdndlich-
keit vertreten. Es gilt dies besonders im Blick aufdie Neuzeit, in der sich
einer herkdmmlich christlichen Schopfungslehre zum Teil kontrar ste-
hende Wirklichkeitsauffassungen entwickelten und nicht selten sogar
zur massiven Herrschaft gelangten. Im Blick darauf geriet die theolo-
gische Schopfungslehre da und dort in die Rolle und Funktion einer
blossen Apologie, ob es sich nun um das Gegeniiber zu philosophischen
Stromungen der Aufklirung, des Spinozismus und Pantheismus, des
spateren Idealismus, Pessimismus oder auch Darwinismus, Materialis-
mus und Nihilismus handelte. Insbesondere in Auseinandersetzungen
mit dem Erstarken einer szientistisch-positivistischen Weltentdeckung
konnte eine Schopfungslehre zum apologetischen Versuch geraten,
gegeniiber den Erfolgen wissenschaftlich-technologischer Welteingriffe
aus der Defensive heraus das genuine Erkenntnisrecht theologischer
Wirklichkeitserkenntnis zu verteidigen. Unter dem Titel «Schopfungs-
glaube und Naturwissenschaft» wurden und werden bis heute zahlrei-
che Kdmpfe ausgetragen und Freundschaften geschlossen, deren be-
grenzter Erkenntniswert dahingestellt bleiben mag.



Alfred Jiger, Theologie der Erde 169
2. Zur zeitbezogenen Funktion

Ein erster grossmaschiger Riickblick in die Uberlieferung lisst fol-
genden Schluss zu: Von einer einlinig bestimmten, spezifisch biblisch-
christlichen Schopfungslehre kann nicht die Rede sein. Innerhalb eini-
ger fundamentaler Rahmenentscheide bildet die Bestimmung der be-
sonderen Funktion einer Schopfungslehre keine vorgeschriebene Ein-
wegstrasse, sondern eine je neu wahrzunehmende Aufgabe.®? Damit
kommt der Zeithorizont ins Spiel. Zur Durchfiihrung dieser Aufgabe
im Horizont bestimmter Zeitfragen gehort allerdings immer auch die
legitime Forderung, dass die spekulative Kraft bisheriger Fragen und
Gedanken nicht vernachléssigt wird. Insbesondere auch der altkirchli-
che Rahmen kann nicht als eine fixe, unbefragte dogmatische Vor-
schrift behandelt werden, sondern er will in seiner ihm eigenen Sinnhaf-
tigkeit je wieder durchdacht und kritisch verantwortet werden. Immer-
hin 1st damit die dogmatische Moglichkeit gegeben, erneut und unter
besonderen Vorzeichen nach der spezifischen Funktion einer Schop-
fungslehre zu fragen. Die nidchste Frage gilt der besonderen Notwen-
digkeit, dies zu tun.

Im Blick auf die theologische Arbeit neuerer und neuester Zeit wird
man nicht behaupten konnen, Schépfungstheologie sei aus innertheo-
logischen Motiven heraus zu einem besonders anregenden Brennpunkt
des Nachdenkens geworden. Andere, akutere Schwerpunkte legten sich
nahe wie die Fragen nach der Zeit und Geschichte, der Hoffnung und
Zukunft, nach Sinn und besonders nach Gott. Die bisherige Einsicht
erlaubt jedoch, fiir schopfungstheologische Herausforderungen sensi-
bel zu werden, die sich von einer aussertheologischen Diskussion her
aufdrdngen und darauf warten, aufgenommen und genuin theologisch
durchdacht zu werden. Es handelt sich um das neue Postulat einer
«Theologie der Natur», durch das Schopfungstheologie plétzlich wie-
der an neuer Aufmerksamkeit gewinnt.*

3 Schon Schleiermacher stellte dies fest: «Aus diesem Sachverhiltnis folgt schon,
dass wir in der evangelischen Kirche nicht nur einen sehr freien Spielraum haben zu
mannigfaltiger Bearbeitung dieser Lehrstiicke, sondern dass wir auch aufgefordert sind,
diesen zu benutzen.» Der christliche Glaube, hrsg. v. M. Redeker, Berlin 71960, 189.

4 Vgl. den Ausdruck «Theologie der Natur» bei J. Hiibner, Die Sprache evangeli-
scher Naturfrommigkeit als praktische Theologie der Natur, in: Frieden mit der Natur,
hrsg. v. K. M. Meyer-Abich, Freiburg i. Br. 1979, 75-90. S. M. Daecke, Auf dem Weg zu



170 Alfred Jiiger, Theologie der Erde

Im Hintergrund dieses zunehmend horbarer werdenden Postulats
steht, sehr verkiirzt gesagt, die um sich greifende Einsicht in das gestorte
und in verschiedener Hinsicht zerstorte Verhéltnis der Industriegesell-
schaft zu ihrer natiirlichen Umwelt und Basis. Im Zeichen eines starken
okonomischen «Trendbruchs der siebziger Jahre»* findet die Bedeu-
tung dieser Einsicht zunehmend mehr Eingang auch in notwendig
gewordene, neue Okonomische Wertorientierungen, wihrend deren
Umsetzung in gesellschafispolitische Praxis aus zahlreichen Griinden
nach wie vor vor starken Schwierigkeiten steht.® Diese neue Wahrneh-
mung fiir die missachteten Rechte der Natur wird nach wie vor beson-
ders getragen von einer breiten, wenn auch uneinheitlichen Bewegung
hin zur Erde, die an den Rdndern der Gesellschaft rhizomartig um sich
gegriffen hat. Deren Ausgangspunkte sind einigermassen deutlich be-
stimmbar, ihre Wege und Ziele sind vielféltig und offen. Ihr Ziindstoff
sind nicht neue, grosse und ideale Ziele, die sie gegen herrschende
Wirklichkeiten setzt. Sie entziindet sich statt dessen an jenen Punkten
sozialer und natiirlicher Realitdt, die ihr unmittelbar als dusserste
Enfremdung und Gefdhrdung erfahrbar werden. Es ist die Bewegung
einer Negation der Negation, deren neue Position sich noch nicht
ebenso manifest herausgestellt hat. Insofern kann man aus den Punkten
der Kritik und nicht selten des Widerstandes nur indirekt ablesen, von
welchen Moglichkeiten, Hoffnungen und Leitbildern sie bestimmt
wird. Nicht selten ist das primdre Motiv darum nicht eine hoffende
Antizipation, sondern blanke, apokalyptische Angst. Sie richtet sich
gegen Hektik, Stress, Leistungsverehrung und sinnloses Getriebe als

einer praktischen Theologie der Natur, ebd. 262-285. - G. Liedke nennt das Postulat
«Oekologische Theologie» in: Im Bauch des Fisches. Oekologische Theologie, Stutt-
gart/Berlin 1979. Der Ausdruck geht auf frithere amerikanische Versuche der sechziger
Jahre zuriick. Vgl. F. Buri, Gott in Amerika 2, Versuche einer oekologischen Theologie,
Berlin 1972. 101-111. — G. Altner spricht statt dessen von einer «neuen Schopfungstheo-
logien, in: Zwischen Natur und Menschengeschichte. Perspektiven fiir eine neue Schop-
fungstheologie, Miinchen 1975. — Vgl. im weiteren: H. Ch. Binswanger/A. Jager, Oeko-
nomie und Oekologie, in: Zwischen Wachstum und Lebensqualitét, hrsg. v. Sozialwis-
senschaftlichen Institut der EKiD, Miinchen 1980, 70-115.

5 F. Kneschaurek/H.-G. Graf, Der «Trendbruch» der siebziger Jahre: Gedanken
iiber die mogliche Entwicklung in den achtziger Jahren, Zentrum fiir Zukunftsforschung,
St. Gallen 1982.

6 Vgl. Der NAWU-Report. Wege aus der Wohlstandsfalle, hrsg. v. H. Ch. Binswan-
ger/ W. Geissberger/ Th. Ginsburg, Frankfurt a. M. 1978



Alfred Jiiger, Theologie der Erde 171

Entfremdung von einem maoglichen, sinnvollen Leben. Sie kann aber
auch angehen gegen den klinisch keimfreien Tod als Verlust einer
natiirlichen ars moriendi. Sie entziindet sich am Verlust des Wohnens
genauso wie an der kalten Rationalitdt einer phantasielos vermarkteten
Gesellschaft, die sie als Entfremdung von einer emotionsbetonten
Gemeinschaftlichkeit erlebt. Der Herrschaft des Kopfes stehen zahl-
reiche Versuche entgegen, aus einer Tiefe und Ich-Tiefe heraus freier
und spontaner zu leben. Der Verlust unverstellter Umwelt wird alltig-
lich erfahren in der allgegenwirtigen Macht von Energie, Industrie,
Technologie und einer massiv um sich greifenden Verstiadterung und
Vernetzung. Gegen die Eiterbeulen wuchernder Metropolen steht
plotzlich wieder ein neues Lob der Provinz und guter Nachbarschaft.
Neue Sinnlichkeit und Leiblichkeit, neue Emotionalitdt und sogar
Wildheit, neue Gegenstidndlichkeit, neue Gemeinschaftlichkeit und
Natiirlichkeit werden in Kunst und Alltag zu Orientierungspunkten
und Experimentierfeldern, in denen die Erschiitterung des jahrzehnte-
lang einseitig dominierenden Wachstums-, Wissenschafts- und Tech-
nologieoptimismus vorerst unterschwellig aufgefangen wird. Moglich-
keiten der Wirklichkeitserfahrung werden erprobt und melden sich als
legitime Bediirfnisse an, die wiahrend langer Zeit unter einer starken,
ideologischen Decke tabuisiert waren. Selbst médchtige wissenschaftli-
che Gotzen werden einmal mehr wissenschaftstheoretisch gestiirzt,
indem etwa im Bereich der Ethnologie die eigenstindige Legitimitit
und Bedeutung wissenschaftsfreier «magischer» Wirklichkeitserfah-
rung entdeckt und neu wahrgenommen wird.’

Das neu anstehende Postulat einer Theologie der Natur ist vorerst
nicht davon freizusprechen, dass es diesen Einsichten und Bewegungen
nur die theologische Schleppe nachtrage, anstatt die Fackel der Besin-
nung voran. Die Ansdtze zum Austrag dieses Postulats sind bisher zwar
aphoristisch engagiert, doch im ganzen noch wenig ausgereift.® Der
fragwiirdige Eindruck eines griinen Biblizismus und einer Alternativ-
bewegung im kirchlichen Talar ist nicht immer leicht von der Hand zu

7 Vgl. P. Diirr, Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation,
Frankfurt a. M. 1978.

8 Besonders weit und kritisch vorangetrieben wurden sie durch G. Altner (A.4);
dazu: Schopfung am Abgrund, Neukirchen-Vluyn 1974 ; vgl.: Sind wir noch zu retten?
hrsg. v. G. Altner, Regensburg 1978.



172 Alfred Jiger, Theologie der Erde

weisen. Anders gesagt, weder die erwdhnten geistigen, kiinstlerischen
und sozialen Neuorientierungen noch auch deren Grundeinsicht in die
Notwendigkeit einer Neuwahrnehmung der Natiirlichkeit begriindet
allein schon eine spezifisch theologische Notwendigkeit, dieses Postu-
lat als schopfungstheologische Aufgabe aufzunehmen und durchzu-
denken. Im besten Fall bildet beides einen kriéftigen Anstoss, erneut
nach der moglichen Bedeutung und Funktion einer Schopfungstheolo-
gie zu fragen. Noch so nachdriickliche Hinweise auf die Notwendigkeit
eines gesellschaftlichen Umdenkens und einer Umkehr aus verqueren
Entwicklungen vermdogen die spezifisch theologische Begriindung die-
ses Postulats noch nicht zu ergeben. Schopfungstheologie ist nicht der
blosse, ideologische Hut auf einem darunter anders denkenden Kopf.
Eher noch zielt der da und dort gehorte Vorwurf in den Kern der
spezifisch theologischen Sache, dass die jiidisch-christliche Entgotte-
rung der Welt im weltanschaulichen Hintergrund kausal mit zur Mog-
lichkeit beigetragen habe, dass der neuzeitliche Mensch als Subjekt und
«Krone der Schopfung» (Haydn, Die Schopfung) die Erde zum blossen
Rohstoff seines faustischen Tuns gemacht habe.’

3. Zur ethischen Funktion

Auf diesem Hintergrund erlaubt eine andere Beobachtung eher den
Zugang zur Beantwortung der gestellten Frage. Kirche und Theologie
haben sich im Laufe der letzten Jahrzehnte in der Form einer konkret
und analytisch ansetzenden, wissenschaftlich argumentierenden
Sozialethik ein wichtiges Instrument christlicher Sozialverantwortung
geschaffen. Geleitet von der tragenden Einsicht, dass sich Theologie
und Kirche von den akuten Gesellschaftsfragen nicht dispensieren
konne, sondern aus dem Schoss 1hrer spezifischen, ethischen Motiva-
tion heraus kritisch an den gesellschaftspolitischen Diskussionen um
ein Mehr an Sozialgerechtigkeit zu beteiligen habe, bildet heutige Sozi-
alethik einen zwar immer wieder umstrittenen, doch besonders sensib-
len Ort theologisch-kirchlicher Gewissensbildung. Bei aller Vielfalt der
dogmatischen Begriindung christlich motivierter und orientierter Sozi-

9 Vgl. dazu Udo Krolzik, «Machet Euch die Erde untertan...!» und das christliche
Arbeitsethos, in: Frieden mit der Natur, 174-195.



Alfred Jiger, Theologie der Erde 173

alethik stellt dieses Grundverstdndnis doch eine communis opinio dar.
Die besondere Sensibilitét fiir konkret anstehende Gesellschaftsprob-
leme fiihrte denn auch wie selbstverstindlich dazu, dass die neu auf-
tauchenden Fragen einer Umweltethik in ihrem Arbeitsfeld rasch und
konsequent aufgenommen und andiskutiert wurden. Das leitende Po-
stulat der Sozialgerechtigkeit fithrte ohne Korrektur der theologischen
Motivation und der Untersuchungsmethoden iliber zum erginzenden
Postulat der Naturgerechtigkeit, das Natur nicht mehr als Objekt des
Menschen, sondern primar als «Natur-Subjekt» mit eigenen Rechten
ins Auge fasste.'” Der alte Begriff « Naturrecht» bedeutet somit nicht
mehr allein das natiirliche Recht des Menschen, sondern das Recht der
Natur gegeniiber dem Menschen zugleich zum Schutze beider. Theo-
logische Umweltethik nimmt analog zur Sozialethik interdisziplinér
teil an den gesellschaftspolitischen Fragen einer Veranderung des Ver-
héltnisses von Gesellschaft und Natur. Sie leistet dies so, dass sie aus
ihrem spezifisch theologischen Erfahrungsschatz heraus nach anderen
Verstandnismoglichkeiten des Wesens von Natur, von Schopfung und
Geschopflichkeit fragt, die theologisch verantwortbar sind und prak-
tisch relevant zu werden vermdgen. Ob es sich um eine Wiederentdek-
kung von Albert Schweitzers « Ehrfurcht vor dem Leben»! oder Paul
Gerhardts Schopfungsfrommigkeit'?, um die briiderliche Naturliebe
des Franziskus von Assisi oder, weiter zuriickliegend, um die Schop-
fungsherrlichkeit in den alttestamentlichen Psalmen und selbstver-
standlich besonders das Schopfungsverstindnis von Gen 1-3 handelt,
so ist die leitende Grundeinsicht doch eindeutig: Die konkret anste-
hende Veranderung ethischen Handelns bedarf eines verdnderten, fun-
dierten Verstdndnisses von Natur und Natiirlichkeit, von Schopfung
und Geschopflichkeit des Menschen. Ethik und Dogmatik kénnen
auch in diesem besonderen Fragenkomplex nur zum Schaden beider

10 Altner, Wahrnehmung der Interessen der Natur, in: Frieden mit der Natur,
123fF.

11 Ebd.

12 ygl. z.B. in seinem Sommerlied «Geh aus, mein Herz, und suche Freud» die
auffallende Ubertragung von Natur-Metaphern auf den Menschen: «Mach in mir deinem
Geiste Raum,/dass ich dir werd ein guter Baum,/und lass mich Wurzel treiben (EKG-
Fassung)./Verleihe, dass zu deinem Ruhm/ich deines Herzens schéne Blum/und Pflanze
moge bleiben.» Dichtungen und Schriften, hrsg. v. E. v. Cranach-Sichart, Miinchen 1957,
121.



174 Alfred Jiiger, Theologie der Erde

auseinandergerissen werden. Das dogmatisch entworfene Schopfungs-
verstdndnis wird zum vorweg entworfenen Sinn- und Wirlichkeitsho-
rizont, innerhalb dessen ethisches Handeln seinen Sinn erhalt.

4. Zur theologischen Funktion

Damit lasst sich die Leitfrage nach der theologischen Funktion einer
Schopfungslehre 1m Sinn einer theologischen Notwendigkeit prizis
bestimmen. Die Notwendigkeit einer Beteiligung christlicher Ethik an
den neu anstehenden und so in der Menschheitsgeschichte noch kaum
je erfahrenen Fragen einer Naturgerechtigkeit ist im Wissen um die
Notwendigkeit christlicher Sozial- und Welt-Verantwortung begriin-
det. Darin eingeschlossen ist die Wahrnehmung der Verantwortung fiir
die Schopfung und Geschopflichkeit. In der selben Wurfrichtung be-
ruht die Notwendigkeit einer Neubestimmung der theologischen Funk-
tion einer Schopfungslehre darin, dass Schopfungsverantwortung ange-
wiesen ist auf ein theologisches Vorverstindnis von Schopfung. Die
Evidenz des Ethischen bedarf dieses, funktional gesehen, vorausliegen-
den, fundierenden Verstidndnishorizontes. Dieser Entwurfsbereich ist
jedoch keinesfalls eine starr dogmatische Vorgegebenheit. Das her-
kommliche Schopfungsverstindnis wird im Gegenteil zum heuristi-
schen Instrument, um Erfahrungswirklichkeit neu als Schopfung und
Geschopflichkeit aufzuschliisseln. Im besten Fall eréffnet Dogmatik
einen neuen Blick fiir das Wirkliche, Ethik nimmt die Verwirklichung
der darin enthaltenen Moglichkeiten wahr. Mehr noch, die ethische
Notwendigkeit stosst das dogmatische Fragen nach einer veranderten
Sicht des Wirklichen an, um aus ciner neu gewonnenen Sicht des
Wirklichen neue Moglichkeiten des Verhaltens zu entdecken.

Ein Blick auf die heutige Diskussion zeigt, dass genau in diesem
fundierenden Bereich noch besondere Arbeit wartet. Eine Schopfungs-
lehre in praktischer Absicht kann sich nicht darauf beschrianken,
biblisch relevante Stellen zu interpretieren, um daraus praktische Kon-
sequenzen abzuleiten. Einmal mehr bliebe solcher Biblizismus blosse
Text-Interpretation, anstatt aus dieser Sprachiiberlieferung heraus zur
Wirklichkeits-Interpretation vorzustossen. Sowohl im Sinn der heuti-
gen Notwendigkeit als auch auf der Linie der theologischen Tradition
zielt eine Schopfungslehre darauf, eine « Topologie des Seyns» zu wer-
den. Dieser merkwiirdige Ausdruck wiirde sowohl im Blick auf das



Alfred Jiger, Theologie der Erde 175

spate Denken Martin Heideggers, aus dem er stammt, als auch im Blick
auf das spezifisch theologische Denken eine ausfiihrliche Erorterung
verlangen. «Sie sagt diesem die Ortschaft seines Wesens.»'* Mit diesen
Worten erldutert Heidegger im Blick auf den Dichtungscharakter des
Denkens knapp und rétselhaft die Stelle. Schwierig diirfte es sein,
theologisches Denken zur «dichtenden», heilenden, zurechtbringen-
den, aus der Wahrheit sprechenden Topologie des Geschaffen-Seins
werden zu lassen. Geschaffen-Sein und Geschopflichkeit von Natur
und Mensch liegen nicht am Tage. Einfache Erfahrungen der Ge-
schopflichkeit liegen verschiittet und verzerrt unter einer Betondecke
anderer, gegenldufiger Wirklichkeitsbewdltigung. Es geniigt fiir eine
Schopfungstheologie nicht, der aussermenschlichen Umgebung und
dem Menschen das Etikett «Geschopf» anzuhdngen. Es wire dies nur
eine andere Weise, blind gegen das Wesen und Unwesen von Wirk-
lichkeit iiber diese Wirklichkeit verfiigen zu wollen. Schopfungstheolo-
gie steht demnach im Dienst einer Frei-Legung elementarer Wirklich-
keitserfahrung und darin des Wesens von Geschopflichkeit, der Ge-
schopflichkeit des Menschen, des Lebens, wie vor allem der Erde als
Bio-Top schlechthin. Der Reichtum biblisch-theologischer Sprach-
winke kann dazu anleiten, dem Wesen wirklicher Geschopflichkeit
und Geschaffen-Seins wieder auf die Spur zu kommen.

Einer dieser Sprachwinke sei abschliessend aufgenommen. Die
biblische Sprachtradition kennt nicht zufidllig das griechische Wort
Physis nicht. Physis und natura bergen von ihrer urspriinglichen Her-
kunft wie von ithrem spéteren Gebrauch her wesentlich andere Wirk-
lichkeitserfahrungen in sich, als dies der biblische Sprachgebrauch
kennt. Von daher haftet dem Titel « Theologie der Natur» etwas Frag-
wiirdiges an. « Theologie der Erde» als Bezeichnung der theologischen
Funktion einer Schopfungslehre liegt in dieser, doch auch in zahlrei-
chen anderen Hinsichten ndher. Der Mensch wird hebréisch ‘adam
genannt, worin das Wort Erde, Ackerboden, ‘adamah, mitschwingt.
Der Mensch ist gemiss dieser Spracherfahrung nicht der natiirlich
Sterbliche, sondern der Irdisch-Erdische. Selbst die deutsche Sprache

I3 M. Heidegger, Aus der Erfahrung des Denkens, Pfullingen, 23: «Der Dichtungs-
charakter des Denkens ist noch verhiillt. Wo er sich zeigt, gleicht er fiir lange Zeit der
Utopie eines halbpoetischen Verstandes. Aber das denkende Dichten ist in Wahrheit die
Topologie des Seyns. Sie sagt diesem die Ortschaft seines Wesens.»



176 Alfred Jiiger, Theologie der Erde

bewahrt diese Erinnerung auf ihre Weise noch auf.* Das Wesen des
Menschen liegt in der Beziehung zur Erde, aus der er stammt, die er
bearbeitet, in die er zuriickgelegt wird. Erde ist mehr als der Mensch. Sie
1st der Spielraum des Lebens, in dem auch der Mensch sein Spiel spielt.
Erde ist gemass diesem Sprachgebrauch auch nicht der blosse Gegen-
satz zum Himmlischen oder gar Jenseitigen. Wahrend etwa das deut-
sche Wort «irdisch» diesen Beiklang bekam, bewahrte doch das Wort
«irden» noch den Sinn: «aus Erde» geschaffen. Unter der Sonne, dem
Mond und den Sternen, umgeben vom Meer und allem, was darinnen
ist, ist die Erde zugleich der besondere Spielraum Gottes, in welchem
Leben und Gedeihen, Sterben und Vergehen in Gottes Gegenwart
moglich ist. Dieser Gott ist ein Gott der Erde, deren Heil von Gottes
wirkender Gegenwart abhingt, deren Unheil als Abwesenheit Gottes
dem Menschen infralapsarisch alltédglich erfahrbar wird. Die vielfdltige
Erfahrung der Heillosigkeit gehdrt mit zum Erfahrungsgrund, aus wel-
chem die protologische Utopie des «siehe, es war sehr gut» (Gen 1,31)
des ersten Schopfungsberichtes entworfen werden, aus welchem umge-
kehrt neutestamentlich die Antizipation einer eschatologischen Voll-
endung einer Erde ohne Leid, Trianen und Tod (Apk 21,4) in der reinen
Gegenwart Gottes wachsen konnte. Erde und besonders das «irdene»
Wesen des Menschen ist nicht das Festgestellte, sondern das je durch
Heillosigkeit Bedrohte und real Zerstorte, das durch Gottes Gegenwart
neu zurechtgebracht werden kann und soll. Dogmatisch ausformuliert:
Das Wesen des Irdischen ist nicht im Sinn einer natiirlichen Theologie
aus sich selbst heraus zu bestimmen. Im Gedanken der Erde als Schop-
fung ist das christologische Prinzip der Erlosung, der Befreiung des
Menschen und des Zurechtbringens des Kreatiirlichen bereits mitan-
gelegt. Zu den Grundkategorien des Irdischen gehort die real erfahrbare
Heillosigkeit. Dazu gehort nicht weniger die ebenso real erfahrbare
Moglichkeit iiberwundenen Unheils in der Macht und Gegenwart Got-
tes. Darin kann der Mensch als besonderer Spielpartner Gottes zu-
rechtkommen. Darin findet die bedrohte Erde, zu der der Mensch ganz
und gar gehort, thre Heilung.

Mehr als ein Hinweis ist dies nicht. Eine Theologie der Erde als
Topologie der Wirklichkeit geht diesen in der Glaubensiiberlieferung

4 F. Kluge, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, Berlin 21960,
328.



Alfred Jiger, Theologie der Erde 177

Sprache gewordenen Erfahrungen von Heillosigkeit und Heil der Erde
und ihres Menschen nach. Sie ist darin Hermeneutik dieser Erfahrun-
gen von Geschopflichkeit mit dem Ziel, ein neues Verhéltnis des Men-
schen zu sich, zu seiner Erde, und zum Gott der Erde zu erschliessen.
Der Titel « Theologie der Erde» bezeichnet damit auch inhaltlich die
theologische Funktion einer Schopfungslehre in praktischer Absicht.

Alfred Jiger, Bethel/Bielefeld



	Theologie der Erde : zur theologischen Funktion einer Schöpfungslehre

