
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Theologie der Erde : zur theologischen Funktion einer Schöpfungslehre

Autor: Jäger, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie der Erde

Zur theologischen Funktion einer Schöpfungslehre*

1. Zur dogmatischen Funktion

Die dogmatische Funktion und Zielrichtung einer Schöpfungslehre
kann von der Tradition her sehr unterschiedlich bestimmt werden.
Gemäss einer klassischen natürlichen Theologie lässt sich die Schöpfung

als das von Gott Gewollte und dem Menschen natürlich
Vorgegebene verstehen, dem einzig dieser Mensch als erster Störefried der
natürlichen Ordnung und Spielverderber dieses göttlich geordneten
Regelspiels nicht entspricht. Dennoch vermag der Mensch aus natürlicher

Erkenntnis in der Natur Spuren Gottes zu entdecken. Genau
umgekehrt kann im Sinn irgendeiner heilsgeschichtlich bestimmten
Theologie die Welt der Schöpfung als blosse Kulisse und Bühne eines

Heilsdramas gesehen werden, dessen Hauptakteur Gott ist zur Errettung

der verlorenen Menschheit. Eine anthropozentrisch orientierte
Pisteologie will mit den erleuchteten Augen des Glaubens in den
Vorgängen der Natur Analogien zum göttlich weisen Heilshandeln am
Menschen entdecken. Eine theologisch geprägte Kosmologie sieht im
Gefolge des Römerbriefes genau umgekehrt auch in der aussermensch-
lichen Schöpfung die durch den Fall eingetretene Unvollkommenheit
und das «ängstliche Harren», das Sich-Sehnen und Ängsten der Kreatur,

wie Luther übersetzt.1
Jenseits aller dogmatischer Eindeutigkeit steht seit der Elimination

der sogenannten Gnosis durch die alte Kirche somit einzig und gleichsam

als Rahmenbedingung fest: Der Mensch ist ursprünglich vollkommenes

Geschöpf Gottes und als solches Teil der gut geschaffenen
Schöpfung Gottes. Die Schöpfung ist ex nihilo das Werk des schaffen-

* Antrittsvorlesung an der Kirchlichen Hochschule Bethel/Bielefeld am 29.6.82
1 Rom 8,19.22. In diesem Sinn Jacob Boehme: «Wenn alle Bäume Schreiber wären,

und alle Äste Schreibfedern, und alle Berge Bücher, und alle Wasser Dinten; noch
könnten sie den Jammer und Elend nicht genügsam beschreiben, das Lucifer mit seinen

Engeln in seinen Locum gebracht hat.» Aurora, oder Morgenröte im Aufgang, Sämtliche
Schriften I, Stuttgart 1955, 226.



Alfred Jäger, Theologie der Erde 167

den Wortes Gottes, des dreieinigen. Der Mensch als Bewohner der Erde
ist das von Gott besonders angesprochene Geschöpf. Diese
Verantwortlichkeit gegenüber Gott - Verantwortung auch für seinen Umgang
mit Geschöpflichkeit - macht seine Sonderstellung unter den Geschöpfen

aus. In dieser seiner Besonderheit aber ist er auch das besonders
bedrohte Wesen. Aus seiner Bedrohtheit, Gefallenheit und Verlorenheit

heraus bedarf er darum auch besonders des Heilswortes und
Heilshandelns Gottes.

Dieser nachhaltig wirksame Entscheid der alten Kirche zielte
zwischen einer gnostischen Verteufelung und einer nicht weniger der
biblischen Tradition unangemessenen Verherrlichung und sogar
Vergöttlichung der Schöpfung genau hindurch.2 Im religionsgeschichtlich
typologischen Vergleich mit anderen Verständnissen des Himmels und
der Erde, des Göttlichen und des Menschen, des Lebens und des Todes
wird man in diesen Grundbestimmungen das Spezifische des christlichen

Schöpfungsverständnisses zu sehen haben, die im Zuge der
Kirchen- und Theologiegeschichte kaum je wieder fundamental zur
Diskussion standen. Mit anderen Vorentscheiden der alten Kirche
übernahm auch die reformatorische Theologie diese Sicht ohne Bedenken.

Um eine blosse Rahmenbestimmung handelt es sich insofern, als
diese Eingrenzung sowohl nach innen wie nach aussen eine grosse
dogmatische Variationsbreite im Bereich einzelner Fragen der
Schöpfungstheologie zuliess und nach wie vor zulässt. Dies gilt sowohl im
Blick auf inhaltliche Einzelfragen als auch im Blick aufdie formale und
funktionale Stellung der Schöpfungslehre im Rahmen eines dogmatischen

Gesamtentwurfs. Die alte Frage, ob Gott die Schöpfung in der
Zeit oder mit der Zeit geschaffen habe, ist damit noch nicht stringent
entschieden. Ob der Mensch durch den Fall ganz und gar der
Verlorenheit anheimgefallen sei, oder ob er als imago dei doch immerhin
noch eine Spur ursprünglicher Vollkommenheit und Neigung zum
Guten an sich trage, bildete immer wieder bis in neueste Zeit den

2 Zu eigentlichen Lehrsätzen erhoben wurden diese frühen Entscheidungen der alten
Kirche erst wesentlich später in Auseinandersetzung mit Spätablegern der einstigen
Gnosis. Vgl. J. Neuner-H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrver-
kündung, Regensburg 1938, 81971, 185 ff.



168 Alfred Jäger, Theologie der Erde

Gegenstand heftiger Auseinandersetzungen. Wie das Böse, die Sünde
und das Übel in die gute Welt Gottes gekommen sei, provozierte immer
neu abgründige Spekulationen. Diese unbestimmte Offenheit gilt nicht
weniger im Blick aufGrundfragen, die die Stellung der Schöpfungslehre
im Rahmen des theologischen Denkens überhaupt betreffen. Typolo-
gisch wurden eingangs einige Grundmuster angedeutet, die von der
unterschiedlichen Stellung dieses wichtigen Lehrstücks zeugen. Besonders

der Streit um die Möglichkeit und Unmöglichkeit einer natürlichen

Theologie, einer natürlichen Gotteserkenntnis aus den Werken
der Natur, fand in dieser fundamentalen Hinsicht noch im 20.
Jahrhundert neue Nahrung.

Der Eindruck der Offenheit und funktionalen Flexibilität verstärkt
sich noch, sobald der nur innerdogmatische Gesichtskreis überschritten

wird. Zahlreiche Fragen, die in einer Schöpfungslehre abzuhandeln
sind, empfangen ihren Anstoss und Stachel nicht aus der traditionell
bestimmten, innertheologischen Reflexion. Sie wurden und werden ihr
gleichsam von aussen her aufgedrängt. Im Blick darauf, dass sich eine

Schöpfungslehre mit dem Wesen der Wirklichkeit, in die der Mensch
eingelassen ist, zu beschäftigen hat, kann dies auch nicht verwundern.
Neben den spezifisch christlich geprägten Wirklichkeitsinterpretationen

standen und stehen immer auch andere Verständnisse, die ihre
eigene Legitimität beanspruchten und mit grosser Selbstverständlichkeit

vertreten. Es gilt dies besonders im Blick aufdie Neuzeit, in der sich
einer herkömmlich christlichen Schöpfungslehre zum Teil konträr
stehende Wirklichkeitsauffassungen entwickelten und nicht selten sogar
zur massiven Herrschaft gelangten. Im Blick darauf geriet die theologische

Schöpfungslehre da und dort in die Rolle und Funktion einer
blossen Apologie, ob es sich nun um das Gegenüber zu philosophischen
Strömungen der Aufklärung, des Spinozismus und Pantheismus, des

späteren Idealismus, Pessimismus oder auch Darwinismus, Materialismus

und Nihilismus handelte. Insbesondere in Auseinandersetzungen
mit dem Erstarken einer szientistisch-positivistischen Weltentdeckung
konnte eine Schöpfungslehre zum apologetischen Versuch geraten,
gegenüber den Erfolgen wissenschaftlich-technologischer Welteingriffe
aus der Defensive heraus das genuine Erkenntnisrecht theologischer
Wirklichkeitserkenntnis zu verteidigen. Unter dem Titel «Schöpfungsglaube

und Naturwissenschaft» wurden und werden bis heute zahlreiche

Kämpfe ausgetragen und Freundschaften geschlossen, deren

begrenzter Erkenntniswert dahingestellt bleiben mag.



Alfred Jäger, Theologie der Erde 169

2. Zur zeitbezogenen Funktion

Ein erster grossmaschiger Rückblick in die Überlieferung lässt

folgenden Schluss zu: Von einer einlinig bestimmten, spezifisch
biblischchristlichen Schöpfungslehre kann nicht die Rede sein. Innerhalb einiger

fundamentaler Rahmenentscheide bildet die Bestimmung der
besonderen Funktion einer Schöpfungslehre keine vorgeschriebene Ein-
wegstrasse, sondern eine je neu wahrzunehmende Aufgabe.3 Damit
kommt der Zeithorizont ins Spiel. Zur Durchführung dieser Aufgabe
im Florizont bestimmter Zeitfragen gehört allerdings immer auch die

legitime Forderung, dass die spekulative Kraft bisheriger Fragen und
Gedanken nicht vernachlässigt wird. Insbesondere auch der altkirchliche

Rahmen kann nicht als eine fixe, unbefragte dogmatische
Vorschrift behandelt werden, sondern er will in seiner ihm eigenen Sinnhaf-
tigkeit je wieder durchdacht und kritisch verantwortet werden. Immerhin

ist damit die dogmatische Möglichkeit gegeben, erneut und unter
besonderen Vorzeichen nach der spezifischen Funktion einer
Schöpfungslehre zu fragen. Die nächste Frage gilt der besonderen Notwendigkeit,

dies zu tun.
Im Blick aufdie theologische Arbeit neuerer und neuester Zeit wird

man nicht behaupten können, Schöpfungstheologie sei aus innertheologischen

Motiven heraus zu einem besonders anregenden Brennpunkt
des Nachdenkens geworden. Andere, akutere Schwerpunkte legten sich
nahe wie die Fragen nach der Zeit und Geschichte, der Hoffnung und
Zukunft, nach Sinn und besonders nach Gott. Die bisherige Einsicht
erlaubt jedoch, für schöpfungstheologische Herausforderungen sensibel

zu werden, die sich von einer aussertheologischen Diskussion her
aufdrängen und darauf warten, aufgenommen und genuin theologisch
durchdacht zu werden. Es handelt sich um das neue Postulat einer
«Theologie der Natur», durch das Schöpfungstheologie plötzlich wieder

an neuer Aufmerksamkeit gewinnt.4

3 Schon Schleiermacher stellte dies fest: «Aus diesem Sachverhältnis folgt schon,
dass wir in der evangelischen Kirche nicht nur einen sehr freien Spielraum haben zu
mannigfaltiger Bearbeitung dieser Lehrstücke, sondern dass wir auch aufgefordert sind,
diesen zu benutzen.» Der christliche Glaube, hrsg. v. M. Redeker, Berlin 71960, 189.

4 Vgl. den Ausdruck «Theologie der Natur» bei J. Hübner, Die Sprache evangelischer

Naturfrömmigkeit als praktische Theologie der Natur, in: Frieden mit der Natur,
hrsg. v. K.M. Meyer-Abich, Freiburg i. Br. 1979,75-90. S. M. Daecke, Aufdem Weg zu



170 Alfred Jäger, Theologie der Erde

Im Hintergrund dieses zunehmend hörbarer werdenden Postulats
steht, sehr verkürzt gesagt, die um sich greifende Einsicht in das gestörte
und in verschiedener Hinsicht zerstörte Verhältnis der Industriegesellschaft

zu ihrer natürlichen Umwelt und Basis. Im Zeichen eines starken
ökonomischen «Trendbruchs der siebziger Jahre»5 findet die Bedeutung

dieser Einsicht zunehmend mehr Eingang auch in notwendig
gewordene, neue ökonomische Wertorientierungen, während deren

Umsetzung in gesellschaftspolitische Praxis aus zahlreichen Gründen
nach wie vor vor starken Schwierigkeiten steht.6 Diese neue Wahrnehmung

für die missachteten Rechte der Natur wird nach wie vor besonders

getragen von einer breiten, wenn auch uneinheitlichen Bewegung
hin zur Erde, die an den Rändern der Gesellschaft rhizomartig um sich

gegriffen hat. Deren Ausgangspunkte sind einigermassen deutlich
bestimmbar, ihre Wege und Ziele sind vielfaltig und offen. Ihr Zündstoff
sind nicht neue, grosse und ideale Ziele, die sie gegen herrschende
Wirklichkeiten setzt. Sie entzündet sich statt dessen an jenen Punkten
sozialer und natürlicher Realität, die ihr unmittelbar als äusserste

Enfremdung und Gefährdung erfahrbar werden. Es ist die Bewegung
einer Negation der Negation, deren neue Position sich noch nicht
ebenso manifest herausgestellt hat. Insofern kann man aus den Punkten
der Kritik und nicht selten des Widerstandes nur indirekt ablesen, von
welchen Möglichkeiten, Hoffnungen und Leitbildern sie bestimmt
wird. Nicht selten ist das primäre Motiv darum nicht eine hoffende

Antizipation, sondern blanke, apokalyptische Angst. Sie richtet sich

gegen Hektik, Stress, Leistungsverehrung und sinnloses Getriebe als

einer praktischen Theologie der Natur, ebd. 262-285. - G. Liedke nennt das Postulat

«Oekologische Theologie» in: Im Bauch des Fisches. Oekologische Theologie,
Stuttgart/Berlin 1979. Der Ausdruck geht auf frühere amerikanische Versuche der sechziger
Jahre zurück. Vgl. F. Buri, Gott in Amerika 2, Versuche einer oekologischen Theologie,
Berlin 1972. 101-111. - G. Altner spricht statt dessen von einer «neuen Schöpfungstheologie»,

in: Zwischen Natur und Menschengeschichte. Perspektiven für eine neue
Schöpfungstheologie, München 1975. - Vgl. im weiteren: FI. Ch. Binswanger/A. Jäger, Oeko-
nomie und Oekologie, in: Zwischen Wachstum und Lebensqualität, hrsg. v.
Sozialwissenschaftlichen Institut der EKiD, München 1980, 70-115.

5 F. Kneschaurek/H.-G. Graf, Der «Trendbruch» der siebziger Jahre: Gedanken
über die mögliche Entwicklung in den achtziger Jahren, Zentrum für Zukunftsforschung,
St. Gallen 1982.

6 Vgl. Der NAWU-Report. Wege aus der Wohlstandsfalle, hrsg. v. H. Ch. Binswangen

W. Geissberger/Th. Ginsburg, Frankfurt a. M. 1978



Alfred Jäger, Theologie der Erde 171

Entfremdung von einem möglichen, sinnvollen Leben. Sie kann aber
auch angehen gegen den klinisch keimfreien Tod als Verlust einer
natürlichen ars moriendi. Sie entzündet sich am Verlust des Wohnens

genauso wie an der kalten Rationalität einer phantasielos vermarkteten
Gesellschaft, die sie als Entfremdung von einer emotionsbetonten
Gemeinschaftlichkeit erlebt. Der Herrschaft des Kopfes stehen
zahlreiche Versuche entgegen, aus einer Tiefe und Ich-Tiefe heraus freier
und spontaner zu leben. Der Verlust unverstellter Umwelt wird alltäglich

erfahren in der allgegenwärtigen Macht von Energie, Industrie,
Technologie und einer massiv um sich greifenden Verstädterung und
Vernetzung. Gegen die Eiterbeulen wuchernder Metropolen steht

plötzlich wieder ein neues Lob der Provinz und guter Nachbarschaft.
Neue Sinnlichkeit und Leiblichkeit, neue Emotionalität und sogar
Wildheit, neue Gegenständlichkeit, neue Gemeinschaftlichkeit und
Natürlichkeit werden in Kunst und Alltag zu Orientierungspunkten
und Experimentierfeldern, in denen die Erschütterung des jahrzehntelang

einseitig dominierenden Wachstums-, Wissenschafts- und
Technologieoptimismus vorerst unterschwellig aufgefangen wird. Möglichkeiten

der Wirklichkeitserfahrung werden erprobt und melden sich als

legitime Bedürfnisse an, die während langer Zeit unter einer starken,
ideologischen Decke tabuisiert waren. Selbst mächtige wissenschaftliche

Götzen werden einmal mehr wissenschaftstheoretisch gestürzt,
indem etwa im Bereich der Ethnologie die eigenständige Legitimität
und Bedeutung wissenschaftsfreier «magischer» Wirklichkeitserfahrung

entdeckt und neu wahrgenommen wird.7
Das neu anstehende Postulat einer Theologie der Natur ist vorerst

nicht davon freizusprechen, dass es diesen Einsichten und Bewegungen
nur die theologische Schleppe nachtrage, anstatt die Fackel der Besinnung

voran. Die Ansätze zum Austrag dieses Postulats sind bisher zwar
aphoristisch engagiert, doch im ganzen noch wenig ausgereift.8 Der
fragwürdige Eindruck eines grünen Biblizismus und einer Alternativbewegung

im kirchlichen Talar ist nicht immer leicht von der Hand zu

7 Vgl. P. Dürr, Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation,
Frankfurt a.M. 1978.

8 Besonders weit und kritisch vorangetrieben wurden sie durch G. Altner (A.4);
dazu: Schöpfung am Abgrund, Neukirchen-Vluyn 1974; vgl.: Sind wir noch zu retten?
hrsg. v. G. Altner, Regensburg 1978.



172 Alfred Jäger, Theologie der Erde

weisen. Anders gesagt, weder die erwähnten geistigen, künstlerischen
und sozialen Neuorientierungen noch auch deren Grundeinsicht in die
Notwendigkeit einer Neuwahrnehmung der Natürlichkeit begründet
allein schon eine spezifisch theologische Notwendigkeit, dieses Postulat

als schöpfungstheologische Aufgabe aufzunehmen und durchzudenken.

Im besten Fall bildet beides einen kräftigen Anstoss, erneut
nach der möglichen Bedeutung und Funktion einer Schöpfungstheologie

zu fragen. Noch so nachdrückliche Hinweise aufdie Notwendigkeit
eines gesellschaftlichen Umdenkens und einer Umkehr aus verqueren
Entwicklungen vermögen die spezifisch theologische Begründung dieses

Postulats noch nicht zu ergeben. Schöpfungstheologie ist nicht der
blosse, ideologische Hut auf einem darunter anders denkenden Kopf.
Eher noch zielt der da und dort gehörte Vorwurf in den Kern der
spezifisch theologischen Sache, dass die jüdisch-christliche Entgötte-
rung der Welt im weltanschaulichen Hintergrund kausal mit zur
Möglichkeit beigetragen habe, dass der neuzeitliche Mensch als Subjekt und
«Krone der Schöpfung» (Haydn, Die Schöpfung) die Erde zum blossen
Rohstoff seines faustischen Tuns gemacht habe.9

3. Zur ethischen Funktion

Aufdiesem Hintergrund erlaubt eine andere Beobachtung eher den

Zugang zur Beantwortung der gestellten Frage. Kirche und Theologie
haben sich im Laufe der letzten Jahrzehnte in der Form einer konkret
und analytisch ansetzenden, wissenschaftlich argumentierenden
Sozialethik ein wichtiges Instrument christlicher Sozialverantwortung
geschaffen. Geleitet von der tragenden Einsicht, dass sich Theologie
und Kirche von den akuten Gesellschaftsfragen nicht dispensieren
könne, sondern aus dem Schoss ihrer spezifischen, ethischen Motivation

heraus kritisch an den gesellschaftspolitischen Diskussionen um
ein Mehr an Sozialgerechtigkeit zu beteiligen habe, bildet heutige
Sozialethik einen zwar immer wieder umstrittenen, doch besonders sensiblen

Ort theologisch-kirchlicher Gewissensbildung. Bei aller Vielfalt der
dogmatischen Begründung christlich motivierter und orientierter Sozi-

9 Vgl. dazu Udo Krolzik, «Machet Euch die Erde Untertan...!» und das christliche
Arbeitsethos, in: Frieden mit der Natur, 174-195.



Alfred Jäger, Theologie der Erde 173

alethik stellt dieses Grundverständnis doch eine communis opinio dar.
Die besondere Sensibilität für konkret anstehende Gesellschaftsprobleme

führte denn auch wie selbstverständlich dazu, dass die neu
auftauchenden Fragen einer Umweltethik in ihrem Arbeitsfeld rasch und
konsequent aufgenommen und andiskutiert wurden. Das leitende
Postulat der Sozialgerechtigkeit führte ohne Korrektur der theologischen
Motivation und der Untersuchungsmethoden über zum ergänzenden
Postulat der Naturgerechtigkeit, das Natur nicht mehr als Objekt des

Menschen, sondern primär als «Natur-Subjekt» mit eigenen Rechten
ins Auge fasste.10 Der alte Begriff «Naturrecht» bedeutet somit nicht
mehr allein das natürliche Recht des Menschen, sondern das Recht der
Natur gegenüber dem Menschen zugleich zum Schutze beider.
Theologische Umweltethik nimmt analog zur Sozialethik interdisziplinär
teil an den gesellschaftspolitischen Fragen einer Veränderung des

Verhältnisses von Gesellschaft und Natur. Sie leistet dies so, dass sie aus
ihrem spezifisch theologischen Erfahrungsschatz heraus nach anderen

Verständnismöglichkeiten des Wesens von Natur, von Schöpfung und
Geschöpflichkeit fragt, die theologisch verantwortbar sind und praktisch

relevant zu werden vermögen. Ob es sich um eine Wiederentdek-
kung von Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor dem Leben»11 oder Paul
Gerhardts Schöpfungsfrömmigkeit12, um die brüderliche Naturliebe
des Franziskus von Assisi oder, weiter zurückliegend, um die
Schöpfungsherrlichkeit in den alttestamentlichen Psalmen und selbstverständlich

besonders das Schöpfungsverständnis von Gen 1-3 handelt,
so ist die leitende Grundeinsicht doch eindeutig: Die konkret
anstehende Veränderung ethischen Handelns bedarf eines veränderten,
fundierten Verständnisses von Natur und Natürlichkeit, von Schöpfung
und Geschöpflichkeit des Menschen. Ethik und Dogmatik können
auch in diesem besonderen Fragenkomplex nur zum Schaden beider

10 Altner, Wahrnehmung der Interessen der Natur, in: Frieden mit der Natur,
123 ff.

11 Ebd.
12 Vgl. z.B. in seinem Sommerlied «Geh aus, mein Herz, und suche Freud» die

auffallende Übertragung von Natur-Metaphern aufden Menschen : «Mach in mir deinem
Geiste Raum,/dass ich dir werd ein guter Baum,/und lass mich Wurzel treiben (EKG-
Fassungl./Verleihe, dass zu deinem Ruhm/ich deines Herzens schöne Blum/und Pflanze

möge bleiben.» Dichtungen und Schriften, hrsg. v. E. v. Cranach-Sichart, München 1957,
121.



174 Alfred Jäger, Theologie der Erde

auseinandergerissen werden. Das dogmatisch entworfene Schöpfungsverständnis

wird zum vorweg entworfenen Sinn- und Wirlichkeitsho-
rizont, innerhalb dessen ethisches Handeln seinen Sinn erhält.

4. Zur theologischen Funktion

Damit lässt sich die Leitfrage nach der theologischen Funktion einer
Schöpfungslehre im Sinn einer theologischen Notwendigkeit präzis
bestimmen. Die Notwendigkeit einer Beteiligung christlicher Ethik an
den neu anstehenden und so in der Menschheitsgeschichte noch kaum
je erfahrenen Fragen einer Naturgerechtigkeit ist im Wissen um die

Notwendigkeit christlicher Sozial- und Welt-Verantwortung begründet.

Darin eingeschlossen ist die Wahrnehmung der Verantwortung für
die Schöpfung und Geschöpflichkeit. In der selben Wurfrichtung
beruht die Notwendigkeit einer Neubestimmung der theologischen Funktion

einer Schöpfungslehre darin, dass Schöpfungsverantwortung
angewiesen ist auf ein theologisches Vorverständnis von Schöpfung. Die
Evidenz des Ethischen bedarfdieses, funktional gesehen, vorausliegenden,

fundierenden Verständnishorizontes. Dieser Entwurfsbereich ist
jedoch keinesfalls eine starr dogmatische Vorgegebenheit. Das
herkömmliche Schöpfungsverständnis wird im Gegenteil zum heuristischen

Instrument, um Erfahrungswirklichkeit neu als Schöpfung und
Geschöpflichkeit aufzuschlüsseln. Im besten Fall eröffnet Dogmatik
einen neuen Blick für das Wirkliche, Ethik nimmt die Verwirklichung
der darin enthaltenen Möglichkeiten wahr. Mehr noch, die ethische

Notwendigkeit stösst das dogmatische Fragen nach einer veränderten
Sicht des Wirklichen an, um aus einer neu gewonnenen Sicht des

Wirklichen neue Möglichkeiten des Verhaltens zu entdecken.
Ein Blick auf die heutige Diskussion zeigt, dass genau in diesem

fundierenden Bereich noch besondere Arbeit wartet. Eine Schöpfungslehre

in praktischer Absicht kann sich nicht darauf beschränken,
biblisch relevante Stellen zu interpretieren, um daraus praktische
Konsequenzen abzuleiten. Einmal mehr bliebe solcher Biblizismus blosse

Text-Interpretation, anstatt aus dieser Sprachüberlieferung heraus zur
Wirklichkeits-Interpretation vorzustossen. Sowohl im Sinn der heutigen

Notwendigkeit als auch auf der Linie der theologischen Tradition
zielt eine Schöpfungslehre darauf, eine «Topologie des Seyns» zu werden.

Dieser merkwürdige Ausdruck würde sowohl im Blick auf das



Alfred Jäger, Theologie der Erde 175

späte Denken Martin Heideggers, aus dem er stammt, als auch im Blick
auf das spezifisch theologische Denken eine ausführliche Erörterung
verlangen. «Sie sagt diesem die Ortschaft seines Wesens.»13 Mit diesen
Worten erläutert Heidegger im Blick auf den Dichtungscharakter des

Denkens knapp und rätselhaft die Stelle. Schwierig dürfte es sein,
theologisches Denken zur «dichtenden», heilenden, zurechtbringenden,

aus der Wahrheit sprechenden Topologie des Geschaffen-Seins
werden zu lassen. Geschaffen-Sein und Geschöpflichkeit von Natur
und Mensch liegen nicht am Tage. Einfache Erfahrungen der
Geschöpflichkeit liegen verschüttet und verzerrt unter einer Betondecke
anderer, gegenläufiger Wirklichkeitsbewältigung. Es genügt für eine

Schöpfungstheologie nicht, der aussermenschlichen Elmgebung und
dem Menschen das Etikett «Geschöpf» anzuhängen. Es wäre dies nur
eine andere Weise, blind gegen das Wesen und Unwesen von
Wirklichkeit über diese Wirklichkeit verfügen zu wollen. Schöpfungstheologie

steht demnach im Dienst einer Frei-Legung elementarer
Wirklichkeitserfahrung und darin des Wesens von Geschöpflichkeit, der
Geschöpflichkeit des Menschen, des Lebens, wie vor allem der Erde als

Bio-Top schlechthin. Der Reichtum biblisch-theologischer Sprachwinke

kann dazu anleiten, dem Wesen wirklicher Geschöpflichkeit
und Geschaffen-Seins wieder auf die Spur zu kommen.

Einer dieser Sprachwinke sei abschliessend aufgenommen. Die
biblische Sprachtradition kennt nicht zufallig das griechische Wort
Physis nicht. Physis und natura bergen von ihrer ursprünglichen
Herkunft wie von ihrem späteren Gebrauch her wesentlich andere
Wirklichkeitserfahrungen in sich, als dies der biblische Sprachgebrauch
kennt. Von daher haftet dem Titel «Theologie der Natur» etwas
Fragwürdiges an. «Theologie der Erde» als Bezeichnung der theologischen
Funktion einer Schöpfungslehre liegt in dieser, doch auch in zahlreichen

anderen Hinsichten näher. Der Mensch wird hebräisch 'ädäm

genannt, worin das Wort Erde, Ackerboden, 'adämäh, mitschwingt.
Der Mensch ist gemäss dieser Spracherfahrung nicht der natürlich
Sterbliche, sondern der Irdisch-Erdische. Selbst die deutsche Sprache

13 M. Heidegger, Aus der Erfahrung des Denkens, Pfullingen, 23: «Der Dichtungscharakter

des Denkens ist noch verhüllt. Wo er sich zeigt, gleicht er für lange Zeit der

Utopie eines halbpoetischen Verstandes. Aber das denkende Dichten ist in Wahrheit die

Topologie des Seyns. Sie sagt diesem die Ortschaft seines Wesens.»



176 Alfred Jäger, Theologie der Erde

bewahrt diese Erinnerung auf ihre Weise noch auf.14 Das Wesen des

Menschen liegt in der Beziehung zur Erde, aus der er stammt, die er
bearbeitet, in die er zurückgelegt wird. Erde ist mehr als der Mensch. Sie

ist der Spielraum des Lebens, in dem auch der Mensch sein Spiel spielt.
Erde ist gemäss diesem Sprachgebrauch auch nicht der blosse Gegensatz

zum Himmlischen oder gar Jenseitigen. Während etwa das deutsche

Wort «irdisch» diesen Beiklang bekam, bewahrte doch das Wort
«irden» noch den Sinn: «aus Erde» geschaffen. Linter der Sonne, dem
Mond und den Sternen, umgeben vom Meer und allem, was darinnen
ist, ist die Erde zugleich der besondere Spielraum Gottes, in welchem
Leben und Gedeihen, Sterben und Vergehen in Gottes Gegenwart
möglich ist. Dieser Gott ist ein Gott der Erde, deren Heil von Gottes
wirkender Gegenwart abhängt, deren Unheil als Abwesenheit Gottes
dem Menschen infralapsarisch alltäglich erfahrbar wird. Die vielfaltige
Erfahrung der Heillosigkeit gehört mit zum Erfahrungsgrund, aus
welchem die protologische Utopie des «siehe, es war sehr gut» (Gen 1,31)
des ersten Schöpfungsberichtes entworfen werden, aus welchem umgekehrt

neutestamentlich die Antizipation einer eschatologischen
Vollendung einer Erde ohne Leid, Tränen und Tod (Apk 21,4) in der reinen
Gegenwart Gottes wachsen konnte. Erde und besonders das «irdene»
Wesen des Menschen ist nicht das Festgestellte, sondern das je durch
Heillosigkeit Bedrohte und real Zerstörte, das durch Gottes Gegenwart
neu zurechtgebracht werden kann und soll. Dogmatisch ausformuliert:
Das Wesen des Irdischen ist nicht im Sinn einer natürlichen Theologie
aus sich selbst heraus zu bestimmen. Im Gedanken der Erde als Schöpfung

ist das christologische Prinzip der Erlösung, der Befreiung des

Menschen und des Zurechtbringens des Kreatürlichen bereits mitangelegt.

Zu den Grundkategorien des Irdischen gehört die real erfahrbare
Heillosigkeit. Dazu gehört nicht weniger die ebenso real erfahrbare
Möglichkeit überwundenen Unheils in der Macht und Gegenwart Gottes.

Darin kann der Mensch als besonderer Spielpartner Gottes
zurechtkommen. Darin findet die bedrohte Erde, zu der der Mensch ganz
und gar gehört, ihre Heilung.

Mehr als ein Hinweis ist dies nicht. Eine Theologie der Erde als

Topologie der Wirklichkeit geht diesen in der Glaubensüberlieferung

14 F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 181960,

328.



Alfred Jäger, Theologie der Erde 177

Sprache gewordenen Erfahrungen von Heillosigkeit und Heil der Erde
und ihres Menschen nach. Sie ist darin Hermeneutik dieser Erfahrungen

von Geschöpflichkeit mit dem Ziel, ein neues Verhältnis des
Menschen zu sich, zu seiner Erde, und zum Gott der Erde zu erschliessen.

Der Titel «Theologie der Erde» bezeichnet damit auch inhaltlich die
theologische Funktion einer Schöpfungslehre in praktischer Absicht.

Alfred Jäger, Bethel/Bielefeld


	Theologie der Erde : zur theologischen Funktion einer Schöpfungslehre

