Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Der Glaube im Hebréaerbrief und die hermeneutische Bedeutung des
Holocaust : Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

Autor: Haacker, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube 1m Hebrierbrief
und die hermeneutische Bedeutung des
Holocaust

Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

Das jiidische Schicksal in unserem Jahrhundert stellt die Kirche vor
ernste Fragen. Haben die Christen in Deutschland nur aus Unwissen-
heit und Angst vor Repressionen versagt, oder haben kirchliche Lehre
und Verkiindigung die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Verfolgung der
Juden gefordert oder gar Argumente fiir Unrecht und Grausamkeit
geliefert? Die Diskussion iiber diese Frage betrifft auch den Weg der
neutestamentlichen Wissenschaft und die gesamte Geschichte der Aus-
legung des Neuen Testaments, mit der die wissenschaftliche Exegese im
Gesprich steht. Auch unabhéngig von der Frage des Verhiltnisses der
Kirche zu Israel sind wir in der Exegese auf die Bedeutung der Wir-
kungs- und Auslegungsgeschichte aufmerksam geworden. An diesem
Punkt jedoch erscheint die Reflexion iiber diese Geschichte als beson-
ders dringlich geboten.

Einen besonderen Anstoss zu dieser Reflexion hat der Synodalbe-
schluss der Evangelischen Kirche im Rheinland vom Januar 1980
gegeben, der Anstosse «zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen
und Juden» geben mochte.! Besinnung auf bestimmte biblische Texte
spielte eine wichtige Rolle in der Vorbereitung und Begriindung dieses
Beschlusses, und die in dem Beschluss enthaltene theologische Erkla-
rung (Punkt 4)? enthélt unter anderem eine Kritik der Auslegungstra-
dition, in der Altes und Neues Testament auseinandergerissen wurden
(Abschnitt 7, der letzte und ausfiihrlichste innerhalb dieser Erkla-
rung).

' Der Beschluss ist zunéchst verdffentlicht worden in der « Handreichung fiir Mit-
glieder der Landessynode Nr.39», die von der Evang. Kirche im Rheinland in grosser
Zahl verbreitet wurde. Zitiert wird jetzt am besten nach dem im Buchhandel erhiltlichen
Band «Umkehr und Erneuerung. Erlduterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen
Landessynode 1980 ‘Zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden’», hg. von
Bertold Klappert und Helmut Starck, Neukirchener Verlag 1980, 264 -266.

2 Es erscheint mir wichtig, die verschiedenen Ebenen dieses Beschlusses auseinan-
derzuhalten und nicht in eins zu setzen. Die Punkte 1-3 betreffen die Vorgeschichte des
Beschlusses; sie referieren und bekriftigen die vorangegangenen Uberlegungen und Ver-



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 153

Nach dem Willen der Synode sollte dieser Beschluss mitsamt den
ihn begriindenden Texten in den Gemeinden und Kirchenkreisen des
Rheinlandes und dariiber hinaus weiter beraten und durchdacht wer-
den. Diese Anregung ist u.a. — und bisher vielleicht am entschlossen-
sten — in den Beitrdgen eines Themaheftes der Zeitschrift «Kerygma
und Dogma» (Heft 27/3, Juli/Sept. 1981) aufgenommen worden, und
zwar mit durchweg skeptischem Akzent. Es fdllt auf, dass sich in diesem
Heft Theologen des Rheinisch-westfdlischen Raumes zu Wort melden,
deren Vorbehalte in der Entstehungsgeschichte des Synodalbeschlusses
offenbar aus mancherlei Griinden nicht zum Ausdruck oder zum Zuge
gekommen waren.® Aufeinen der Beitrdge zu diesem Heft beziehen sich
auch die folgenden kritischen Erwidgungen zur Weiterflihrung des
Gesprichs. Sie sollen der weiteren Klarung der anstehenden Fragen
dienen, zugleich aber auf die Vielschichtigkeit und Schwierigkeit der
Debatte aufmerksam machen und von vorschnellen Urteilen abraten.
Die Kritik von Erich Grisser* an der von Bertold Klappert auf der
Landessynode 1980 gehaltenen Bibelarbeit iiber Texte aus dem He-
brierbrief’ eignet sich filir eine hermeneutische Besinnung vor allem
deshalb, weil beide Autoren schon seit Jahren an der Interpretation des
Hebrierbriefs arbeiten und sich somit mehrfach und nicht erst in der
aktuellen Debatte zu den betreffenden Texten gedussert haben.®

Die Bibelarbeit iiber Hebr 11,1.32-40;12,1f., die B. Klappert am Tag
der Beschlussfassung in der Landessynode hielt, kam zu folgenden
Ergebnissen:’

lautbarungen. Punkt 4 ist eingeleitet mit «Deshalb erklirt die Landessynode:» und
durchzogen von Sitzen, die mit « Wir bekennen», « Wir glauben», « Wir stellen fest»
beginnen. Punkt 5 beinhaltet konkrete Empfehlungen, Auftrige oder Bitten der Synode
an die verschiedenen kirchlichen Instanzen oder Ebenen kirchlicher Willensbildung.
Wenn der Synodalbeschluss gelegentlich als Bekenntnis bezeichnet wird, so kann sich das
nur auf die Erkldrung in Punkt 4 beziehen.

3 Die Autoren sind Erich Grisser (Bonn), A.H.J. Gunneweg (Bonn), Franz Hesse
(Miinster), Martin Honecker (Bonn) und Hans Hiibner (Diisseldorf, inzwischen Géttin-
gen).

4 Exegese nach Auschwitz? Kritische Anmerkungen zur hermeneutischen Bedeu-
tung des Holocaust am Beispiel von Hebr 11, in: KuD 27/3 (1981), 152-163.

5 Bibelarbeit iiber Hebrder 11,1.32-40; 12,1f, in: Handreichung (s.0.A.1)
79-100.

6 Vegl. vor allem E.Griisser, Der Glaube im Hebrierbrief, Marburg 1965, und B.
Klappert, Die Eschatologie des Hebrierbriefs, Miinchen 1969.

7 Vgl. Handreichung 97.



154 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrdierbrief

«Der grundlegenden Bestimmung des Hebrierbriefes zufolge ist der Glaube das Sich-
Festmachen im Verheissenen und die Gewissheit der neuen, messianischen Welt Gottes,
die noch nicht sichtbar ist. Diese Gewissheit der messianischen Hoffnung hat nach dem
Zeugnis des Hebrierbriefes ihren Grund in der Geschichte Jesu Christi, die aber ohne die
Wolke der Zeugen Israels gar nicht horbar und verstehbar ist.

Das Christuszeugnis des Hebréerbriefes verweist uns an die Zeugen Israels, deren
Reihe nach dem Hebrierbrief unabgeschlossen und nach vorne offen ist.

Der Hebréerbrief kennzeichnet die Zeugen Israels, ohne die der Christus der Kirche
gar nicht verstanden und erkannt werden kann, als

1. Zeugen der neuen Welt Gottes,

2. Zeugen der Tora und Gerechtigkeit Gottes,

3. Zeugen des einzigen Namens Gottes,

4. Zeugen der ungekiindigten Verheissungen Gottes,

5. Zeugen des messianischen Leidens Gottes.

In der Erinnerung und Wertschitzung der Zeugen Israels, im Héren und Aufnehmen
der Zeugen Israels, in der Offenheit und Zuwendung zu den Zeugen Israels und in der
Solidaritit mit den Zeugen Israels erkennt der Hebrierbrief

6. den inneren Zusammenhang zwischen dem Christus und der Kirche und den
Zeugen Israels.»

Nach E. Griésser ist diese Bibelarbeit «ein besonders krasses Bei-
spiel» fiir einen Irrweg, vor dem Klappert an anderer Stelle?® selbst
gewarnt hat, namlich dafiir, «dass man nun eine ganze Holocaust-
Theologie — geradezu in einem Holocaust-Trauma gefangen - in die
neutestamentlichen Texte hineinliest.»” Die von Klappert behauptete
«hermeneutische Bedeutung des Holocaust»'® wird nach Grisser durch
diese Bibelarbeit in ein dusserst ungiinstiges Licht geriickt, so dass es
ithm mehr als zweifelhaft erscheint, ob die Rheinische Landessynode
sich bei ihrem Beschluss mit Recht auf «neue biblische Einsichten»
berufen hat." Homiletisch gesprochen, hitte sich Klappert nach Gris-
ser in seiner Bibelarbeit mehr vom Casus (der Tagesordnung der Land-
essynode) und seinem persdnlichen Interesse (Zustimmung zu der von
ithm selbst mit vorbereiteten Beschlussvorlage) leiten lassen als vom
biblischen Text und den Grundsitzen solider Exegese. Damit wire der
Sinn dieser Bibelarbeit zu Beginn einer Synodalsitzung in sein Gegen-
teil verkehrt. Statt des Horens auf «die Heilige Schrift (als) die alleinige
Quelle und vollkommene Richtschnur des Glaubens, der Lehre und

8 Vel. B. Klappert, Die Wurzel trigt dich. Einfiihrung in den Synodalbeschluss der
Rheinischen Landessynode, in: Umkehr und Erneuerung (s.0.A.1) 23-54, hier 44.

9 Vgl. KuD 27,3, 153.

10 Vgl. Umkehr und Erneuerung 44.

II' vgl. Anfang und Schluss des Artikels, KuD 27,3, 152f. und 163.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 155

des Lebens» wire die Bibel manipuliert worden zur Durchsetzung eines
innerkirchlichen Parteistandpunktes, und dieser Manipulation wire
die tiberwiltigende Zustimmung zu der vorher hart umkidmpften Be-
schlussvorlage zuzuschreiben.

Das sind gravierende Anfragen und Bedenken. Sie verlangen, ge-
priift zu werden, weil sie ein vielbeachtetes kirchenamtliches, zum Teil
sogar bekenntnishaftes Dokument von seiner Entstehung her in Frage
stellen. Sie wollen aber vor allem als Anstoss zu einer kritischeren
hermeneutischen Reflexion verstanden und diskutiert werden. Das soll
im folgenden geschehen.

Hermeneutik ist das Gewissen der Exegese. Exegetische Gewissen-
haftigkeit aber erweist sich in der konkreten Arbeitsweise am Text. In
diesem Sinne wirft Grisser der Bibelarbeit zunichst eine verhangnis-
volle Ausblendung des Kontextes vor.® Der Kontext lehrt, was dem
Verfasser des Hebrierbriefes in Kap. 11 der wichtigste Aspekt des Glau-
bens gewesen ist: «das Moment der ausharrenden Treue». Hebr 10,38 f.
stellt die Weichen fiir das Verstdndnis von Kap.11. Hinzu kommt das
Anliegen, die Gewissheit des Glaubens angesichts der Unsichtbarkeit
seines Gegenstandes zu festigen (vgl. Kap. 11,1 u.6.). Auf Kosten der
Klarheit dieser Anliegen hat Klappert nach Grésser verschiedene Kon-
kretionen dieses Glaubens aufgewertet, zum Beispiel die tédtige Hoff-
nung auf der einen, das leidende Martyrium auf der anderen Seite.
Gegeniiber der von Klappert betonten Entsprechung und Kontinuitét
zwischen dem leidenden Judentum und dem leidenden Christus unter-
streicht Grisser den «christologischen Fundierungszusammenhang»
im Sinne der «Schicksalsgemeinschaft von Erloser und Erlosten (vgl.
2,11-18)».1

Unter dem Stichwort « Textauslassungen»”? stellt der Kritiker so-
dann fest, dass im zugrunde gelegten Text zwei Kiirzungen in Hebr
12,1f. vorgenommen sind, ndmlich die Mahnung in V.1: «...wollen
auch wir alle Last und die Fesseln der Siinde abwerfen» und die
Erhohungsaussage am Ende von V.2: «... und sich zur Rechten von
Gottes Thron gesetzt.» Ersteres bedeutet wieder eine Ausblendung des
pardnetischen Anliegens angesichts einer miide gewordenen Ge-

12 Vgl. a.a. 0. S.153. Griisser erinnert ausdriicklich an die Eindeutigkeit des Abstim-
mungsergebnisses (241 Jastimmen, 3 Gegenstimmen, 6 Enthaltungen).

13 vgl. KuD 27,3, 154-158.

14 vgl. ebd. 158.

15 Vgl. ebd. 158-161.



156 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief

meinde.'® Letzteres wird als «christologische Ausdiinnung» gewertet;
denn es bleibt ungesagt, worin «die vor ihm liegende Freude» bestand.
Dagegen schirft Gréasser ein: «Redet man vom Kreuz ohne die sessio ad
dexteram, verfehlt man das Zentrum der Christologie und damit der
Theologie des Hebr.»'” Als Grund fiir diese Verkiirzung der Christo-
logie vermutet Grasser das Programm des Dialogs zwischen Kirche und
Israel: «Die Christologie markiert nun einmal die entscheidende Tren-
nungslinie, woriiber sich alle einig sind. Mit ihr einen Dialog eréffnen
zu wollen, hiesse, ihn zu beenden, ehe er angefangen hat.»"®

Als eine Zusammenfassung seiner Kritik kann man die Feststellung
Grissers auf S.160 oben werten: «Die Eliminierung bzw. Beschneidung
des Rahmens von c.11 bedeutet zwangslaufig, dass sich der Skopos
verschiebt von der paridnetisch-praktischen Aussage auf eine heilsge-
schichtlich-dogmatische. Hebr 11 erhilt eine ganz andere Funktion.»

Dies moge geniigen als Versuch, die Thesen und Gegenthesen in
dieser Kontroverse knapp zu skizzieren. Im folgenden soll es darum
gehen, den aktuellen Disput in den Zusammenhang der ldngerfristigen
Arbeit am Hebriderbrief hineinzustellen, zu der beide Interpreten schon
frither beigetragen haben. Dabei wird sich zeigen, dass die Diskussion
iiber die hermeneutische Bedeutung des Holocaust ihre eigenen her-
meneutischen Probleme hat.

Ein Vergleich mit dlteren Veroffentlichungen ergibt, dass die Posi-
tion der beiden hier gegeniibergestellten Wortfiihrer in der aktuellen
Debatte keineswegs in beiden Fillen das notwendige Ergebnis voran-
gegangener exegetischer Studien ist. Die Konfrontation mit dem
Thema «Holocaust» scheint vielmehr — in verschiedener Weise und in
unterschiedlichem Masse — bei beiden Auslegern des Hebrierbriefes
eine Verlagerung der Akzente oder eine Korrektur fritherer Thesen mit
sich gebracht zu haben.

Was die Grundausrichtung des Kontextes von Hebr 11 betrifft, so
sind sich beide Autoren in fritheren Ausserungen iiber die parinetische
Zielsetzung des Briefes im ganzen wie des engeren Zusammenhangs
von Hebr 11 einig. Dass eine miide Gemeinde angesprochen ist, die vor
der drohenden Verfolgung zuriickschreckt und deren Vertrauen in

16 vgl. ebd. 159f.
17 vgl. ebd. 162.
18 Vgl. ebd. 163.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 157

Gottes Verheissungen gefdhrdet ist, steht ausser Frage."” Ja, an einer
Stelle will Klappert die Relevanz des paridnetischen Kontextes gegen-
liber Grisser sogar hoher veranschlagen, ndmlich fiir die besondere
Zuspitzung, die die urchristliche Eschatologie im Hebriderbrief be-
kommt.?® Demgegentiber ist nicht zu bestreiten, dass die Bibelarbeit
von der Landessynode nicht das Ziel hat, einer miiden Gemeinde Mut
zuzusprechen und ihre eschatologische Hoffnung zu starken. Nach den
Griinden der verdnderten Akzentsetzung wird zu fragen sein.

Auf der anderen Seite zeigt sich in der Frage der christologischen
Fundierung des Glaubensbegriffs mehr als eine blosse Akzentverschie-
bung, namlich so etwas wie eine Umkehrung der Standpunkte in einer
Streitfrage. Grésser war in seiner Monographie von 1965 zu Ergebnis-
sen gekommen, wie sie in den folgenden Zitaten zum Ausdruck kom-
men:

«Der spezifisch christliche (‘christologische’) Glaube findet im Hb keine Fortsetzung,
weder in der reflektierten Weise des Apostels Paulus noch in der unreflektierten der
Synoptiker» (79).

«Halten wir uns die Ergebnisse der bisherigen Untersuchung vor Augen, so zeigt sich
uns vorerst nur das Problem des Glaubensbegriffes im Hb in scharfer Profilierung: die
Tradition des spezifisch christlichen bzw. nachdsterlichen Glaubensbegriffes findet in
ihm keine Fortsetzung, wohl aber die des christologischen Kerygmas der Urgemeinde. ..
M.a. W.: auch fiir Hb hat die gldubige Existenz Grund und Ziel allein in Christo. Aber

dieser christologische Bezug findet in seinem Glaubensbegriff keinen expliziten Aus-
druck» (146).

Entsprechend fragt Grasser noch einmal gegen Ende seines Buches
(214):

«Trégt die Einsicht in den inneren Sachzusammenhang von These und Parinese,
besser: die durchgehende paridnetische Gezieltheit der Ausfiihrungen des Hb etwas bei
zur Losung des uns eigentlich beschiftigenden Problems, wieso unser Vf. das urchrist-
liche Kerygma in einer so explizit christologischen Weise entfalten kann, ohne die Pistis
in einen direkten Bezug zu Christus zu setzen?»

Und in der Beantwortung dieser Frage heisst es (218):

«Der christologische Entwurf als ganzer ersetzt eine ausfiihrliche Erorterung des
Glaubens im spezifisch christlichen Sinn.»

Besonders frappierend vor dem Hintergrund der gegenwiértigen
Debatte ist die Tatsache, dass Grisser seine Auffassung vom Charakter

19 Vgl. Grisser, Glaube (s.0.A.6), 198 ff.; Klappert, Eschatologie (s.0.A.6) 12-29:
481f.; 61.
20 Vgl. ebd. 49f.



158 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief

des Glaubens im Hebrderbriefauch ganz speziell im Blick auf Hebr 12,2
unterstreicht — also im Blick auf den Vers, dessen Verkiirzung und
Vernachldssigung er jetzt Klappert vorwirft. Er schreibt (62):

«Dass Hb mit der Formel 12,2 seine bisher durchgehaltene Explikation der Pistis als

einer Verhaltensweise nicht plotzlich im Sinne eines spezifisch christlichen Glaubens-
begriffes modifizieren wollte, zeigt deutlich der Fortgang der Pardnese 12,3 ff.»

Demgegeniiber hatte Klappert in seiner Studie zur Eschatologie des
Hebrierbriefs von 1969 aus der Polaritdt des futurisch-eschatologi-
schen und des kultisch-soteriologischen Denkansatzes im Hebrderbrief
gefolgert, man diirfe

«weder mit E. Grisser sagen, der niotic- Begriff des Hebréderbriefes sei nicht christo-
logisch-soteriologisch orientiert, noch wird man mit H. Koster behaupten kénnen, dass

fiir die Definition des futurisch-eschatologischen nictic-Begriffs in Hbr 11 ‘Christus ja
vollig entbehrlich’ sei»?!.

Auch in seiner Bibelarbeit bestreitet Klappert keineswegs die chri-
stologischen Beziige des Glaubens. Er nimmt ihnen nur die Funktion
eines vom Judentum trennenden Kriteriums, indem er bemiiht ist,
einen «inneren Zusammenhang zwischen dem Christus der Kirche und
den Zeugen Israels» aufzuzeigen.?? Auf dieser Linie hatte er schon in
der Studie von 1969 geschrieben:

«Der in Kontinuitdt zur Geschichte des Glaubens im alten Bund (Kap. 11) verstan-
dene Glaube, der in Jesus Christus als Urheber (!) und Vollender des Glaubens griindet, ist
Glaube an die Verheissung und vollzieht sich als &yadv (12,1) und unter dem als touideio
interpretierten Leiden (12,5-11)» (47).

Es geht im Hebraerbrief

«um einen dreifachen eschatologischen Aufruf zum Glauben als Festhalten am
Bekenntnis der Hoffnung: (1) der Glaube im Gegeniiber zum eschatologischen Wort
Gottes ist Glaube an das Verheissungswort (1,1-4,13); (2) der Glaube als Bekenntnis zum
eschatologischen Hohenpriester ist Bekenntnis zur Hoffhung (4,14-10,39); (3) der
Glaube in Kontinuitdt zu der in Christus als Urheber und Vollender griindenden alt-
testamentlichen Glaubensgeschichte ist Glaube an die Verheissung.

Der Glaube wird also im Hebréerbrief (1) angesichts des durch / den Sohn ergehenden
eschatologischen Wortes, (2) des eschatologischen Hohenpriestertums und (3) im Zusam-
menhang mit der alttestamentlichen Glaubensgeschichte als Verheissungsglaube defi-
niert» (47f.).

Nur am Rande sei erwahnt, dass Grassers These vom unchristolo-
gischen, nicht spezifisch christlichen Glaubensbegriff im Hebréaerbrief

21 Vgl. ebd. 58.
22 Vgl. Handreichung 93.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 159

von anderen Exegeten teils rundweg bestritten??, teils modifiziert
wird.2* Uns interessieren in diesem Zusammenhang die hermeneuti-
schen Denkprozesse in der Konfrontation exegetischer Beobachtungen
mit systematischen Erwdgungen angesichts des jlidischen Schicksals.
Hierfiir steht uns noch eine friithere Auslegung von Hebr 11,32-40 zur
Verfiigung. Klappert hat sie im Herbst 1978 in zwei verschiedenen
Veranstaltungen zum Gedenken an den 9. Nov. 1938 vorgetragen.?’ Wir
beobachten, dass hier Hebr 12, If. nicht zum Text hinzugenommen ist
und auch Hebr 11,1 den Versen 32-40 nicht vorangestellt ist. Dem
entspricht, dass der frithere Vortrag nicht zu Beginn und zum Schluss
auf Martin Bubers These von den «zwei Glaubensweisen» eingeht, wie
das bei der Auslegung fiir die Landessynode der Fall ist, und dass fast
keine christologischen Beziige zur Sprache kommen. Das Hauptanlie-
gen der Ansprache von 1978 ist, was den Text betrifft, die Unterstrei-
chung der Tatsache, dass der Hebraerbrief die Martyrer der Makka-
baerzeit zu Zeugen des Glaubens und Vorbildern fiir die christliche
Gemeinde macht:

«Die Leidenden und Mirtyrer der Makkabéerzeit sind nicht nur fiir die Geschichte
des Judentums, sondern auch... fiir das Urchristentum Martyrer und Zeugen des Glau-
bens. Das ist das Bedeutsame, aber im Christentum Vergessene dieser Aussage des He-
brierbriefes» (197).

Der m.W. einzige christologische Bezug in dieser Ansprache wird
hergestellt durch die Aufnahme eines Zitats von Papst Johannes
XXIII., der angesichts von Bildern jlidischer Leichen aus dem KZ
Bergen-Belsen ausgerufen hatte: «Das ist der Leib Christi!» (Ebd.)

Genau dieser Gedanke der Identifikation oder wechselseitigen Re-
prasentation des leidenden Christus und des leidenden Volkes Israel ist
in der Bibelarbeit fiir die Landessynode zum letzten (sechsten) Haupt-
teil «Der innere Zusammenhang zwischen dem Christus der Kirche
und den Zeugen Israels» ausgeweitet worden, wobei Hebr 12,1f. zu
Kap.11 hinzugenommen wird.?

23 ygl. F.Laub, Bekenntnis und Auslegung. Die paridnetische Funktion der Christo-
logie im Hebréderbrief, Regensburg 1980, 161-165.

24 Vgl. G.Dautzenberg, Der Glaube im Hebrierbrief, in: BZ 17 (1973), 161-177,
besonders 171 ff.

25 vgl. B.Klappert, Erinnerung und Hoffnung (Hebr 11,32-40), in: Israel im christ-
lichen Gottesdienst. Predigten, Ansprachen, Begegnungen, Berlin 1980, 192-205.

26 Vgl. Handreichung 93 ff.



160 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrierbrief

Nicht die abgekiirzte Zitierung von Hebr 12,1f. ist im Blick auf den
«Casus» der Landessynode moglicherweise signifikant, sondern die
bewusste Einbeziehung dieser Verse in eine Besinnung, die bei anderer
Gelegenheit auf Kap. 11 begrenzt blieb! Die Bibelarbeit von 1980 ist das
Ergebnis einer Weiterentwicklung und Weiterarbeit auf der Linie einer
christlichen «Theologie des Judentums». Eben darum wird nicht nur
von einer Kontinuitdt des Glaubens und Leidens zwischen Israel und
der Kirche gesprochen, sondern beides an der Gestalt Christi festge-
macht — wobei der von Grisser?’ kritisierte Ausdruck «messianische
Leiden» in seiner Anwendung auch auf jiidische Glaubenszeugen von
Hebr 11,26 her sehr wohl als sachgemaiss erscheint. Weder im Beschluss
der Synode noch in den Thesen des vorbereiteten Ausschusses ist diese
christologische Deutung der Leidensgeschichte Israels aufgenommen.
Es ist von daher abwegig, wenn Grisser die Hermeneutik dieser Bibel-
arbeit auf die Formel bringt: «Das Proponendum, das K. mit ausgear-
beitet hat, prijudiziert die Textaussagen in einer so auffdlligen Weise,
dass man zundchst geneigt ist, gemaiss jiidischer Weisheit dariiber den
Mantel des Vergessens zu breiten.»?® Konnte es sein, dass Grissers
Ablehnung des Synodalbeschlusses seine Lektiire der Bibelarbeit pri-
judiziert hat?

Wie wenig signifikant die kleinen Auslassungen im Zitat von Hebr
12,1f. sind, mag man daran ermessen, dass Gerhard Dautzenberg in
seinem Aufsatz «Der Glaube im Hebréderbrief» diese Stelle mit den
gleichen Kiirzungen zitiert — in einem Kontext, der Grassers Deutung
des Glaubens im Hebréerbrief als «ausharrende Treue» positiv auf-
nimmt.?® Sehe ich recht, so ist es nicht der Mangel an Christologie in
Klapperts Auslegung, sondern die Funktion der Christologie, was
Griéssers Protest hervorruft. Wahrend Griésser in der Christologie das
sieht, was Juden und Christen trennt — wofiir sich ja historisch reichlich
Begriindungen anfiihren lassen —, entnimmt Klappert dem ausgelegten
Text eine christologische Klammer um Israel und die Kirche. Wie nahe
dies von diesem Text her tatsdchlich liegt (und beileibe nicht von allen
Texten des Neuen Testaments her), springt dort in die Augen, wo
Grisser die «Ubernahme der ‘Schmach Christi’» nach Hebr 11,26 und
13,13 als «Nachfolge des Gekreuzigten» interpretiert — allerdings ohne

27 vgl. KuD 27,3, 157.
28 Vgl. ebd. 153.
29 Vgl. a.a.0. (s.0.A.24) 167.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 161

darauf hinzuweisen, dass es in Kap.11,26 Mose ist, dem dieser Exi-
stenzvollzug zugeschrieben wird.’® Wir miissen fragen: Gibt es ein
legitimes Interesse, die Christologie nur als das Trennende zu sehen?
Welche grundsitzliche Normativitit liegt in dem historischen Faktum,
dass die kirchliche Lehre von Jesus Christus von der Mehrheit der
Juden nicht nachvollzogen und angeeignet worden ist? Gibt es kein
legitimes Interesse an der Erarbeitung christologischer Ansitze, die den
Zusammenhang zwischen Kirche und Israel starker hervorheben und
fiir ein jiidisches Einverstdndnis offener sind? Der Vergleich zwischen
der aktuellen Debatte und fritheren Ausserungen hat gezeigt, dass in der
Frage der Christologie bei der Interpretation von Hebr 11 gerade Gris-
ser derjenige ist, der sich durch den «Casus» des Synodalbeschlusses zu
Akzentsetzungen verleiten ldsst, die im Gegensatz zu seinen fritheren
exegetischen Forschungen stehen. Ist dies nicht ein Beweis dafiir, dass
die theologische Besinnung aufdas jiidische Schicksal in unserem Jahr-
hundert — mit der Exegese des Neuen Testaments konfrontiert — die
exegetische Arbeit faktisch verdndert und darum eine reflektierte Her-
meneutik «nach Auschwitz» zur Pflicht macht?

Uberlegungen in dieser Richtung kénnten dort einsetzen, wo Gris-
ser und Klappert in der Exegese weitgehend iibereinstimmen, in der
aktuellen Auslegung aber verschiedene Wege gehen. Dass die Aufzih-
lung der Glaubensvorbilder in Hebr 11 pardnetische Funktion hat, ist
zwischen beiden Auslegern nicht kontrovers. Grisser stellt jedoch
zutreffend fest, dass die Bibelarbeit von der Landessynode diesen Sko-
pus des biblischen Textes nicht aufnimmt und in die Gegenwart, zu den
konkreten Adressaten hin, verldngert.’! Die Frage ist, wie diese Ver-
nachlissigung des Kontextes und der Intention des Briefverfassers her-
meneutisch zu bewerten ist.

In dieser Frage geniigt es nicht, die von der Exegese herausgearbei-
tete Intention des Textes flir sich zu betrachten und sie unkritisch zum
Gesetz jeder kiinftigen Auslegung des Textes zu erkldren. Der biblische
Text zielt ja mit seiner Intention in eine bestimmte geschichtliche
Situation. Dementsprechend hat auch Grésser in seiner Untersuchung
zum Glauben im Hebrderbrief einen Abschnitt der «Erhebung der
innergemeindlichen Situation aus dem Brief selbst» gewidmet.*? Diese

30 vgl. KuD 27,3, 157.
31 ygl. ebd. 154 fT.
32 vgl. a.a.0. 2001T.



162 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief

Kldrung der Situation, in die der Hebraerbrief hineinspricht, ist fiir
Grisser die Voraussetzung fiir die abschliessende systematische Wiir-
digung der Glaubensauffassung im Hebréerbrief.?* Nach Grisser hat
der unbekannte Verfasser des Briefes den urchristlichen Glaubensbe-
griff bewusst entchristologisiert.>* Damit stellt sich notwendig die Fra-
ge, ob der Glaubensbegriff des Briefes noch als sachlich kanonisch
anzusehen oder als schon hiretisch zu kritisieren ist. Fiir diese Frage
lehnt Grisser die Forderung einer Identitdt zwischen «Erstverkiindi-
gung» und spéaterer Verkilindigung ab. Die Situationsbedingtheit jeder
sachgeméssen Verkiindigung erfordert geradezu eine Variabilitdt der
Aussagen in der Treue zur Sache des Kerygmas. So kommt Grisser zu
dem Ergebnis, «dass der Hebrierbrief aufs Ganze gesehen eine unter
der Voraussetzung der suspekt gewordenen Heilsbedeutung des Ge-
kommenen und der unsicher gewordenen Zukunftserwartung legitime
Neuinterpretation des urchristlichen Kerygmas in der 2. christlichen
Generation darstellt.»?’

Dasselbe hermeneutische Problembewusstsein ist auf die Kontro-
verse um die aktuelle Auslegung von Hebr 11 zu beziehen. Wie sach-
gemadss wire eine textgetreue Auslegung dieses Kapitels als Paridnese
fiir eine miide gewordene, leidensscheue christliche Gemeinde — wenn
es sich bei den Horern der Predigt nicht um eine solche Gemeinde
handelt? Sind aber biblische Texte nur dann sachgemadss in Predigt
umzusetzen, wenn die heutigen Horer in einer zur Ursprungssituation
des Textes analogen Situation sind, so dass der Skopus der Texte
geradlinig in heutige Verkiindigung hinein verldngert werden kann?3®
Es gibt einigen Grund fiir die Befiirchtung, dass gerade dieses Postulat
der Intentionstreue auf Grund von Situationsanalogie zu Manipulatio-
nen des Textes — oder zur Verfehlung der wirklichen Situation der
Horer verleitet.’” Vor allem aber ist zu befiirchten, dass ganz zentrale
Inhalte des Neuen Testaments nach dieser Methode selten im Vorder-

33 Vgl. ebd. 218.

34 Das bestreitet Dautzenberg (s.0. A.24) 174 ff.

35 Vgl. a.a.0. 219.

36 Dies ist eine weit verbreitete homiletische Theorie; vgl. u.a. L. Fendt, Homiletik,
2.A., neu bearbeitet von B. Klaus, Berlin 1970, 88 f.; W.Marxsen, Der Beitrag der wis-
senschaftlichen Exegese des Neuen Testaments fiir die Verkiindigung, in: ders., Exegese
und Verkiindigung, Miinchen 1957, 31-56, hier 54 (auch in: ders., Der Exeget als
Theologe. Vortriage zum Neuen Testament, Giitersloh 1968, 52—-74, hier 71f.).

37 Vgl. J.Tolk, Predigtarbeit zwischen Text und Situation, Miinchen 1972.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 163

grund der Auslegung zu stehen kommen. Warum? — Weil sie in vielen
neutestamentlichen Texten nicht als das Ziel fungieren, das der Ver-
fasser ansteuert, sondern als die Grundlage, die er bei seinen Lesern als
bekannt voraussetzen und als gemeinsame Uberzeugung abrufen kann.
Das in einem biblischen Text gegebene Verhiltnis von Altem und
Neuem, Selbstverstindlichem und Umstrittenem kann die Umkehrung
dessen sein, was in der kirchlichen oder o6ffentlichen Situation von
heute alt und neu, selbstverstandlich und umstritten ist. In einer sol-
chen Sachlage hat eine sinnvolle und sachgemaisse Auslegung nicht die
Aufgabe, Eulen nach Athen zu tragen und die im Text vorgegebene
Gewichtsverteilung nachzuahmen, sondern die Pflicht, der Umkeh-
rung der Situation Rechnung zu tragen und den Text gewissermassen
riickwirts zu buchstabieren, um das wirkliche Defizit an theologischer
Erkenntnis abzubauen. Gerade das Verhiltnis zwischen Juden und
Nichtjuden ist ein Schulbeispiel fiir diese Notwendigkeit: Dass Nicht-
juden ohne Beschneidung zur Kirche Gottes gehoren konnen, ist fiir
den heutigen Durchschnittschristen keine Frage. Es ist wenig sinnvoll,
es in der Auslegung paulinischer Texte mit demselben Nachdruck zu
begriinden, wie Paulus das in seiner Situation tut und tun muss. Heutige
Auslegung hat zuerst einmal die Selbstverstindlichkeit dieser Tatsache
abzubauen, damit der befreiende Durchbruch zur Kirche aus Juden
und Heiden als solcher erkannt und dankbar neu ergriffen werden
kann.

Der Verfasser des Hebrierbriefes hat sich nicht damit begniigt, seine
Paridnese christologisch zu begriinden. Er hat das Urbild durchhalten-
der Treue und Leidensbereitschaft im Aufblick zu Gott mit einer
«Wolke von Zeugen» umgeben, die ihm und seinen Lesern vertraut
und wichtig waren. Die Beispiele fiir den Glauben, die er in Hebr 11
aneinanderreiht, sind nur zum Teil schon in fritheren Texten oder
durch ihren urspriinglichen biblischen Ort als Konkretionen des Glau-
bens qualifiziert. Zum Teil ist ihnen das Pradikat «gldubig» vom Ver-
fasser des Hebraerbriefes mit kiinstlicher Begriindung?® oder ohne jede
Begriindung?® beigelegt. Die lange Reihe von namentlich genannten
oder summarisch angedeuteten Gestalten aus der Geschichte dient
nicht primér der Illustration zu dem vorangestellten Glaubensbegriff

38 S0 im Falle Henochs: V.6 begriindet, wieso Henoch in V.5 als Beispiel des
Glaubens genannt werden konnte.
39 So im Falle der Sarah in V.11.



164 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief

(vgl. Hebr 11,1), sondern will die Horer beeindrucken und mitreissen
durch das Gewicht der Namen und die grosse Schar von Vorbildern.
Ein Abfall vom Glauben wére ein Bruch mit den «Alten» (Hebr 11,2),
wiahrend die Gemeinde doch wissen sollte, dass ihr Platz in der Welt bei
dieser illustren Schar von Zeugen des Glaubens ist (vgl. 10,39 11,40).
Hier ist genau das als selbstverstdndlich vorausgesetzt, aber im heutigen
kirchlichen Bewusstwein kaum bewusst und — wie man sieht — theolo-
gisch umstritten, was die Bibelarbeit Klapperts unterstreicht und ange-
sichts dieser Situation zu unterstreichen hatte: die Kontinuitit der
Glaubenstreue als eine Geschichte, die das alttestamentliche Gottes-
volk seit seinen Vitern, das friihe Judentum mit seinen Mértyrern und
die Gemeinde der an Jesus Glaubenden umgreift. Die Verleugnung
dieser Kontinuitdt im Lauf der Kirchengeschichte hat mit dazu beige-
tragen, dass Christen sich vom jlidischen Schicksal gleichgiiltig distan-
zieren oder sogar das Leiden jiidischer Menschen aktiv betreiben konn-
ten. Im Blick auf diese Geschichte hat Hebr 11 eine faktische Relevanz,
die sich mit der einstigen Intention des Verfassers nicht deckt, darum
aber keineswegs im Widerspruch zu ihr steht.

Erich Grisser hat in einem anderen Zusammenhang* mit Zustim-
mung den Satz von Gerhard Ebeling zitiert: «Die dem biblischen Text
letztlich gemisse Befragungshinsicht ist die: wie er das Gewissen
trifft.»* Damit ist der Mensch als geschichtlich existierendes und fiir
Geschichte verantwortliches Geschdpf zum Adressaten der Auslegung
gemacht. Denn das Gewissen reflektiert unsere Schuld an geschehener
und unsere Verantwortung fiir kiinftige Geschichte. Ereignisse, in
denen menschliche Schuld ein nie gekanntes Ausmass erreicht hat,
verdndern das Gewissen der Menschheit und gehoren fortan zur Iden-
titdt des Menschen, dem das biblische Wort gesagt ist. Sie gehdren vor
allem zur geschichtlichen Identitdt derer, die mit den Schuldigen in
einer Solidargemeinschaft stehen, sei es die des Volkes oder die der
Kirche. Von daher fiihrt kein Weg daran vorbei, dass die Erinnerung an
Auschwitz eine besondere hermeneutische Situation schafft, wie sie

40 ygl. E.Grisser, Von der Exegese zur Predigt, in: Wissenschaft und Praxis in
Kirche und Gesellschaft, Bd. 60 (1971) 27-39, hier 37.

41 Vygl. G.Ebeling, Diskussionsthesen fiir eine Vorlesung zur Einfithrung in das Stu-
dium der Theologie, in: ders., Wort und Glaube, Tiibingen 2 1962, 447-457, hier 452.
Die These entspricht sachlich dem Schluss des Aufsatzes « Wort Gottes und Hermeneu-
tik» im gleichen Band 319 -348.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebrderbrief 165

vorher nicht gegeben war, besonders fiir die Auslegung der Bibel durch
deutsche Theologen, die als Deutsche an der Schuld ihres Volkes und
als Christen an dem Versagen ihrer Kirche teilhaben, Die Wahrneh-
mung dieses hermeneutischen Horizonts ist weder eine Verdriangung
noch eine illegitime Ergidnzung des biblischen Textes durch eine zweite
«Offenbarungsquelle», sondern lediglich ein Ernstmachen mit der
geschichtlichen Dimension nicht allein des biblischen Textes, sondern
auch seiner Auslegung. Auslegungen biblischer Texte, die aus dieser
Einsicht erwachsen, sind damit nicht vor Irrtimern geschiitzt oder
gegen Kritik abzuschirmen. Das von Grésser gewihlte Fallbeispiel ist
jedoch keineswegs so abschreckend, wie er der kirchlichen Offentlich-
keit einzureden versucht, und der biblische Begriindungszusammen-
hang des Rheinischen Synodalbeschlusses kann nicht so einfach auf
ideologische Manipulationen des exegetischen Befundes zuriickgefiihrt
werden, wie es nach Grésser aussieht.

Es iiberrascht nicht, wenn dort, wo das Gewissen angesprochen ist,
Rationales und Irrationales sich mischen. Alle, die an der gegenwérti-
gen Diskussion iiber diesen Fragenkreis teilnehmen, sollten bemiiht
sein, ein falsches, weil moralisches Pathos zuriickzunehmen. Der Holo-
caust erweist wie kein anderes Verbrechen der Geschichte gerade die
Theologen als Siinder. Hier stehen wir auch als Berufsstand in einer
Solidargemeinschaft der Schuldigen, aus der sich niemand selbst ent-
lassen darf, um tiiber die anderen zu richten. Wenn eine Kirche sich zu
einem Akt der Umkehr durchringt, so ist das eine grosse Sache. Sie wird
jedoch geschmadlert, wenn daraus ein Rechthaben abgeleitet wird und
die Umkehr nicht als Werk Gottes und Anfang eines lebenslangen
Lernens erscheint. Der voranstehende Beitrag antwortet auf Kritik an
der Urteilsbildung im Zusammenhang des Synodalbeschlusses von
1980, mochte aber damit das Gesprach weiterfiihren, das in einer Her-
ausbildung starrer Fronten abzusterben droht. Gerade die erneute Lek-
tiire der Bibel auf die aufgebrochenen Fragen hin braucht noch lange
Zeit, bis das Mass an Konsens und (begriindetem!) Dissens gefunden ist,
das uns in diesen Fragen gegeben wird.

Klaus Haacker, Wuppertal



	Der Glaube im Hebräerbrief und die hermeneutische Bedeutung des Holocaust : Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

