
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Der Glaube im Hebräerbrief und die hermeneutische Bedeutung des
Holocaust : Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

Autor: Haacker, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube im Hebräerbrief
und die hermeneutische Bedeutung des

Holocaust

Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

Das jüdische Schicksal in unserem Jahrhundert stellt die Kirche vor
ernste Fragen. Haben die Christen in Deutschland nur aus Unwissenheit

und Angst vor Repressionen versagt, oder haben kirchliche Lehre
und Verkündigung die Gleichgültigkeit gegenüber der Verfolgung der
Juden gefordert oder gar Argumente für Unrecht und Grausamkeit
geliefert? Die Diskussion über diese Frage betrifft auch den Weg der
neutestamentlichen Wissenschaft und die gesamte Geschichte der
Auslegung des Neuen Testaments, mit der die wissenschaftliche Exegese im
Gespräch steht. Auch unabhängig von der Frage des Verhältnisses der
Kirche zu Israel sind wir in der Exegese auf die Bedeutung der Wir-
kungs- und Auslegungsgeschichte aufmerksam geworden. An diesem
Punkt jedoch erscheint die Reflexion über diese Geschichte als besonders

dringlich geboten.
Einen besonderen Anstoss zu dieser Reflexion hat der Synodalbe-

schluss der Evangelischen Kirche im Rheinland vom Januar 1980

gegeben, der Anstösse «zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen
und Juden» geben möchte.1 Besinnung auf bestimmte biblische Texte
spielte eine wichtige Rolle in der Vorbereitung und Begründung dieses

Beschlusses, und die in dem Beschluss enthaltene theologische Erklärung

(Punkt 4)2 enthält unter anderem eine Kritik der Auslegungstradition,

in der Altes und Neues Testament auseinandergerissen wurden
(Abschnitt 7, der letzte und ausführlichste innerhalb dieser Erklärung).

1 Der Beschluss ist zunächst veröffentlicht worden in der «Handreichung für
Mitglieder der Landessynode Nr. 39», die von der Evang. Kirche im Rheinland in grosser
Zahl verbreitet wurde. Zitiert wird jetzt am besten nach dem im Buchhandel erhältlichen
Band «Umkehr und Erneuerung. Erläuterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen
Landessynode 1980 'Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden'», hg. von
Bertold Klappert und Helmut Starck, Neukirchener Verlag 1980, 264-266.

2 Es erscheint mir wichtig, die verschiedenen Ebenen dieses Beschlusses
auseinanderzuhalten und nicht in eins zu setzen. Die Punkte 1-3 betreffen die Vorgeschichte des

Beschlusses; sie referieren und bekräftigen die vorangegangenen Überlegungen und Ver-



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 153

Nach dem Willen der Synode sollte dieser Beschluss mitsamt den
ihn begründenden Texten in den Gemeinden und Kirchenkreisen des

Rheinlandes und darüber hinaus weiter beraten und durchdacht werden.

Diese Anregung ist u. a. - und bisher vielleicht am entschlossensten

- in den Beiträgen eines Themaheftes der Zeitschrift «Kerygma
und Dogma» (Heft 27/3, Juli/Sept. 1981) aufgenommen worden, und
zwar mit durchweg skeptischem Akzent. Es fallt auf, dass sich in diesem
Heft Theologen des Rheinisch-westfälischen Raumes zu Wort melden,
deren Vorbehalte in der Entstehungsgeschichte des Synodalbeschlusses
offenbar aus mancherlei Gründen nicht zum Ausdruck oder zum Zuge
gekommen waren.3 Aufeinen der Beiträge zu diesem Heft beziehen sich
auch die folgenden kritischen Erwägungen zur Weiterführung des

Gesprächs. Sie sollen der weiteren Klärung der anstehenden Fragen
dienen, zugleich aber auf die Vielschichtigkeit und Schwierigkeit der
Debatte aufmerksam machen und von vorschnellen Urteilen abraten.
Die Kritik von Erich Grässer4 an der von Bertold Klappert auf der
Landessynode 1980 gehaltenen Bibelarbeit über Texte aus dem
Hebräerbrief5 eignet sich für eine hermeneutische Besinnung vor allem
deshalb, weil beide Autoren schon seit Jahren an der Interpretation des

Hebräerbriefs arbeiten und sich somit mehrfach und nicht erst in der
aktuellen Debatte zu den betreffenden Texten geäussert haben.6

Die Bibelarbeit über Hebr 11,1.32-40 ; 12, If., die B. Klappert am Tag
der Beschlussfassung in der Landessynode hielt, kam zu folgenden
Ergebnissen:7

lautbarungen. Punkt 4 ist eingeleitet mit «Deshalb erklärt die Landessynode:» und
durchzogen von Sätzen, die mit «Wir bekennen», «Wir glauben», «Wir stellen fest»

beginnen. Punkt 5 beinhaltet konkrete Empfehlungen, Aufträge oder Bitten der Synode

an die verschiedenen kirchlichen Instanzen oder Ebenen kirchlicher Willensbildung.
Wenn der Synodalbeschluss gelegentlich als Bekenntnis bezeichnet wird, so kann sich das

nur auf die Erklärung in Punkt 4 beziehen.
3 Die Autoren sind Erich Grässer (Bonn), A.H.J. Gunneweg (Bonn), Franz Hesse

(Münster), Martin Honecker (Bonn) und Hans Hübner (Düsseldorf, inzwischen Göttingen).

4 Exegese nach Auschwitz? Kritische Anmerkungen zur hermeneutischen Bedeutung

des Holocaust am Beispiel von Hebr 11, in: KuD 27/3 (1981), 152-163.
5 Bibelarbeit über Hebräer 11,1.32-40; 12,lf., in: Handreichung (s.o.A.l)

79-100.
6 Vgl. vor allem E.Grässer, Der Glaube im Hebräerbrief, Marburg 1965, und B.

Klappert, Die Eschatologie des Hebräerbriefs, München 1969.
7 Vgl. Handreichung 97.



154 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

«Der grundlegenden Bestimmung des Hebräerbriefes zufolge ist der Glaube das Sich-
Festmachen im Verheissenen und die Gewissheit der neuen, messianischen Welt Gottes,
die noch nicht sichtbar ist. Diese Gewissheit der messianischen Hoffnung hat nach dem
Zeugnis des Hebräerbriefes ihren Grund in der Geschichte Jesu Christi, die aber ohne die
Wolke der Zeugen Israels gar nicht hörbar und verstehbar ist.

Das Christuszeugnis des Hebräerbriefes verweist uns an die Zeugen Israels, deren
Reihe nach dem Hebräerbrief unabgeschlossen und nach vorne offen ist.

Der Hebräerbrief kennzeichnet die Zeugen Israels, ohne die der Christus der Kirche
gar nicht verstanden und erkannt werden kann, als

1. Zeugen der neuen Welt Gottes,
2. Zeugen der Tora und Gerechtigkeit Gottes,
3. Zeugen des einzigen Namens Gottes,
4. Zeugen der ungekündigten Verheissungen Gottes,
5. Zeugen des messianischen Leidens Gottes.
In der Erinnerung und Wertschätzung der Zeugen Israels, im Hören und Aufnehmen

der Zeugen Israels, in der Offenheit und Zuwendung zu den Zeugen Israels und in der
Solidarität mit den Zeugen Israels erkennt der Hebräerbrief

6. den inneren Zusammenhang zwischen dem Christus und der Kirche und den

Zeugen Israels.»

Nach E. Grässer ist diese Bibelarbeit «ein besonders krasses
Beispiel» für einen Irrweg, vor dem Klappert an anderer Stelle8 selbst

gewarnt hat, nämlich dafür, «dass man nun eine ganze Holocaust-
Theologie - geradezu in einem Holocaust-Trauma gefangen - in die
neutestamentlichen Texte hineinliest.»9 Die von Klappert behauptete
«hermeneutische Bedeutung des Holocaust»10 wird nach Grässer durch
diese Bibelarbeit in ein äusserst ungünstiges Licht gerückt, so dass es

ihm mehr als zweifelhaft erscheint, ob die Rheinische Landessynode
sich bei ihrem Beschluss mit Recht auf «neue biblische Einsichten»
berufen hat." Homiletisch gesprochen, hätte sich Klappert nach Grässer

in seiner Bibelarbeit mehr vom Casus (der Tagesordnung der
Landessynode) und seinem persönlichen Interesse (Zustimmung zu der von
ihm selbst mit vorbereiteten Beschlussvorlage) leiten lassen als vom
biblischen Text und den Grundsätzen solider Exegese. Damit wäre der
Sinn dieser Bibelarbeit zu Beginn einer Synodalsitzung in sein Gegenteil

verkehrt. Statt des Hörens auf«die Heilige Schrift (als) die alleinige
Quelle und vollkommene Richtschnur des Glaubens, der Lehre und

8 Vgl. B. Klappert, Die Wurzel trägt dich. Einführung in den Synodalbeschluss der
Rheinischen Landessynode, in: Umkehr und Erneuerung (s.o. A.l) 23-54, hier 44.

9 Vgl. KuD 27,3, 153.
10 Vgl. Umkehr und Erneuerung 44.
11 Vgl. Anfang und Schluss des Artikels, KuD 27,3, 152f. und 163.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 155

des Lebens» wäre die Bibel manipuliert worden zur Durchsetzung eines

innerkirchlichen Parteistandpunktes, und dieser Manipulation wäre
die überwältigende Zustimmung zu der vorher hart umkämpften
Beschlussvorlage zuzuschreiben.12

Das sind gravierende Anfragen und Bedenken. Sie verlangen,
geprüft zu werden, weil sie ein vielbeachtetes kirchenamtliches, zum Teil
sogar bekenntnishaftes Dokument von seiner Entstehung her in Frage
stellen. Sie wollen aber vor allem als Anstoss zu einer kritischeren
hermeneutischen Reflexion verstanden und diskutiert werden. Das soll
im folgenden geschehen.

Hermeneutik ist das Gewissen der Exegese. Exegetische Gewissenhaftigkeit

aber erweist sich in der konkreten Arbeitsweise am Text. In
diesem Sinne wirft Grässer der Bibelarbeit zunächst eine verhängnisvolle

Ausblendung des Kontextes vor.13 Der Kontext lehrt, was dem
Verfasser des Hebräerbriefes in Kap. 11 der wichtigste Aspekt des Glaubens

gewesen ist: «das Moment der ausharrenden Treue». Hebr 10,38 f.

stellt die Weichen für das Verständnis von Kap. 11. Hinzu kommt das

Anliegen, die Gewissheit des Glaubens angesichts der Unsichtbarkeit
seines Gegenstandes zu festigen (vgl. Kap. 11,1 u.ö.). Auf Kosten der
Klarheit dieser Anliegen hat Klappert nach Grässer verschiedene
Konkretionen dieses Glaubens aufgewertet, zum Beispiel die tätige Hoffnung

auf der einen, das leidende Martyrium auf der anderen Seite.

Gegenüber der von Klappert betonten Entsprechung und Kontinuität
zwischen dem leidenden Judentum und dem leidenden Christus
unterstreicht Grässer den «christologischen Fundierungszusammenhang»
im Sinne der «Schicksalsgemeinschaft von Erlöser und Erlösten (vgl.
2,11—18)».14

Unter dem Stichwort «Textauslassungen»'5 stellt der Kritiker
sodann fest, dass im zugrunde gelegten Text zwei Kürzungen in Hebr
12,lf. vorgenommen sind, nämlich die Mahnung in V. 1: «...wollen
auch wir alle Last und die Fesseln der Sünde abwerfen» und die

Erhöhungsaussage am Ende von V.2: «... und sich zur Rechten von
Gottes Thron gesetzt.» Ersteres bedeutet wieder eine Ausblendung des

paränetischen Anliegens angesichts einer müde gewordenen Ge-

12 Vgl. a. a. O. S. 153. Grässer erinnert ausdrücklich an die Eindeutigkeit des

Abstimmungsergebnisses (241 Jastimmen, 3 Gegenstimmen, 6 Enthaltungen).
13 Vgl. KuD 27,3, 154-158.
14 Vgl. ebd. 158.
15 Vgl. ebd. 158-161.



156 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

meinde.16 Letzteres wird als «christologische Ausdünnung» gewertet;
denn es bleibt ungesagt, worin «die vor ihm liegende Freude» bestand.
Dagegen schärft Grässer ein: «Redet man vom Kreuz ohne die sessio ad

dexteram, verfehlt man das Zentrum der Christologie und damit der
Theologie des Hebr.»17 Als Grund für diese Verkürzung der Christologie

vermutet Grässerdas Programm des Dialogs zwischen Kirche und
Israel: «Die Christologie markiert nun einmal die entscheidende
Trennungslinie, worüber sich alle einig sind. Mit ihr einen Dialog eröffnen
zu wollen, hiesse, ihn zu beenden, ehe er angefangen hat.»18

Als eine Zusammenfassung seiner Kritik kann man die Feststellung
Grässers aufS. 160 oben werten: «Die Eliminierung bzw. Beschneidung
des Rahmens von c. 11 bedeutet zwangsläufig, dass sich der Skopos
verschiebt von der paränetisch-praktischen Aussage auf eine
heilsgeschichtlich-dogmatische. Hebr 11 erhält eine ganz andere Funktion.»

Dies möge genügen als Versuch, die Thesen und Gegenthesen in
dieser Kontroverse knapp zu skizzieren. Im folgenden soll es darum
gehen, den aktuellen Disput in den Zusammenhang der längerfristigen
Arbeit am Hebräerbriefhineinzustellen, zu der beide Interpreten schon
früher beigetragen haben. Dabei wird sich zeigen, dass die Diskussion
über die hermeneutische Bedeutung des Holocaust ihre eigenen her-
meneutischen Probleme hat.

Ein Vergleich mit älteren Veröffentlichungen ergibt, dass die Position

der beiden hier gegenübergestellten Wortführer in der aktuellen
Debatte keineswegs in beiden Fällen das notwendige Ergebnis
vorangegangener exegetischer Studien ist. Die Konfrontation mit dem
Thema «Holocaust» scheint vielmehr - in verschiedener Weise und in
unterschiedlichem Masse - bei beiden Auslegern des Hebräerbriefes
eine Verlagerung der Akzente oder eine Korrektur früherer Thesen mit
sich gebracht zu haben.

Was die Grundausrichtung des Kontextes von Hebr 11 betrifft, so

sind sich beide Autoren in früheren Äusserungen über die paränetische
Zielsetzung des Briefes im ganzen wie des engeren Zusammenhangs
von Hebr 11 einig. Dass eine müde Gemeinde angesprochen ist, die vor
der drohenden Verfolgung zurückschreckt und deren Vertrauen in

16 Vgl. ebd. 159 f.
17 Vgl. ebd. 162.
18 Vgl. ebd. 163.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 157

Gottes Yerheissungen gefährdet ist, steht ausser Frage.19 Ja, an einer
Stelle will Klappert die Relevanz des paränetischen Kontextes gegenüber

Grässer sogar höher veranschlagen, nämlich für die besondere

Zuspitzung, die die urchristliche Eschatologie im Hebräerbrief
bekommt.20 Demgegenüber ist nicht zu bestreiten, dass die Bibelarbeit
von der Landessynode nicht das Ziel hat, einer müden Gemeinde Mut
zuzusprechen und ihre eschatologische Hoffnung zu stärken. Nach den
Gründen der veränderten Akzentsetzung wird zu fragen sein.

Auf der anderen Seite zeigt sich in der Frage der christologischen
Fundierung des Glaubensbegriffs mehr als eine blosse Akzentverschiebung,

nämlich so etwas wie eine Umkehrung der Standpunkte in einer
Streitfrage. Grässer war in seiner Monographie von 1965 zu Ergebnissen

gekommen, wie sie in den folgenden Zitaten zum Ausdruck kommen:

«Der spezifisch christliche ('christologische') Glaube findet im Hb keine Fortsetzung,
weder in der reflektierten Weise des Apostels Paulus noch in der unreflektierten der

Synoptiker» (79).
«Halten wir uns die Ergebnisse der bisherigen Untersuchung vor Augen, so zeigt sich

uns vorerst nur das Problem des Glaubensbegriffes im Hb in scharfer Profilierung: die
Tradition des spezifisch christlichen bzw. nachösterlichen Glaubensbegriffes findet in
ihm keine Fortsetzung, wohl aber die des christologischen Kerygmas der Urgemeinde...
M.a. W.: auch für Hb hat die gläubige Existenz Grund und Ziel allein in Christo. Aber
dieser christologische Bezug findet in seinem Glaubensbegriff keinen expliziten
Ausdruck» (146).

Entsprechend fragt Grässer noch einmal gegen Ende seines Buches

(214):

«Trägt die Einsicht in den inneren Sachzusammenhang von These und Paränese,
besser: die durchgehende paränetische Gezieltheit der Ausführungen des Hb etwas bei

zur Lösung des uns eigentlich beschäftigenden Problems, wieso unser Vf. das urchristliche

Kerygma in einer so explizit christologischen Weise entfalten kann, ohne die Pistis
in einen direkten Bezug zu Christus zu setzen?»

Und in der Beantwortung dieser Frage heisst es (218):

«Der christologische Entwurf als ganzer ersetzt eine ausführliche Erörterung des

Glaubens im spezifisch christlichen Sinn.»

Besonders frappierend vor dem Hintergrund der gegenwärtigen
Debatte ist die Tatsache, dass Grässer seine Auffassung vom Charakter

19 Vgl. Grässer, Glaube (s.o. A.6), 198ff.; Klappert, Eschatologie (s.o. A.6) 12-29:
48ff.; 61.

20 Vgl. ebd. 49 f.



158 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

des Glaubens im Hebräerbriefauch ganz speziell im Blick aufHebr 12,2
unterstreicht - also im Blick auf den Vers, dessen Verkürzung und
Vernachlässigung er jetzt Klappert vorwirft. Er schreibt (62):

«Dass Hb mit der Formel 12,2 seine bisher durchgehaltene Explikation der Pistis als

einer Verhaltensweise nicht plötzlich im Sinne eines spezifisch christlichen Glaubensbegriffes

modifizieren wollte, zeigt deutlich der Fortgang der Paränese 12,3 ff.»

Demgegenüber hatte Klappert in seiner Studie zur Eschatologie des

Hebräerbriefs von 1969 aus der Polarität des futurisch-eschatologi-
schen und des kultisch-soteriologischen Denkansatzes im Hebräerbrief
gefolgert, man dürfe

«weder mit E. Grässer sagen, der itianç- Begriff des Hebräerbriefes sei nicht christo-
logisch-soteriologisch orientiert, noch wird man mit H. Köster behaupten können, dass

für die Definition des futurisch-eschatologischen lucmç-Begriffs in Hbr 11 'Christus ja
völlig entbehrlich' sei»21.

Auch in seiner Bibelarbeit bestreitet Klappert keineswegs die chri-
stologischen Bezüge des Glaubens. Er nimmt ihnen nur die Funktion
eines vom Judentum trennenden Kriteriums, indem er bemüht ist,
einen «inneren Zusammenhang zwischen dem Christus der Kirche und
den Zeugen Israels» aufzuzeigen.22 Auf dieser Linie hatte er schon in
der Studie von 1969 geschrieben:

«Der in Kontinuität zur Geschichte des Glaubens im alten Bund (Kap. 11) verstandene

Glaube, der in Jesus Christus als Urheber und Vollender des Glaubens gründet, ist
Glaube an die Verheissung und vollzieht sich als dyrnv (12,1) und unter dem als itouSsia

interpretierten Leiden (12,5-11)» (47).

Es geht im Hebräerbrief

«um einen dreifachen eschatologischen Aufruf zum Glauben als Festhalten am
Bekenntnis der Hoffnung: (1) der Glaube im Gegenüber zum eschatologischen Wort
Gottes ist Glaube an das Verheissungswort (1,1-4,13); (2) der Glaube als Bekenntnis zum
eschatologischen Hohenpriester ist Bekenntnis zur Hoffnung (4,14-10,39); (3) der
Glaube in Kontinuität zu der in Christus als Urheber und Vollender gründenden alt-
testamentlichen Glaubensgeschichte ist Glaube an die Verheissung.

Der Glaube wird also im Hebräerbrief (1) angesichts des durch / den Sohn ergehenden
eschatologischen Wortes, (2) des eschatologischen Hohenpriestertums und (3) im
Zusammenhang mit der alttestamentlichen Glaubensgeschichte als Verheissungsglaube
definiert» (47 f.).

Nur am Rande sei erwähnt, dass Grässers These vom unchristolo-
gischen, nicht spezifisch christlichen Glaubensbegriff im Hebräerbrief

21 Vgl. ebd. 58.
22 Vgl. Handreichung 93.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 159

von anderen Exegeten teils rundweg bestritten23, teils modifiziert
wird.24 Uns interessieren in diesem Zusammenhang die hermeneuti-
schen Denkprozesse in der Konfrontation exegetischer Beobachtungen
mit systematischen Erwägungen angesichts des jüdischen Schicksals.

Hierfür steht uns noch eine frühere Auslegung von Hebr 11,32-40 zur
Verfügung. Klappert hat sie im Herbst 1978 in zwei verschiedenen

Veranstaltungen zum Gedenken an den 9. Nov. 1938 vorgetragen.25 Wir
beobachten, dass hier Hebr 12, lf. nicht zum Text hinzugenommen ist
und auch Hebr 11,1 den Versen 32-40 nicht vorangestellt ist. Dem
entspricht, dass der frühere Vortrag nicht zu Beginn und zum Schluss

aufMartin Bubers These von den «zwei Glaubensweisen» eingeht, wie
das bei der Auslegung für die Landessynode der Fall ist, und dass fast

keine christologischen Bezüge zur Sprache kommen. Das Hauptanliegen

der Ansprache von 1978 ist, was den Text betrifft, die Unterstreichung

der Tatsache, dass der Hebräerbrief die Märtyrer der Makka-
bäerzeit zu Zeugen des Glaubens und Vorbildern für die christliche
Gemeinde macht:

«Die Leidenden und Märtyrer der Makkabäerzeit sind nicht nur für die Geschichte
des Judentums, sondern auch... für das Urchristentum Märtyrer und Zeugen des Glaubens.

Das ist das Bedeutsame, aber im Christentum Vergessene dieser Aussage des

Hebräerbriefes» (197).

Der m. W. einzige christologische Bezug in dieser Ansprache wird
hergestellt durch die Aufnahme eines Zitats von Papst Johannes

XXIII., der angesichts von Bildern jüdischer Leichen aus dem KZ
Bergen-Belsen ausgerufen hatte: «Das ist der Leib Christi!» (Ebd.)

Genau dieser Gedanke der Identifikation oder wechselseitigen
Repräsentation des leidenden Christus und des leidenden Volkes Israel ist
in der Bibelarbeit für die Landessynode zum letzten (sechsten) Hauptteil

«Der innere Zusammenhang zwischen dem Christus der Kirche
und den Zeugen Israels» ausgeweitet worden, wobei Hebr 12,lf. zu
Kap. 11 hinzugenommen wird.26

23 Vgl. F. Laub, Bekenntnis und Auslegung. Die paränetische Funktion der Christo-
logie im Hebräerbrief, Regensburg 1980, 161-165.

24 Vgl. G. Dautzenberg, Der Glaube im Hebräerbrief, in: BZ 17 (1973), 161-177,
besonders 171 ff.

25 Vgl. B. Klappert, Erinnerung und Hoffnung (Hebr 11,32-40), in: Israel im christlichen

Gottesdienst. Predigten, Ansprachen, Begegnungen, Berlin 1980, 192-205.
26 Vgl. Handreichung 93 ff.



160 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

Nicht die abgekürzte Zitierung von Hebr 12, lf. ist im Blick auf den
«Casus» der Landessynode möglicherweise signifikant, sondern die
bewusste Einbeziehung dieser Verse in eine Besinnung, die bei anderer
Gelegenheit aufKap. 11 begrenzt blieb! Die Bibelarbeit von 1980 ist das

Ergebnis einer Weiterentwicklung und Weiterarbeit aufder Linie einer
christlichen «Theologie des Judentums». Eben darum wird nicht nur
von einer Kontinuität des Glaubens und Leidens zwischen Israel und
der Kirche gesprochen, sondern beides an der Gestalt Christi
festgemacht - wobei der von Grösser27 kritisierte Ausdruck «messianische
Leiden» in seiner Anwendung auch aufjüdische Glaubenszeugen von
Hebr 11,26 her sehr wohl als sachgemäss erscheint. Weder im Beschluss
der Synode noch in den Thesen des vorbereiteten Ausschusses ist diese

christologische Deutung der Leidensgeschichte Israels aufgenommen.
Es ist von daher abwegig, wenn Grösser die Hermeneutik dieser Bibelarbeit

auf die Formel bringt: «Das Proponendum, das K. mit ausgearbeitet

hat, präjudiziell die Textaussagen in einer so auffälligen Weise,
dass man zunächst geneigt ist, gemäss jüdischer Weisheit darüber den

Mantel des Vergessens zu breiten.»28 Könnte es sein, dass Grässers

Ablehnung des Synodalbeschlusses seine Lektüre der Bibelarbeit prä-
judiziert hat?

Wie wenig signifikant die kleinen Auslassungen im Zitat von Hebr
12,lf. sind, mag man daran ermessen, dass Gerhard Dautzenberg in
seinem Aufsatz «Der Glaube im Hebräerbrief» diese Stelle mit den

gleichen Kürzungen zitiert - in einem Kontext, der Grässers Deutung
des Glaubens im Hebräerbrief als «ausharrende Treue» positiv
aufnimmt.29 Sehe ich recht, so ist es nicht der Mangel an Christologie in
Klapperts Auslegung, sondern die Funktion der Christologie, was
Grässers Protest hervorruft. Während Grässer in der Christologie das

sieht, was Juden und Christen trennt - wofür sich ja historisch reichlich
Begründungen anführen lassen -, entnimmt Klappert dem ausgelegten
Text eine christologische Klammer um Israel und die Kirche. Wie nahe
dies von diesem Text her tatsächlich liegt (und beileibe nicht von allen
Texten des Neuen Testaments her), springt dort in die Augen, wo
Grässer die «Übernahme der 'Schmach Christi'» nach Hebr 11,26 und
13,13 als «Nachfolge des Gekreuzigten» interpretiert - allerdings ohne

27 Vgl. KuD 27,3, 157.
28 Vgl. ebd. 153.
29 Vgl. a.a.O. (s.O.A.24) 167.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 161

darauf hinzuweisen, dass es in Kap. 11,26 Mose ist, dem dieser
Existenzvollzug zugeschrieben wird.30 Wir müssen fragen: Gibt es ein
legitimes Interesse, die Christologie nur als das Trennende zu sehen?

Welche grundsätzliche Normativität liegt in dem historischen Faktum,
dass die kirchliche Lehre von Jesus Christus von der Mehrheit der
Juden nicht nachvollzogen und angeeignet worden ist? Gibt es kein
legitimes Interesse an der Erarbeitung christologischer Ansätze, die den

Zusammenhang zwischen Kirche und Israel stärker hervorheben und
für ein jüdisches Einverständnis offener sind? Der Vergleich zwischen
der aktuellen Debatte und früheren Äusserungen hat gezeigt, dass in der
Frage der Christologie bei der Interpretation von Hebr 11 gerade Gräs-
ser derjenige ist, der sich durch den «Casus» des Synodalbeschlusses zu
Akzentsetzungen verleiten lässt, die im Gegensatz zu seinen früheren
exegetischen Forschungen stehen. Ist dies nicht ein Beweis dafür, dass

die theologische Besinnung aufdas jüdische Schicksal in unserem
Jahrhundert - mit der Exegese des Neuen Testaments konfrontiert - die
exegetische Arbeit faktisch verändert und darum eine reflektierte
Hermeneutik «nach Auschwitz» zur Pflicht macht?

Überlegungen in dieser Richtung könnten dort einsetzen, wo Gräs-
ser und Klappert in der Exegese weitgehend übereinstimmen, in der
aktuellen Auslegung aber verschiedene Wege gehen. Dass die Aufzählung

der Glaubensvorbilder in Hebr 11 paränetische Funktion hat, ist
zwischen beiden Auslegern nicht kontrovers. Grässer stellt jedoch
zutreffend fest, dass die Bibelarbeit von der Landessynode diesen Sko-

pus des biblischen Textes nicht aufnimmt und in die Gegenwart, zu den

konkreten Adressaten hin, verlängert.31 Die Frage ist, wie diese

Vernachlässigung des Kontextes und der Intention des Briefverfassers her-
meneutisch zu bewerten ist.

In dieser Frage genügt es nicht, die von der Exegese herausgearbeitete

Intention des Textes für sich zu betrachten und sie unkritisch zum
Gesetz jeder künftigen Auslegung des Textes zu erklären. Der biblische
Text zielt ja mit seiner Intention in eine bestimmte geschichtliche
Situation. Dementsprechend hat auch Grässer in seiner Untersuchung
zum Glauben im Hebräerbrief einen Abschnitt der «Erhebung der
innergemeindlichen Situation aus dem Brief selbst» gewidmet.32 Diese

30 Vgl. KuD 27,3, 157.
31 Vgl. ebd. 154 ff.
32 Vgl. a.a.O. 200ff.



162 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

Klärung der Situation, in die der Hebräerbrief hineinspricht, ist für
Grässer die Voraussetzung für die abschliessende systematische
Würdigung der Glaubensauffassung im Hebräerbrief.33 Nach Grässer hat
der unbekannte Verfasser des Briefes den urchristlichen Glaubensbegriff

bewusst entchristologisiert.34 Damit stellt sich notwendig die Frage,

ob der Glaubensbegriff des Briefes noch als sachlich kanonisch
anzusehen oder als schon häretisch zu kritisieren ist. Für diese Frage
lehnt Grässer die Forderung einer Identität zwischen «Erstverkündigung»

und späterer Verkündigung ab. Die Situationsbedingtheit jeder
sachgemässen Verkündigung erfordert geradezu eine Variabilität der
Aussagen in der Treue zur Sache des Kerygmas. So kommt Grässer zu
dem Ergebnis, «dass der Hebräerbrief aufs Ganze gesehen eine unter
der Voraussetzung der suspekt gewordenen Heilsbedeutung des

Gekommenen und der unsicher gewordenen Zukunftserwartung legitime
Neuinterpretation des urchristlichen Kerygmas in der 2. christlichen
Generation darstellt.»35

Dasselbe hermeneutische Problembewusstsein ist auf die Kontroverse

um die aktuelle Auslegung von Hebr 11 zu beziehen. Wie sach-

gemäss wäre eine textgetreue Auslegung dieses Kapitels als Paränese

für eine müde gewordene, leidensscheue christliche Gemeinde - wenn
es sich bei den Hörern der Predigt nicht um eine solche Gemeinde
handelt? Sind aber biblische Texte nur dann sachgemäss in Predigt
umzusetzen, wenn die heutigen Hörer in einer zur Ursprungssituation
des Textes analogen Situation sind, so dass der Skopus der Texte
geradlinig in heutige Verkündigung hinein verlängert werden kann?36

Es gibt einigen Grund für die Befürchtung, dass gerade dieses Postulat
der Intentionstreue aufGrund von Situationsanalogie zu Manipulationen

des Textes - oder zur Verfehlung der wirklichen Situation der
Hörer verleitet.37 Vor allem aber ist zu befürchten, dass ganz zentrale
Inhalte des Neuen Testaments nach dieser Methode selten im Vorder-

33 Vgl. ebd. 218.
34 Das bestreitet Dautzenberg (s.o. A.24) 174ff.
35 Vgl. a.a.O. 219.
36 Dies ist eine weit verbreitete homiletische Theorie ; vgl. u. a. L. Fendt, Homiletik,

2. A., neu bearbeitet von B.Klaus, Berlin 1970, 88f.; W.Marxsen, Der Beitrag der
wissenschaftlichen Exegese des Neuen Testaments für die Verkündigung, in: ders., Exegese

und Verkündigung, München 1957, 31-56, hier 54 (auch in: ders., Der Exeget als

Theologe. Vorträge zum Neuen Testament, Gütersloh 1968, 52-74, hier 71 f.).
37 Vgl. J.Tolk, Predigtarbeit zwischen Text und Situation, München 1972.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 163

grund der Auslegung zu stehen kommen. Warum? - Weil sie in vielen
neutestamentlichen Texten nicht als das Ziel fungieren, das der
Verfasser ansteuert, sondern als die Grundlage, die er bei seinen Lesern als

bekannt voraussetzen und als gemeinsame Überzeugung abrufen kann.
Das in einem biblischen Text gegebene Verhältnis von Altem und
Neuem, Selbstverständlichem und Umstrittenem kann die Umkehrung
dessen sein, was in der kirchlichen oder öffentlichen Situation von
heute alt und neu, selbstverständlich und umstritten ist. In einer
solchen Sachlage hat eine sinnvolle und sachgemässe Auslegung nicht die
Aufgabe, Eulen nach Athen zu tragen und die im Text vorgegebene
Gewichtsverteilung nachzuahmen, sondern die Pflicht, der Umkehrung

der Situation Rechnung zu tragen und den Text gewissermassen
rückwärts zu buchstabieren, um das wirkliche Defizit an theologischer
Erkenntnis abzubauen. Gerade das Verhältnis zwischen Juden und
Nichtjuden ist ein Schulbeispiel für diese Notwendigkeit: Dass Nicht-
juden ohne Beschneidung zur Kirche Gottes gehören können, ist für
den heutigen Durchschnittschristen keine Frage. Es ist wenig sinnvoll,
es in der Auslegung paulinischer Texte mit demselben Nachdruck zu
begründen, wie Paulus das in seiner Situation tut und tun muss. Heutige
Auslegung hat zuerst einmal die Selbstverständlichkeit dieser Tatsache
abzubauen, damit der befreiende Durchbruch zur Kirche aus Juden
und Heiden als solcher erkannt und dankbar neu ergriffen werden
kann.

Der Verfasser des Hebräerbriefes hat sich nicht damit begnügt, seine

Paränese christologisch zu begründen. Er hat das Urbild durchhaltender

Treue und Leidensbereitschaft im Aufblick zu Gott mit einer
«Wolke von Zeugen» umgeben, die ihm und seinen Lesern vertraut
und wichtig waren. Die Beispiele für den Glauben, die er in Hebr 11

aneinanderreiht, sind nur zum Teil schon in früheren Texten oder
durch ihren ursprünglichen biblischen Ort als Konkretionen des Glaubens

qualifiziert. Zum Teil ist ihnen das Prädikat «gläubig» vom
Verfasser des Hebräerbriefes mit künstlicher Begründung38 oder ohne jede
Begründung39 beigelegt. Die lange Reihe von namentlich genannten
oder summarisch angedeuteten Gestalten aus der Geschichte dient
nicht primär der Illustration zu dem vorangestellten Glaubensbegriff

38 So im Falle Henochs: V. 6 begründet, wieso Henoch in V. 5 als Beispiel des

Glaubens genannt werden konnte.
39 So im Falle der Sarah in V.ll.



164 Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief

(vgl. Hebr 11,1), sondern will die Hörer beeindrucken und mitreissen
durch das Gewicht der Namen und die grosse Schar von Vorbildern.
Ein Abfall vom Glauben wäre ein Bruch mit den «Alten» (Hebr 11,2),

während die Gemeinde doch wissen sollte, dass ihr Platz in der Welt bei
dieser illustren Schar von Zeugen des Glaubens ist (vgl. 10,39; 11,40).

Hier ist genau das als selbstverständlich vorausgesetzt, aber im heutigen
kirchlichen Bewusstwein kaum bewusst und - wie man sieht - theologisch

umstritten, was die Bibelarbeit Klapperts unterstreicht und
angesichts dieser Situation zu unterstreichen hatte: die Kontinuität der
Glaubenstreue als eine Geschichte, die das alttestamentliche Gottesvolk

seit seinen Vätern, das frühe Judentum mit seinen Märtyrern und
die Gemeinde der an Jesus Glaubenden umgreift. Die Verleugnung
dieser Kontinuität im Lauf der Kirchengeschichte hat mit dazu
beigetragen, dass Christen sich vom jüdischen Schicksal gleichgültig distanzieren

oder sogar das Leiden jüdischer Menschen aktiv betreiben konnten.

Im Blick auf diese Geschichte hat Hebr 11 eine faktische Relevanz,
die sich mit der einstigen Intention des Verfassers nicht deckt, darum
aber keineswegs im Widerspruch zu ihr steht.

Erich Grässer hat in einem anderen Zusammenhang40 mit Zustimmung

den Satz von Gerhard Ebeling zitiert: «Die dem biblischen Text
letztlich gemässe Befragungshinsicht ist die: wie er das Gewissen
trifft.»41 Damit ist der Mensch als geschichtlich existierendes und für
Geschichte verantwortliches Geschöpf zum Adressaten der Auslegung
gemacht. Denn das Gewissen reflektiert unsere Schuld an geschehener
und unsere Verantwortung für künftige Geschichte. Ereignisse, in
denen menschliche Schuld ein nie gekanntes Ausmass erreicht hat,
verändern das Gewissen der Menschheit und gehören fortan zur Identität

des Menschen, dem das biblische Wort gesagt ist. Sie gehören vor
allem zur geschichtlichen Identität derer, die mit den Schuldigen in
einer Solidargemeinschaft stehen, sei es die des Volkes oder die der
Kirche. Von daher führt kein Weg daran vorbei, dass die Erinnerung an
Auschwitz eine besondere hermeneutische Situation schafft, wie sie

40 Vgl. E. Grässer, Von der Exegese zur Predigt, in: Wissenschaft und Praxis in
Kirche und Gesellschaft, Bd. 60 (1971) 27-39, hier 37.

41 Vgl. G. Ebeling, Diskussionsthesen fur eine Vorlesung zur Einführung in das
Studium der Theologie, in: ders., Wort und Glaube, Tübingen 2 1962, 447-457, hier 452.
Die These entspricht sachlich dem Schluss des Aufsatzes «Wort Gottes und Hermeneutik»

im gleichen Band 319-348.



Klaus Haacker, Der Glaube im Hebräerbrief 165

vorher nicht gegeben war, besonders für die Auslegung der Bibel durch
deutsche Theologen, die als Deutsche an der Schuld ihres Volkes und
als Christen an dem Versagen ihrer Kirche teilhaben. Die Wahrnehmung

dieses hermeneutischen Horizonts ist weder eine Verdrängung
noch eine illegitime Ergänzung des biblischen Textes durch eine zweite
«Offenbarungsquelle», sondern lediglich ein Ernstmachen mit der
geschichtlichen Dimension nicht allein des biblischen Textes, sondern
auch seiner Auslegung. Auslegungen biblischer Texte, die aus dieser
Einsicht erwachsen, sind damit nicht vor Irrtümern geschützt oder

gegen Kritik abzuschirmen. Das von Grässer gewählte Fallbeispiel ist
jedoch keineswegs so abschreckend, wie er der kirchlichen Öffentlichkeit

einzureden versucht, und der biblische Begründungszusammenhang

des Rheinischen Synodalbeschlusses kann nicht so einfach auf
ideologische Manipulationen des exegetischen Befundes zurückgeführt
werden, wie es nach Grässer aussieht.

Es überrascht nicht, wenn dort, wo das Gewissen angesprochen ist,
Rationales und Irrationales sich mischen. Alle, die an der gegenwärtigen

Diskussion über diesen Fragenkreis teilnehmen, sollten bemüht
sein, ein falsches, weil moralisches Pathos zurückzunehmen. Der Holocaust

erweist wie kein anderes Verbrechen der Geschichte gerade die
Theologen als Sünder. Hier stehen wir auch als Berufsstand in einer
Solidargemeinschaft der Schuldigen, aus der sich niemand selbst
entlassen darf, um über die anderen zu richten. Wenn eine Kirche sich zu
einem Akt der Umkehr durchringt, so ist das eine grosse Sache. Sie wird
jedoch geschmälert, wenn daraus ein Rechthaben abgeleitet wird und
die Umkehr nicht als Werk Gottes und Anfang eines lebenslangen
Lernens erscheint. Der voranstehende Beitrag antwortet auf Kritik an
der Urteilsbildung im Zusammenhang des Synodalbeschlusses von
1980, möchte aber damit das Gespräch weiterführen, das in einer
Herausbildung starrer Fronten abzusterben droht. Gerade die erneute Lektüre

der Bibel auf die aufgebrochenen Fragen hin braucht noch lange

Zeit, bis das Mass an Konsens und (begründetem!) Dissens gefunden ist,
das uns in diesen Fragen gegeben wird.

Klaus Haacker, Wuppertal


	Der Glaube im Hebräerbrief und die hermeneutische Bedeutung des Holocaust : Bemerkungen zu einer aktuellen Kontroverse

