
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Ich bin die Auferstehung und das Leben : eine Skizze der
johanneischen Christologie

Autor: Becker, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich bin die Auferstehung und das Leben

Eine Skizze der johanneischen Christologie1

Seit der alten Kirche wurzelt das et incarnatus est des Glaubensbekenntnisses

u.a. in Joh 1,14: «Das Wort ward Fleisch und wohnte unter
uns; und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit wie die des

Einziggeborenen beim Vater, voller Gnade und Wahrheit.» Diese
Wirkungsgeschichte von Joh 1,14 bedingte sehr bald, dass das Johannesevangelium

überhaupt als das inkarnatorische Evangelium angesehen
wurde. Das eigentliche Zentrum johanneischer Christologie wurde so
der Prolog mit seiner zentralen Aussage in 1,14. Unterschied sich nicht
auch durch den Prolog am Anfang des Evangeliums das vierte
Evangelium ganz wesentlich von den drei Synoptikern? Waren Aussagen des

irdischen Jesus wie die, «ich und der Vater sind eins», «bevor Abraham
war, bin ich», «wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen» usw.
nicht am besten verständlich als Folge der Inkarnation? Können nicht
auch die Ich-bin-Worte im Johannesevangelium mit ihrer «hohen»
Christologie am besten auf dem Hintergrund der Fleischwerdung
gedeutet werden? Und endlich: Die vielen Aussagen von der Sendung
erhielten so ihren christologischen Ort als Sohnesbewusstsein aufgrund
der Inkarnation. Als dann die historisch-kritische Forschung mit
F. Chr. Baur konsequent einsetzte und mit ihr zunächst zögernd, dann
mit der religionsgeschichtlichen Schule deutlicher, mit dem Bekanntwerden

der mandäischen Schriften in Bultmanns Johanneskommentar
grundlegend und exzessiv der Hintergrund des vierten Evangeliums
gnostisch gedeutet wurde, da wurde das et incarnatus est mit ganz neuer
Aktualität das urchristliche und antignostische Element in der
Christologie des Johannesevangeliums.

Bultmann hat - in dieser Tradition stehend - dem Verständnis von
Joh 1,14 noch einen besonderen Akzent aufgesetzt. Beschrieb der
Inkarnationsgedanke für die klassische kirchliche Tradition gerade das Wunder

der Anwesenheit des präexistenten Gottessohnes in der
menschlich-irdischen Person des Jesus von Nazareth, so formulierte Bultmann

nun, unter Rückgriff auf die Paradoxchristologie Sören Kierkegaards
und unter seinem hermeneutischen Ansatz stehend, der vierte Evan-

1

Vortrag, gehalten am 19.5.82 vor der Rasteder Konferenz, Theologische
Arbeitsgemeinschaft in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Oldenburg.



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 139

gelist sei der Vorbote des Entmythologisierungsprogrammes: Die Sarx
des Offenbarers ist kein Transparent, durch das hindurch die Herrlichkeit

des Gottessohnes zu schauen ist, denn paradoxerweise ist nirgends
als in der Sarx selbst die Herrlichkeit zu sehen. Inkarnation ist so
radikales Inkognito, dass lur Johannes selbst die Präexistenzvorstellung
nur ein seiner Eigentlichkeit beraubtes Mittel ist, um Jesu Wort als von
jenseits kommend zu kennzeichnen. So ist die Inkarnation nach
Bultmann für Johannes zentraler Gedanke, um die radikale Angewiesenheit

des Menschen allein auf das Wort zu charakterisieren, denn nach
dem Prolog ist ja Inkarnation als Inkarnation des Logos gedeutet.

Gegen diese Deutung hatte sich dann Käsemann gewendet. Er blieb
auf der von der kirchlichen Tradition eingeschlagenen und auch noch
von Bultmann vertretenen Linie: An der Auslegung des Prologs mit
seinem Mittelpunkt in Joh 1,14 steht und fallt auch für ihn das

angemessene Verständnis des vierten Evangeliums. Darum setzten auch
seine Bemühungen, das Johannesevangelium zu deuten, sachlich mit
der Auslegung des Prologs ein. Sein letztes Buch zur Auslegung des

Johannesevangeliums2 lässt sich verstehen als Test, wieweit sich das

Käsemann'sche Verständnis des Prologs im vierten Evangelium insgesamt

wiederfindet. Wie sieht dieses Verständnis aus? Käsemann griff
auf eine Auslegungstradition des 19. Jahrhunderts zurück, nach der als
sachliche Folge der Prologaussagen der irdische Jesus als über die Erde
schreitender Gott verstanden wurde. So betonte er im Unterschied zu
Bultmann nicht die erste Hälfte von Joh 1,14 mit dem Satz: «Und das

Wort ward Fleisch», sondern sah in der zweiten Hälfte: «Und wir sahen
seine Herrlichkeit» das Ziel der johanneischen Christologie. Inkarnation

wird als wunderbarer Abstieg eines Gottes aufgefasst, der sich um
der Kommunikation willen notwendigerweise in die menschliche
Sphäre begeben muss, um dort als Gott epiphan zu werden. Dieser Gott
kann sich also gar nicht anders manifestieren als durch gesteigerte
Wunder und Beanspruchung höchster Selbstprädikate. Diese Herrlich-
keitschristologie entspricht einem am Rande der Häresie angesiedelten
«naiven Doketismus».

Aber es ist zu fragen, ob dieser Streit um die Auslegung von Joh 1,14

als Schlüsselvers der johanneischen Christologie, wie er zwischen
Bultmann und Käsemann ausgefochten wurde, nicht eher eine
theologiegeschichtliche als eine exegetische Kontroverse ist. Ja, es muss gefragt

2 Jesu letzter Wille nach Johannes 17, 41980.



140 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

werden, ob nicht erst angesichts des inkarnatorischen Anliegens der
alten Kirche Joh 1,14 eine so herausragende Stellung erhielt und von
daher nachträglich zum Basistext johanneischer Christologie wurde.
Gibt der Evangelist selbst überhaupt Joh 1,14 eine solche herausragende
Bedeutung? Das ist rundweg zu verneinen. Diese Verneinung ist zudem

gar nicht schwer zu begründen ; und es lässt sich nur mit dem Druck der
Wirkungsgeschichte dieses Verses erklären, warum er über Jahrhunderte

so beharrlich zum Sesam-öffne-dich der johanneischen Christologie

gemacht wurde.
Da ist als erstes die Feststellung, dass der Prolog vorgegebenes Tra-

ditionsmaterial enthält, nämlich den Logoshymnus. Hierüber besteht
kein Streit, wohl aber teilweise darüber, wem V. 14 zuzuweisen ist, der
Vorlage oder dem Evangelisten. Aber die Ansicht Käsemanns, ab V. 14

rede der Evangelist, hat sich schon darum nur vereinzelt durchsetzen
können, weil so unerklärt bleibt, wie die deutliche Schichtung in
V. 14-18 erklärt werden soll. Darum haben auch gegen Käsemann die
meisten Exegeten mit Recht V. 14.16 dem vorgegebenen Hymnus und
V. 15.17f. dem Evangelisten zugeschrieben. Ich habe in meinem
Kommentar3 dies noch einmal näher begründet und übergehe darum jetzt
die Einzelheiten. Damit steht zunächst fest: V.14 ist Bestandteil des

Logoshymnus. Also ist zu fragen, wie der Evangelist diesen samt V. 14

erklärt, jedoch nicht einfach ungeprüft V.14 zur Grundlage seiner

Christologie zu machen.
Zweitens kann jedermann schnell beobachten, dass der Evangelist

nirgends in seinem ganzen Werk auf die Inkarnationsaussage je wieder
zu sprechen kommt. Dies gilt unbeschadet jeder Literarkritik am vierten

Evangelium für die gesamte uns heute vorliegende Schrift. Wenn
jemand so wenig von einer ihm angeblich so wichtigen Sache redet,
kann sie ihm dann so bedeutsam sein?

Drittens: Man kann feststellen, dass Inkarnationsaussagen wie z.B.
Rom 8,3; Gal 4,4;Phil2,7;ITim3,16 damals gar nichts Besonderes

waren. Sie fallen im frühen Christentum mehr nebenbei an. Das ist
auch nicht weiter verwunderlich, denn in der ausseijüdischen Umwelt
des Neuen Testaments war in der Mythologie das Erscheinen von
Gottheiten in menschlicher Gestalt gang und gäbe. Eine Inkarnationsaussage

war sozusagen eine unbestrittene Ermöglichung für eine Offen-

3 Das Evangelium nach Johannes, ÖTK4/1 GTB 505,1979 ; ÖTK4/2 GTB 506,
1981.



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 141

barung. Dies ändert sich im Gesamtbewusstsein der Christenheit erst,
als im Kampf gegen die Gnosis mit ihrer doketisch ausgerichteten
Christologie die frühkatholische Kirche die Inkarnationschristologie
zur wahren und orthodoxen Lehre erhob. Nun erst bekommt Joh 1,14

seine herausragende Bedeutung als locus classicus für die Rechtgläubigkeit

der Inkarnationschristologie. Die Anfange für eine im Kampf
gegen die Häresie betonte Inkarnationsaussage liegt vielleicht schon im
I Joh vor, sicherlich dann bei Ignatius. In jedem Fall steht man damit
schon in zeitlichem Abstand vom Johannesevangelium.

Viertens lässt sich auch aus der Behandlung des Logoshymnus durch
den Evangelisten schliessen: Er hat an den Inkarnationsaussagen kein
besonderes Interesse. Fragt man nämlich, wo er den Hymnus interpretierend

akzentuierte, so sieht man sehr bald, dass er an V. 14a praktisch
achtlos vorüberging. Er betont die Einheit von Vater und Sohn als

Offenbarungseinheit, grenzt Jesus vom Täufer ab und spricht am
Schluss in V.18 als Wegweiser für das ganze Evangelium den Gedanken

aus, dass man exklusiv nur über den Sohn vom Vater etwas wissen
kann. Ohne den Sohn gibt es nur Gottesfinsternis.

Wir können also festhalten: Die Inkarnationsaussage ist Teil des

Logoshymnus, den der Evangelist so bearbeitete, dass er nirgends den
Faden der Fleischwerdung weiterspann, wohl aber die Offenbarung des

Sohnes durch Aufnahme und Interpretation des Hymnus so verstehen
lehrte, dass er exklusiv die Sohnesoffenbarung als alleinige
Gottesoffenbarung auslegte.

Verfolgt man nun diesen Gedanken in den Texten des

Johannesevangeliums weiter, so zeigt sich schnell, dass solche Sohnesoffenbarung

immer so beschrieben wird, dass der Sendungsgedanke hervortritt.
Darum lautet die These, die nun den weiteren Arbeitsgang bestimmt:
Johanneische Christologie ist Sendungschristologie. Die Textbasis für
diese Theologie stellen die grossen Reden im Johannesevangelium dar,
also Joh3,lff; 5,19 ff. ; 6,25 ff; 12,30 ff ; 13,31-14,31. Dabeibleiben hier
die Reden unberücksichtigt, die ich in meinem Kommentar als Zusätze
der kirchlichen Redaktion ansehe (wie z.B. Joh 15-17). Mit Recht wird
allgemein betont, das Zentrum dieser Reden sei die Selbstoffenbarung
des Sohnes im Ich-Stil, wie sie besonders typisch in den Ich-bin-Worten
begegnet. In diesen Reden tritt zugleich theologisch typisch der besondere

johanneische Dualismus auf von oben und unten, Wahrheit und
Lüge, Leben und Tod. Ebenso deutlich ist, dass die Sohnesoffenbarung
in diesem dualistischen Gesamtrahmen die Heilsvermittlung des ewi-



142 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

gen Lebens intendiert. Der Begriff des ewigen Lebens ist zu dem
Heilsbegriff schlechthin geworden. Dabei bleibt er als Heilsgabe relativ
unanschaulich und formal, wie oft beobachtet wurde. Er hat aber eine

typische johanneische Besonderheit, die darin besteht, dass der
gesandte Sohn selbst dieses Leben für die Glaubenden ist. Darum wurde
der Anfang des Ich-bin-Wortes aus Joh 11,25 f. als Überschrift zu den

Ausführungen gewählt.

Diese thetische Skizze führe ich zunächst so aus, dass ich den
Dualismus beschreibe, in dem diese Christologie eingezeichnet ist, ja
dessen soteriologischer Exponent sie ist. Denn dieses muss nun noch
einmal an der Forschungsgeschichte als Kritik angebracht werden: Sie

hat wohl in jüngster Zeit gelernt, auf die Sendungsaussagen zu achten.
Aber Autoren wie Miranda und vor allem Bühner, die diese Sendung
jüngst thematisierten4, haben nicht gesehen, dass dieser johanneische
Sendungsgedanke zutiefst im johanneischen Dualismus eingezeichnet
ist. Wer wie J.-A. Bühner mit grosser Akribie die Elemente des

Sendungsvorganges sammelt, aber dabei den Dualismus im vierten
Evangelium geradezu bagatellisiert, um so religionsgeschichtlich die Gnosis

vom Johannesevangelium fernzuhalten, der kann nur ein unvollkommenes

Bild des johanneischen Gesandten zeichnen.5

Im auffalligen Unterschied zu den Synoptikern sind das

Johannesevangelium und die drei Briefe von einer dualistischen Begrifflichkeit
geprägt, die sich auch sonst in der urchristlichen Literatur nur allenfalls
in kleinen Ansätzen hier und da wiederfindet. Es soll jetzt nicht
dargestellt werden, dass es auch noch undualistische Schichten im
Johannesevangelium gibt (z.B. die Semeiaquelle oder den Passionsbericht),
dass der Dualismus innerhalb der johanneischen Gemeinde vor dem

Evangelisten eine Geschichte durchmachte und dass nach dem
Evangelisten nochmals sich das dualistische Konzept verändert. Vielmehr
hebe ich nur unmittelbar auf den Evangelisten und seine Gemeindesituation

ab.

Beide repräsentieren ein dualistisches Weltbild, das einen horizontalen

Schnitt zwischen der oberen himmlischen Sphäre und dem unte-

4 Vgl. J.P. Miranda, Der Vater, der mich gesandt hat (1972); Die Sendung Jesu im
vierten Evangelium (1977). Vor allem aber: J.-A. Bühner, Der Gesandte und sein Weg
(1977).

5 Vgl. meine Rezension in: Erasmus 31 (1979) 392-396.



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 143

ren Kosmos macht. Dieser Schnitt ist mythisch besetzt durch «den
Herrscher dieser Welt» (12,31), den «Teufel» (8,44). Somit ist der
Herrschaftsbereich des Teufels dieser Kosmos. Diese Herrschaft ist
eine unfassende und totale. Dementsprechend ist die menschliche
Verlorenheit analog eine ebenso umfassende und totale. Unter dem Teufel
stehen, heisst für die gesamte Menschheit - die «Juden» sind vornehmliche

Repräsentanten und Demonstrationsobjekte der verlorenen
Menschheit -, «von unten sein», nicht «in der Wahrheit sein»,
«Finsternis», «Lüge» sein, kurz als «Kosmos» im negativen Sinne qualifiziert

sein. Insbesondere ist der Teufel der Lebensverneiner; er ist ein
Menschentöter von Anfang an (8,44; vgl. I Joh 3,8-15), also seinem
Wesen nach. Dementsprechend stehen alle Menschen unter solcher
doppelten Lebensverneinung, indem sie selbst Todgeweihte sind und
Lust zum Töten haben (8,44), also den Tod erleiden und selbst besorgen.

Dies ist ihre eigentliche Unheilssituation.
Doch davon wissen die Menschen von sich aus nichts. Dass die Welt

dualistisch geteilt ist, wie sie es ist, und dass dabei die Menschen trotz
ihres vermeintlichen Offenbarungsbesitzes (die Juden verweisen auf
Mose, Abraham, den Tempel) in der Verlorenheit leben, erkennen sie

nicht. Die Einsicht in die menschliche Verlorenheit und damit in die
dualistische «Realität» ist ihnen verborgen, weil diese Einsicht erst
Konsequenz der Offenbarung ist. Indem nämlich der Gesandte des

Vaters sich selbst offenbart, enthüllt er das bisherige sorglos-monistische

und optimistische Weltbild der Menschheit als Teil ihrer
Unkenntnis und Verlorenheit. Sie wiegen sich z.B. wie die Juden im
Heilsbesitz, aber erkennen nicht, dass gerade dies ein Trugschluss ist als

Folge der Satansherrschaft. Dies kommt im Johannesevangelium so

zum Ausdruck, dass überhaupt erst der Sohn den Vater offenbart.
Abgesehen vom Sohn und seiner Sendung gibt es keine Gotteserkenntnis:

«Gott hat niemand je gesehen, der einziggeborene Sohn, der an der Brust des Vaters ist,
der hat (von ihm) Kunde gebracht» (1,18).

«Ich aber habe ein Zeugnis, das grösser ist als das des Johannes: Die Werke, die der Vater
mir gegeben hat,... legen für mich Zeugnis ab, dass mich der Vater gesandt hat. Und der
Vater, der mich gesandt hat, er selbst hat für mich Zeugnis abgelegt. Seine Stimme habt
ihr nie gehört, noch je seine Gestalt gesehen, und sein Wort habt ihr nicht bleibend bei
euch, denn den jener gesandt hat, dem glaubt ihr nicht» (5,36-38).
«Nicht dass jemand den Vater gesehen hat, ausser dem, der beim Vater ist, der hat den
Vater gesehen» (6,46).



144 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

In allen drei Fällen sind «sehen» und «hören» Offenbarungstermini,
die den Zugang zu Gott überhaupt beschreiben. Also hat ausser Jesus

niemand Zugang zum Vater. Abgesehen von Jesus gibt es nur umfassende

und totale Gottesfinsternis. So springt der Evangelist im Prolog
auch unmittelbar von dem Schöpfungsanfang zur Ankündigung Jesu

durch den Täufer als Vorläufer. Aus der Zeit dazwischen gibt es nichts
theologisch Relevantes zu berichten, denn erst Jesus bringt
Heilserkenntnis in dem Sinn, dass er überhaupt erst den Vater offenbart.
Damit erst wird der bis dahin den Menschen verborgene Dualismus
Gott-Teufel offenkundig gemacht. Darum kann auch Mose kein Brot
vom Himmel gegeben haben, wie die Juden annehmen und nun in
Analogie zu Mose auch von Jesus fordern, vielmehr gibt der Vater Jesu

jetzt allein Brot vom Himmel in der Person des Gesandten (6,31 f.). Also
der Gesandte ist der ausnahmslos einzige Gottesoffenbarer. Indem er es

ist, ist er zugleich die einzige Heilsoffenbarung, die es je gab und geben
wird. Durch sie konstituiert sich zugleich die Erkenntnis, dass die Welt
dualistisch gespalten ist. Offenbarung und Christologie sind exklusiv
identisch. So kann der Dualismus - unbeschadet der Tatsache, dass er
in gewisser Weise auch religionsgeschichtlich «vorgegeben» ist -
verstanden werden als Funktion der Christologie, nämlich ihre Einmaligkeit

und Exklusivität zu begründen.
Also erst durch die Offenbarung erhält der Mensch Kenntnis von der

himmlischen Sphäre, die ihm sonst verschlossen ist. Er erhält Kenntnis
vom Vater, d.h. von dem oberen dualistischen Bereich von Wahrheit,
Licht, Geist und Leben. Diese Erkenntnis wird Joh 3 in fundamentaler
Weise als «Geburt von oben» beschrieben. Sie geschieht als Annahme
der Selbstoffenbarung des Sohnes. Zugleich macht das Nikodemusgespräch

wie die anderen Offenbarungsreden Jesu im vierten Evangelium

deutlich, wie der gesamte Heilvorgang im Johannesevangelium
und das dualistische Konzept an der einen Grundfrage ausgerichtet
sind, der Frage nach dem ewigen Leben angesichts vorherrschender
Vergänglichkeit. Nicht Sündenvergebung, schon gar nicht eine neue
soziale oder politische Ordnung, sondern transmortales ewiges Leben
ist das Heilsziel. Jesus muss darum den Teufel als Lebensverneiner
«richten» (12,31). Darum haben die Ich-bin-Worte im Verheissungsteil
die Lebensgabe als Inhalt. Letztlich wird so auch verständlich, warum -
wie oft beobachtet - im Johannesevangelium fast immer abstrakt und
nur formal vom ewigen Leben gesprochen wird: Es gehört so sehr zum
himmlischen Bereich, dass es im unteren dualistischen Bereich nicht



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 145

anschaulich gemacht werden kann. Die Transzendenz ist dualistisch
scharf gefasst. Weil Erlösung von diesem unteren Bereich wegführt in
den oberen himmlischen, ist das Heil immer auf Erden das Fremde,
nicht Ausweisbare, Unbegreifliche.

Bei der Schilderung dieses strukturell der Gnosis nahestehenden
Dualismus hat unversehens schon ein Stück Christologie die Darstellung

mitbestimmt. Diese soll nun mit besonderer Beachtung der
Gesandtenaussagen weiter erörtert werden. Dabei lautet eine erste These:
So wenig der johanneische Dualismus im Erfahrungsbereich verankert
sein mag, so weltenthoben das ewige Leben im vierten Evangelium
konzipiert ist, die Christologie des gesandten Sohnes ist für damalige
Menschen insofern konkret und der Erfahrung jedermanns zugängig,
als sie einem allgemeinen kulturgeschichtlichen Zusammenhang des

Altertums verpflichtet ist, nämlich dem der Nachrichtenübermittlung
durch den Boten, d.h. einen Gesandten.6 Ohne die heutigen Errungenschaften

eines geordneten weltweiten Postwesens, von Funk, Radio,
Telefon und Fernsehen, war das gesamte Altertum beim Verkehr
zwischen zwei räumlich getrennten Personen oder Institutionen auf einen
Boten angewiesen. Um Zuverlässigkeit und Autorität im Botenverkehr
gewährleistet zu sehen, musste man sich dabei fester institutionalisierter

Formen bedienen. Sie prägen das Boteninstitut. Dieses wurde auch
unabhängig vom Johannesevangelium auf den Verkehr der Götterwelt
mit der Menschenwelt angewendet, und zwar praktisch international,
also z.B. auch etwa im Judentum und in der Gnosis. In der Anwendung
dieses im Kulturellen beheimateten Boteninstituts auf das Gebiet des

Religiösen hat das Johannesevangelium also Vorgänger. Doch soll dies

jetzt nicht verfolgt werden, vielmehr soll nur auf die kulturgeschichtlichen

Grundelemente der johanneischen Christologie geachtet werden.

Ein Bote aus dem Altertum unterliegt während seines Auftrages
einem Drei-Stationen-Weg, nämlich der Aussendung zum Auftrag, der
Durchführung des Auftrags und der Rückkehr zum Auftraggeber. Joh

16,28 benennt diese drei Stationen so: «Ich ging vom Vater aus und
kam in die Welt; wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.»
Wie sind die drei Stationen im einzelnen gekennzeichnet? Die Aussen-

6 Für diesen Aspekt, wie er im folgenden beschrieben wird, ist die Arbeit von J.-A.
Bühner m.E. grundlegend (vgl. A.5).



146 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung lind das Leben

dung spielt sich am Ort des Auftraggebers ab: Der Gesandte erhält
seinen Auftrag, wird zur Loyalität («Gehorsam») verpflichtet und
macht sich dann auf den Weg. Da solche Gesandtschaft vom gegenseitigen

Vertrauensverhältnis lebt, ist der Gesandte in der Regel ein
Mitglied des Hauses, meist ein hochrangiges. Es bedarfnicht viel Blätterns
im Johannesevangelium, um zu sehen, wie der Struktur nach sich dieses

alles als Selbstaussage Jesu wiederfindet: Der Evangelist versteht
Jesus als «einziggeborenen Sohn» (1,18 usw.), womit die Höchstrangig-
keit Jesu und sein besonderes Vertrauensverhältnis zum Vater anklingen.

Wie häufig redet der Sohn im vierten Evangelium von seinem
Werk als einer Gehorsamstat: Mit dem Gehorsam dem Vater gegenüber

steht und fällt sein Werk! Auch die Beauftragung spielt mehrfach
eine Rolle: Es steht im «Evangelium» im vierten Evangelium, also in
3,16f.: «Denn so hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einziggeborenen

Sohn gab... Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit
er die Welt richte, sondern dass die Welt durch ihn gerettet werde.»
Hierher gehören auch solche Stellen wie 5,19 ff. : «Der Sohn vermag von
sich aus nichts zu tun, ausser er sieht den Vater etwas tun. Das, was

jener tut, das tut gleichfalls auch der Sohn. Denn der Vater liebt den

Sohn und zeigt ihm alles, was er selbst tut... Denn wie der Vater Tote
auferweckt und lebendig macht, so macht auch der Sohn lebendig,
welche er will. Auch richtet der Vater niemanden, sondern er hat das

gesamte Gericht dem Sohn übergeben, damit alle den ehren, wie sie den

Vater ehren.»
Wir kommen zur Durchführung des Auftrages: Sie ist selbst

Gehorsamstat. Die Zuverlässigkeit in diesem entscheidenden Punkt ist die
Basis für seine Glaubwürdigkeit. Dabei führt er sich in der Regel mit
dem Botenspruch ein: Ich bin x, y hat mich gesandt, ich soll z tun...»
Häufig geschieht eine Identifikation zwischen dem Boten und dem

Sendenden; in jedem Fall: Was er tut, geschieht und gilt, als hätte es der
Sendende selbst getan. Dies ist ja vor allem bei Vertragsabschlüssen von
grosser Bedeutung. Auch für diesen Zusammenhang sind die Parallelen
im Johannesevangelium offenkundig. Natürlich denkt man bei dem

Botenspruch bzw. der Selbstvorstellung des Boten an die Ich-bin-Worte
im Johannesevangelium. Hier liegt die kulturgeschichtliche Basis,

warum der johanneische Christus eigentlich nur sich selbst offenbart
und auslegt und dabei sagt, er tue so den Willen des Vaters kund. Diese
Einheit von Selbstoffenbarung und Offenbarungsidentität mit dem
Vater kommt besonders deutlich dort zum Ausdruck, wo es heisst: «Ich



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 147

und der Vater sind eins.» Solche Aussagen darf man nicht im Sinne

späterer trinitarischer und ontologischer Metaphysik verstehen,
sondern als Funktions- und Autoritätsaussagen, die im Rahmen des
Botenverkehrs angesiedelt sind, also die Offenbarungseinheit beinhalten.
Natürlich hat diese Grundaussage: «Wer mich sieht, sieht den Vater»
(Joh 14,9) zugleich die grundlegende Bedeutung für die Adressaten der
Botschaft, dass ihnen die Gewähr gegeben ist, im Sohn den Vater selbst

zu hören.
Endlich ein Wort zur Rückkehr des Gesandten zu seinem Auftraggeber!

Im Botenverkehr des Altertums wird so gewährleistet, dass der
Sendende erfahrt, ob und inwiefern der Bote den Auftrag ausgeführt
hat. Auch muss der Gesandte selbst Rechenschaft ablegen über die

Durchführung seines Auftrags und sich ggf. der Kritik des Sendenden
stellen. Endlich ist die Rückkehr auch darum der natürliche Abschluss
für einen Botengang, weil der Gesandte zum Haus des Sendenden

gehört, also hier sein Domizil hat. Vergegenwärtigt man sich diesen

Zusammenhang, wird verständlich, warum innerhalb des Neuen
Testaments nur im Johannesevangelium auf der Rückkehr des Sohnes

zum Vater ein solches besonders akzentuiertes Gewicht liegt. Es wird
einsichtig, warum das Motiv «Ich gehe fort zu dem, der mich sandte»

(7,33; 16,5.17) die Rückkehr Jesu über den Kreuzestod zum Vater
bestimmt. Weiter darf man daran erinnern, wie das Vater-Sohn-Ver-
hältnis ständig und grundlegend davon bestimmt ist, dass der Sohn zum
Vater gehört und der Sohn nur Gesandter des Vaters ist, weil und
insofern er gehorsam ist. Reflektiert nicht das Gebet des scheidenden
Gesandten in Joh 17 zu einem Teil die Situation der abschliessenden

Rechenschaftsablegung vor dem Sendenden? Auch das «Es ist
vollbracht» des Gekreuzigten gibt davon Kunde, wie abschliessend das

Gesamtwerk der Sendung noch einmal ins Blickfeld gerät.
Der Vergleich des kulturell vorgegebenen Wegschemas eines Boten

mit Grundelementen johanneischer Christologie lässt sich natürlich
noch verfeinern. Jedoch ist dies für den vorliegenden Gedankengang
zunächst ein zweitrangiges Problem. Wichtiger ist die Erkenntnis als

solche zusammen mit der Feststellung, wo dabei die strukturellen
Unterschiede liegen. Der erste Unterschied ergibt sich daraus, dass der
Botenverkehr sich kulturell gleichsam auf der horizontalen Ebene

abspielt: Ein Gesandter zieht z.B. von Jerusalem nach Rom und
zurück. Im Johannesevangelium ist dies anders: Hier richtet der
Gesandte die Offenbarung aus zwischen der oberen Welt Gottes und der



148 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

unteren Welt des Kosmos. Doch wurde schon gezeigt, dass das Altertum

dieses kulturell vorgegebene Boteninstitut in breiter Variation auf
göttliche Offenbarungsvorgänge angewendet hatte. Allerdings nimmt
das Johannesevangelium insofern dabei eine Sonderstellung ein, als es

das erste uns bekannte literarische Zeugnis ist, das im dualistischen
Weltbild solche Offenbarung allein auf diesen einzigen Gesandten

zuspitzt. Sonst ist an und für sich weder im religiösen noch erst recht
nicht im kulturellen Bereich die Sendung eines Boten ein singuläres
Ereignis. Im Gegenteil: Das Boteninstitut ist generell aufWiederholung
und Daueranwendung angelegt.

Ein zweiter Unterschied besteht darin, dass das Johannesevangelium

nicht etwa die drei Szenen, durch Ortswechsel und Zeitfolge
nacheinander geordnet, der Reihe nach schildert, also Jesu Beauftragung

im Himmel, seine Auftragsdurchführung auf Erden und seine

Rückkehr in den Himmel mit der Rechenschaftsablegung. Vielmehr
wird der gesamte Vorgang allein aus der Perspektive der Adressaten der
Sendung dargestellt. Das bedingt christologisch: Das Ganze ist nur
Selbstoffenbarung des Sohnes im Wort der Selbstvorstellung.

Durch diesen Darstellungsmodus innerhalb des Dualismus gerät der
johanneische Christus in eine tiefgreifende Legitimationsproblematik,
wovon die Reden über den Rechtsstreit um die Legitimation des Offenbarers

mit dem Stichwort der Martyria in 5,31—47; 7,14ff.; 8,13ff.;
10,22 ff. Zeugnis ablegen. Der Evangelist hat diese Problematik bewusst
noch theologisch gesteigert, wenn er z.B. vor Jesu Offenbarung keine
Gotteserkenntnis zulässt, oder wenn er z.B. den Beginn der
Auftragsdurchführung, also Jesu Geburt ganz «normal» sein lässt (6,42), wenn
er Jesu Rückkehr zum Vater mit seinem Kreuzestod zusammenfallen
lässt, oder wenn er die Wunder als Legitimationszeichen ablehnt (4,48),

- kurzum: wenn er ausser Jesu Selbstzeugnis schlechterdings nichts
zulässt, was den Offenbarungsanspruch stützen könnte. So muss sich
Jesus ständig vor den Juden legitimieren, wenn er seinen Heilsanspruch
als Offenbarer als Selbstzeugnis ausspricht. Aber nach seiner Legitimation

gefragt, kann er nur abermals sein Selbstzeugnis ausrichten. Zwar
benennt er formal, wie in solchem Rechtsstreit üblich, zwei unabhängige

Zeugen (z.B. den Vater oder seine Werke oder sich selbst), aber bei
Licht betrachtet, fallen sie in seinem Selbstzeugnis zusammen. So reizt
der Rechtsstreit die Juden, in ihrem Unglauben zu verharren. Ihre so

genährte Todfeindschaft gegen Jesus bringt ihm den Tod, den er
wiederum als Tor zur Rückkehr zum Vater selbst will.



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 149

Eine weitere Konsequenz dieses Darstellungsmodus ist der bekannte
Umstand, dass für das Johannesevangelium Sendung und Endgericht
zusammenfallen. Dies erweist sich an Texten wie Joh 3,17-21 ; 5,19-30 ;

12,31 f. usw. Wenn der Gesandte nur einmal kommt, wenn er allein
einmal Gottesoffenbarung, zusammenfallend mit seiner Selbstoffenbarung,

bringt, ist dies eine notwendige Konsequenz. Der Zusammenhang

zwischen der Sendungskonzeption und der Eschatologie wird
prägnant und knapp in 3,17f. beschrieben: «Denn Gott sandte seinen
Sohn nicht in die Welt, dass er die Welt richte, sondern dass die Welt
durch ihn gerettet werde. Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet. Wer
nicht glaubt, ist schon gerichtet, denn er hat nicht an den Namen des

einziggeborenen Söhnen Gottes geglaubt.» Von hierher kann man
sagen: Das Johannesevangelium vertritt eine präsentische Eschatologie
als Ausdruck der Christologie des gesandten Sohnes.

Von dieser Beobachtung gesondert zu behandeln ist die Frage nach
der Zukunft der Glaubenden. Auch diese Zukunft ist konsequent als

Folge der Sendungschristologie entfaltet: Der Gesandte wird bei seiner
Rückkehr zum Vater die Herrschaft des Teufels zerstören: «Jetzt ist
Gericht über die Welt; jetzt wird der Herrscher dieser Welt hinausgeworfen

werden» (12,31). Die Rückkehr des Gesandten über das Kreuz
ist also zugleich Destruktion der Teufelsherrschaft über die Welt.
Damit ist die scharfe Trennung zwischen oben und unten, zwischen
Himmel und Welt jedenfalls in der Person Jesu aufgehoben. Dies kann
so sein, weil der Gesandte des Vaters - wie es eine grundlegende Aussage

des Johannesevangeliums beschreibt - exzeptionell eine besondere
Gabe hat: «Wie der Vater Leben in sich hat, so gab er auch dem Sohn,
Leben in sich zu haben» (5,26). Damit kann der diabolische Lebens-
verneiner ihn nicht in die irdische Totenweit einzwingen. Des Gesandten

Rückkehr hat aber nun Konsequenzen für die Glaubenden: «Und
ich, wenn ich erhöht bin von der Erde, will ich sie alle zu mir ziehen»
(12,32). Also: Der Gesandte, der sich hier offenbart als Auferstehung
und Leben (11,25 f.), wird die, die dieser Selbstoffenbarung glauben, in
ihrer Todesstunde zu sich ziehen in die Höhe, in den göttlichen oberen
Bereich fort von der Erde. Ebenso verheisst der scheidende Gesandte
den Jüngern, dass er für sie Vorbote zur Bewohnung der himmlischen
Wohnungen sein wird und ihnen so ihre endgültige Beheimatung besorgen

wird (14,1 f.). Erlösung ist ewiges Leben im himmlischen Bereich
Gottes. Die Welt kann in diesem dualistischen Konzept nicht Gegenstand

der Erlösung sein. Erlösung ist Befreiung der Glaubenden aus



150 Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

dem unteren Bereich des Dualismus. Der untere Bereich bleibt dann
sich selbst überlassen. Er wird - ohne dass das freilich ausgesprochen ist

- selbst zugrunde gehen an seiner eigenen Lebensverneinung (8,44).
Dementsprechend sind die erlösten Glaubenden im Himmel versammelt,

haben also «ewiges Leben». Dieses Heilsgut erhält typischerweise
dabei einmal folgende Definition: «Vater, ich will, dass, die du mir
gegeben hast, auch dort mit mir sind, wo ich bin, damit sie meine
Herrlichkeit schauen, die du mir verliehen hast, weil du mich vor
Grundlegung der Welt liebtest» (17,24). Ewiges Leben ist also Schauen
der Herrlichkeit des erhöhten und vollendeten Gesandten.

Dieser Blick auf die Zukunft der Glaubenden stellte sich ein bei der
Erörterung der zweiten Konsequenz aus dem Darstellungsmodus der
Gesandtenchristologie. Ich kehre zu diesem Thema zurück und
benenne eine dritte Konsequenz. Ganz ähnlich wie z.B. Paulus die
traditionellen christologischen Hoheitstitel in ein neues Gesamtkonzept
seiner theologia crucis einordnen kann, so integriert auch der vierte
Evangelist alle Hoheitstitel, wie sie ihm überkommen sind, in seine

Gesandtenchristologie. Mag es die Semeiaquelle sein, mag es der
Passionsbericht sein, mag es der Prolog sein: Sie alle werden nun partielle
Aussage in dem Integrationszusammenhang der Gesandtenchristologie.

Hierbei ist noch einmal aufdie Ich-bin-Worte einzugehen. Auch sie

sind zu einem Teil wohl für den Evangelisten vorgegebene Tradition
(6,35; 8,12; 14,6). Solche soteriologische Redeform kennt die
Weisheitsliteratur, wenn die von Gott gesandte einladende Weisheit auftritt,
und die gnostische Literatur. Das Grundschema ist immer dasselbe:

Eingangs steht die Selbstprädikation, deren Funktion bei der Darstellung

des Gesandteninstituts benannt wurde. Ihr folgt, nachgeordnet,
der Ruf zur Entscheidung, bei dem die Einladung und die Heilszusicherung,

die im Johannesevangelium immer auf die Gabe des ewigen
Lebens zuläuft, den entscheidenden Akzent trägt. Diese Form ist - wie
gesagt - vorgegeben. Wenn in der johanneischen Gemeinde solche
Form gepflegt wird, wobei das Ich des Redenden der gesandte Sohn
Gottes ist, dann kann man wohl am ehesten vermuten, dass für die
johanneische Gemeinde der Paraklet so durch die Glaubenden sprach.
Er ist ja als Christus praesens in der Gemeinde verstanden (14,16f. 25fi).
Der Evangelist greift dann solche Prophetenrede auf. Er formt in
diesem Stil neue Ich-bin-Worte als Ausdruck seiner Gesandtenchristologie

mit der Zuspitzung der präsentischen Eschatologie und z.B. der



Jürgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 151

Betonung der Lebensgabe als Heilsangebot. Das Ich-bin-Wort, das am
prägnantesten das zum Ausdruck bringt, steht 11,25f. : «Ich bin die

Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, ob er
auch stirbt; und wer lebt und an mich glaubt, wird niemals
sterben.»

Jürgen Becker, Kiel


	Ich bin die Auferstehung und das Leben : eine Skizze der johanneischen Christologie

