Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Ich bin die Auferstehung und das Leben : eine Skizze der
johanneischen Christologie

Autor: Becker, Jirgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ich bin die Auferstehung und das Leben

Eine Skizze der johanneischen Christologie!

Seit der alten Kirche wurzelt das et incarnatus est des Glaubensbe-
kenntnisses u.a. in Joh 1,14: «Das Wort ward Fleisch und wohnte unter
uns; und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit wie die des
Einziggeborenen beim Vater, voller Gnade und Wahrheit.» Diese Wir-
kungsgeschichte von Joh 1,14 bedingte sehr bald, dass das Johannese-
vangelium iiberhaupt als das inkarnatorische Evangelium angesehen
wurde. Das eigentliche Zentrum johanneischer Christologie wurde so
der Prolog mit seiner zentralen Aussage in 1,14. Unterschied sich nicht
auch durch den Prolog am Anfang des Evangeliums das vierte Evan-
gelium ganz wesentlich von den drei Synoptikern? Waren Aussagen des
irdischen Jesus wie die, «ich und der Vater sind eins», «bevor Abraham
war, bin ich», «wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen» usw.
nicht am besten verstdndlich als Folge der Inkarnation? Konnen nicht
auch die Ich-bin-Worte im Johannesevangelium mit ihrer «hohen»
Christologie am besten auf dem Hintergrund der Fleischwerdung
gedeutet werden? Und endlich: Die vielen Aussagen von der Sendung
erhielten so ihren christologischen Ort als Sohnesbewusstsein aufgrund
der Inkarnation. Als dann die historisch-kritische Forschung mit
F.Chr. Baur konsequent einsetzte und mit ihr zunachst zégernd, dann
mit der religionsgeschichtlichen Schule deutlicher, mit dem Bekannt-
werden der mandaischen Schriften in Bultmanns Johanneskommentar
grundlegend und exzessiv der Hintergrund des vierten Evangeliums
gnostisch gedeutet wurde, da wurde das et incarnatus est mit ganz neuer
Aktualitdt das urchristliche und antignostische Element in der Chri-
stologie des Johannesevangeliums.

Bultmann hat - in dieser Tradition stehend — dem Verstindnis von
Joh 1,14 noch einen besonderen Akzent aufgesetzt. Beschrieb der Inkar-
nationsgedanke fiir die klassische kirchliche Tradition gerade das Wun-
der der Anwesenheit des priexistenten Gottessohnes in der mensch-
lich-irdischen Person des Jesus von Nazareth, so formulierte Bultmann
nun, unter Riickgriff auf die Paradoxchristologie Soren Kierkegaards
und unter seinem hermeneutischen Ansatz stehend, der vierte Evan-

! Vortrag, gehalten am 19.5.82 vor der Rasteder Konferenz, Theologische Arbeits-
gemeinschaft in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Oldenburg.



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 139

gelist sei der Vorbote des Entmythologisierungsprogrammes: Die Sarx
des Offenbarers ist kein Transparent, durch das hindurch die Herrlich-
keit des Gottessohnes zu schauen ist, denn paradoxerweise ist nirgends
als in der Sarx selbst die Herrlichkeit zu sehen. Inkarnation ist so
radikales Inkognito, dass fiir Johannes selbst die Praexistenzvorstellung
nur ein seiner Eigentlichkeit beraubtes Mittel ist, um Jesu Wort als von
jenseits kommend zu kennzeichnen. So ist die Inkarnation nach Bult-
mann fir Johannes zentraler Gedanke, um die radikale Angewiesen-
heit des Menschen allein auf das Wort zu charakterisieren, denn nach
dem Prolog ist ja Inkarnation als Inkarnation des Logos gedeutet.

Gegen diese Deutung hatte sich dann Kidsemann gewendet. Er blieb
auf der von der kirchlichen Tradition eingeschlagenen und auch noch
von Bultmann vertretenen Linie: An der Auslegung des Prologs mit
seinem Mittelpunkt in Joh 1,14 steht und fillt auch fiir ihn das ange-
messene Verstindnis des vierten Evangeliums. Darum setzten auch
seine Bemiihungen, das Johannesevangelium zu deuten, sachlich mit
der Auslegung des Prologs ein. Sein letztes Buch zur Auslegung des
Johannesevangeliums? ldsst sich verstehen als Test, wieweit sich das
Kisemann’sche Verstdndnis des Prologs im vierten Evangelium insge-
samt wiederfindet. Wie sieht dieses Verstdndnis aus? Kdsemann griff
aufeine Auslegungstradition des 19. Jahrhunderts zuriick, nach der als
sachliche Folge der Prologaussagen der irdische Jesus als liber die Erde
schreitender Gott verstanden wurde. So betonte er im Unterschied zu
Bultmann nicht die erste Hélfte von Joh 1,14 mit dem Satz: «Und das
Wort ward Fleisch», sondern sah in der zweiten Hélfte: «Und wir sahen
seine Herrlichkeit» das Ziel der johanneischen Christologie. Inkarna-
tion wird als wunderbarer Abstieg eines Gottes aufgefasst, der sich um
der Kommunikation willen notwendigerweise in die menschliche
Sphire begeben muss, um dort als Gott epiphan zu werden. Dieser Gott
kann sich also gar nicht anders manifestieren als durch gesteigerte
Wunder und Beanspruchung hochster Selbstpradikate. Diese Herrlich-
keitschristologie entspricht einem am Rande der Héresie angesiedelten
«naiven Doketismus».

Aber es ist zu fragen, ob dieser Streit um die Auslegung von Joh 1,14
als Schliisselvers der johanneischen Christologie, wie er zwischen Bult-
mann und Kédsemann ausgefochten wurde, nicht eher eine theologie-
geschichtliche als eine exegetische Kontroverse ist. Ja, es muss gefragt

2 Jesu letzter Wille nach Johannes 17, #1980.



140 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

werden, ob nicht erst angesichts des inkarnatorischen Anliegens der
alten Kirche Joh 1,14 eine so herausragende Stellung erhielt und von
daher nachtriaglich zum Basistext johanneischer Christologie wurde.
Gibt der Evangelist selbst iiberhaupt Joh 1,14 eine solche herausragende
Bedeutung? Das ist rundweg zu verneinen. Diese Verneinung ist zudem
gar nicht schwer zu begriinden ; und es lasst sich nur mit dem Druck der
Wirkungsgeschichte dieses Verses erkldaren, warum er tiber Jahrhun-
derte so beharrlich zum Sesam-6ffne-dich der johanneischen Christo-
logie gemacht wurde.

Da ist als erstes die Feststellung, dass der Prolog vorgegebenes Tra-
ditionsmaterial enthilt, nimlich den Logoshymnus. Hieriiber besteht
kein Streit, wohl aber teilweise dariiber, wem V.14 zuzuweisen ist, der
Vorlage oder dem Evangelisten. Aber die Ansicht Kdsemanns, ab V.14
rede der Evangelist, hat sich schon darum nur vereinzelt durchsetzen
konnen, weil so unerkladrt bleibt, wie die deutliche Schichtung in
V.14-18 erklidrt werden soll. Darum haben auch gegen Kisemann die
meisten Exegeten mit Recht V.14.16 dem vorgegebenen Hymnus und
V.15.17f. dem Evangelisten zugeschrieben. Ich habe in meinem Kom-
mentar? dies noch einmal ndher begriindet und iibergehe darum jetzt
die Einzelheiten. Damit steht zunichst fest: V.14 ist Bestandteil des
Logoshymnus. Also ist zu fragen, wie der Evangelist diesen samt V.14
erklart, jedoch nicht einfach ungepriift V.14 zur Grundlage seiner
Christologie zu machen.

Zweitens kann jedermann schnell beobachten, dass der Evangelist
nirgends in seinem ganzen Werk auf die Inkarnationsaussage je wieder
zu sprechen kommt. Dies gilt unbeschadet jeder Literarkritik am vier-
ten Evangelium fiir die gesamte uns heute vorliegende Schrift. Wenn
jemand so wenig von einer ihm angeblich so wichtigen Sache redet,
kann sie ihm dann so bedeutsam sein?

Drittens: Man kann feststellen, dass Inkarnationsaussagen wie z.B.
Rom 8,3; Gal 4,4; Phil 2,7; 1 Tim 3,16 damals gar nichts Besonderes
waren. Sie fallen im friihen Christentum mehr nebenbei an. Das ist
auch nicht weiter verwunderlich, denn in der ausserjiidischen Umwelt
des Neuen Testaments war in der Mythologie das Erscheinen von
Gottheiten in menschlicher Gestalt gang und gébe. Eine Inkarnations-
aussage war sozusagen eine unbestrittene Ermoglichung fiir eine Offen-

3 Das Evangelium nach Johannes, OTK 4/1=GTB 505,1979; OTK 4/2 = GTB 506,
1981.



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 141

barung. Dies dndert sich im Gesamtbewusstsein der Christenheit erst,
als im Kampf gegen die Gnosis mit ihrer doketisch ausgerichteten
Christologie die frithkatholische Kirche die Inkarnationschristologie
zur wahren und orthodoxen Lehre erhob. Nun erst bekommt Joh 1,14
seine herausragende Bedeutung als locus classicus fiir die Rechtgldu-
bigkeit der Inkarnationschristologie. Die Anfiange fiir eine im Kampf
gegen die Héresie betonte Inkarnationsaussage liegt vielleicht schon im
I Joh vor, sicherlich dann bei Ignatius. In jedem Fall steht man damit
schon in zeitlichem Abstand vom Johannesevangelium.

Viertens lisst sich auch aus der Behandlung des Logoshymnus durch
den Evangelisten schliessen: Er hat an den Inkarnationsaussagen kein
besonderes Interesse. Fragt man namlich, wo er den Hymnus interpre-
tierend akzentuierte, so sicht man sehr bald, dass er an V.14a praktisch
achtlos voriiberging. Er betont die Einheit von Vater und Sohn als
Offenbarungseinheit, grenzt Jesus vom Tédufer ab und spricht am
Schlussin V.18 als Wegweiser fiir das ganze Evangelium den Gedanken
aus, dass man exklusiv nur iiber den Sohn vom Vater etwas wissen
kann. Ohne den Sohn gibt es nur Gottesfinsternis.

Wir konnen also festhalten: Die Inkarnationsaussage ist Teil des
Logoshymnus, den der Evangelist so bearbeitete, dass er nirgends den
Faden der Fleischwerdung weiterspann, wohl aber die Offenbarung des
Sohnes durch Aufnahme und Interpretation des Hymnus so verstehen
lehrte, dass er exklusiv die Sohnesoffenbarung als alleinige Gottes-
offenbarung auslegte.

Verfolgt man nun diesen Gedanken in den Texten des Johannes-
evangeliums weiter, so zeigt sich schnell, dass solche Sohnesoffenba-
rung immer so beschrieben wird, dass der Sendungsgedanke hervortritt.
Darum lautet die These, die nun den weiteren Arbeitsgang bestimmt:
Johanneische Christologie ist Sendungschristologie. Die Textbasis fiir
diese Theologie stellen die grossen Reden im Johannesevangelium dar,
also Joh 3,1ff.; 5,191f.; 6,251f; 12,301t; 13,31-14, 31. Dabei bleiben hier
die Reden unberiicksichtigt, die ich in meinem Kommentar als Zusatze
der kirchlichen Redaktion ansehe (wie z.B. Joh 15-17). Mit Recht wird
allgemein betont, das Zentrum dieser Reden sei die Selbstoffenbarung
des Sohnes im Ich-Stil, wie sie besonders typisch in den Ich-bin-Worten
begegnet. In diesen Reden tritt zugleich theologisch typisch der beson-
dere johanneische Dualismus auf von oben und unten, Wahrheit und
Liige, Leben und Tod. Ebenso deutlich ist, dass die Sohnesoffenbarung
in diesem dualistischen Gesamtrahmen die Heilsvermittlung des ewi-



142 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

gen Lebens intendiert. Der Begriff des ewigen Lebens ist zu dem Heils-
begriff schlechthin geworden. Dabei bleibt er als Heilsgabe relativ
unanschaulich und formal, wie oft beobachtet wurde. Er hat aber eine
typische johanneische Besonderheit, die darin besteht, dass der ge-
sandte Sohn selbst dieses Leben fiir die Glaubenden ist. Darum wurde
der Anfang des Ich-bin-Wortes aus Joh 11,25f. als Uberschrift zu den
Ausflihrungen gewdhlt.

Diese thetische Skizze fiihre ich zunichst so aus, dass ich den
Dualismus beschreibe, in dem diese Christologie eingezeichnet ist, ja
dessen soteriologischer Exponent sie ist. Denn dieses muss nun noch
einmal an der Forschungsgeschichte als Kritik angebracht werden: Sie
hat wohl in jiingster Zeit gelernt, auf die Sendungsaussagen zu achten.
Aber Autoren wie Miranda und vor allem Biihner, die diese Sendung
jiingst thematisierten*, haben nicht gesehen, dass dieser johanneische
Sendungsgedanke zutiefst im johanneischen Dualismus eingezeichnet
ist. Wer wie J.-A. Biihner mit grosser Akribie die Elemente des Sen-
dungsvorganges sammelt, aber dabei den Dualismus im vierten Evan-
gelium geradezu bagatellisiert, um so religionsgeschichtlich die Gnosis
vom Johannesevangelium fernzuhalten, der kann nur ein unvollkom-
menes Bild des johanneischen Gesandten zeichnen.’

Im auffilligen Unterschied zu den Synoptikern sind das Johannes-
evangelium und die drei Briefe von einer dualistischen Begrifflichkeit
geprégt, die sich auch sonst in der urchristlichen Literatur nur allenfalls
in kleinen Ansidtzen hier und da wiederfindet. Es soll jetzt nicht dar-
gestellt werden, dass es auch noch undualistische Schichten im Johan-
nesevangelium gibt (z.B. die Semeiaquelle oder den Passionsbericht),
dass der Dualismus innerhalb der johanneischen Gemeinde vor dem
Evangelisten eine Geschichte durchmachte und dass nach dem Evan-
gelisten nochmals sich das dualistische Konzept verdndert. Vielmehr
hebe ich nur unmittelbar auf den Evangelisten und seine Gemeindesi-
tuation ab.

Beide représentieren ein dualistisches Weltbild, das einen horizon-
talen Schnitt zwischen der oberen himmlischen Sphire und dem unte-

4 vgl. J.P. Miranda, Der Vater, der mich gesandt hat (1972); Die Sendung Jesu im
vierten Evangelium (1977). Vor allem aber: J.-A. Biihner, Der Gesandte und sein Weg
(1977).

3 Vgl. meine Rezension in: Erasmus 31 (1979) 392-396.



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 143

ren Kosmos macht. Dieser Schnitt ist mythisch besetzt durch «den
Herrscher dieser Welt» (12,31), den «Teufel» (8,44). Somit ist der
Herrschaftsbereich des Teufels dieser Kosmos. Diese Herrschaft ist
eine unfassende und totale. Dementsprechend ist die menschliche Ver-
lorenheit analog eine ebenso umfassende und totale. Unter dem Teufel
stehen, heisst flir die gesamte Menschheit — die «Juden» sind vornehm-
liche Reprisentanten und Demonstrationsobjekte der verlorenen
Menschheit —, «von unten sein», nicht «in der Wahrheit sein», «Fin-
sternis», «Liige» sein, kurz als « Kosmos» im negativen Sinne qualifi-
ziert sein. Insbesondere ist der Teufel der Lebensverneiner; er ist ein
Menschentoter von Anfang an (8,44 vgl. I Joh 3,8-15), also seinem
Wesen nach. Dementsprechend stehen alle Menschen unter solcher
doppelten Lebensverneinung, indem sie selbst Todgeweihte sind und
Lust zum T6ten haben (8,44), also den Tod erleiden und selbst besor-
gen. Dies ist ihre eigentliche Unheilssituation.

Doch davon wissen die Menschen von sich aus nichts. Dass die Welt
dualistisch geteilt ist, wie sie es ist, und dass dabei die Menschen trotz
ihres vermeintlichen Offenbarungsbesitzes (die Juden verweisen auf
Mose, Abraham, den Tempel) in der Verlorenheit leben, erkennen sie
nicht. Die Einsicht in die menschliche Verlorenheit und damit in die
dualistische «Realitédt» ist ihnen verborgen, weil diese Einsicht erst
Konsequenz der Offenbarung ist. Indem namlich der Gesandte des
Vaters sich selbst offenbart, enthiillt er das bisherige sorglos-monisti-
sche und optimistische Weltbild der Menschheit als Teil ihrer Un-
kenntnis und Verlorenheit. Sie wiegen sich z.B. wie die Juden im
Heilsbesitz, aber erkennen nicht, dass gerade dies ein Trugschluss ist als
Folge der Satansherrschaft. Dies kommt im Johannesevangelium so
zum Ausdruck, dass iiberhaupt erst der Sohn den Vater offenbart.
Abgesehen vom Sohn und seiner Sendung gibt es keine Gotteserkennt-
nis:

«Gott hat niemand je gesehen, der einziggeborene Sohn, der an der Brust des Vaters ist,
der hat (von ihm) Kunde gebracht» (1,18).

«Ich aber habe ein Zeugnis, das grosser ist als das des Johannes: Die Werke, die der Vater
mir gegeben hat, ... legen fiir mich Zeugnis ab, dass mich der Vater gesandt hat. Und der
Vater, der mich gesandt hat, er selbst hat fiir mich Zeugnis abgelegt. Seine Stimme habt
ihr nie gehort, noch je seine Gestalt gesehen, und sein Wort habt ihr nicht bleibend bei
euch, denn den jener gesandt hat, dem glaubt ihr nicht» (5,36-38).

«Nicht dass jemand den Vater gesehen hat, ausser dem, der beim Vater ist, der hat den
Vater gesehen» (6,46).



144 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

In allen drei Fallen sind «sehen» und «horen» Offenbarungstermini,
die den Zugang zu Gott liberhaupt beschreiben. Also hat ausser Jesus
niemand Zugang zum Vater. Abgesehen von Jesus gibt es nur umfas-
sende und totale Gottesfinsternis. So springt der Evangelist im Prolog
auch unmittelbar von dem Schopfungsanfang zur Ankiindigung Jesu
durch den Taufer als Vorldufer. Aus der Zeit dazwischen gibt es nichts
theologisch Relevantes zu berichten, denn erst Jesus bringt Heilser-
kenntnis in dem Sinn, dass er liberhaupt erst den Vater offenbart.
Damit erst wird der bis dahin den Menschen verborgene Dualismus
Gott-Teufel offenkundig gemacht. Darum kann auch Mose kein Brot
vom Himmel gegeben haben, wie die Juden annehmen und nun in
Analogie zu Mose auch von Jesus fordern, vielmehr gibt der Vater Jesu
jetzt allein Brot vom Himmel in der Person des Gesandten (6,31f.). Also
der Gesandte ist der ausnahmslos einzige Gottesoffenbarer. Indem er es
ist, ist er zugleich die einzige Heilsoffenbarung, die es je gab und geben
wird. Durch sie konstituiert sich zugleich die Erkenntnis, dass die Welt
dualistisch gespalten ist. Offenbarung und Christologie sind exklusiv
identisch. So kann der Dualismus — unbeschadet der Tatsache, dass er
in gewisser Weise auch religionsgeschichtlich «vorgegeben» ist — ver-
standen werden als Funktion der Christologie, ndmlich ihre Einmalig-
keit und Exklusivitdt zu begriinden.

Also erst durch die Offenbarung erhélt der Mensch Kenntnis von der
himmlischen Sphire, die ihm sonst verschlossen ist. Er erhdlt Kenntnis
vom Vater, d.h. von dem oberen dualistischen Bereich von Wahrheit,
Licht, Geist und Leben. Diese Erkenntnis wird Joh 3 in fundamentaler
Weise als «Geburt von oben» beschrieben. Sie geschieht als Annahme
der Selbstoffenbarung des Sohnes. Zugleich macht das Nikodemus-
gesprach wie die anderen Offenbarungsreden Jesu im vierten Evange-
lium deutlich, wie der gesamte Heilvorgang im Johannesevangelium
und das dualistische Konzept an der einen Grundfrage ausgerichtet
sind, der Frage nach dem ewigen Leben angesichts vorherrschender
Verginglichkeit. Nicht Siindenvergebung, schon gar nicht eine neue
soziale oder politische Ordnung, sondern transmortales ewiges Leben
ist das Heilsziel. Jesus muss darum den Teufel als Lebensverneiner
«richten» (12,31). Darum haben die Ich-bin-Worte im Verheissungsteil
die Lebensgabe als Inhalt. Letztlich wird so auch verstidndlich, warum —
wie oft beobachtet — im Johannesevangelium fast immer abstrakt und
nur formal vom ewigen Leben gesprochen wird: Es gehort so sehr zum
himmlischen Bereich, dass es im unteren dualistischen Bereich nicht



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 145

anschaulich gemacht werden kann. Die Transzendenz ist dualistisch
scharf gefasst. Weil Erlosung von diesem unteren Bereich wegfiihrt in
den oberen himmlischen, ist das Heil immer auf Erden das Fremde,
nicht Ausweisbare, Unbegreifliche.

Bei der Schilderung dieses strukturell der Gnosis nahestehenden
Dualismus hat unversehens schon ein Stiick Christologie die Darstel-
lung mitbestimmt. Diese soll nun mit besonderer Beachtung der Ge-
sandtenaussagen weiter erortert werden. Dabei lautet eine erste These:
So wenig der johanneische Dualismus im Erfahrungsbereich verankert
sein mag, so weltenthoben das ewige Leben im vierten Evangelium
konzipiert ist, die Christologie des gesandten Sohnes ist fiir damalige
Menschen insofern konkret und der Erfahrung jedermanns zugingig,
als sie einem allgemeinen kulturgeschichtlichen Zusammenhang des
Altertums verpflichtet ist, nAimlich dem der Nachrichteniibermittlung
durch den Boten, d.h. einen Gesandten.® Ohne die heutigen Errungen-
schaften eines geordneten weltweiten Postwesens, von Funk, Radio,
Telefon und Fernsehen, war das gesamte Altertum beim Verkehr zwi-
schen zwei raumlich getrennten Personen oder Institutionen auf einen
Boten angewiesen. Um Zuverldssigkeit und Autoritdt im Botenverkehr
gewahrleistet zu sehen, musste man sich dabei fester institutionalisier-
ter Formen bedienen. Sie priagen das Boteninstitut. Dieses wurde auch
unabhéngig vom Johannesevangelium auf den Verkehr der Gotterwelt
mit der Menschenwelt angewendet, und zwar praktisch international,
also z.B. auch etwa im Judentum und in der Gnosis. In der Anwendung
dieses im Kulturellen beheimateten Boteninstituts auf das Gebiet des
Religiosen hat das Johannesevangelium also Vorgéanger. Doch soll dies
jetzt nicht verfolgt werden, vielmehr soll nur auf die kulturgeschicht-
lichen Grundelemente der johanneischen Christologie geachtet wer-
den.

Ein Bote aus dem Altertum unterliegt wiahrend seines Auftrages
einem Drei-Stationen-Weg, nimlich der Aussendung zum Auftrag, der
Durchfiihrung des Auftrags und der Riickkehr zum Auftraggeber. Joh
16,28 benennt diese drei Stationen so: «Ich ging vom Vater aus und
kam in die Welt; wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.»
Wie sind die drei Stationen im einzelnen gekennzeichnet? Die Aussen-

6 Fiir diesen Aspekt, wie er im folgenden beschrieben wird, ist die Arbeit von J.-A.
Biithner m.E. grundlegend (vgl. A.5).



146 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

dung spielt sich am Ort des Auftraggebers ab: Der Gesandte erhailt
seinen Auftrag, wird zur Loyalitdt («Gehorsamy») verpflichtet und
macht sich dann auf den Weg. Da solche Gesandtschaft vom gegensei-
tigen Vertrauensverhiltnis lebt, ist der Gesandte in der Regel ein Mit-
glied des Hauses, meist ein hochrangiges. Es bedarf nicht viel Blatterns
im Johannesevangelium, um zu sehen, wie der Struktur nach sich die-
ses alles als Selbstaussage Jesu wiederfindet: Der Evangelist versteht
Jesus als «einziggeborenen Sohn» (1,18 usw.), womit die Hochstrangig-
keit Jesu und sein besonderes Vertrauensverhiltnis zum Vater anklin-
gen. Wie hiufig redet der Sohn im vierten Evangelium von seinem
Werk als einer Gehorsamstat: Mit dem Gehorsam dem Vater gegen-
iber steht und féllt sein Werk! Auch die Beauftragung spielt mehrfach
eine Rolle: Es steht im «Evangelium» im vierten Evangelium, also in
3,16f.: «Denn so hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einziggebo-
renen Sohn gab... Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit
er die Welt richte, sondern dass die Welt durch ihn gerettet werde.»
Hierher gehoren auch solche Stellen wie 5,19 ff.: «Der Sohn vermag von
sich aus nichts zu tun, ausser er siecht den Vater etwas tun. Das, was
jener tut, das tut gleichfalls auch der Sohn. Denn der Vater liebt den
Sohn und zeigt ihm alles, was er selbst tut... Denn wie der Vater Tote
auferweckt und lebendig macht, so macht auch der Sohn lebendig,
welche er will. Auch richtet der Vater niemanden, sondern er hat das
gesamte Gericht dem Sohn {ibergeben, damit alle den ehren, wie sie den
Vater ehren.»

Wir kommen zur Durchfiihrung des Auftrages: Sie ist selbst Gehor-
samstat. Die Zuverlidssigkeit in diesem entscheidenden Punkt ist die
Basis fiir seine Glaubwiirdigkeit. Dabei fiihrt er sich in der Regel mit
dem Botenspruch ein: Ich bin x, y hat mich gesandt, ich soll z tun...»
Haufig geschieht eine Identifikation zwischen dem Boten und dem
Sendenden; in jedem Fall: Was er tut, geschieht und gilt, als hétte es der
Sendende selbst getan. Dies ist ja vor allem bei Vertragsabschliissen von
grosser Bedeutung. Auch fiir diesen Zusammenhang sind die Parallelen
im Johannesevangelium offenkundig. Natiirlich denkt man bei dem
Botenspruch bzw. der Selbstvorstellung des Boten an die Ich-bin-Worte
im Johannesevangelium. Hier liegt die kulturgeschichtliche Basis,
warum der johanneische Christus eigentlich nur sich selbst offenbart
und auslegt und dabei sagt, er tue so den Willen des Vaters kund. Diese
Einheit von Selbstoffenbarung und Offenbarungsidentitit mit dem
Vater kommt besonders deutlich dort zum Ausdruck, wo es heisst: «Ich



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 147

und der Vater sind eins.» Solche Aussagen darf man nicht im Sinne
spaterer trinitarischer und ontologischer Metaphysik verstehen, son-
dern als Funktions- und Autoritdtsaussagen, die im Rahmen des Boten-
verkehrs angesiedelt sind, also die Offenbarungseinheit beinhalten.
Natiirlich hat diese Grundaussage: « Wer mich sieht, siecht den Vater»
(Joh 14,9) zugleich die grundlegende Bedeutung fiir die Adressaten der
Botschaft, dass ihnen die Gewéahr gegeben ist, im Sohn den Vater selbst
zu horen.

Endlich ein Wort zur Riickkehr des Gesandten zu seinem Auftrag-
geber! Im Botenverkehr des Altertums wird so gewéhrleistet, dass der
Sendende erfdahrt, ob und inwiefern der Bote den Auftrag ausgefiihrt
hat. Auch muss der Gesandte selbst Rechenschaft ablegen iiber die
Durchfiihrung seines Auftrags und sich ggf. der Kritik des Sendenden
stellen. Endlich ist die Riickkehr auch darum der natiirliche Abschluss
fiir einen Botengang, weil der Gesandte zum Haus des Sendenden
gehort, also hier sein Domizil hat. Vergegenwirtigt man sich diesen
Zusammenhang, wird verstdndlich, warum innerhalb des Neuen Te-
staments nur im Johannesevangelium auf der Riickkehr des Sohnes
zum Vater ein solches besonders akzentuiertes Gewicht liegt. Es wird
einsichtig, warum das Motiv «Ich gehe fort zu dem, der mich sandte»
(7,33; 16,5.17) die Riickkehr Jesu iiber den Kreuzestod zum Vater
bestimmt. Weiter darf man daran erinnern, wie das Vater-Sohn-Ver-
hiltnis standig und grundlegend davon bestimmt ist, dass der Sohn zum
Vater gehort und der Sohn nur Gesandter des Vaters ist, weil und
insofern er gehorsam ist. Reflektiert nicht das Gebet des scheidenden
Gesandten in Joh 17 zu einem Teil die Situation der abschliessenden
Rechenschaftsablegung vor dem Sendenden? Auch das «Es ist voll-
bracht» des Gekreuzigten gibt davon Kunde, wie abschliessend das
Gesamtwerk der Sendung noch einmal ins Blickfeld gerit.

Der Vergleich des kulturell vorgegebenen Wegschemas eines Boten
mit Grundelementen johanneischer Christologie ldsst sich natiirlich
noch verfeinern. Jedoch ist dies fiir den vorliegenden Gedankengang
zundchst ein zweitrangiges Problem. Wichtiger ist die Erkenntnis als
solche zusammen mit der Feststellung, wo dabei die strukturellen
Unterschiede liegen. Der erste Unterschied ergibt sich daraus, dass der
Botenverkehr sich kulturell gleichsam auf der horizontalen Ebene
abspielt: Ein Gesandter zieht z.B. von Jerusalem nach Rom und
zuriick. Im Johannesevangelium ist dies anders: Hier richtet der Ge-
sandte die Offenbarung aus zwischen der oberen Welt Gottes und der



148 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

unteren Welt des Kosmos. Doch wurde schon gezeigt, dass das Alter-
tum dieses kulturell vorgegebene Boteninstitut in breiter Variation auf
gottliche Offenbarungsvorgidnge angewendet hatte. Allerdings nimmt
das Johannesevangelium insofern dabei eine Sonderstellung ein, als es
das erste uns bekannte literarische Zeugnis ist, das im dualistischen
Weltbild solche Offenbarung allein auf diesen einzigen Gesandten
zuspitzt. Sonst ist an und fiir sich weder im religiosen noch erst recht
nicht im kulturellen Bereich die Sendung eines Boten ein singuléres
Ereignis. Im Gegenteil: Das Boteninstitut ist generell auf Wiederholung
und Daueranwendung angelegt.

Ein zweiter Unterschied besteht darin, dass das Johannesevange-
lium nicht etwa die drei Szenen, durch Ortswechsel und Zeitfolge
nacheinander geordnet, der Reihe nach schildert, also Jesu Beauftra-
gung im Himmel, seine Auftragsdurchfiihrung auf Erden und seine
Riickkehr in den Himmel mit der Rechenschaftsablegung. Vielmehr
wird der gesamte Vorgang allein aus der Perspektive der Adressaten der
Sendung dargestellt. Das bedingt christologisch: Das Ganze ist nur
Selbstoffenbarung des Sohnes im Wort der Selbstvorstellung.

Durch diesen Darstellungsmodus innerhalb des Dualismus gerit der
johanneische Christus in eine tiefgreifende Legitimationsproblematik,
wovon die Reden tiber den Rechtsstreit um die Legitimation des Offen-
barers mit dem Stichwort der Martyria in 5,3147; 7,141f.; 8,13ff;
10,22 ff. Zeugnis ablegen. Der Evangelist hat diese Problematik bewusst
noch theologisch gesteigert, wenn er z.B. vor Jesu Offenbarung keine
Gotteserkenntnis zuldsst, oder wenn er z.B. den Beginn der Auftrags-
durchfiihrung, also Jesu Geburt ganz «normal» sein lasst (6,42), wenn
er Jesu Riickkehr zum Vater mit seinem Kreuzestod zusammenfallen
lasst, oder wenn er die Wunder als Legitimationszeichen ablehnt (4,48),
— kurzum: wenn er ausser Jesu Selbstzeugnis schlechterdings nichts
zuldsst, was den Offenbarungsanspruch stiitzen konnte. So muss sich
Jesus stindig vor den Juden legitimieren, wenn er seinen Heilsanspruch
als Offenbarer als Selbstzeugnis ausspricht. Aber nach seiner Legitima-
tion gefragt, kann er nur abermals sein Selbstzeugnis ausrichten. Zwar
benennt er formal, wie in solchem Rechtsstreit tiblich, zwei unabhan-
gige Zeugen (z.B. den Vater oder seine Werke oder sich selbst), aber bei
Licht betrachtet, fallen sie in seinem Selbstzeugnis zusammen. So reizt
der Rechtsstreit die Juden, in ihrem Unglauben zu verharren. Ihre so
gendhrte Todfeindschaft gegen Jesus bringt ihm den Tod, den er wie-
derum als Tor zur Riickkehr zum Vater selbst will.



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 149

Eine weitere Konsequenz dieses Darstellungsmodus ist der bekannte
Umstand, dass fiir das Johannesevangelium Sendung und Endgericht
zusammenfallen. Dies erweist sich an Texten wie Joh 3,17-21;5,19-30;
12,31f. usw. Wenn der Gesandte nur einmal kommt, wenn er allein
einmal Gottesoffenbarung, zusammenfallend mit seiner Selbstoffenba-
rung, bringt, ist dies eine notwendige Konsequenz. Der Zusammen-
hang zwischen der Sendungskonzeption und der Eschatologie wird
priagnant und knapp in 3,17f. beschrieben: «Denn Gott sandte seinen
Sohn nicht in die Welt, dass er die Welt richte, sondern dass die Welt
durch ihn gerettet werde. Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet. Wer
nicht glaubt, ist schon gerichtet, denn er hat nicht an den Namen des
einziggeborenen Sohnen Gottes geglaubt.» Von hierher kann man
sagen: Das Johannesevangelium vertritt eine priasentische Eschatologie
als Ausdruck der Christologie des gesandten Sohnes.

Von dieser Beobachtung gesondert zu behandeln ist die Frage nach
der Zukunft der Glaubenden. Auch diese Zukunft ist konsequent als
Folge der Sendungschristologie entfaltet: Der Gesandte wird bei seiner
Riickkehr zum Vater die Herrschaft des Teufels zerstoren: «Jetzt ist
Gericht liber die Welt; jetzt wird der Herrscher dieser Welt hinausge-
worfen werden» (12,31). Die Riickkehr des Gesandten iiber das Kreuz
ist also zugleich Destruktion der Teufelsherrschaft liber die Welt.
Damit ist die scharfe Trennung zwischen oben und unten, zwischen
Himmel und Welt jedenfalls in der Person Jesu aufgehoben. Dies kann
so sein, weil der Gesandte des Vaters — wie es eine grundlegende Aus-
sage des Johannesevangeliums beschreibt —exzeptionell eine besondere
Gabe hat: «Wie der Vater Leben in sich hat, so gab er auch dem Sohn,
Leben in sich zu haben» (5,26). Damit kann der diabolische Lebens-
verneiner ihn nicht in die irdische Totenwelt einzwingen. Des Gesand-
ten Riickkehr hat aber nun Konsequenzen fiir die Glaubenden: «Und
ich, wenn ich erhoht bin von der Erde, will ich sie alle zu mir ziehen»
(12,32). Also: Der Gesandte, der sich hier offenbart als Auferstehung
und Leben (11,25f.), wird die, die dieser Selbstoffenbarung glauben, in
ihrer Todesstunde zu sich ziehen in die Hohe, in den gottlichen oberen
Bereich fort von der Erde. Ebenso verheisst der scheidende Gesandte
den Jiingern, dass er fiir sie Vorbote zur Bewohnung der himmlischen
Wohnungen sein wird und ihnen so ihre endgiiltige Beheimatung besor-
gen wird (14,1f.). Erlosung ist ewiges Leben im himmlischen Bereich
Gottes. Die Welt kann in diesem dualistischen Konzept nicht Gegen-
stand der Erlosung sein. Erlosung ist Befreiung der Glaubenden aus



150 Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben

dem unteren Bereich des Dualismus. Der untere Bereich bleibt dann
sich selbst iiberlassen. Er wird — ohne dass das freilich ausgesprochen ist
— selbst zugrunde gehen an seiner eigenen Lebensverneinung (8,44).
Dementsprechend sind die erlosten Glaubenden im Himmel versam-
melt, haben also «ewiges Leben». Dieses Heilsgut erhilt typischerweise
dabei einmal folgende Definition: «Vater, ich will, dass, die du mir
gegeben hast, auch dort mit mir sind, wo ich bin, damit sie meine
Herrlichkeit schauen, die du mir verliechen hast, weil du mich vor
Grundlegung der Welt liebtest» (17,24). Ewiges Leben ist also Schauen
der Herrlichkeit des erhdhten und vollendeten Gesandten.

Dieser Blick auf die Zukunft der Glaubenden stellte sich ein bei der
Erorterung der zweiten Konsequenz aus dem Darstellungsmodus der
Gesandtenchristologie. Ich kehre zu diesem Thema zuriick und be-
nenne eine dritte Konsequenz. Ganz dhnlich wie z.B. Paulus die tra-
ditionellen christologischen Hoheitstitel in ein neues Gesamtkonzept
seiner theologia crucis einordnen kann, so integriert auch der vierte
Evangelist alle Hoheitstitel, wie sie ihm iiberkommen sind, in seine
Gesandtenchristologie. Mag es die Semeiaquelle sein, mag es der Pas-
sionsbericht sein, mag es der Prolog sein: Sie alle werden nun partielle
Aussage in dem Integrationszusammenhang der Gesandtenchristolo-
gie.

Hierbei ist noch einmal auf die Ich-bin-Worte einzugehen. Auch sie
sind zu einem Teil wohl fiir den Evangelisten vorgegebene Tradition
(6,35; 8,12; 14,6). Solche soteriologische Redeform kennt die Weis-
heitsliteratur, wenn die von Gott gesandte einladende Weisheit auftritt,
und die gnostische Literatur. Das Grundschema ist immer dasselbe:
Eingangs steht die Selbstpradikation, deren Funktion bei der Darstel-
lung des Gesandteninstituts benannt wurde. Thr folgt, nachgeordnet,
der Ruf zur Entscheidung, bei dem die Einladung und die Heilszusi-
cherung, die im Johannesevangelium immer auf die Gabe des ewigen
Lebens zulduft, den entscheidenden Akzent triagt. Diese Form ist — wie
gesagt — vorgegeben. Wenn in der johanneischen Gemeinde solche
Form gepflegt wird, wobei das Ich des Redenden der gesandte Sohn
Gottes ist, dann kann man wohl am ehesten vermuten, dass fiir die
johanneische Gemeinde der Paraklet so durch die Glaubenden sprach.
Er ist ja als Christus praesens in der Gemeinde verstanden (14,16f.25f.).
Der Evangelist greift dann solche Prophetenrede auf. Er formt in die-
sem Stil neue Ich-bin-Worte als Ausdruck seiner Gesandtenchristolo-
gie mit der Zuspitzung der prisentischen Eschatologie und z.B. der



Jiirgen Becker, Ich bin die Auferstehung und das Leben 151

Betonung der Lebensgabe als Heilsangebot. Das Ich-bin-Wort, das am
pragnantesten das zum Ausdruck bringt, steht 11,25f.: «Ich bin die
Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, ob er
auch stirbt; und wer lebt und an mich glaubt, wird niemals ster-
ben.»

Jiirgen Becker, Kiel



	Ich bin die Auferstehung und das Leben : eine Skizze der johanneischen Christologie

