Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Werden und Vergehen der Gétter : ein Beitrag zur Auslegung von
Psalm 82

Autor: Hoffken, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 39 Heft 3 Mai/Juni 1983

Werden und Vergehen der Gotter
Ein Beitrag zur Auslegung von Psalm 82

Das alte Israel entsteht in einer polytheistischen Umwelt und for-
muliert sein Gottesverstindnis auf diesem Hintergrund. Aber das
besagt auch, dass dieser Hintergrund mehr ist als ein Profilgeber: er
bestimmt hermeneutisch auch als Vorverstindnis das mit, was tiber
Jahwe, wie immer unterschiedlich im einzelnen, dann auszusagen sein
wird. Dies Problem verschirft sich zusehends, wenn der Gott Israels
direkt in einen polytheistischen Zusammenhang eingebracht wird.
Psalmen wie 29 oder 89 usw. zeigen deutlich, wie es damit bestellt sein
kann: der Glaube Israels kann sich — iiber weite Strecken — damit
zufriedengeben, seinen Gott als Monarchen eines Goétterkreises zu
etablieren!. Dabei geraten freilich die Teilhaber dieses Gotterkreises
sehr schnell in einen inferioren Status, in dem sie nicht mehr Mitak-
teure oder gar Gegenakteure zu Jahwe sind (wie etwa im Mythus),
sondern nur mehr ein anonymes Kollektiv, das Jahwe vollig unterge-
ordnet wird. Hat sich die (Jerusalemer) Kultiiberlieferung auch zu-
nichst weithin mit dieser Losung des Verhiltnisses Jahwe-Gotter
zufriedengeben kdénnen, so bahnen sich doch spéter verschiedene Lo-
sungen an, von denen die des Deuterojesaja im babylonischen Exil nur
angedeutet sei: das ‘Gottergericht” in Form der Streit- oder Gerichts-
rede?, die die Gotter ihrer Unwesentlichkeit, ihrer Handlungs-, weil
Ankiindigungsunfihigkeit, {iberfiihrt; daneben — und nicht ganz aus-
gleichbar mit dieser Linie — direkte und massiv monotheistische Aus-
sagen, die explizit jeden weiteren Gott ausschliessen und gar schon das
«Gute» wie das «Bose», also das Heilvoll-Lichte in Kosmos und
Geschichte, wie dessen Gegenteil auf Jahwe als Urheber zuriickfiihren
(Jes 45,7). Dabei zeigt diese Stelle deutlich ihren grundlegend reflek-
tierenden Charakter daran, dass sie das Vorzugswort fiir gottliches

I Vgl. H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 1979 (BK XV/3), bes.
26 fT.

2 C. Westermann, Das Buch Jesaja. Kapitel 40-66, Gottingen 1966 (ATD 19) 16 ff. ;
ausfiihrlicher ders, Sprache und Struktur Deuterojesajas, in: Forschung am Alten Testa-
ment, Miinchen 1964 (ThB 24) 92 ff.



130 Peter Hiffken, Werden und Vergehen der Gétter

Schaffen (bara’) gerade mit diesen Negativa verbindet und fiir die Posi-
tiva gewissermassen farblosere Verben fiir Schaffen wihlt.?

Welchen Beitrag liefert Ps 82 zu diesem Problemzusammenhang?
Die These dieses Aufsatzes sei kurz vorweg formuliert, um dann im
weiteren 1hre Begriindung zu finden: Der Psalm liefert nicht nur eine
eindriickliche Darstellung des dramatischen Vorgangs, in welchem
Jahwe (= Elohim) den Goéttern aufgrund eines Verhaltensmangels in
richterlichem Bereiche das Urteil der Sterblichkeit und insofern der
Schicksalsgemeinschaft mit Menschen zuspricht; dabei stellt dann der
drastisch formulierte Gedanke vom «Tode der Gotter»* — iiber Dtjes
hinaus—einen spezifischen Gedanken des Psalms dar. Vielmehr hat der
Psalm darin sein weiteres Kennzeichen, dass er einmalig auf das Wer-
den der Goétter reflektiert, die in anderen Texten einfach undiskutiert
«da» sind, falls man sich nicht in jenem weiten Bereich der Got-
zen(bild)polemik bewegt, die von der hebrdischen und altorientali-
schen Variante der Nichtexistenz der Gotter im Sinne ihrer Nichtwirk-
samkeit zutiefst iiberzeugt ist’, ein Gedanke tibrigens, der innerisraeli-
tisch auch gegen Jahwe geltend gemacht wurde, wenn es beispielsweise
heisst: «Jahwe tut weder Gutes noch Boses», also: iiberhaupt
nichts.¢

Vom Tode der Gotter spricht Psalm 82 deutlich und H.- W. Jiing-
ling hat diesen Aspekt sorgféltig behandelt und als das besondere, ein-
malige Problem des Psalms herausgestellt.* Aber spricht der Psalm
auch vom Werden der Gotter? In den Augen des Verfassers durchaus,
denn der pointierte Zusammenhang der Verse 6 und 7 ist schwerlich
anders deutbar. V.6 rekurriert, eingeleitet durch die Zitationsformu-
lierung (Selbstzitat) «ich aber sprach» auf ein Urteil, das der Sprecher
zuvor einmal (genauer: vor V.1) tiber die Gotter gefdllt (ausgesprochen)
hat. Es ist dies nicht nur eine Meinung’, die er dusserte, sondern — der

3 Vgl. H. Wildberger, Der Monotheismus Deuterojesajas, in: Jahwe und sein Volk,
Miinchen 1979, 249 ff. (urspr. 1977) (ThB 66).

4 H.-W. Jiingling, Der Tod der Gétter, Stuttgart 1969 (SBS 38) weist auf diesen
Eigengedanken des Psalms mit Nachdruck hin.

> Vel. Jer 2,5.10-13 einerseits, Jer 10, 1-16, Jes 40,19 f. usw. andererseits.

6 Zeph 1,12. Vgl. Jes 29,15. Zum Problemkreis auch J. Thrower, The Alternative
Tradition, The Hague 1980 (zu Israel: 231fF.).

7 Vgl. H.-J. Kraus, Psalmen II, Neukirchen-Vluyn 51978 (BKAT XV/2) 738 niher
kommt meiner Auffassung H.-W. Jiingling (A.4) 95: «Jahwe hat einst in einem Akt
seiner Freiheit die angeredeten Wesen zu Gottern eingesetzt... Jetzt wird dieser Akt



Peter Hoffken, Werden und Vergehen der Gotter 131

Nominalstil des Zitats® macht das deutlich — er féllte ein Existenzurteil
tiber sie: «Gotter —ihr, S6hne des Hochsten —ihr alle». Dieses Urteil der
Vergangenheit wird durch ein weiteres Urteil, das eine Verurteilung
darstellt, zuriickgenommen, und diese Gotter-Sohne des Hochsten
werden in den Horizont der allgemeinmenschlichen Sterblichkeit ein-
gewiesen: «wie ein Mensch (wie Menschen iiberhaupt) werdet ihr ster-
ben, wie einer® von den Fiirsten werdet ihr fallen». Anders gesagt: was
der gottliche Sprecher von V.6f. den Goéttern dereinst zugesprochen
hatte, wird ithnen (vom Text her gedacht) jetzt wieder abgesprochen.
Der hier vorgetragene Gedankengang gibt dem letzten Teil der Gottes-
rede einen straffen Zusammenhang und eine Pointe, die V.6 und V.7
erheblich einheitlicher zu interpretieren erlaubt, als das in der Literatur
getan wird.

Der Gedankengang setzt aber auch erhebliche Fragezeichen hinter
eine breite Tendenz in der Forschung, die Ps 82 auf einem kanaanii-
schen (ugaritischen) Hintergrund zu verstehen sich bemiiht. Denn es
erscheint bei dieser Auffassung von Ps 82, 6f. a [imine ausgeschlossen,
dass wir uns hier in einem kanaanéischen Deutungszusammenhang der
Gotterwelt befinden: die Genesis der Gotter(sohne) findet dort ihre
zureichende und belegbare Erklarung durch Zeugungen und Geburten,
nicht —solo verbo— durch ein Gotterwesen stiftendes Wort, das daher (1)
auch geeignet ist, diese Gottlichkeit wieder abzusprechen. Wir sehen
uns also veranlasst, Ps 82, 6f. als integrales Moment des Psalms weder
als Bestandteil eines Mythenfragments'® noch als ein relativ frei Motive

zuriickgenommen.» Dieser Akt, der ein « Wortakt» war, also eine Worthandlung, muss
freilich im Ganzen des Psalms dann genauer beachtet werden.

8 Zur Verbindung «ich sprach... aber» (‘amarti... ‘dkén) vgl. noch Zeph 3,7; Jes
49,4;Ps 31,23; Hi 32, 7f. und (textlich unsicher, vgl. etwa W. Rudolph, Jeremia, Tiibin-
gen 31968, HAT 1. 12,28) Jer 3,19f. Wiihrend diese Texte subjektive Uberzeugungen des
Sprechers revidieren, ist Ps 82,6 objektiv formuliert, also als Aussage iiber die Wirk-
lichkeit der Gotter.

9 Die Formulierung «einer» ist auffillig; liegt die Losung in Richtung von M.
Dahood, Eblaite, Ugaritic, and Hebrew Lexical Notes, UF 11 (1979) 141-146, 143f.: er
versteht *hd als yhd, also statt «einer»: « Gemeinschaft», vgl. Gen 49,16; Dt 33,5 sowie
KRT 96/184? Oder ist die Betonung des «einen der Fiirsten» traditionsgeschichtlich zu
erklidren: der Autor weiss noch, dass in mythischer Erzdhlung wie mythischer Rezeption
in Israel immer einer der Gotter oder Usurpatoren den Tod erleidet (Jes 14; Ez 28 usw.)?
Demgegeniiber totalisiert er hier auf alle Gotter.

10 Vgl. F. Stolz, Strukturen und Figuren im Kult von Jerusalem, Berlin 1970 (BZAW
118), 177-179. Er hilt V.1-7 en bloc fiir eine mythische Ubernahme; O. Loretz, Psal-



132 Peter Hiffken, Werden und Vergehen der Gétter

biindelndes Mythenkonzentrat! zu verstehen, sondern als einen inner-
israelitisch formulierten Psalm, der zwar traditionsgeschichtlich in vie-
ler Hinsicht mit Kanaan verbunden sein mag, aber seine literarische
Gestalt deutlich israelitischer Pragung verdankt.

Dem entspricht auch eine gewisse Uneindeutigkeit der Ergebnisse
jener Forscher, die unter Einsatz verschiedener Methoden einen rein
kanaandischen Psalm rekonstruieren wollen. So versucht es O. Loretz
auf stichometrischem Wege (also: konsonantenzihlend), V.1-4.6f. als
Grundbestand und kanaaniische short story zu erweisen. W.H.
Schmidt seziert eher ideologiekritisch: V.2-5a fallen dem Jahweglau-
ben zum Opfer und sind also aus dem kanaandischen Grundstiick
auszuscheiden; ithm folgt W.Schlisske, wahrend F.Stolz den ganzen
Psalm fiir altjerusalemisch halten wollte. Doch ist bei W.H. Schmidt
und W.Schlisske!?> eine ambivalente Haltung zu spiiren: beide versu-
chen den Psalm auch als israelitische Ganzheit zu verstehen. Ist jedoch
V.6f deutlich als 1sraelitisch gedacht und formuliert zu erkennen, so
entfdllt die Notwendigkeit solcher Zuweisung bzw. Sduberungspro-
zesse im Text durchaus: der Text ist israelitisch formuliert.

Optiert diese Auffassung mithin in Richtung von Autoren wie H.-
W. Jiingling, H.-J. Kraus und M. Tsevat'®, die Ps 82 primér als inner-
israelitisch, gemeinhin auch prophetisch geprigtes Gebilde'* verste-
hen, so wird man dennoch kritisch zu fragen haben, wie sich Form und
Aufbau des Psalms ndherhin darstellen. Denn es fdllt auf, dass bei der
Gliederung der Gottesrede V.6 eigentlich keine Rolle spielt. Wenn ihn

menstudien III: Eine kanaaniische short story, UF 3 (1971) 113 f.; ders., Aspekte der
kanaaniischen Gottes-So(6)hn(e)-Tradition im Alten Testament, UF 7 (1976) 586-589,
scheidet V.5 und V.8 (literarisch allerdings nicht gleichzeitig) aus und behélt dann eine
kanaandische short-story iibrig. W.H. Schmidt, Konigtum Gottes in Ugarit und Israel,
Berlin 1966 (BZAW 80), v.a. 40-43 streicht V.2-5a als israelitisches Idion und Krite-
rium fiir die Beurteilung der Gotter. Ubrigens miiht sich keiner der Autoren um den
Nachweis, dass V. 6f. kanaandisch sein miisse.

I W, Schlisske, Gottessdhne und Gottessohn im Alten Testament, Stuttgart 1973
(BWANT V.17), 32-46, bes. 40, wobei freilich die Kategorien Fragment und Motiv-
biindelung etwas durcheinandergehen.

12 vgl. W.H. Schmidt (A.10), W. Schlisske (A.11).

13 J. Jeremias, Kultprophetie und Gerichtsverkiindung in der spiten Konigszeit
Israels, Neukirchen-Vluyn 1970 (WMANT 35) 120-125; H.-W. Jiingling (A.4), v.a.
70ff.; H.-J. Kraus (A.7), 733 ff.; M. Tsevat, God and the Gods in Assembly, HUCA 40
(1969/70) 123-137.

14 M. Tsevat (A.13) 132f. erwigt vorprophetische Entstehung.



Peter Hoffken, Werden und Vergehen der Gétter 133

J. Jeremias"® direkt einklammert bei der formalen Bestimmung der
Einzelteile der kultprophetischen Gerichtsrede an die Gotter, so tut er
nur deutlich, was andere indirekt tun. Schon das weist darauf hin, dass
bei der formalen Analyse Probleme vorliegen, die auf inhaltliche
Schwierigkeiten hinweisen.

Gemeinhin gliedert man so — die Begrifflichkeit schwankt aller-
dings —, dass man V.2 von V.3f., V.5 von V.6f. unterscheidet: also
Anklage (V.2), Ultimatum—-Schlichtungsvorschlag-Mahnwort (V.3f.),
Urteil-Schuldfeststellung (V.5) und Strafankiindigung (V.6 f.).! Deut-
lich kommt hier V.6 zu kurz. Zu fragen ist auch, ob V.2-7 iliberhaupt
eine einheitliche Gottesrede darstellt. Das i1st zwar gemeinhin die
Annahme, aber manche Autoren wollen doch zwei Redeteile oder
Teilreden unterscheiden: V.2-4 und V.5-7, soetwa A. Weiser und M.
Tsevat."” In der Tat geht es ohne diese Annahme in der Rede sonst recht
Uiberstiirzt zu. Aber ist V.5 eigentlich ein «Urteil»?'®

Diese Annahme stiitzt sich v.a. auf den ersten Versteil («sie erken-
nen und verstehen nicht»), der eine direkte Parallele in der Gotzen-
bildpolemik Jes 44,18 hat und offensichtlich von dort inspiriert ist.
Demgegeniiber ist die Fortsetzung des V.5 trotz der Anklidnge an
andere Stellen sprachlich eigenstédndig. Es scheint daher tunlich, V.5a
als Glosse aus Jes 44,18 zu verstehen.'” Der Rest des Verses verliert so
seine Uberldnge und beschreibt in zwei Teilen einerseits das finstere
Treiben der Gotter, anderseits die Folgen dieses Treibens: die Funda-
mente der Weltordnung geraten aus den Fugen. Bei dieser Auffassung
ist V.5 dann eigentlich kein Urteil des Sprechers von V.2-4, sondern
ein Kommentar des Psalmautors (vgl. V.8), der das anhaltende Fehl-
verhalten der Gotter und dessen Folgen nach dem ersten Redegang
beschreibt, in welchem sich anklagende Frage an die Goétter und posi-

15 ], Jeremias (A.13) 121.

16 ygl. J. Jeremias, ebd.; H.-J. Kraus (A.7) 73; H.-W. Jiingling, (A.4) 72f. (f.) u. 5.
Ganz andere Auffassungen zum Sprecherproblem im Psalm s. bei J.Jeremias 121
A.2.

17" A. Weiser, Die Psalmen II. Gottingen 71966 (ATD 15) 379 (Druckbild); M. Tsevat
(A.13), 128f.: V.2-5. 6-7.

I8 Zur unpersénlichen wie personlichen Formulierung des Urteils im Rechtswesen
vgl. H.J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, Neukirchen-
Vluyn 1964 (WMANT 14) 122 ff. (v.a. 135 ff.: Schuldigerkldrung).

19 Vgl. einerseits BHS und F.I. Andersen, A Short Note on Psalm 82, Bib. 50 (1969)
393f. — Andererseits BHK.



134 Peter Hiffken, Werden und Vergehen der Gétter

tive Mahnung zu rechtem richterlichem Verhalten spiegelbildlich zu-
einander verhalten und durchaus abgerundet sind in sich. Zu notieren
bleibt noch, dass das in V.5 beschriebene Fehlverhalten und seine
Folgen ein gegenwirtiges Verhalten der Gotter beschreibt.?°

Die zweite Gottesrede greift dann hinter die in V.1 beginnende Szene
zuriick und thematisiert umfassend das “Werden’ der Goétter einst und
ihr kommendes Sterben in Schicksalsgleichheit mit Menschen, wie
schon ausgefiihrt wurde. Auch diese zweite Rede ist in sich abgerundet.
Dieser Strafankiindigung in V.7 entspricht die Bitte des Psalmautors
(V.8) insofern, als die Ankiindigung des gottlichen Einschreitens gegen
die Gotter den Erméachtigungsgrund fiir die in der Bitte sich artikulie-
rende Hoffnung bildet, die Gottheit werde und solle die Erde recht-
madssig richten. Das ankiindigende Reden Gottes ist also der Grund
dieser Hoffnung.?!

Dies nun rekurriert, wie verschiedentlich angemerkt wurde??, auf
Dt 32,8f., als dessen Umkehrung Ps 82 eigentlich wirkt: war dort von
einer vorzeitigen Verteilung der Volker an verschiedene Gotter die
Rede gewesen, wobei Jahwe sich Israel als sein eigenes Volk auswihlte,
so ist es hier das angesagte Ende dieser chaotischen Gotter, das not-
wendig die Hoffnung aus sich heraussetzt, Jahwe werde das Erbe der
entméichtigten Volkergotter antreten, indem er die Volker als sein
«Erbe» in Besitz nimmt. Ps 82 revidiert also Dt 32.

Wir haben also folgende Gliederung von Ps 82 zugrunde zu legen:
1. Bericht: Jahwes Auftreten im Goéttergremium (V. 1),
2. Erste Gottesrede: anklagende Frage (V.2),
und positive Mahnung zu gerechtem Richten
(V. 3-4),
3. Bericht: die Verhaltensweise der Gotter und ihre chaotischen Folgen (V. 5),
4. Zweite Gottesrede: die Stiftung der Gotter (V.6) in Konfrontation
zur Ankiindigung ihres menschengleichen Sterbens
V.7,
5. Bitte des Beters um Jahwes Gericht an der Welt und Inbesitznahme seines Besitzes an
allen Volkern.

20 v.5als Teil des Rahmens bei F. Stolz (A.10) 177 (dort im Rahmen der Annahme, es
handle sich um ein Mythenfragment); Zweifel an der Zugehorigkeit von V.5 zu den
Reden auch bei M. Tsevat (A.13) 129.

21 Gegen W. Schlisske (A.11) 46: «In dieser Hoffnung auf die Zukunft ist der Mythos
von den Sohnen des Hochsten iiberwunden.» Man wird pointierter sagen miissen: diese
Hoffnung kommt vom Reden Gottes (V.6f) her.

22 Vgl. ausfiihrlicher H.-W. Jiingling (A.4) 95-98; J. Jeremias (A.13) 124.



Peter Hiffken, Werden und Vergehen der Gitter 135

Zu bemerken bleibt noch, dass sich die einzelnen Teile auch als
unterschiedlich poetisch gebaut erweisen. Wiahrend V.1-4 im ganzen
chiastisch gebaute Strophen darstellen (mit geringeren Differenzen zwi-
schen V.1f. und V.3f.), sind V.6f. nicht chiastisch, sondern parallel
gebaute Verse. V.5 und V.8 entziehen sich etwas der metrischen Erfas-
sung.

Die Frage der Sprachform wird gemeinhin durch Verweis auf Ent-
sprechungen in der Prophetie beantwortet, falls man nicht mit voris-
raelitischer Herkunft rechnet. Die dabei verwendete Leitgattung ist
gemeinhin die Vision?3, als die sich der Text in V.1 zu erkennen geben
soll. Verlangt man freilich fiir diese Zuordnung auch formal ausweis-
bare Daten (etwa Formulierungen wie «ich sah...» «und siehe», Nar-
rativstil) und nicht nur Nahe zu Jes 3,13 f. u.a.?*, so wird man gegeniiber
dieser Bestimmung zuriickhaltend sein. Man kommt gut mit der An-
nahme aus, der Psalm stelle eine Variation der prophetischen Gerichts-
rede dar, die den Bereich dieser Rede von Israel bzw. auch den Volkern
ausweitet auf das gottliche Gottergremium?®, wobei freilich Schluss-
bitte V.8 wie wohl auch V. 5 diese Redeform auch zu gottesdienstlicher
Sprache hin umformt. Von daher ist die Einordnung im Psalmenbuch
kein Zufall. Uber das Alter des Psalms gibt Dt 32 einen ersten (diirf-
tigen) Hinweis?¢, da er Voraussetzung des Liedes ist. Die sprachliche
Artikulation der Gottesrede in V.2 -4 ergibt durchaus Hinweise aufein
relativ junges Alter der hier vorliegenden Artikulation des Richter-
tums: die Verbindung von ‘Richten—-Unrecht—Ansehen der Person’ ist
mit Lev 19,15 und Dt 10, 18f. vergleichbar. Im iibrigen variiert V.4
durch kultisch formuliertes Reden die Aufgabe der gottlichen Richter
nach Massgabe kultisch geprigter Vorstellungen vom (go6ttlichen)

23 Vgl.J. Jeremias (A.13)122; H.-J. Kraus, Psalmen II, 733; M. Tsevat (A.13) 131f. -
Anders H.-W. Jiingling (A.4) 72 ff. u.6., der von «Lied» spricht.

24 Vgl. Am7 usw.; Jes 6; 1Reg22,17; Jer 4,23 -26, wobei es hier auf Echtheitsfragen
tiberhaupt nicht ankommt.

25 Vgl. Jes 3,13 f.; vgl. E. Wiirthwein, Der Ursprung der prophetischen Gerichtsrede,
in: Wort und Existenz, Gottingen 1970 (111-126) 114 f. Statt von einem «Urbild kult-
prophetischer Gerichtsverkiindigung» (J. Jeremias [A.13]123) wird man freilich eher von
deren «Ausweitung» auf die Gotterwelt reden miissen.

26 Ein Florilegium zu der kontroversen zeitlichen Ansetzung bei H.-J. Fabry. «Ihr
alle seid Sohne des Allerhochsten» (Ps 82,6), Bile 15 (1974) 135-147, 140f.; er selber
plddiert fiir eine Datierung ins 8.Jh. (Einfluss der Schriftpropheten Amos, Jesaja).



136 Peter Hoffken, Werden und Vergehen der Gétter

Richteramt.?” Weisheitlicher Spracheinfluss ist weiterhin konstatier-
bar.?® Alle diese Beobachtungen konvergieren darin, dass man Ps 82 ein
recht spites, exilisch-nachexilisches Alter zubilligen wird.

Ps 82 ist nicht dadurch isoliert, dass er das Konzept verficht, die
anderen Gotter seien «eigentlich» zu einem rechtlichen Verhalten ver-
pflichtet, wie es in Israel (aber auch dariiber hinaus) als richtig galt — vgl.
Ps 58,2f. Er ist vielmehr darin eigenstdndig, dass er die Realitét der
Gotter aufihren Ursprung hin hinterfragt, wie er diese auch (in eins mit
diesem ersten Aspekt) auf ihre negative Zukunft hin iiberfragt. Dass
diese Hinterfragung mit Hilfe der Kategorie des ‘Redens’ der Gottheit,
also worttheologisch geschieht, stellt den Psalm nun auch hinein in die
Art und Weise, wie sich Israel auch andere, mythisch vorgepragte
Wirklichkeitsauslegung der altorientalischen Welt aneignete. Sei es der
Bereich der durch gottliches Schaffen in ihre Wirklichkeit tretenden
Welt, oder sei es der Bereich der altorientalischen Auffassung zur Stel-
lung des Konigs im Verhdltnis zur géttlichen Welt, eine der moglichen
und wichtigen Kategorien der Aneignung dieser Konzepte bestand
darin, die Welt als durch Gottes Schopferwort (Gen 1u.6.) entstanden
sein zu lassen; ebenso wird der neu inthronisierte Davidide als durch
das gottliche Reden in sein Amt und Dasein gestellt verstanden (Ps2,7),
wobel hier offenbleiben mag, ob hier an Adoption, Vasallitdt oder
einfach an eine metaphorische Aneignung der Konigsideologie zu den-
kenist.”® Ps 82,6f. stellt sich als Denkakt, der Herkunft und Zukunft der
Gotter von Jahwe her in einem um- und begreift, diesen Bemdachti-
gungsvorgingen ebenblirtig zur Seite.

In der Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte des Textes ist zu bemer-
ken, dass der Text seinen eigenen Folgen erliegt: im Lichte der schluss-

27 plt (retten) und ngsl (dto) gehoren als richterliche Titigkeit zum Psalmengut, nicht
zu rechtlichen oder prophetischen Texten dieses Sujets. Man vgl. die ganz anders orien-
tierten prophetischen Mahnworte in Am 5,15; Jes 1, (16-) 17; Jer 21,12; 22, 3. Im iibrigen
wird man eine ndhere Beziehung zwischen Ps 82 und Dt 10,17f. konstatieren miissen: Dt
10,17 pridiziert Jahwe hymnenartig als «Gott der Gotter und Herr der Herren», dem sich
Aussagen iiber Jahwe als Richter und Schiitzer der Personae miserae anschliessen,
Offenbar wird hier, was Ps 82 in Konfrontation mit anderen Gottern formuliert, exklusiv
auf Jahwe bezogen.

28 J. Jeremias (A.13) 122 A.2.

29 Die adoptianische Auffassung ist zu Ps. 2,7 neuerlich bestritten worden, vgl. v.a.
H. Donner, Adoption oder Legitimation?, OrAnt 8 (1969) 87-119, bes. 113 f. H.J. Boek-
ker, Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, Neukirchen-Vluyn
1976, 103 ff. begriindet sie wieder.



Peter Hoffken, Werden und Vergehen der Gotter 137

endlich gewinnbaren monotheistischen Wahrheit miissen die ‘Gotter’
des Textes, die da sterben, eine andere, eine menschlich-richterliche
Wahrheit reprasentieren.’® Es wire freilich zu fragen, ob dieser Text
(wie verwandte Texte) in einer religios pluralistisch werdenden Situa-
tion, die eine polytheistische sein kann, nicht zukiinftig Bedeutung neu
gewinnen kann (bzw. konnen). Zumindest kann er aber auch als Denk-
wie Sprachhilfe fiir innerchristliche Selbstverstdndigung iiber Herkunft
und Wesen anderer Gotter dienlich und hilfreich werden. Doch das ist
wohl — noch - offen.

Nachwort: Einige religionsgeschichtliche Uberlegungen zu Ps 82,6 f. Zur Profilierung
des Psalmstiicks noch folgende Hinweise: 1. Die Schopfung der (Haupt-) Gétter durch
den Urgott und sein schopferisches Wort kennt auch Agypten (Denkmal memphitischer
Theologie).3! Das ist also ein Ps 82, 6 offenbar paralleler Gedanke. Ebenso kennt Agypten
(Totenbuch Spruch 175)32 den entsprechenden Endzeitgedanken, dass der Urgott seine
Welt eines Tages zerstoren wird und nur der gliickliche Osiris an dem Uberleben des
Urgottes als Urschlange partizipiere. Das ist allerdings nicht mehr parallel: Ps 82 spielt in
der Gegenwart des Autors, nicht in ferner Zukunft, ist also eine geschichtliche Ansage, die
den Ursprung der Gotter nur erinnert, weil es mit ihnen zu Ende geht. 2. Sonst konnen
gewisse Gottergruppen in grauer Vorzeit (analog Gen 6,11ff.?) ihr Ende als Verbannung in
die Unterwelt erleben, z.B. die «friiheren Gotter» im hethitisch-churritischen Raum.
Diese aber sind keineswegs tot, sondern durch Beschworung befragbar.33 Ugarit wie AT
scheint bei Goéttern sonst nur das Todesgeschick einzelner Gotter zu kennen. Insofern
bleibt die eigentliche Pointe von Ps 82 unableitbar (sie wére allerdings nicht weniger
gewichtig, wenn es Parallelen geben wiirde...).

Peter Hoffken, Konigswinter

30 Ambivalent wohl in Joh 10,34; auch im MidrTeh (Ps) 82 (Ed. W.G. Baude, 11,
New Haven 1959, 59 f.) wird der Psalm rigoros auf menschliche Richter bezogen. Anders
zu V.7b: Sarim = Fiirsten wird im Lichte von Jes 24,21 remythologisiert. Ein neuerer
Ausldufer dieser Interpretationsrichtung ist Fabry (A.26), der zeigen will, dass sich der
Psalm «in Wirklichkeit» aufirdische Richter, d. h. kanaan#ische Beamte in israelitischen
Diensten bezieht. Dazu muss er allerdings V.7 ziemlich rasch links liegen lassen.

31 Text: ANET, 4f.; W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum
Alten Testament, Gottingen 1975, 32.

32 ANET, 9(f); W. Beyerlin (A.31) 39.

33 Material und Literatur bei G. Steiner, Die Unterweltsbeschwdrung des Odysseus
im Lichte hethitischer Texte, UF 3 (1971) 265-283, 273f.; 279f.



	Werden und Vergehen der Götter : ein Beitrag zur Auslegung von Psalm 82

