
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 3

Artikel: Werden und Vergehen der Götter : ein Beitrag zur Auslegung von
Psalm 82

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 39 Heft 3 Mai/Juni 1983

Werden und Vergehen der Götter
Ein Beitrag zur Auslegung von Psalm 82

Das alte Israel entsteht in einer polytheistischen Umwelt und
formuliert sein Gottesverständnis auf diesem Hintergrund. Aber das

besagt auch, dass dieser Hintergrund mehr ist als ein Profilgeber: er
bestimmt hermeneutisch auch als Vorverständnis das mit, was über
Jahwe, wie immer unterschiedlich im einzelnen, dann auszusagen sein

wird. Dies Problem verschärft sich zusehends, wenn der Gott Israels
direkt in einen polytheistischen Zusammenhang eingebracht wird.
Psalmen wie 29 oder 89 usw. zeigen deutlich, wie es damit bestellt sein
kann: der Glaube Israels kann sich - über weite Strecken - damit
zufriedengeben, seinen Gott als Monarchen eines Götterkreises zu
etablieren1. Dabei geraten freilich die Teilhaber dieses Götterkreises
sehr schnell in einen inferioren Status, in dem sie nicht mehr Mitakteure

oder gar Gegenakteure zu Jahwe sind (wie etwa im Mythus),
sondern nur mehr ein anonymes Kollektiv, das Jahwe völlig untergeordnet

wird. Hat sich die (Jerusalemer) Kultüberlieferung auch
zunächst weithin mit dieser Lösung des Verhältnisses Jahwe-Götter
zufriedengeben können, so bahnen sich doch später verschiedene
Lösungen an, von denen die des Deuterojesaja im babylonischen Exil nur
angedeutet sei: das 'Göttergericht' in Form der Streit- oder Gerichtsrede2,

die die Götter ihrer Unwesentlichkeit, ihrer Handlungs-, weil
Ankündigungsunfahigkeit, überführt; daneben - und nicht ganz
ausgleichbar mit dieser Linie - direkte und massiv monotheistische
Aussagen, die explizit jeden weiteren Gott ausschliessen und gar schon das

«Gute» wie das «Böse», also das Heilvoll-Lichte in Kosmos und
Geschichte, wie dessen Gegenteil auf Jahwe als Urheber zurückführen
(Jes 45,7). Dabei zeigt diese Stelle deutlich ihren grundlegend
reflektierenden Charakter daran, dass sie das Vorzugswort für göttliches

1

Vgl. H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 1979 (BK XV/3), bes.

26 ff.
2 C. Westermann, Das Buch Jesaja. Kapitel 40-66, Göttingen 1966 (ATD 19) 16 ff;

ausführlicher ders, Sprache und Struktur Deuterojesajas, in: Forschung am Alten Testament,

München 1964 (ThB 24) 92 ff.



130 Peter Höffken, Werden und Vergehen der Götter

Schaffen (bärä gerade mit diesen Negativa verbindet und für die Positiva

gewissermassen farblosere Verben für Schaffen wählt.3
Welchen Beitrag liefert Ps 82 zu diesem Problemzusammenhang?

Die These dieses Aufsatzes sei kurz vorweg formuliert, um dann im
weiteren ihre Begründung zu finden: Der Psalm liefert nicht nur eine
eindrückliche Darstellung des dramatischen Vorgangs, in welchem
Jahwe Elohim) den Göttern aufgrund eines Verhaltensmangels in
richterlichem Bereiche das Urteil der Sterblichkeit und insofern der
Schicksalsgemeinschaft mit Menschen zuspricht; dabei stellt dann der
drastisch formulierte Gedanke vom «Tode der Götter»4 - über Dtjes
hinaus - einen spezifischen Gedanken des Psalms dar. Vielmehr hat der
Psalm darin sein weiteres Kennzeichen, dass er einmalig auf das Werden

der Götter reflektiert, die in anderen Texten einfach undiskutiert
«da» sind, falls man sich nicht in jenem weiten Bereich der Göt-
zen(bild)polemik bewegt, die von der hebräischen und altorientalischen

Variante der Nichtexistenz der Götter im Sinne ihrer Nichtwirk-
samkeit zutiefst überzeugt ist5, ein Gedanke übrigens, der innerisraelitisch

auch gegen Jahwe geltend gemacht wurde, wenn es beispielsweise
heisst: «Jahwe tut weder Gutes noch Böses», also: überhaupt
nichts.6

Vom Tode der Götter spricht Psalm 82 deutlich und H- W. Jüngling

hat diesen Aspekt sorgfältig behandelt und als das besondere,
einmalige Problem des Psalms herausgestellt.4 Aber spricht der Psalm
auch vom Werden der Götter? In den Augen des Verfassers durchaus,
denn der pointierte Zusammenhang der Verse 6 und 7 ist schwerlich
anders deutbar. V.6 rekurriert, eingeleitet durch die Zitationsformulierung

(Selbstzitat) «ich aber sprach» auf ein Urteil, das der Sprecher
zuvor einmal (genauer: vor V. 1) über die Götter gefällt (ausgesprochen)
hat. Es ist dies nicht nur eine Meinung7, die er äusserte, sondern - der

3 Vgl. H. Wildberger, Der Monotheismus Deuterojesajas, in: Jahwe und sein Volk,
München 1979, 249 ff. (urspr. 1977) (ThB 66).

4 H.-W. Jüngling, Der Tod der Götter, Stuttgart 1969 (SBS 38) weist auf diesen

Eigengedanken des Psalms mit Nachdruck hin.
5 Vgl. Jer 2,5.10-13 einerseits, Jer 10, 1-16, Jes 40,19 f. usw. andererseits.
6 Zeph 1,12. Vgl. Jes 29,15. Zum Problemkreis auch J. Thrower, The Alternative

Tradition, The Hague 1980 (zu Israel: 231 ff).
7 Vgl. H.-J. Kraus, Psalmen II, Neukirchen-Vluyn 51978 (BKAT XV/2) 738; näher

kommt meiner Auffassung H.-W. Jüngling (A.4) 95: «Jahwe hat einst in einem Akt
seiner Freiheit die angeredeten Wesen zu Göttern eingesetzt... Jetzt wird dieser Akt



Peter Höffken, Werden und Vergehen der Götter 131

Nominalstil des Zitats8 macht das deutlich - er fällte ein Existenzurteil
über sie: «Götter-ihr, Söhne des Höchsten-ihr alle». Dieses Urteil der

Vergangenheit wird durch ein weiteres Urteil, das eine Verurteilung
darstellt, zurückgenommen, und diese Götter-Söhne des Höchsten
werden in den Horizont der allgemeinmenschlichen Sterblichkeit
eingewiesen: «wie ein Mensch (wie Menschen überhaupt) werdet ihr
sterben, wie einer9 von den Fürsten werdet ihr fallen». Anders gesagt: was
der göttliche Sprecher von V. 6 f. den Göttern dereinst zugesprochen
hatte, wird ihnen (vom Text her gedacht) jetzt wieder abgesprochen.
Der hier vorgetragene Gedankengang gibt dem letzten Teil der Gottesrede

einen straffen Zusammenhang und eine Pointe, die V.6 und V.7
erheblich einheitlicher zu interpretieren erlaubt, als das in der Literatur
getan wird.

Der Gedankengang setzt aber auch erhebliche Fragezeichen hinter
eine breite Tendenz in der Forschung, die Ps 82 auf einem kanaanäi-
schen (ugaritischen) Hintergrund zu verstehen sich bemüht. Denn es

erscheint bei dieser Auffassung von Ps 82, 6 f. a limine ausgeschlossen,
dass wir uns hier in einem kanaanäischen Deutungszusammenhang der
Götterwelt befinden: die Genesis der Götter(söhne) findet dort ihre
zureichende und belegbare Erklärung durch Zeugungen und Geburten,
nicht - solo verbo - durch ein Götterwesen stiftendes Wort, das daher
auch geeignet ist, diese Göttlichkeit wieder abzusprechen. Wir sehen

uns also veranlasst, Ps 82, 6 f. als integrales Moment des Psalms weder
als Bestandteil eines Mythenfragments10 noch als ein relativ frei Motive

zurückgenommen.» Dieser Akt, der ein «Wortakt» war, also eine Worthandlung, muss
freilich im Ganzen des Psalms dann genauer beachtet werden.

8 Zur Verbindung «ich sprach... aber» ('àmartï... 'âkên) vgl. noch Zeph 3,7; Jes

49,4; Ps 31,23; Hi 32,7f. und (textlich unsicher, vgl. etwa W. Rudolph, Jeremia,
Tübingen31968, HAT 1.12,28) Jer 3,19f. Während diese Texte subjektive Überzeugungen des

Sprechers revidieren, ist Ps 82,6 objektiv formuliert, also als Aussage über die
Wirklichkeit der Götter.

9 Die Formulierung «einer» ist auffallig; liegt die Lösung in Richtung von M.
Dahood, Eblaite, Ugaritic, and Hebrew Lexical Notes, UF 11 (1979) 141-146, 143 f.: er
versteht 'hd als yhd, also statt «einer»: «Gemeinschaft», vgl. Gen 49,16; Dt 33,5 sowie

KRT 96/184? Oder ist die Betonung des «einen der Fürsten» traditionsgeschichtlich zu
erklären : der Autor weiss noch, dass in mythischer Erzählung wie mythischer Rezeption
in Israel immer einer der Götter oder Usurpatoren den Tod erleidet (Jes 14 ; Ez 28 usw.)?
Demgegenüber totalisiert er hier auf alle Götter.

10 Vgl. F. Stolz, Strukturen und Figuren im Kult von Jerusalem, Berlin 1970 (BZAW
118), 177-179. Er hält V. 1-7 en bloc für eine mythische Übernahme; O. Loretz, Psal-



132 Peter Höffken, Werden und Vergehen der Götter

bündelndes Mythenkonzentrat11 zu verstehen, sondern als einen
innerisraelitisch formulierten Psalm, der zwar traditionsgeschichtlich in vieler

Hinsicht mit Kanaan verbunden sein mag, aber seine literarische
Gestalt deutlich israelitischer Prägung verdankt.

Dem entspricht auch eine gewisse Uneindeutigkeit der Ergebnisse
jener Forscher, die unter Einsatz verschiedener Methoden einen rein
kanaanäischen Psalm rekonstruieren wollen. So versucht es O. Loretz
auf stichometrischem Wege (also: konsonantenzählend), V. 1-4.6 f. als
Grundbestand und kanaanäische short story zu erweisen. W. H.
Schmidt seziert eher ideologiekritisch: V.2-5a fallen dem Jahweglauben

zum Opfer und sind also aus dem kanaanäischen Grundstück
auszuscheiden; ihm folgt W.Schlisske, während F.Stolz den ganzen
Psalm für altjerusalemisch halten wollte. Doch ist bei W. H. Schmidt
und W.Schlisske12 eine ambivalente Haltung zu spüren: beide versuchen

den Psalm auch als israelitische Ganzheit zu verstehen. Ist jedoch
V.6f deutlich als israelitisch gedacht und formuliert zu erkennen, so

entfallt die Notwendigkeit solcher Zuweisung bzw. Säuberungsprozesse

im Text durchaus: der Text ist israelitisch formuliert.
Optiert diese Auffassung mithin in Richtung von Autoren wie H.-

W. Jüngling, H.-J. Kraus und M. Tsevat13, die Ps 82 primär als
innerisraelitisch, gemeinhin auch prophetisch geprägtes Gebilde14 verstehen,

so wird man dennoch kritisch zu fragen haben, wie sich Form und
Aufbau des Psalms näherhin darstellen. Denn es fällt auf, dass bei der
Gliederung der Gottesrede V.6 eigentlich keine Rolle spielt. Wenn ihn

menstudien III: Eine kanaanäische short story, UF 3 (1971) 113ff.; ders., Aspekte der
kanaanäischen Gottes-So(ö)hn(e)-Tradition im Alten Testament, UF 7 (1976) 586-589,
scheidet V. 5 und V. 8 (literarisch allerdings nicht gleichzeitig) aus und behält dann eine
kanaanäische short-story übrig. W.FI. Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und Israel,
Berlin 1966 (BZAW 80), v.a. 40-43 streicht V.2-5a als israelitisches Idion und Kriterium

für die Beurteilung der Götter. Übrigens müht sich keiner der Autoren um den

Nachweis, dass V. 6f. kanaanäisch sein müsse.
11 W. Schlisske, Gottessöhne und Gottessohn im Alten Testament, Stuttgart 1973

(BWANT V.17), 32-46, bes. 40, wobei freilich die Kategorien Fragment und
Motivbündelung etwas durcheinandergehen.

12 Vgl. W.H. Schmidt (A.10). W. Schlisske (A. 11).

13 J. Jeremias, Kultprophetie und Gerichtsverkündung in der späten Königszeit
Israels, Neukirchen-Vluyn 1970 (WMANT 35) 120-125; H.-W. Jüngling (A.4), v.a.
70ff.; H.-J. Kraus (A.7), 733 fF. ; M. Tsevat, God and the Gods in Assembly, HUCA 40

(1969/70) 123-137.
14 M. Tsevat (A. 13) 132 f. erwägt vorprophetische Entstehung.



Peter Höffken, Werden und Vergehen der Götter 133

J. Jeremias15 direkt einklammert bei der formalen Bestimmung der
Einzelteile der kultprophetischen Gerichtsrede an die Götter, so tut er
nur deutlich, was andere indirekt tun. Schon das weist daraufhin, dass

bei der formalen Analyse Probleme vorliegen, die auf inhaltliche
Schwierigkeiten hinweisen.

Gemeinhin gliedert man so - die Begrifflichkeit schwankt allerdings

-, dass man V.2 von V.3f., V.5 von V.6f. unterscheidet: also

Anklage (V.2), Ultimatum-Schlichtungsvorschlag-Mahnwort (V. 3 f.),

Urteil-Schuldfeststellung (V. 5) und Strafankündigung (V. 6 f.).16 Deutlich

kommt hier V.6 zu kurz. Zu fragen ist auch, ob V.2-7 überhaupt
eine einheitliche Gottesrede darstellt. Das ist zwar gemeinhin die

Annahme, aber manche Autoren wollen doch zwei Redeteile oder
Teilreden unterscheiden: V.2-4 und V. 5-7, so etwa A. Weiser und M.
Tsevat.17 In der Tat geht es ohne diese Annahme in der Rede sonst recht
überstürzt zu. Aber ist V.5 eigentlich ein «Urteil»?18

Diese Annahme stützt sich v.a. auf den ersten Versteil («sie erkennen

und verstehen nicht»), der eine direkte Parallele in der
Götzenbildpolemik Jes44,18 hat und offensichtlich von dort inspiriert ist.

Demgegenüber ist die Fortsetzung des V.5 trotz der Anklänge an
andere Stellen sprachlich eigenständig. Es scheint daher tunlich, V. 5a

als Glosse aus Jes 44,18 zu verstehen.19 Der Rest des Verses verliert so
seine Überlänge und beschreibt in zwei Teilen einerseits das finstere
Treiben der Götter, anderseits die Folgen dieses Treibens: die Fundamente

der Weltordnung geraten aus den Fugen. Bei dieser Auffassung
ist V.5 dann eigentlich kein Urteil des Sprechers von V.2-4, sondern
ein Kommentar des Psalmautors (vgl. V.8), der das anhaltende
Fehlverhalten der Götter und dessen Folgen nach dem ersten Redegang
beschreibt, in welchem sich anklagende Frage an die Götter und posi-

15 J. Jeremias (A. 13) 121.
16 Vgl. J. Jeremias, ebd.; H.-J. Kraus (A.7) 73; H.-W. Jüngling, (A.4) 72f. (f.) u.ö.

Ganz andere Auffassungen zum Sprecherproblem im Psalm s. bei J.Jeremias 121

A.2.
17 A. Weiser, Die Psalmen II. Göttingen 71966 (ATD 15) 379 (Druckbild); M. Tsevat

(A. 13), 128f.: V.2-5. 6-7.
18 Zur unpersönlichen wie persönlichen Formulierung des Urteils im Rechtswesen

vgl. H.J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, Neukirchen-
Vluyn 1964 (WMANT14) 122ff. (v.a. 135fT.: Schuldigerklärung).

19 Vgl. einerseits BHS und F. 1. Andersen, A Short Note on Psalm 82, Bib. 50 (1969)
393 f. - Andererseits BftK.



134 Peter Höjfken, Werden und Vergehen der Götter

tive Mahnung zu rechtem richterlichem Verhalten spiegelbildlich
zueinander verhalten und durchaus abgerundet sind in sich. Zu notieren
bleibt noch, dass das in V. 5 beschriebene Fehlverhalten und seine

Folgen ein gegenwärtiges Verhalten der Götter beschreibt.20

Die zweite Gottesrede greift dann hinter die in V. 1 beginnende Szene

zurück und thematisiert umfassend das 'Werden' der Götter einst und
ihr kommendes Sterben in Schicksalsgleichheit mit Menschen, wie
schon ausgeführt wurde. Auch diese zweite Rede ist in sich abgerundet.
Dieser Strafankündigung in V. 7 entspricht die Bitte des Psalmautors
(V. 8) insofern, als die Ankündigung des göttlichen Einschreitens gegen
die Götter den Ermächtigungsgrund für die in der Bitte sich artikulierende

Floffnung bildet, die Gottheit werde und solle die Erde
rechtmässig richten. Das ankündigende Reden Gottes ist also der Grund
dieser Hoffnung.21

Dies nun rekurriert, wie verschiedentlich angemerkt wurde22, auf
Dt 32,8 f., als dessen Umkehrung Ps 82 eigentlich wirkt: war dort von
einer vorzeitigen Verteilung der Völker an verschiedene Götter die
Rede gewesen, wobei Jahwe sich Israel als sein eigenes Volk auswählte,
so ist es hier das angesagte Ende dieser chaotischen Götter, das

notwendig die Hoffnung aus sich heraussetzt, Jahwe werde das Erbe der
entmächtigten Völkergötter antreten, indem er die Völker als sein
«Erbe» in Besitz nimmt. Ps82 revidiert also Dt 32.

Wir haben also folgende Gliederung von Ps 82 zugrunde zu legen:
1. Bericht: Jahwes Auftreten im Göttergremium (V. 1),

2. Erste Gottesrede: anklagende Frage (V.2),
und positive Mahnung zu gerechtem Richten
(V. 3-4),

3. Bericht: die Verhaltensweise der Götter und ihre chaotischen Folgen (V. 5),

4. Zweite Gottesrede: die Stiftung der Götter (V.6) in Konfrontation
zur Ankündigung ihres menschengleichen Sterbens

(V. 7),
5. Bitte des Beters um Jahwes Gericht an der Welt und Inbesitznahme seines Besitzes an

allen Völkern.

20 V. 5 als Teil des Rahmens bei F. Stolz (A. 10) 177 (dort im Rahmender Annahme, es

handle sich um ein Mythenfragment); Zweifel an der Zugehörigkeit von V.5 zu den

Reden auch bei M.Tsevat (A. 13) 129.
21 Gegen W. Schlisske (A. 11) 46 : «In dieser Hoffnung aufdie Zukunft ist der Mythos

von den Söhnen des Höchsten überwunden.» Man wird pointierter sagen müssen: diese

Hoffnung kommt vom Reden Gottes (V. 6 f.) her.
22 Vgl. ausführlicher H.-W. Jüngling (A.4) 95-98; J. Jeremias (A. 13) 124.



Peter HöJJken, Werden und Vergehen der Götter 135

Zu bemerken bleibt noch, dass sich die einzelnen Teile auch als

unterschiedlich poetisch gebaut erweisen. Während V.l-4 im ganzen
chiastisch gebaute Strophen darstellen (mit geringeren Differenzen
zwischen V. 1 f. und V. 3 f.), sind V. 6 f. nicht chiastisch, sondern parallel
gebaute Verse. V. 5 und V. 8 entziehen sich etwas der metrischen Erfassung.

Die Frage der Sprachform wird gemeinhin durch Verweis auf
Entsprechungen in der Prophétie beantwortet, falls man nicht mit
vorisraelitischer Herkunft rechnet. Die dabei verwendete Leitgattung ist
gemeinhin die Vision23, als die sich der Text in V. 1 zu erkennen geben
soll. Verlangt man freilich für diese Zuordnung auch formal ausweisbare

Daten (etwa Formulierungen wie «ich sah...» «und siehe», Nar-
rativstil) und nicht nur Nähe zu Jes 3,13 f. u. a.24, so wird man gegenüber
dieser Bestimmung zurückhaltend sein. Man kommt gut mit der
Annahme aus, der Psalm stelle eine Variation der prophetischen Gerichtsrede

dar, die den Bereich dieser Rede von Israel bzw. auch den Völkern
ausweitet auf das göttliche Göttergremium25, wobei freilich Schlussbitte

V. 8 wie wohl auch V. 5 diese Redeform auch zu gottesdienstlicher
Sprache hin umformt. Von daher ist die Einordnung im Psalmenbuch
kein Zufall. Über das Alter des Psalms gibt Dt 32 einen ersten
(dürftigen) Hinweis26, da er Voraussetzung des Liedes ist. Die sprachliche
Artikulation der Gottesrede in V. 2 -4 ergibt durchaus Hinweise aufein
relativ junges Alter der hier vorliegenden Artikulation des Richter-
tums: die Verbindung von 'Richten-Unrecht-Ansehen der Person' ist
mit Lev 19,15 und Dt 10, 18 f. vergleichbar. Im übrigen variiert V.4
durch kultisch formuliertes Reden die Aufgabe der göttlichen Richter
nach Massgabe kultisch geprägter Vorstellungen vom (göttlichen)

23 Vgl. J. Jeremias (A. 13) 122 ; H.-J. Kraus, Psalmen II, 733 ; M. Tsevat (A. 13) 131 f. —

Anders H.-W. Jüngling (A.4) 72 ff. u. ö., der von «Lied» spricht.
24 Vgl. Am 7 usw. ; Jes 6; I Reg 22,17 ; Jer 4,23-26, wobei es hier auf Echtheitsfragen

überhaupt nicht ankommt.
25 Vgl. Jes 3,13 f.; vgl. E. Würthwein, Der Ursprung der prophetischen Gerichtsrede,

in: Wort und Existenz, Göttingen 1970 (111-126) 114 f. Statt von einem «Urbild
kultprophetischer Gerichtsverkündigung» (J. Jeremias [A.13] 123) wird man freilich eher von
deren «Ausweitung» auf die Götterwelt reden müssen.

26 Ein Florilegium zu der kontroversen zeitlichen Ansetzung bei H.-J. Fabry. «Ihr
alle seid Söhne des Allerhöchsten» (Ps 82,6), BiLe 15 (1974) 135-147, 140f.; er selber

plädiert für eine Datierung ins 8. Jh. (Einfluss der Schriftpropheten Arnos, Jesaja).



136 Peter Höjfken, Werden und Vergehen der Götter

Richteramt.27 Weisheitlicher Spracheinfluss ist weiterhin konstatierbar.28

Alle diese Beobachtungen konvergieren darin, dass man Ps 82 ein
recht spätes, exilisch-nachexilisches Alter zubilligen wird.

Ps 82 ist nicht dadurch isoliert, dass er das Konzept verficht, die
anderen Götter seien «eigentlich» zu einem rechtlichen Verhalten
verpflichtet, wie es in Israel (aber auch darüber hinaus) als richtig galt - vgl.
Ps 58,2f. Er ist vielmehr darin eigenständig, dass er die Realität der
Götter auf ihren Ursprung hin hinterfragt, wie er diese auch (in eins mit
diesem ersten Aspekt) auf ihre negative Zukunft hin überfragt. Dass
diese Hinterfragung mit Hilfe der Kategorie des 'Redens' der Gottheit,
also worttheologisch geschieht, stellt den Psalm nun auch hinein in die
Art und Weise, wie sich Israel auch andere, mythisch vorgeprägte
Wirklichkeitsauslegung der altorientalischen Welt aneignete. Sei es der
Bereich der durch göttliches Schaffen in ihre Wirklichkeit tretenden
Welt, oder sei es der Bereich der altorientalischen Auffassung zur
Stellung des Königs im Verhältnis zur göttlichen Welt, eine der möglichen
und wichtigen Kategorien der Aneignung dieser Konzepte bestand
darin, die Welt als durch Gottes Schöpferwort (Gen 1 u. ö.) entstanden
sein zu lassen; ebenso wird der neu inthronisierte Davidide als durch
das göttliche Reden in sein Amt und Dasein gestellt verstanden (Ps 2,7),
wobei hier offenbleiben mag, ob hier an Adoption, Vasallität oder
einfach an eine metaphorische Aneignung der Königsideologie zu denken

ist.29 Ps 82,6 f. stellt sich als Denkakt, der Herkunft und Zukunft der
Götter von Jahwe her in einem um- und begreift, diesen Bemächti-
gungsvorgängen ebenbürtig zur Seite.

In der Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte des Textes ist zu bemerken,

dass der Text seinen eigenen Folgen erliegt: im Lichte der schluss-

27 pit (retten) und nsl (dto) gehören als richterliche Tätigkeit zum Psalmengut, nicht
zu rechtlichen oder prophetischen Texten dieses Sujets. Man vgl. die ganz anders
orientierten prophetischen Mahnworte in Am 5,15 ; Jes 1, (16-) 17 ; Jer 21,12; 22,3. Im übrigen
wird man eine nähere Beziehung zwischen Ps 82 und Dt 10,17f. konstatieren müssen: Dt
10,17 prädiziert Jahwe hymnenartig als «Gott der Götter und Herr der Herren», dem sich

Aussagen über Jahwe als Richter und Schützer der Personae miserae anschliessen.

Offenbar wird hier, was Ps 82 in Konfrontation mit anderen Göttern formuliert, exklusiv
auf Jahwe bezogen.

28 J. Jeremias (A. 13) 122 A.2.
29 Die adoptianische Auffassung ist zu Ps. 2,7 neuerlich bestritten worden, vgl. v.a.

H. Donner, Adoption oder Legitimation?, OrAnt 8 (1969) 87-119, bes. 113 f. H. J. Boek-

ker, Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, Neukirchen-Vluyn
1976, 103 ff. begründet sie wieder.



Peter Höjfken, Werden und Vergehen der Götter 137

endlich gewinnbaren monotheistischen Wahrheit müssen die 'Götter'
des Textes, die da sterben, eine andere, eine menschlich-richterliche
Wahrheit repräsentieren.30 Es wäre freilich zu fragen, ob dieser Text
(wie verwandte Texte) in einer religiös pluralistisch werdenden Situation,

die eine polytheistische sein kann, nicht zukünftig Bedeutung neu
gewinnen kann (bzw. können). Zumindest kann er aber auch als Denk-
wie Sprachhilfe für innerchristliche Selbstverständigung über Herkunft
und Wesen anderer Götter dienlich und hilfreich werden. Doch das ist
wohl - noch - offen.

Nachwort: Einige religionsgeschichtliche Überlegungen zu Ps 82,6 f. Zur Profilierung
des Psalmstücks noch folgende Hinweise: 1. Die Schöpfung der (Haupt-) Götter durch
den Urgott und sein schöpferisches Wort kennt auch Ägypten (Denkmal memphitischer
Theologie).31 Das ist also ein Ps 82,6 offenbar paralleler Gedanke. Ebenso kennt Ägypten
(Totenbuch Spruch 175)32 den entsprechenden Endzeitgedanken, dass der Urgott seine

Welt eines Tages zerstören wird und nur der glückliche Osiris an dem Überleben des

UrgottesalsUrschlange partizipiere. Das ist allerdings nicht mehr parallel: Ps82 spielt in
der Gegenwart des Autors, nicht in ferner Zukunft, ist also eine geschichtliche Ansage, die
den Ursprung der Götter nur erinnert, weil es mit ihnen zu Ende geht. 2. Sonst können
gewisse Göttergruppen in grauer Vorzeit (analog Gen 6,1 ff.?) ihr Ende als Verbannung in
die Unterwelt erleben, z.B. die «früheren Götter» im hethitisch-churritischen Raum.
Diese aber sind keineswegs tot, sondern durch Beschwörung befragbar.33 Ugarit wie AT
scheint bei Göttern sonst nur das Todesgeschick einzelner Götter zu kennen. Insofern
bleibt die eigentliche Pointe von Ps 82 unableitbar (sie wäre allerdings nicht weniger
gewichtig, wenn es Parallelen geben würde...).

Peter Höffken, Königswinter

30 Ambivalent wohl in Joh 10,34; auch im MidrTeh (Ps) 82 (Ed. W. G. Baude, II,
New Haven 1959,59 f.) wird der Psalm rigoros aufmenschliche Richter bezogen. Anders
zu V. 7b: särim Fürsten wird im Lichte von Jes 24,21 remythologisiert. Ein neuerer
Ausläufer dieser Interpretationsrichtung ist Fabry (A. 26), der zeigen will, dass sich der
Psalm «in Wirklichkeit» auf irdische Richter, d. h. kanaanäische Beamte in israelitischen
Diensten bezieht. Dazu muss er allerdings V. 7 ziemlich rasch links liegen lassen.

31 Text: ANET, 4f.; W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum
Alten Testament, Göttingen 1975, 32.

32 ANET, 9(f.); W. Beyerlin (A.31) 39.
33 Material und Literatur bei G. Steiner, Die Unterweltsbeschwörung des Odysseus

im Lichte hethitischer Texte, UF 3 (1971) 265-283, 273f.; 279f.


	Werden und Vergehen der Götter : ein Beitrag zur Auslegung von Psalm 82

